
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 66 (2009)

Heft: 2

Artikel: Abbild der lebendigen Rede : was ist und was will ein platonischer
Dialog?

Autor: Szlezák, Thomas Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-98980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-98980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abbild der lebendigen Rede.
Was ist und was will ein platonischer Dialog?

Von Thomas Alexander Szlezâk, Tubingen

Abstract: Das Wort vom geschriebenen Logos als «Abbild» der «lebendigen
und beseelten Rede des Wissenden» (Phdr. 276 a8-9) ist auf den platonischen
Dialog zu beziehen: der «Wissende» ist der Dialektiker, der dank den Einsichten,

zu denen er durch die Ideenlehre gelangt ist, «weiss, wie sich die Wahrheit
verhält» (278 c4-5). Drei Fähigkeiten hat nach Piaton allein die lebendige Rede
des «Wissenden»: sie kann auf Fragen antworten, sie kann sich den geeigneten
Rezipienten selbst suchen und zum ungeeigneten schweigen, und sie kann ihrem
Argument im Fall eines Angriffs mit Dingen von höherem Rang zu Hilfe kommen

(275 d4 - 276 a9,278 c4 - e3). Die Untersuchung dieser Äusserungen
Piatons in ihrem Kontext zeigt, dass die seit fast 200 Jahren übliche Auslegung, die
diese drei Fähigkeiten auch dem geschriebenen Dialog zubilligt, dem Wortlaut
der Schriftkritik nicht gerecht wird und ihrem Sinn zuwiderläuft. Dieser Befund
zwingt zu einer grundsätzlichen Neuorientierung der Hermeneutik der
platonischen Dialoge. Wir müssen anerkennen, dass Piaton seine Dialoge (einzeln
und in ihrer Gesamtheit) nicht als autarke literarisch-philosophische Einheiten
konzipiert hat.

(1)

Die Frage nach dem platonischen Dialog eröffnet ein weites Feld. Man kann die
Frage von vielen Gesichtspunkten her angehen, etwa von der Literaturtheorie
her (der antiken oder der modernen), von den Aussagen der Dialoge und des

Siebten Briefes über das Schreiben und über das mündliche Philosophieren, von
der Analyse der Struktur der Dialoge, der Analyse der Kommunikationsweise in
den Dialogen, oder von der Geschichte des Piatonverständnisses in den verschiedenen

Epochen, und selbstverständlich auch vom Inhalt her: was wird erörtert,
worauf einigt man sich in den Dialogen?

Alle diese Ansätze sind sinnvoll und versprechen, zu brauchbaren Ergebnissen

zu führen, ^vvov 8è pot écmv, ôtoi60£V ap^cogcu, «es ist mir gleich, von wo ich
beginne», so wird Parmenides zitiert in dem kurzen Fragment 5 (DK 28 B 5), to0i

* Geringfügig geänderter und um Fussnoten erweiterter Text eines Vortrags, der am 13 Marz
2008 auf Einladung des Instituts fur Klassische Phüologie in Bern gehalten wurde Wiederholt
wurde der Vortrag in Vina del Mar (Chüe) und an der Pontificia Universidad Catokca del Peru

(Lima) Der spanische Text erscheint demnächst in Areîé Revista de Fdosofia 20 (2009) - Ich
danke den Diskussionsteünehmern an allen drei Orten

Museum Helvettcum 66 (2009) 65-83



66 Thomas Alexander Szlezâk

yàp Trà/av ïço|iai cctjÔiç, «denn dorthin werde ich wieder zurückkommen». Meine
Situation vor der Frage nach dem platonischen Dialog ist nicht viel verschieden
von der des Parmenides vor der Seinsfrage. Gleichgültig, womit ich beginnen
würde: mit dem Inhalt, mit der Form, mit der Zielsetzung, mit der beobachtbaren
Wirkung oder der historischen Rezeption, ich könnte im Durchgang durch die
anderen Aspekte zum Ausgangspunkt zurückkehren. In jedem Fall aber würde
sich früher oder später eine Frage aufdrängen: ist der platonische Dialog autark,
genauer: vom Autor als autarke philosophisch-literarische Entität konzipiert?
Oder wenn nicht jeder einzelne Dialog autark sein sollte, ist es vielleicht das

platonische Schriftwerk als Ganzes?

Vergessen wir nicht: Piaton stellt in der Überlieferungsgeschichte einen fast
einzigartigen Glücksfall dar. Wir besitzen mit Sicherheit alles, was er für die
Veröffentlichung geschrieben hat. Das trifft unter den grossen Philosophen der
Antike nur noch auf Plotinos zu. Wir besitzen Piatons ganzes Œuvre, also seine

ganze Philosophie. Somit scheint die Frage der Autarkie des Schriftwerks schon

überlieferungsgeschichtlich beantwortet zu sein. Wir haben alles, «und mehr
bedarfs nicht».

(2)

Gehen wir also von der Annahme aus, dass Piatons Schriftwerk autark ist, und
zwar zunächst von der stärkeren Annahme, dass es sowohl als Ganzes als auch
in seinen Teilen dieses Prädikat verdient. Also von der Annahme, dass jeder
einzelne Dialog sich selbst genügt, d.h. alles enthält, was zum Verständnis seiner

Fragestellung, seines Gesprächsverlaufs und seiner Problementwicklung
und schliesslich seiner Lösungen nötig ist. Dann ergibt sich ungefähr folgendes
Bild:

1. Piaton versuchte zunächst, seinem Lehrer Sokrates, der nichts geschrieben
hatte, ein literarisches Denkmal zu setzen, ihn mit literarischen Mitteln
nachzuahmen. Das würde die mimetische Form der LcoKpcmKoi Xôyoi erklären.

2. Als junger Denker hatte er noch nicht die Lösung für die vorwiegend ethi¬
schen Fragen, die Sokrates aufgeworfen hatte. Das erklärt den aporetischen
Ausgang der Frühdialoge. Piaton steckte in denselben ethischen Aporien
wie die Personen, die er darstellt, so wie Sokrates im Menon (80 c8 - dl)
ausdrücklich versichert, dass er in der Frage der Tugend ebenso wenig weiter
wisse wie die Menschen, die er in die Aporie führe.

3. Allmählich ahnte Piaton, wo die Lösung liegen könnte. Er konzipierte die
Ideenlehre, d.h. er wollte die Welt erklären durch die Annahme von nur
durch das Denken erfassbaren Entitäten, eben den Ideen, die, der Sinnenwelt
gänzlich entrückt, räum- und zeitlos in absoluter Selbstidentität existieren,
frei von der Wandelbarkeit und Widersprüchlichkeit der wahrnehmbaren



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 67

Objekte. Anfangs redete Piaton nur undeutlich, tentativ von den Ideen, und
konsequenterweise als Sokratiker zunächst nur von Ideen aus dem ethischen
Bereich, etwa von einem eiôoç der Frömmigkeit im Euthyphron, dann wurde
er deutlicher und selbstsicherer und gab ein volleres Bild seiner Theorie im
Phaidon und im Symposion, mit Ausweitung der Ideen auch auf Nicht-Ethisches

(wie das ccuto to ïaov, das Gleiche selbst oder die Idee der Gleichheit
im Phaidon). Doch auch diese Darstellungen lassen noch viele, allzu viele
Fragen offen.

4. Und dann wird Piaton kühner: Er schreibt die Politeia, stellt sich darin den
vollständigen Umbau der menschlichen Gesellschaft und Erziehung im
Idealstaat vor, der von Menschen zu leiten wäre, die eine vollständige
Erkenntnis der Idee des Guten und damit aller sinnvollen menschlichen
Zielsetzungen erreicht haben. Anders gesagt: die Einrichtung des Idealstaates
nach Massgabe der Ideenlehre löst alle Probleme des Menschseins.

5. Piaton merkt nach und nach, in welche Absurditäten und Sackgassen sei¬

ne Ideenlehre führt, er beginnt mit einer Revision im Parmenides und übt
Selbstkritik im Sophistes.

6. In seinem letzten grossen Werk, den Gesetzen, kommt die Ideenlehre nicht
mehr vor.

Was ich skizziert habe, ist eine Konstruktion, mehr ein idealtypisches Porträt
einer bestimmten Tendenz als das konkrete Credo bestimmter Interpreten. Es
ist die Tendenz, die Autarkie der Dialoge ganz wörtlich zu nehmen, und das

führt wie von selbst dazu, dass man die Dialoge in den geordneten Gang einer
nachvollziehbaren Entwicklung zu bringen sucht.

Diese Sicht auf Piaton impliziert ein klares Bild vom platonischen Dialog.
Jeder Dialog enthüllt genau das, was der Autor bis zum Zeitpunkt der Abfassung
und Veröffentlichung dieses bestimmten Werkes erarbeitet hatte. Die Dialoge
sind getreue Protokolle des Denkweges ihres Autors. Piaton sagt immer, wie
weit er gekommen ist, und er sagt darüber alles. Am Anfang war er ohne die
Ideenlehre, dann verfiel er auf diese Lösung, am Ende steht er wieder ohne diesen

metaphysischen Traum da. Piaton ist also ein sehr mitteilsamer, durch und
durch ehrlicher Autor, der sich stets in die Karten schauen lässt und der, wie wir
alle, unter dem Gesetz des <publish or perish> steht: Was man erreicht zu haben
glaubt, muss man umgehend publik machen, der Konkurrenzdruck lässt keine
andere Wahl.

Zu diesem Bild von der philosophischen Schriftstellerei Piatons gehört auch
ein passender Philosophiebegriff: Philosophieren heisst unterwegs sein, ein Ende
der Reise gibt es nicht, der Weg ist das Ziel, schliesslich erreicht ja auch Eros
im Symposion (203 e) sein Ziel nicht, denn was er gewonnen hat, verliert er im
selben Augenblick, so bleibt er zwischen Weisheit und Unwissenheit, zwischen

aoqncc und <xjicc0icc hängen. Eros hat niemals aotpicc, nur (pi^o-aotpict, Liebe zur
oder Streben nach der Weisheit, d.h. er muss immer wieder von vorne anfangen.



68 Thomas Alexander Szlezâk

Der platonische Philosoph «hat nichts vorzutragen, was er nicht alsbald in Frage
stellen würde», schrieb ein deutscher Interpret der älteren Generation1. Piaton
hatte nach dieser Deutung nicht nur kein System, er wollte auch keines, weil er
es nicht für möglich, nicht für vereinbar mit dem Wesen des Philosophierens
hielt.

(3)

Die Annahme einer strikten Autarkie jedes einzelnen Dialogs wird allerdings
untergraben durch eine etwas raffiniertere Auslegung der aporetischen Dialoge. Sie

sind charakterisiert nicht allein durch das offene Ende, sondern auch durch die
stark ironische Rolle des Sokrates. Weiss Sokrates wirklich nicht, was Tapferkeit
ist, was Besonnenheit, oder ob die Tugend lehrbar ist? Wem das nicht glaubhaft
erscheint - und glaubhaft kann es nur gänzlich ironielosen Lesern erscheinen -,
der könnte sich mit Friedrich Schleiermacher zu einer weniger extremen Form
der Autarkie-These bekennen, nach der der einzelne Dialog nicht alles enthält,
was zum Verständnis nötig ist, wohl aber das Gesamtwerk. Nach Schleiermachers
Überzeugung - ausgedrückt in der berühmten Einleitung zum ersten Band seiner

Piatonübersetzung von 1804 - gehört es zur Machart der platonischen Dialoge,
dass das Ende der Gedankenentwicklung nicht ausgesprochen wird. Es ist also
nicht alles in der Schrift zu finden. Das Fehlende ist aber die einzig mögliche
Lösung des zuvor kunstvoll angelegten Rätsels. Wer gefolgt ist, ergänzt für sich
das Fehlende. So kann jeder folgende Dialog auf dem nicht ausgesprochenen
Ergebnis des vorangegangenen aufbauen. Der ganzen Reihe kann nur folgen,
wer jeweils richtig mitgedacht hat, und die Reihe als Ganzes ist dann doch autark,
d.h. sie braucht nichts von ausserhalb ihrer selbst. Verlangt ist also eine prolepti-
sche oder vorausgreifende Lektüre: Die Schwierigkeiten und Unklarheiten des

Dialogs A sind vom philosophischen Horizont des weiter entwickelten, inhaltlich
fortgeschritteneren Dialogs B aus aufzuhellen, da ja der Autor seinerseits im
Vorgriff, in der jrpotaryiç, auf die ihm bekannte Lösung schrieb, was er schrieb.
Am Ende der Reihe steht die Politeia, Schleiermacher hielt sie für den spätesten
Dialog. Hier kommen die Antizipationen an ihr Ziel

Kann nun jeder Leser das jeweils Fehlende im Sinne des Autors ergänzen?
Schleiermacher war da sehr optimistisch mit seiner Annahme, mit seiner literarischen

Kunst des Nichtaussprechens des Endes gelinge es Piaton «fast mit Jedem,
entweder das zu erreichen, was er wünscht, oder wenigstens das zu vermeiden,
was er fürchtet»3. Was Piaton wünscht, ist ein genuin philosophisches Verständnis

1 E Heitsch, Piaton über die rechteArt zu reden und zu schreiben (1987) 49

2 F Schieiermacher, Einleitung, in Piatons Werke von F Schleiermacher, Ersten Bandes erster Theil
(Berlin 1804) 5-36, mit Angabe der «Künste», d h Kunstmittel, mit denen Piaton seine besondere
Form der indirekten Mitteüung erreiche S 16 und 30 und Etablierung einer Chronologie nach
den Kriterien der inneren Form S 26-36

3 Einleitung 16



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 69

seiner Gedanken; was er fürchtet, ist die Einbildung des Lesers, etwas verstanden

zu haben, wenn in Wirklichkeit kein Verständnis erreicht wurde. Eines von
beiden, glaubte Schleiermacher, erreiche Piaton «fast mit Jedem». So viel ist also
klar: Bei einigen wird er keines von beiden erreichen, weder Verständnis noch
die Vermeidung von Einbildung. Die Mehrheit aber spaltet sich in die, die sich
bewusst sind, «nichts gefunden und nichts verstanden zu haben»4, und die, die
positiv gefolgt sind. In dieser Trennung der Leser in zwei Gruppen findet
Schleiermacher «die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem esoterischen
und einem exoterischen reden könnte, so nämlich, dass dieses eine Beschaffenheit

des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Hörer des Inneren
erhebt oder nicht»5. Wer sich nicht «zu einem wahren Hörer des Inneren erhebt»,
zu dem spricht der Text nicht, er bleibt draussen, liest exoterisch, ausgeschlossen
vom «Inneren». Die Entscheidung darüber, wer zum esoterischen Kreis gehört,
fällt in der Begegnung von Leser und Text. Wer das «Innere» des Textes hört, ist
damit «drinnen» - aber der Text erschliesst sich eben nicht jedem.

Es dürfte klar sein, dass auch hier eine Form von Esoterik vorliegt, auch

wenn sie gewöhnlich nicht als solche erkannt wird. Wir müssen zwei Formen
von Esoterik unterscheiden. Die, die allgemein so genannt wird, mag präziser die
<historische> oder personenbezogene Esoterik heissen: sie liegt vor, wenn es als
ein historisches Faktum zu betrachten ist, dass bestimmte Personen von den
Diskussionen eines inneren Kreises bewusst ferngehalten wurden oder bestimmte
Themen und Inhalte von der Publikation für die Allgemeinheit ausgeschlossen
waren. (Das bekannteste Beispiel dieser <historischen> bzw. personenbezogenen
Esoterik bietet der Kreis der Pythagoreer.) Der zitierte Text von Schleiermacher
erlaubt, oder vielmehr: Er zwingt uns, noch einen anderen Typ von <Esoterik>
anzusetzen. Man könnte hier von textimmanenter oder hermeneutischer Esoterik

sprechen. Ihre Vertreter sind der Überzeugung, dass dem platonischen Text
dank seiner besonderen Machart die Fähigkeit immanent ist, die «wahren Hörer
des Inneren» von den Verständnislosen zu scheiden bzw. den hermeneutischen
Akt des Lesens so zu lenken, dass sich die Geeigneten, und nur sie, «zu wahren
Hörern des Inneren erheben».

Es ist hinreichend bekannt, dass am Ende des 18. Jahrhunderts Autoren wie
Dieterich Tiedemann und Wilhelm Gottlieb Tennemann bei Piaton die historische

oder personenbezogene Esoterik erkannten6 (was übrigens die gleichzei-

4 Ibidem
5 Einleitung 16-17
6 Dietench Tiedemann, Geist der spekulativen Philosophie, Band II (Marburg 1791), Wilhelm

Gottheb Tennemann, System der Platonischen Philosophie, Band I (Leipzig 1792), ders
Geschichte der Philosophie, Band II (Leipzig 1799) Eine genauere Analyse der Standpunkte und
der Argumente dieser Autoren versuchte ich in drei früheren Arbeiten (1) «Schieiermachers

Einleitung zur Piaton Ubersetzung von 1804 Ein Vergleich mit Tiedemann und Tennemann»,
in A&.A 43 (1997) 46-62,hier 47-53,(2) «Friedrich Schieiermacher und das Platonbüd des 19

und20 Jahrhunderts», in J Rohls/G Wenz (Hg Protestantismus und deutsche Literatur (Mun
chener Theologische Forschungen, Band 2) (Gottingen 2004) 125-144, hier 137-139, (3) «Von



70 Thomas Alexander Szlezâk

tige Anerkennung der hermeneutischen Esoterik nicht ausschliesst), während
Schleiermacher am Anfang des 19. Jahrhunderts die personenbezogene Esoterik
zwar nicht leugnete (an einer Stelle erkennt er sie sogar expressis verbis an7),
aber doch die textimmanente Esoterik so stark betonte, dass man schliesslich in
seinem Gefolge die historische Esoterik in der Schule Piatons ganz eliminieren
wollte, weil man des Glaubens war, die textimmanente Form mache die
personenbezogene entbehrlich.

Welche Stützen haben die beiden Formen von Esoterik am Piatontext? Gibt
es die textimmanente Esoterik bei Piaton? Oder wird umgekehrt die andere
Form von Esoterik, das bewusste Zurückhalten von verfügbarer philosophischer

Belehrung in Wort oder Schrift, irgendwo bei Piaton empfohlen oder gar
geschildert (etwa als Teil der Dialoghandlung)?

Das Überraschende ist: Der Piatontext kennt beide Formen. Es wird für uns
also ganz auf die relative Gewichtung bei Piaton selbst ankommen.

(4)

(a) Als authentisch platonischen Beleg für die hermeneutische Esoterik kann
man die Bemerkung des Alkibiades im Symposion nehmen, die Gespräche des
Sokrates, seine Xoyoi, seien, wie er selbst, ganz so wie jene Figuren, die von aussen
einen struppigen Silen darstellen, die man aber öffnen kann, und dann zeigen sie
innen die schönsten Götterbilder. Auch die Xôyoi des Sokrates sind zum Öffnen,
denn von aussen betrachtet scheinen sie nur von Lasteseln, Schmieden, Schustern

und Gerbern zu handeln, doch für den, der sie öffnet und in ihr Inneres
gelangt (évroç avrcov ytyvogevoç), zeigen sie die göttlichsten Bilder der Arete
und erstrecken sich auf alles, was einer untersuchen muss, will er sittlich gut
und edel (KaXoq icàyaôoç) werden (Symp. 221 d7 - 222 a6, mit Rückgriff auf 215

a6 - b3). Klar ist hier der unverständige Hörer, der über Sokrates' Reden lacht
(221 e6 -222 al), geschieden von dem, der sie öffnet und in ihr Inneres gelangt
(222 a 1-2) - und zweifellos hat Schleiermacher sich zu seiner Bemerkung über
die angeblich «einzige Bedeutung» von <esoterisch> und <exoterisch> von dieser
Stelle anregen lassen. Vom mündlichen Sokrates auf den schriftlichen Piaton
übertragen, klingt das sehr gut: wir sind aufgefordert, durch eigene Geisteskraft
in den Text einzudringen, und dann haben wir alles, d.h. den ganzen Piaton.

Doch die Eignung der Stelle als prinzipielle hermeneutische Maxime wird
nun leider stark eingeschränkt durch den dramatischen Kontext. Wir sind hier
in einem Drama. In einem Drama aber ist es entscheidend wichtig für den Sinn,
was für eine Figur spricht und wann sie was zu wem sagt. Beachten wir das hier,

Brucker über Tennemann zu Schieiermacher Eine folgenreiche Umwälzung in der Geschichte
der neuzeitlichen Piatondeutung», in A Neschke (Hg Argumenta mdialogos Piatonis I, (Basel
2009)389-411

7 Einleitung 17



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 71

so zeigt sich die stärkste dramatische Ironie. Alkibiades ist in diesem Stück der
Zuspätgekommene, der erst nach der grossartigen Diotima-Rede kam, die alle
anderen gehört haben. Er als einziger hat sie nicht gehört, ist insofern der Aus-
senstehende. Und dieser Nichteingeweihte meint nun, durch eigenes Öffnen der
Xôyoi des Sokrates alles besitzen zu können, worauf es ankommt.

Textimmanente oder hermeneutische Esoterik bei Piaton? Ja, eindeutig:
Wer die Reden öffnet, setzt sich ab vom verständnislosen Rezipienten, gelangt
ins Innere (évxoç ytyvojievoç). Doch ist diese Art der Esoterik durch den
dramatischen Zusammenhang deutlich der anderen untergeordnet. Durch noch so
viel Öffnen und Herum-Öffnen an den Techne-Analogien der Frühdialoge mit
ihren Schustern und Gerbern wird man niemals zu den metaphysischen Gehalten
der Diotima-Rede gelangen. Alkibiades wurde vom Bericht über diese Rede
nicht ausgeschlossen: Er schloss sich selbst aus, vertrieb sich die Zeit derweil mit
Trinken in Gesellschaft von Hetären. Jetzt ist er aber faktisch der wissensmässig
Ausgeschlossene, glaubt zwar, durch das Öffnen alles zu haben, doch seine eigene
Erzählung beweist, dass ihm alles fehlte, um Sokrates verstehen zu können: Hätte
er den Inhalt der Diotima-Rede gekannt und verstanden, hätte er nie gehofft, von
Sokrates, als er mit ihm allein war, unter der Decke homoerotisch genommen zu
werden (vgl. Symp. 219 b3 - d2).

Schleiermachers «Hören des Inneren» ist also von Piaton aus gesehen durchaus

in Ordnung - als Hermeneutik der Aussenstehenden und Uneingeweihten.
Und diese Art der Esoterik ist mit der anderen vollkommen vereinbar: Wer die
tiefere und wesentlichere Unterweisung von Diotima oder Sokrates erhalten
hat, wird schwerlich Probleme haben mit dem Entschlüsseln der Reden über
Schmiede und Schuster - aber umgekehrt funktioniert das nicht. Darüber wird
nicht theoretisiert, das wird an der Figur des Alkibiades gezeigt.8

(b) Als weitere platonische Stütze für die textimmanente Esoterik werten viele
Interpreten den Passus über die Mängel der Schrift im Phaidros (275 d - 276 a).
Die Schrift - die ypcctpfi ganz allgemein - kann dreierlei nicht:

1. Sie kann auf Fragen nicht antworten (275 d 4-9).
2. Sie kann sich den verständigen Leser nicht aussuchen (275 d9 - e3, vgl. 276

b6-7), sondern treibt sich bei allen herum, kann nicht zu denen reden bzw.

schweigen, zu denen man reden bzw. schweigen soll.
3. Sie kann sich gegen ungerechtfertigte Angriffe nicht zur Wehr setzen und

sich nicht zu Hilfe kommen (275 e3 - 5).

8 Ausführlicher dargelegt und begründet habe ich diese Interpretation in Piaton und die Schrift-
hchkeit der Philosophie Interpretationen zu den frühen und nuttleren Dialogen (Berhn 1985)

(im Folgenden zitiert als PSPI) 253-270



72 Thomas Alexander Szlezâk

Auf die Aufzählung der Mängel der Schrift folgt der Hinweis auf einen anderen,
ungleich fähigeren Xoyoq: das ist die mündliche Rede des Dialektikers, in Piatons
Worten: «die lebendige und beseelte Rede des Wissenden, als dessen Abbild
(eïôoAov) der geschriebene Xoyoç mit Recht bezeichnet werden könnte» (276
a8-9). Das mündliche Wort des Dialektikers kann all das, was die ypcctpfi nicht
kann: es kann auf Fragen antworten, kann reden und schweigen, wo das nötig ist
(^eyetv te Kcci cnyâv rcpoç oûç ôeî) und es kann sich verteidigen.

Die Negativliste der Mängel der Schrift wird nun seit dem 19. Jahrhundert
in der Schleiermacherschen Tradition so gelesen, als ginge sie den platonischen
Dialog gar nichts an. Mehr noch: die Negativliste der Mängel der Schrift wird
zur Positivliste der Leistungen des Dialogs. So schrieb Heinrich von Stein, für
den Schleiermacher überhaupt erst ein adäquates Piatonverständnis ermöglicht

hat, 1862 im 1. Band seines Werkes «Sieben Bücher zur Geschichte des

Piatonismus», die platonischen Dialoge könnten «den ungehörigen Leser ganz
abschrecken» - das steht bei von Stein offenbar für cnyâv rcpoç ouç ôeî - und sie
könnten überdies «Rede und Antwort stehen» - offenbar steht das für jenes
Antwortenkönnen und Sich-zu-Hilfe-kommen-Können, das bei Piaton selbst
allerdings allein demjiaxrip toû ^oyou zukommt9. Diese Auffassung wurde dann
im 20. Jahrhundert vollends zur communis opinio. Paul Friedländer hat es auf
die Formel gebracht, der Dialog sei «die einzige Form des Buches, die das Buch
selber aufzuheben scheint»10.

Der Dialog wäre also die grosse Ausnahme von der Schriftkritik. Eine
Schrift, die doch keine Schrift ist und daher die Mängel der ypcctpi) nicht
aufweist. Nun redet unser Passus aber nicht von solch einer Ausnahme. Macht
nichts, man wusste sich zu helfen: Die Kritik der Schrift meine in Wirklichkeit
eine besondere Form der Schrift, nämlich das <r6yypccji|icc, und dieses griechische

Wort bezeichne nur den didaktischen oder systematischen Traktat, das

«Lehrbuch», die «Lehrschrift», die «Abhandlung». Ein Dialog sei aber kein
auyypct|!|!cc. Dieses Argument hatte weiteste Verbreitung und unangefochtene
Geltung im 20. Jahrhundert. So gut wie alle grossen Interpreten beriefen sich
darauf, neben Friedländer auch Karl Jaspers, Hans-Georg Gadamer, Ingemar
Düring, I.M. Crombie, W.K.C. Guthrie und viele, viele andere wichtige und
weniger wichtige Autoren11. Bis jemand kam und des Kaisers neue Kleider
benannte. Mit der Naivität eines Kindes - wie im Märchen - wurde da gefragt,
wie denn die Griechen das Wort avyypct|i|icc verwendeten. Und es zeigte sich
anhand der Belege, dass die Behauptung, ein Dialog sei für die Griechen kein
auyypct|!|!cc gewesen, vom griechischen Sprachgebrauch glatt widerlegt wird12.

9 H von Stein, Sieben Bucher zur Geschichte des Piatonismus, Band I (Gottingen 1862) 73

10 P Friedlander, Piaton, Band I (Berlin 31964) 177

11 Nachweise gab ich in PSP /(so Anm 8) 345 Anm 19 Nachzutragen ware das m Deutschland viel
zitierte Buch von W Wieland,Piaton und die Formen des Wissens (Gottingen 1982) 36 (<Traktat>)

12 Mus Helv 35 (1978) 25f mit Anm 12, genauer dann in PSP /(so Anm 8) 376-385 Anhang II
Die Bedeutung von cruy/panncx



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 73

Seitdem ist vom crüyypagga-Argument - einst Hauptstütze des antiesoterischen

Konsenses - nicht mehr die Rede.
Es ist also nichts mit der Erklärung, die Kritik der drei Mängel der Schrift

treffe nicht auf Piatons eigene Dialoge zu. Diese Mängel eignen der ypcctpfi als

solcher, die Ausflucht mit der erfundenen Bedeutung von auyypccggcc ist nicht
nur falsch, sie würde nicht einmal helfen, wenn es diese Bedeutung gegeben
hätte, denn ypcctpfi ist die allgemeinste Bezeichnung für alle Schrift, ob nun syn-
grammatisch oder nicht, und folglich fällt alles Geschriebene ohne Rücksicht
auf die innere oder äussere Struktur des Werkes darunter. Folglich auch der
platonische Dialog.

(5)

Hat man das verstanden, so sieht man auch, dass dieser Passus aus dem Phaidros
nicht nur keine Stütze für die textimmanente Esoterik des «Hörens des Inneren»
sein kann, sondern ganz im Gegenteil eine Stütze für den anderen Typus von
Esoterik ist, der mit dem tatsächlichen Ausschluss von Personen von der
philosophischen Mitteilung bzw. von Themen und Ergebnissen von der schriftlichen
Darstellung rechnet, cny&v rcpoç oûç ôeî, schweigen, zu welchen man schweigen
muss: Das kann das Buch niemals, aber das gehört zum richtigen Verhalten des

<Wissenden>, d.h. des Dialektikers. Eine klare Empfehlung des Zurückhaltens
von Inhalten, von esoterischem Verhalten also.

Das wird noch klarer, wenn man die Benennung der drei Mängel in ihrem
Kontext sieht: in Verbindung mit dem Gleichnis vom vernünftigen Bauern und
mit dem Schlussteil der Schriftkritik, der abschliessend angibt, wie der Philosoph
zu seiner Schrift steht.

(a) Piaton vergleicht das Philosophieren, das mündliche und das schriftliche,
mit dem Landbau. Ein vernünftiger Bauer wird das Saatgut, an dem ihm gelegen
ist und von dem er sich Ertrag erwartet, nicht im Ernst in Adonisgärten pflanzen
(276 bl -clO).Adonisgärten waren Körbe oder Tonschalen mit Erde, in die man
im Hochsommer Saatkörner pflanzte, die man gut bewässert im Dunkeln
keimen liess. Der Samen ging schön auf in acht Tagen (276 b4), dann brachte man
die Adonisgärtchen ans Licht der Sommersonne, und die schnell gediehenen
Pflanzen, die allerdings keine Körner trugen, also keinen Ertrag brachten,
verwelkten in kürzester Zeit. Die Schalen liess man auf dem Wasser davontreiben,
die Frauen sangen dazu die rituelle Klage cb tov 'Âôcovtv, verbanden also den
Tod der Pflanzen mit dem Tod des Adonis, des Lieblings der Aphrodite. So weit
der Ritus13. Ordentlicher Landbau ist allerdings etwas anderes: Er nimmt acht
Monate Zeit, nicht acht Tage, dafür gibt es am Schluss aber auch Ertrag. Und nun
das Skandalöse: Das Schreiben des Philosophen setzt Piaton in Analogie zum

13 Die Stelle aus dem Phaidros ist übrigens unser frühester Beleg Die richtige Deutung des Ritus
gab G J Baudy, Adonisgärten Studien zur antiken Samensymbolik (Beitrage zur klassischen

Phüologie 176) (Frankfurt a M 1986)



74 Thomas Alexander Szlezâk

spielerischen Bepflanzen des Adonisgärtchens, während dem seriösen Landbau
für ihn allein das mündliche Philosophieren entspricht. Das bedeutet: So sicher
der vernünftige Bauer nicht alles Saatgut in seine Adonisgärten gibt - denn
sonst hätte er nächstes Jahr keine Ernte und wäre eo ipso kein vernünftiger
Bauer, kein voûv ë%cov yecopyoç -, so sicher wird der mündlich philosophierende
Dialektiker nicht sein gesamtes philosophisches Saatgut in seine schriftlichen
Adonisgärten, in seine Bücher, ausbringen. Mit dieser Analogie des Nichtaus-
säens des entscheidenden Saatgutes in blosse Tonschalen beginnt das Gleichnis
(276 bl-8). Interpreten, die das wegerklären wollen, indem sie sagen, der
philosophische Autor und der unphilosophische machen das gleiche, nämlich alles,
was sie haben, in die Schrift zu bringen, nur mache das der Philosoph spielerisch
und zu seinem Vergnügen, der Nichtphilosoph in vollem Ernst, stehen in Konflikt
mit der ersten Aussage des Gleichnisses und machen es als Ganzes funktionslos
und somit überflüssig. Denn wozu sollte Piaton den vernünftigen Bauern, der
mit Sicherheit nicht alles Saatgut in Tonschalen säen wird, überhaupt erwähnen,
wenn sein Verhalten auf der anderen Seite der Analogie, beim Schreiben, gar
keine Entsprechung hätte?14

14 Ein Grund fur das moderne Missverstandnis von Phdr 276 b-c war zweifellos, dass der anti
ke agrarische Ritus des Bepflanzens von Adonisgärten dem heutigen Menschen mchts sagt,
wahrend in der Antike jedermann - auch der Stadtbewohner in Athen - sofort wusste, worauf
angespielt wnd Ein zweiter Grund hegt in der Formuherung, der kluge Bauer werde die Saat

korner, um die er sich sorgt und von denen er Ertrag erwartet, nicht «ernsthaft» (cnun)8r| 276 b3,

c7) in Adonisgärten saen - was die Möglichkeit zu eroffnen schien, dass jedenfalls der Dialek
tiker das fur ihn entscheidende phüosophische Saatgut vollständig in seinen Schriften «aussat»,
freilich nicht «im Ernst», sondern nur «als Spiel» (jicaSuxç %àprv 276 b5, d2) Diese Deutung
hebt jedoch nicht nur, wie oben dargelegt, die bedeutungsvoll an den Anfang gestellte Analogie
zwischen dem Bauern und dem Dialektiker auf (denn em vollständiges Aussäen seines Saatgutes
in Adonisgärten, und sei es auch JtcaSûxçxàpiv,istfur den klugen Bauern schhcht keine Option),
sondern ist auch mit dem WorÜaut nicht vereinbar In â<p' oiç Sè Iojw6Scxk£V 276 b6 ist zweifellos
nach â<p' oiç Se aus b2 cméppcccrvv zu erganzen «die Saatkorner aber, denen sein Ernst güt», wird
der Bauer in geeignetes Ackerland saen (und das heisst keinesfalls in Adonisgartchen) - Dass

seine Deutung das Gleichnis entbehrhch, ja sinnlos macht, scheint W Kuhn («Welche Kritik
an welchen Schriften9 Der Schluss von Piatons Phaidros, nichtesoterisch interpretiert», Ztschr

f phüos Forschung 52 (1998) 23-39) nicht bewusst geworden zu sein Vgl meine Analyse von
Kuhns Argumenten in «Güt Piatons Schriftkntik auch fur die eigenen Dialoge9 Zu einer neuen
Deutung von Phaidros 278 b8-e4», Ztschr f phüos Forschung 53 (1999) 259-267 Aus seinem
Aufsatz machte Kuhn - leider ohne ein neues Argument hinzuzufügen - ein ganzes Buch (La
fin du Phedre de Platon Critique de la rhétorique et de l'écriture (Firenze 2000)), das von Hu
bert Benz einer genaueren Prüfung unterzogen wurde («Laßt sich das Ende des Phaidros auch
nicht esoterisch auslegen9 Zu Wilfried Kuhns Kritik an der Tubinger Piaton Interpretation»,
Salzburger Jahrbuch fur Philosophie 50 (2005) 181-194) In phüologisch verlasshcher und phi
losophisch klarsichtiger Argumentation kann Benz zeigen, dass Kuhns antiesoterische Interpre
tation dem Text in keinem einzigen Punkt gerecht zu werden vermag - Ein wertvoller Beitrag
zur Phaidros Exegese ist auch Benz' leidenschaftsloser, minutiöser Punkt fur Punkt Vergleich
zwischen der Tubinger Phaidros Interpretation und der von E Heitsch («Zu Ernst Heitschs
Phaidroskommentar Darstellung und Kritik», Perspektiven der Philosophie 24 (1998) 65-132,
«Hat Piaton die Phüosophie als eine im sokratischen Dialog verwirklichte Rhetorik und Kom



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 75

b) Und nun zum Schluss der Kritik der Schriftlichkeit (Phdr. 278 c4 - e2).
Hier wird gefragt, wer als (pt^oaotpoç bezeichnet werden soll. Die Bezeichnung
aotpoç kommt nur einem Gott zu (d4), (pt^oaotpoç aber kann auch ein Mensch
heissen, sofern er folgende Bedingungen erfüllt: erstens muss er das, was er
schrieb, als <Wissender> geschrieben haben (c4-5), wobei elôcbç fi to ct?cn0£<; ë%ei

im Zusammenhang des Dialogs selbstverständlich nicht irgend ein innerweltliches

Fachwissen meinen kann, wie manche glauben, sondern nur das Ideenwissen,

das allein der (pt^oaotpoç von der Auffahrt zum jenseitigen Ideenhimmel in
der Seele behält und durch Anamnesis im Diesseits zurückholen kann (vgl. 246
d - 250 d, bes. 249 cl - d3: allein der Seele des Philosophen wachsen <Flügel>).
Zweitens muss der Philosoph schreiben im Besitz der Fähigkeit, seinem ^ôyoç im
Falle einer Kritik zu helfen: kcu eycov ßoT]0£iv, eiç ëÂcyyov Icbv jtepi côv eypcq/ev,
c 5-6. Das Partizip e%cov ist dabei als Partizip des Imperfekts zu verstehen15. D.h.
e%cov ist gleichzeitig mit UÔcoç, die <Hilfe> muss beim Schreiben schon vorhanden
sein wie das <Wissen>. Drittens muss die mündliche Hilfe (Âéycov cojtoç, c6) ein
bestimmtes Verhältnis zum geschriebenen Xoyoq haben: Der Philosoph kann
sein Geschriebenes als gering erweisen, xa ysypctgiievcx (pcctAcc cotoôcî^cu (c6-7),
denn das, was er mündlich vorbringt, sind Dinge von höherem philosophischen
Rang,Ti|!icoT£pcc (d8). Wer diese drei Bedingungen nicht erfüllt, kann für Piaton
nicht den Namen (pt^oaotpoç zuerkannt bekommen.

(c) Nehmen wir nun die drei Schritte zusammen, also die Aufzählung der
Mängel der Schrift, das Gleichnis vom Bauern und die Kriterien für die Zuer-
kennung des Titels (pt^oao(poç,so bekommen wir ein kohärentes Bild ohne jede
Ambiguität.

1. Die entscheidende philosophische Betätigung ist die mündliche Ausübung
der Kunst der Dialektik (276 e).

2. Die Dialektik ist esoterisch auszuüben, und das ist so wichtig, dass es doppelt
ausgedrückt wird, negativ und positiv: (a) der Dialektiker ist fähig zum otyccv

ttpoç ouç §£i, und (b) er betreibt seine Weise des Philosophierens taxßcbv

\ja)%tiv jipoafiKOuaav (276 e6), indem er eine <zugehörige> (nämlich der
Sache der Philosophie zugehörige, also geeignete) Seele wählt. Beides, der
Ausschluss des Ungeeigneten wie die Wahl des Geeigneten, ist dem Buch
nicht möglich.

3. Der mündlich Dialektik treibende Philosoph kann natürlich auch etwas
schreiben. Wenn er es tut, wird er darauf achten, nicht sein gesamtes
Gedankengut in die Adonisgärten der Schrift zu bringen, hierin ähnlich dem

munikationstheorie verstanden9 Zu den Phaidros Studien von Ernst Heitsch», Gottingische
GelehrteAnzeigen250 (1998) 163-207

15 Ganz so wie dieselbe Form ë%œv in Pohteia 544 al (kcAMcd m ë%cov evjietv, nach dem Verbum
im Imperfekt roùç V>yodç ânotou 543 c8,wie hier ë%cov ßoriGetv nach der Vergangenheitsform
guv£&tik£V 278 c5) vom Kommentator J Adam (The Republic ofPlato (Cambridge 1902) II 198)
als «imperfect participle» eingestuft wnd



76 Thomas Alexander Szlezâk

vernünftigen Bauern, der niemals alles Saatgut auf den Ritus verwenden
wird.

4. Beim Schreiben hat er die mündliche Hilfe, auf die jede Schrift qua Schrift
angewiesen ist, bereits parat: er schreibt e%cov ßoT]0eiv. Die inhaltliche <Hilfe>
ist also kein Zufallsprodukt, nicht abhängig von der Tagesform des Autors.

5. Dementsprechend hat die Hilfe nicht ein zufälliges und beliebiges Verhältnis
zur Schrift, der sie hilft, sondern ein festgelegtes: sie enthält Tigicatepct, im
Vergleich mit denen die zu verteidigende Schrift als ein (pcciAov, d.h. etwas
Laienhaftes, Unfachmännisches und Untechnisches, erscheinen wird.

So weit die Kritik der Schriftlichkeit.

(6)

Sehen wir uns nun in anderen Dialogen um, so wäre an erster Stelle zu nennen
die Bestimmung im sechsten Buch der Politeia, man werde im Idealstaat dem,
der die charakterlichen und intellektuellen Anforderungen an einen (pt^oaotpoç
nicht erfüllt, keinen Anteil geben an der genauesten Erziehung, noch an der Ehre
noch an der Herrschaft, jitite jrcuôeiaç xfjç <xKpißeaTcmi<; ôeîv avctp geTccôiôôvcu

giVre Tigfjç |ifiT£ <xp%fjç (503 d8-9). «Genaueste Erziehung» meint bei Piaton die
Schulung in philosophischer Dialektik - davon sind also die Ungeeigneten auszu-
schliessen. Der negativen Bestimmung entspricht auch hier die positive: Im siebten

Buch ist ausführlich von der Auswahl, der étAoyfi, der künftigen Philosophen
die Rede (535 a - 539 d), bei der man den jetzt üblichen Fehler strikt vermeiden
wird, nämlich jeden Beliebigen und Unbefugten zur Dialektik zuzulassen (539
d5-6,vgl. 537 el-2). Durch diese <Vorsichtsmassnahme> (e\Aö:ß£icc,539 bl) wird
man das Geschäft der Philosophie TigicoTepov <xvri cmgOTepov jrovf|<j£i(v), 539
dl1È.

Nun ein paar Bemerkungen zum Abbildcharakter des geschriebenen Logos:

(a) Die Schrift als solche kann niemals «schweigen», avy&v rtpoç ouç Ô£Î. Was
in einem Buch drin ist, kann jeder aus ihm herausholen. Aber als mimetisches
Abbild des lebendigen Gesprächs kann der Dialog den Vorgang abbilden, wie
der Dialektiker schweigt. Findet sich solche Mimesis bei Piaton? Und ob -
fast in jedem Dialog finden sich eine oder mehrere Aussparungsstelle(n), also

Stellen, die inhaltlich Relevantes weglassen, aussparen. Der Ausdruck «Ausspa-

16 Der wenig beachteten Tatsache, dass <Sokrates> in der Politeia fur die phüosophische Ausbü
dung im Idealstaat einen eindeutig <esotenschen> Umgang mit der Dialektik empfiehlt, bin ich
ausfuhrhcher nachgegangen in Das Bild des Dialektikers in Piatons spaten Dialogen Platonund
die Schriftlichkeit der Philosophie, Teil II PSP II) (2004) 22—43



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 77

rungsstelle» sollte nicht dehnbar und vage verwendet werden, sondern durchaus

terminologisch. Eine typisch platonische Aussparung liegt nicht dann vor, wenn
ein Interpret das subjektive Gefühl hat: «Also hier redet Piaton wirklich viel
zu knapp, sicher hätte er dazu viel mehr sagen können.» Aber auch dann nicht,
wenn, wie es im Timaios öfter geschieht, eine Detailfrage, die für die Kosmogonie
und Anthropogonie nur am Rande von Interesse ist, auf eine mögliche spätere
Behandlung vertagt (Tim. 38 el-3) oder als Tpotioç aXXoq ^öycov (87 b8) beiseite

gesetzt wird. Dergleichen gibt es häufig bei Aristoteles und ist qualitativ nicht
verschieden von einer Fussnote bei einem heutigen Autor, in der er auf eine
künftige Publikation verweist. Platonische Aussparungsstellen haben nicht den
Charakter und nicht die Funktion von Fussnoten. Sie betreffen immer den Kern
der Sache, sie versprechen nicht blosse stoffliche Ergänzung auf gleichem Niveau,
sondern verweisen auf grundlegendere Fragen, ohne sie anzupacken. Ich schlage

vor, terminologisch präzise von platonischen Aussparungsstellen zu reden nur
wenn folgende Kriterien vorliegen:

1 Das ausgesparte Thema muss mit der laufenden Erörterung sachlich aufs

engste verbunden sein.
2 Das Ausgesparte würde, wenn es doch eingebracht würde, nicht ein bloss

quantitatives Plus bringen, sondern ein qualitatives, d.h. es würde in Bereiche
<höherer>, begründender Reflexion ausgreifen, argumentativ näher an die
Prinzipien (àp%cu) heranführen.

3 Die Aussparung muss im Dialog an strukturell herausgehobener Stelle ste¬

hen (wie es der Fall ist z.B. direkt vor und direkt nach dem Sonnengleichnis
als dem Kulminationspunkt von Piatons Hauptwerk).

4 Die Aussparung muss vom Gesprächsführer ausgesprochen sein, weil nur er
den Überblick und die Autorität hat, das fehlende Kernstück der Argumentation

zu benennen und «auf ein andermal» (elç ccù0iç) zu verschieben (ein
Versprechen, das freilich nie erfüllt wird).

5 Die Aussparung betrifft prinzipiell Erkennbares, der Gesprächsführer muss
daher seine Nichtbehandlung hic et nunc begründen, sei es mit der
Unzulänglichkeit der jetzt im Augenblick (év tô> rcccpovri) geführten Diskussion,
sei es mit dem unzureichenden Verständnis der Hörer.

Berühmte Passagen, die diesen Kriterien entsprechen, sind die sechs massiven

Aussparungsstellen der Politeia, zwei davon die Seelenlehre betreffend, eine
die Dialektik, drei das ti ecmv der Idee des Guten17, und die drei im Timaios,
die die Natur des Demiurgos und Wesen und Zahl der höchsten Prinzipien
ausklammern18.

17 Ausführlicher zu den Aussparungsstellen der Politeia PSP / (so Anm 8) 303-325
18 Zu diesen Stellen s PSP II (s o Anm 16) (2004) 218-228 - Naturhch hat es Versuche gegeben,

die Existenz gezielter Aussparungen bei Piaton überhaupt zu leugnen Mit einem dieser Versu
che, dem von Luc Brisson (Methexis 6 (1993) 11-35), habe ich mich naher befasst in «<Was in



78 Thomas Alexander Szlezâk

Die Aussparungsstellen belegen in ihrer Gesamtheit - und es sind sehr viele
in Piatons Œuvre - den klaren Willen des Autors, bestimmte Themen aus der
schriftlichen Darstellung herauszuhalten. Mimetisch vorgeführt wird der
Ausschluss eines Problems stets als Ausschluss aus einem mündlichen Gespräch, z.B.
dem zwischen Sokrates, Glaukon und Adeimantos im Staat. Aber insofern dieses
mündliche Gespräch jetzt im Abbild als Buch vorliegt, ist die Kernfrage nach
dem Guten aus dieser bestimmten Schrift ausgeschlossen, und einen
nachvollziehbaren Grund für den Ausschluss gibt uns allein die Schriftkritik im Phaidros.

Meine These ist, dass die im oben geschilderten Sinn definierten
Aussparungsstellen ein Spezifikum der philosophischen Schriftstellerei Piatons sind.
Kein anderer der Grossen der Philosophiegeschichte hat diese Technik
angewandt19. Diese Stellen spiegeln die eindeutig esoterische Einstellung des Autors
zum éjuTf|Ô£Dg,a der Philosophie und machen das Wort vom aty&v rcpoç oûç ôeî

erst voll verständlich.

(b) So wie der geschriebene Logos selbst zwar nicht schweigen kann, wohl aber
abbilden kann, wie der Dialektiker zu bestimmten Dingen schweigt, so kann er
auch sich selbst nicht zu Hilfe kommen, wohl aber abbilden, wie ein Dialektiker
einem eigenen Logos zu Hilfe kommt. Es gibt eine Reihe von sehr instruktiven

Szenen bei Piaton, in denen das Dialoggeschehen an einen Punkt geführt
hat, wo ein ßoTi0eiv -reo ^oytp seitens des Gesprächsführers erforderlich wird.
Die Analyse der Argumentationsfolge zeigt immer, dass platonisches ßoriöew
keineswegs das ist, was wir uns heute unter der Verteidigung eines Vortrags
gegen Kritik vorstellen. Für uns ist das immer ein verdeutlichendes, glättendes,

manchmal ergänzendes, oft auch Kompromisse anbietendes Weiterreden
auf gleichem Niveau. Nicht so bei Piaton. Der Dialektiker, der seinem unter
Beschuss geratenen Logos Hilfe bringt, hält sich nicht bei diesem ersten Logos
auf, sondern verlagert die Auseinandersetzung auf eine höhere Ebene. Er greift
auf Theoreme höherer Ordnung zurück, rückt die Problematik näher an die
eigentlichen <xp%cu heran. Beispiele sind etwa Sokrates, der seinem Logos nach
der Kritik von Simmias und Kebes durch Rückgriff auf die Ideenhypothese

vierzig Jahren Bedeutung hat > Ruckbhck auf eine frühe Arbeit von Klaus Oehler»,in Prag-
mata Festschrift fur Klaus Oehler zum 80 Geburtstag (Tubingen 2008) 95-107, bes 100-104

19 Die Phüosophen Anton Friedrich Koch (Tubingen) und Johann Heinrich Konigshausen (Würz
bürg) machen mich darauf aufmerksam, dass Johann Gottheb Fichte in seinen spateren Jahren
auf die schriftliche Verbreitung seiner Gedanken verzichtete, weü er nicht mehr glaubte, auf
diesem Weg Verständnis fur seine Phüosophie erwecken zu können Fichte hat «dementspre
chend seine spateren Darstellungen der Wissenschaftslehre nur noch mundheh vorgetragen»
A F Koch, brieflich) Was das Schweigen (in der Schrift) als solches betrifft, haben wir hier eine

klare Parallele zu Piatons Haltung Mit der literarischen Technik des geschriebenen Verweises
auf das Nichtgeschnebene und Nicht zu Schreibende scheint aber Piaton auch so noch alleine
dazustehen - aber vielleicht sehen die Fichte Kenner auch das anders Im übrigen hatte Piaton
nichts dagegen gehabt, an einem tiefsinnigen Denker wie Fichte einen Nachfolger in der Frage
der Vermittlung philosophischer Einsicht zu haben



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 79

hilft, oder der Athener, der im zehnten Buch der Nomoi dem Gesetz gegen die
Gottlosen zu Hilfe kommt durch Rekurs auf die Theorie der Bewegung und der
Unsterblichkeit der Seele. Man hat eingewandt, man könnte doch einem Logos
nicht helfen, indem man über anderes redet. Doch genau das tun der Sokrates
des Phaidon und der Athener in den Nomoi, und dessen Gesprächspartner Klei-
nias spricht es sogar wörtlich aus: Du musst vojioôeaiccç £ktoç ßcuveiv, aus der
Gesetzgebung heraustreten, um dem Logos des Gesetzes zu helfen, anders ist es

nicht möglich {Nom. 891 d7 - e3)20. Das Heraustreten aus dem ursprünglichen
Logos ist aber kein zielloses Umherschweifen, sondern das Aufspüren der höheren

Ursachen (besonders deutlich Nom. 891 b - 899 c21). Solche Hilfe muss der
Philosoph grundsätzlich seiner Schrift bringen können - mündlich, ^eycov ccutÔç.

Wenn er das vollbringt, so wird verständlich, dass er durch diese Höherlegung
der Begründungsebene seine Schrift in den Schatten stellen wird, dass also seine
mündliche Philosophie im Vergleich mit seinen Schriften Tigrco-repcc, Dinge von
höherem Rang, bieten wird. Diese Tigrco-repcc enthalten die Letztbegründungen
des Dialektikers22. Das, womit der wirkliche Philosoph seine Schriften sowohl

20 Vgl dazu PSP 772-78, bes 74 f
21 Ausfuhrlicher dazu PSP 175
22 Zur Bedeutung von npiov als eines philosophischen Terminus (bei Aristoteles, Speusippos,

Philippos von Opus und Piaton) zur Bezeichnung des ontologischen Rangs des Prinzips oder
der Dinge, die dem Prinzip nahestehen, s meinen Beitrag «Von der rrpfi der Gotter zur ti|u6ttiç
des Prinzips Aristoteles und Piaton über den Rang des Wissens und seiner Objekte», in An
sichten griechischer Rituale Geburtstags Symposium fur Walter Burkert, hrsg von F Graf,
1998,420^139 - Nach einer neueren Interpretation hat Piaton nichts gehabt, was über die Dia
loge hinausgegangen ware <My compositions, poor things, are all I have to offer> - mit dieser

Paraphrase versucht C J Rowe (Plato and the Art of Phdosophical Writing (Cambridge 2007)
272) den Sinn von Phdr 278 c-e einzufangen Das wahrhaft Innovative dieser Deutung besteht
dann, dass Platon nun ins Lager der Autoren geruckt wird, die den Namen <piA6ao<poc nicht
verdienen, weü sie mchts Besseres haben als das, was sie in mühsamer Arbeit niederschneben
Bisher bestand ein allseitiger Konsens - der sogar nichtesotensche und esotensche Interpreten
in diesem einen Punkt vereinte - darüber, dass Piaton nicht ins Lager der mit Geringschätzung
behandelten nichtphüosophischen Autoren gehört Dass Piaton auch seine eigenen Werke fur
<poor things> hielt, schhesst Rowe aus der antiken Uberheferung, dass er seine Dialoge stilistisch

immer wieder uberarbeitete (Dionysios von Hahkarnassos, Dé compositione verborum p 208f
Reiske, Diogenes Laertios 3 37, Quintfiianus, Institutio oratoria 8 6 64) Doch der Schluss ist nicht
zwingend Auch wenn er beim Schreiben ebenso mühsam am WorÜaut feüte wie der nichtphüo
sophische Autor (278 d9-el),folgt daraus noch nicht, dass dabei nichts herauskommen konnte,
worüber der phüosophische Autor sich freuen konnte - naturhch wegen der gelungenen htera
nschen Gestaltung (276 d4-5 fjoBijoeTai xe canoùç (sc seine <Adonisgarten>) Becoprâv (pvopévovç
ànoXovr Wahrend aber die Einstufung der platonischen Dialoge als <poor things> noch eine
gewisse, wenn auch schwache, Stutze an ausserplatonischen Texten hat, ist der zweite Teü der
Paraphrase (< are all I have to offer>) eine freie Zutat von Rowe Wenn Piaton beim Schreiben
nicht besser dran war als die nichtphüosophischen Autoren, so folgt daraus noch nicht, dass er
wie diese auch selbst nichts hatte ausser dem Geschriebenen Aristoteles wusste es bekanntlich
anders Piaton hatte crypmpcx Soypara, nicht der Schrift anvertraute phüosophische Ansichten,
die nichts Geringeres versuchten, als eni xac, ctp%6ç zu gelangen, und wiederum cmo x&v ap%ö)v

zu den Phänomenen (Phys 209 bl5, EN 1095 a32-33,Met A 6 und 9,Met M und N) Aber nicht
nur das Zeugnis des Aristoteles, auch die Dialogfiguren <Sokrates> und <Timaios> sprechen gegen



80 Thomas Alexander Szlezâk

helfend stützt als auch argumentativ überbietet, ist notwendig seine Theorie der
<xp%cu (oder ein Teil davon). Die Dialoge Piatons enthalten glänzende Logoi
aller Art - aber nirgends die dazugehörige Prinzipienlehre. Piatons hielt sich
selbst strikt an seine Schriftkritik.

(8)

Unversehens haben wir bei der Erörterung der Frage, welche Art von Esoterik
welche Stütze am platonischen Text findet, das Material an die Hand bekommen
für die Beantwortung unserer leitenden Frage, was ein platonischer Dialog ist
und was er will.
1. Ein platonischer Dialog ist ein Abbild, eïôoAov, einer debendigen und be¬

seelten Rede> eines <Wissendem. <Abbild> bedeutet nicht Protokoll - es handelt

sich ja um fiktive Gespräche -, das Wort eïÔoAov bezeichnet vielmehr,
wie stets bei Piaton, die ontologische Kluft zwischen Urbild und Abbild, hier
zwischen der Dialektik als lebendigem Nachvollzug der Ordnung der wahrhaft

seienden Ideenwelt im voûç der Dialektiker einerseits und der Fixierung
des Gesprächs in leblosen, der Seele äusserlichen Zeichen andererseits (vgl.
Phdr. 275 a 3-4: egcoöev wF à/Aoxpicov twicov).

2. Das philosophische Schreiben ist analog dem Säen im Adonisgarten, d.h. das,

wovon der Pflanzer wirklich Ertrag erwartet, kommt von vornherein nicht in
das Adonisgärtchen der Schrift. Die Adonisgärtchen-Metaphorik folgt nicht
zufällig direkt auf den Abbild-Begriff, beides gehört zusammen: die wahrhaft

philosophische Dialogschriftstellerei gibt notwendig ein unvollständiges
Abbild der lebendigen und beseelten Reden des Dialektikers.

3. Das Abbild ist-in klarem Gegensatz zu dem, was es abbildet -, selbst nicht
Çcov iced £|i\jA)%ov. Das bedeutet:

- es sagt immer dasselbe, gibt auf neue Fragen keine neuen Antworten,
- es kann sich den geeigneten Adressaten nicht selbst suchen, kann nicht

gezielt zu den einen reden, gleichzeitig mit demselben Wortlaut zu
anderen schweigen,

- und es kann sich nicht selbst gegen Angriffe verteidigen23.
4. Ernst nehmen müssen wir auch die Bestimmung, dass der geschriebene

Logos ein Abbild der Rede des <Wissenden> ist, die er in die Seele eines

die Auffassung, Piaton habe nichts gehabt über das Geschriebene hinaus Sie lassen durchbhk
ken, dass sie entschieden mehr über die âp%cd zu sagen hatten, als sie ev reo rectpovti sagen (s o

Anm 17 und 18) Wenn Piaton fiktive Dialogfiguren den Anspruch erheben hesse, mehr sagen
zu können als sie tatsachhch sagen, ohne selbst irgendetwas zu besitzen, was diesen Anspruch
einlösen konnte, so mussten wir ihn als geltungssuchtigen Scharlatan einstufen

23 Moderne Dialogtheorien, die die drei Fähigkeiten, die bei Piaton Fähigkeiten allein des mündlich
Philosophierenden sind, auch dem geschriebenen Dialog zuschreiben, betreiben eine seltsame

Mystifikation des Dialogs als eines Buches, das doch kein Buch sei Mit Piaton hat das nichts zu
tun Vgl obenS 8zuH von Stein, ausfuhrheher PSP/(oben Anm 8),AnhangI «Die moderne
Theorie der Dialogform», 331-375, bes 353-358



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 81

Lernenden, eines |iccv0dvcov, <schreibt> (Phdr. 275 a5-9) - hier ist nun das
<Schreiben> die Metapher für das mündliche, persönliche Prägen einer
unerfahreneren Seele durch das Wort eines Erfahrenen. Dieses mündliche In-
die-Seele-Schreiben ist ein Tun, ein Prozess. Von daher ergibt sich erstens,
dass wir die mimetische Abbildung solcher Prozesse als Dramen auffassen
müssen, die eine Handlung haben. Dass die Handlung der Dialoge immer
wieder Piatons esoterische Einstellung zum ejuTTiSeuga der Philosophie
bestätigt, glaube ich gezeigt zu haben24. Analysen der Handlung eines oder
mehrerer Dialoge, die das Gegenteil zeigen würden, d.h. die lückenlose
Vollständigkeit der Vermittlung des verfügbaren philosophischen Wissens, sind
mir nicht bekannt. Zweitens verstehen wir nun besser, warum die Dialoge
samt und sonders Gespräche unter Ungleichen25 sind - mit einer Ausnahme:

dem Timaios. Hier kommen Gleichrangige zusammen - aber das Werk
besteht aus einem grossen Monolog, Piaton verzichtet darauf, diese
Gleichrangigen im Dialog miteinander zu zeigen. Wo Dialog stattfindet, ist die
immense philosophische Kluft zwischen dem <wissenden> Dialektiker und dem
dialektisch ungebildeten Nichtphilosophen (oder Noch-nicht-Philosophen)
unübersehbar. Selbst der grosse Protagoras ist im Vergleich mit Sokrates ein
|iav0ccvcov,der über Arete und über Gesprächsführung von seinem jüngeren
Partner noch viel zu lernen hat.

Aus den Punkten 1-4 ergibt sich als Definition:
Der platonische Dialog ist je einzeln, und das platonische Œuvre ist als Ganzes

das schriftliche, und das heisst: zum Schweigen und zur Selbstverteidigung
unfähige, daher bewusst unvollständig gelassene, auf künftige mündliche Hilfe
durch den Autor selbst angelegte Abbild eines dialektischen Erkenntnisprozesses

zwischen einem im Sinne der Ideentheorie <Wissenden> und einem noch
<Lernenden>.

In dieser Definition ist bereits enthalten, was gleichwohl noch einmal
herausgehoben zu werden verdient, um Missverständnissen vorzubeugen26: Der
platonische Dialog ist nicht konzipiert als Ort des erstmaligen philosophischen
Erkenntniserwerbs27, vielmehr führt der elôcbç fi to à/oi0èç ë%ei den |iccv0dvcov

24 Die oben Anm 8 und 16 erwähnten Arbeiten (PSPI und II) enthalten detaillierte Analysen der
Handlung und der Kommunikationsweise aller echten Dialoge (mit Ausnahme des Ion und des

Menexenos)
25 S dazu meinen Beitrag «Gespräche unter Ungleichen Zur Struktur und zur Zielsetzung der

platonischen Dialoge», A&A 34 (1988) 99-116 (mit einer Ergänzung nachgedruckt in G Gabriel/
Chr Schüdknecht (Hg Literarische Formen der Philosophie (Stuttgart 1990) 40-61)

26 Lyeöov pèv rjöri (pctvepov, A%0èv Sèl) pi) A%0èv jtdvxcûç crcxçécrcepov -so die platonische Maxime
(Phdr 238 b6-7), die mich veranlasst, die nun folgende Klarstellung zu geben Ahnhch heisst es

im Philebos 65 b3—4 &f|Uv pév, opœç S' ouv tqi Ur/qi ejieçAOeiv ße/aiov
27 Bei den aporetischen Dialogen ist das evident Sokrates konnte nicht so zielsicher mit seinen

überlegenen Einwanden die Einigung auf eme Definition emer Tugend verhindern, träte er
nicht von vornherein mit überlegenem Wissen ins Gesprach ein In den spaten Dialogen ist



82 Thomas Alexander Szlezâk

an einen Punkt, der ihm selbst schon vertraut ist, freilich niemals bis ans Ende
der Reise, ans te^oç Tfjç rcopeiaç (vgl. Politeia 532 e3). Der platonische Dialog
hat seine letzte Rechtfertigung grundsätzlich ausserhalb seiner selbst. Anders
gesagt: die Dialoge sind voll verständlich nur unter Einbeziehung der mündlichen

Prinzipientheorie.

(9)

Bleibt zum Schluss die Frage: Wenn Piaton der Mündlichkeit mit solchem Nachdruck

den Vorrang gab vor der Schriftlichkeit, wieso gibt es dann überhaupt
Schriften von ihm und was will er mit seinen Dialogen erreichen?

Ein Grund für die Existenz der Dialoge ist klar ausgesprochen im Phaidros
(276 dl-8): Der Philosoph betreibt das Schreiben als sein Spiel, jtcdÇcov bzw.
jtcaôiôcç %àpiv (d2, 8), und er empfindet Freude, wenn die Schrift gut gelingt
(fl<j0r|aeTcu, vgl. Nom. 811 d2 fiaôrjvai). Warum wird diese Erklärung Piatons so
wenig ernst genommen? Das liegt wohl daran, dass wir als Kinder einer Schriftkultur

unfähig geworden sind, die Mentalität eines freien, sein Leben lang finanziell

unabhängigen, vom <publish or perish> unbeeindruckten Aristokraten zu
verstehen, der noch dazu ein genialer Meister der Sprache und der dramatischen
Form war. Daher genügt uns seriösen Leuten die scheinbar unseriöse Erklärung
nicht, dass Piaton schrieb, weil er literarisch gerne spielte und weil er Freude am
gelungenen Werk hatte.

Allerdings sind noch zwei weitere Dinge zu beachten. Die Schriften des

Philosophen sind zwar nicht geeignet, den philosophisch noch Unwissenden zu
erstmaligem Erwerb von Wissen und Einsicht zu führen, wohl aber geeignet,
den Wissenden, der anderweitig - also im mündlichen Philosophieren - schon
Einsichten gewonnen hat, an seinen Denkweg zu erinnern. Die Dialoge sind

es mehrfach ausgesprochen, dass der Dialektiker nur das bietet, was ihm schon vertraut ist
(Nachweise in PSP IT) Aber auch in der Politeia ist die Kernthese, dass die Idee des Guten das

peyurcov pa&rjpcxist, nichts Neues, wurde vielmehr von den Hörern schon <oft> vernommen (504
e7 - 505 a4), die Argumentation im Zusammenhang der drei <Wellen> sah Sokrates voraus, d h

er hatte den ganzen Komplex vorweg schon durchdacht (s PSP II 42 und Die Idee des Guten
in Piatons Politeia Lecturae Piatonis 3) (2003) 23-26) Äusserungen von Dialogfiguren, dass

sie das Argument mehr fur sich selbst, nicht fur die anderen entfalten (Cha 166 d, Gorg 482 bc,
Prot 348 c, 360 c,Phdn 91 a, Politeia 527 e - 528 a) bedeuten nicht, dass nun fur den Dialektiker
selbst prinzipiell Neues folgen wurde Als Beispiel diene Phdn 91 al-9 Sokrates will seine These

verteidigen,wobei er sich, wie er sagt, von ehrgeizigen Rechthabern nur dadurch unterscheidet,
dass sein Bestreben ist, seine Darlegung nicht so sehr fur die Hörer, als vielmehr fur sich sei
ber uberzeugend zu machen Die Einsicht, um die es geht, ist also langst da (namhch dass die
Seele unsterbhch ist) Das Denkmittel, dessen er sich bedienen will, die Ideenhypothese, hat er
bereits als junger Mann gewonnen (98 b - 99 c) und ist selbst fur die Hörer ein JioAiGpvtaycov

(100 b5, vgl 76 d8) Neu kann bei dieser Ausgangslage nur die optimale, den Gesprachsfuhrer
befriedigende Ausarbeitung eines Einzelargumentes sein - das Ergebms und der philosophische
Standpunkt, von dem aus es erreicht wird, steht dem Dialektiker fest, bevor er in den Dialog
eintritt Ahnhches gilt von den übrigen Stellen



Abbild der lebendigen Rede Was ist und was will ein platonischer Dialog9 83

so wro|!vri|!ccTcc, Mittel der Erinnerung, sie dienen der elööxcov ûjrojiVTiaiç, dem
Erinnern der bereits Wissenden (276 d3,278 al). Darin liegt zweifellos ein
weiterer wichtiger Grund für die Existenz von Schriften des mündlich Philosophierenden.

Noch wichtiger dürfte aber das vom historischen Sokrates geerbte Bestreben
sein, die Menschen zur Arete und zur Selbsterkenntnis im Sinne des delphischen
Gottes <hinzuwenden>, griechisch: TtpOTpéîtetv. Die im ganzen platonischen Œuvre

überdeutliche Protreptik ist ein unabweisbarer Grund für das Schreiben
des Dialektikers28. Aber vergessen wir nicht: das <Hinwenden> (im Sinne von
Ermahnung und Aufforderung) kann nicht alles sein. Die stärkste protreptische
Wirkung haben auf junge philosophische Talente erfahrungsgemäss starke
philosophische Argumente. Dem entspricht die argumentative Seite der Dialoge: Sie
sind voll von starken Argumenten. Wenn Piaton so auf die Debattierfreudigkeit
der Leser setzt - eine Leidenschaft, deren Exzesse bei Jugendlichen er mitunter
auch höchst sarkastisch und amüsant schildern kann29 -, so setzt er sich damit
keineswegs in Widerspruch zum Grundgedanken seiner Kritik der Schriftlichkeit,

denn was er der Schrift abspricht, ist nicht die Fähigkeit, logische Sequenzen

verständlich wiederzugeben, sondern die Fähigkeit, genuin philosophisches
Verständnis zu erzeugen - jenes Verständnis, das schliesslich zur «Umwendung»
der ganzen Seele führt30, zum Übergang vom Dunkel zum wahren Tageslicht, zu
jenem Aufstieg zum Sein, den er «die wahre Philosophie» nennt31. Argumentieren

hingegen kann man - gerade auch über philosophische Themen - auch ohne
philosophisches Verständnis32. So münden denn die Argumente Piatons, so stark
sie auch sein mögen, immer wieder ein in den Hinweis auf tiefere Begründungen,
die hier und jetzt in der gerade vorliegenden Schrift nicht mitgeteilt werden, bis
hin zum Hinweis auf die schriftlich nicht zu kommunizierende Prinzipienlehre,
die erst dann vor den wenigen Geeigneten in der Akademie entfaltet werden
kann, wenn die Protreptik der Dialoge längst nachhaltig, oder vielmehr: unwi-
derrufbar gewirkt hat.

Korrespondenz:
Thomas Alexander Szlezâk
Ölspielstrasse35
D-97286 Sommerhausen
thomas.a.szlezak@uni-tuebingen.de

28 K Gaiser,ProtreptikundParanese beiPlaton Untersuchungen zur Form des platonischen Dialogs
(Tubinger Beitrage zur Altertumswissenschaft 40) (Stuttgart 1959)

29 Pohteia 539 b, Soph 251 b, 259 cd, Phil 15 d - 16a
30 Pohteia 518 c8-9
31 Pohteia 521 c6-8
32 Vgl die oben Anm 29 genannten Stellen, dazu Epist 7,343 c5-el


	Abbild der lebendigen Rede : was ist und was will ein platonischer Dialog?

