Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 66 (2009)

Heft: 2

Artikel: Abbild der lebendigen Rede : was ist und was will ein platonischer
Dialog?

Autor: Szlezak, Thomas Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-98980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-98980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abbild der lebendigen Rede.
Was ist und was will ein platonischer Dialog?

Von Thomas Alexander Szlezak, Tiibingen

Abstract: Das Wort vom geschriebenen Logos als «Abbild» der «lebendigen
und beseelten Rede des Wissenden» (Phdr. 276 a8-9) ist auf den platonischen
Dialog zu beziehen: der «Wissende» ist der Dialektiker, der dank den Einsich-
ten, zu denen er durch die Ideenlehre gelangt ist, «weiss, wie sich die Wahrheit
verhilt» (278 ¢4-5). Drei Féhigkeiten hat nach Platon allein die lebendige Rede
des «Wissenden»: sie kann auf Fragen antworten, sie kann sich den geeigneten
Rezipienten selbst suchen und zum ungecigneten schweigen, und sie kann ihrem
Argument im Fall eines Angriffs mit Dingen von hdherem Rang zu Hilfe kom-
men (275 d4 — 276 a9,278 ¢4 — €3). Die Untersuchung dieser Ausserungen Pla-
tons in ihrem Kontext zeigt, dass die seit fast 200 Jahren iibliche Auslegung, die
diese drei Fihigkeiten auch dem geschriebenen Dialog zubilligt, dem Wortlaut
der Schriftkritik nicht gerecht wird und ihrem Sinn zuwiderlduft. Dieser Befund
zwingt zu einer grundsitzlichen Neuorientierung der Hermeneutik der plato-
nischen Dialoge. Wir miissen anerkennen, dass Platon seine Dialoge (einzeln
und in ihrer Gesamtheit) nicht als autarke literarisch-philosophische Einheiten
konzipiert hat.

1)

Die Frage nach dem platonischen Dialog erdifnet ein weites Feld. Man kann die
Frage von vielen Gesichtspunkten her angehen, etwa von der Literaturtheorie
her (der antiken oder der modernen), von den Aussagen der Dialoge und des
Siebten Briefes liber das Schreiben und iiber das miindliche Philosophieren,von
der Analyse der Struktur der Dialoge, der Analyse der Kommunikationsweise in
den Dialogen, oder von der Geschichte des Platonverstindnisses in den verschie-
denen Epochen, und selbstverstindlich auch vom Inhalt her: was wird erdrtert,
worauf einigt man sich in den Dialogen?

Alle diese Ansitze sind sinnvoll und versprechen, zu brauchbaren Ergebnis-
sen zu flihren. Euvov 8¢ pot éoty, onndBev GpLwuat, «es ist mir gleich, von wo ich
beginne», so wird Parmenides zitiert in dem kurzen Fragment 5 (DK 28 B 5), 166t

*  Geringfiigig gefinderter und um Fussnoten erweiterter Text eines Vortrags, der am 13. Miirz
2008 auf Einladung des Instituts fiir Klassische Philologie in Bern gehalten wurde. Wiederholt
wurde der Vortrag in Vifia del Mar (Chile) und an der Pontificia Universidad Catdélica del Perii
(Lima). Der spanische Text erscheint demnéchst in Areté. Revista de Filosofia 20 (2009) — Ich
danke den Diskussionsteilnehmern an allen drei Orten.

Musewm Helveticum 66 (2009) 65-83



66 Thomas Alexander Szlezdak

viup médy (Eopon adbic, «denn dorthin werde ich wieder zuriickkommen». Meine
Situation vor der Frage nach dem platonischen Dialog ist nicht viel verschieden
von der des Parmenides vor der Seinsfrage. Gleichgiiltig, womit ich beginnen
wiirde: mit dem Inhalt, mit der Form, mit der Zielsetzung, mit der beobachtbaren
Wirkung oder der historischen Rezeption, ich kdnnte im Durchgang durch die
anderen Aspekte zum Ausgangspunkt zuriickkehren. In jedem Fall aber wiirde
sich frither oder spiter eine Frage aufdringen: ist der platonische Dialog autark,
genauer: vom Autor als autarke philosophisch-literarische Entitdat konzipiert?
Oder wenn nicht jeder einzelne Dialog autark sein sollte, ist es vielleicht das
platonische Schriftwerk als Ganzes?

Vergessen wir nicht: Platon stellt in der Uberlieferungsgeschichte einen fast
einzigartigen Glicksfall dar. Wir besitzen mit Sicherheit alles, was er fir die
Verdifentlichung geschrieben hat. Das trifft unter den grossen Philosophen der
Antike nur noch auf Plotinos zu. Wir besitzen Platons ganzes (Euvre, also seine
ganze Philosophie. Somit scheint die Frage der Autarkie des Schriftwerks schon
uberlieferungsgeschichtlich beantwortet zu sein. Wir haben alles, «und mehr
bedarfs nicht».

(2)

Gehen wir also von der Annahme aus, dass Platons Schriftwerk autark ist, und
zwar zunachst von der stdrkeren Annahme, dass es sowohl als Ganzes als auch
in seinen 'leilen dieses Pridikat verdient. Also von der Annahme, dass jeder
einzelne Dialog sich selbst geniigt, d.h. alles enthilt, was zum Verstindnis sei-
ner Fragestellung, seines Gesprichsverlaufs und seiner Problementwicklung
und schliesslich seiner LOsungen notig ist. Dann ergibt sich ungeféhr folgendes
Bild:

1. Platon versuchte zunéchst, seinem Lehrer Sokrates, der nichts geschrieben
hatte, ein literarisches Denkmal zu setzen, ihn mit literarischen Mitteln nach-
zuahmen. Das wiirde die mimetische Form der Zwxpaticol Adyor erkldren.

2. Alsjunger Denker hatte er noch nicht die L.osung fiir die vorwiegend ethi-
schen Fragen,die Sokrates aufgeworfen hatte. Das erklart den aporetischen
Ausgang der Friihdialoge. Platon steckte in denselben ethischen Aporien
wie die Personen, die er darstellt, so wie Sokrates im Menon (80 ¢8 — d1)
ausdriicklich versichert, dass er in der Frage der Tugend ebenso wenig weiter
wisse wie die Menschen, die er in die Aporie fiihre.

3. Allmahlich ahnte Platon, wo die L.6sung liegen konnte. Er konzipierte die
Ideenlehre, d.h. er wollte die Welt erkldren durch die Annahme von nur
durch das Denken erfassbaren Entititen, eben den Ideen, die, der Sinnenwelt
génzlich entriickt, raum- und zeitlos in absoluter Selbstidentitét existieren,
frei von der Wandelbarkeit und Widerspriichlichkeit der wahrnehmbaren



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 67

Objekte. Anfangs redete Platon nur undeutlich, tentativ von den Ideen, und
konsequenterweise als Sokratiker zunfchst nur von Ideen aus dem ethischen
Bereich, etwa von einem eido¢ der Frdmmigkeit im Euthyphron,dann wurde
er deutlicher und selbstsicherer und gab ein volleres Bild seiner Theorie im
Phaidon und im Symposion, mit Ausweitung der Ideen auch auf Nicht-Ethi-
sches (wie das a010 10 Toov, das Gleiche selbst oder die Idee der Gleichheit
im Phaidon). Doch auch diese Darstellungen lassen noch viele, allzu viele
Fragen offen.

4. Und dann wird Platon kiihner: Er schreibt die Politeia, stellt sich darin den
vollstindigen Umbau der menschlichen Gesellschaft und Erziehung im
Idealstaat vor, der von Menschen zu leiten wéire, die eine vollstindige Er-
kenntnis der Idee des Guten und damit aller sinnvollen menschlichen Ziel-
setzungen erreicht haben. Anders gesagt: die Einrichtung des Idealstaates
nach Massgabe der Ideenlehre 16st alle Probleme des Menschseins.

5. Platon merkt nach und nach, in welche Absurditdten und Sackgassen sei-
ne Ideenlehre fiihrt, er beginnt mit einer Revision im Parmenides und iibt
Selbstkritik im Sophistes.

6. Inseinem letzten grossen Werk, den Gesetzen, kommt die Ideenlehre nicht
mehr vor.

Was ich skizziert habe, ist eine Konstruktion, mehr ein idealtypisches Portréit
einer bestimmten Tendenz als das konkrete Credo bestimmter Interpreten. Es
ist die Tendenz, die Autarkie der Dialoge ganz wortlich zu nehmen, und das
fithrt wie von selbst dazu, dass man die Dialoge in den geordneten Gang einer
nachvollziehbaren Entwicklung zu bringen sucht.

Diese Sicht auf Platon impliziert ein klares Bild vom platonischen Dialog.
Jeder Dialog enthiillt genau das, was der Autor biszum Zeitpunkt der Abfassung
und Verdffentlichung dieses bestimmten Werkes erarbeitet hatte. Die Dialoge
sind getreue Protokolle des Denkweges ihres Autors. Platon sagt immer, wie
weit er gekommen ist, und er sagt dariiber alles. Am Anfang war er ohne die
Ideenlehre,dann verfiel er auf diese Losung, am Ende steht er wieder ohne die-
sen metaphysischen '[raum da. Platon ist also ein sehr mitteilsamer, durch und
durch ehrlicher Autor, der sich stets in die Karten schauen 14sst und der, wie wir
alle, unter dem Gesetz des <publish or perish> steht: Was man erreicht zu haben
glaubt, muss man umgehend publik machen, der Konkurrenzdruck lasst keine
andere Wahl.

Zu diesem Bild von der philosophischen Schriftstellerei Platons geh6rt auch
ein passender Philosophiebegriff: Philosophieren heisst unterwegs sein, ein Ende
der Reise gibt es nicht, der Weg ist das Ziel, schliesslich erreicht ja auch Eros
im Symposion (203 e) sein Ziel nicht, denn was er gewonnen hat, verliert er im
selben Augenblick, so bleibt er zwischen Weisheit und Unwissenheit, zwischen
coplo und &uaBia hingen. Eros hat niemals cogpia, nur ¢iio-copla, Licbe zur
oder Streben nach der Weisheit, d.h. er muss immer wieder von vorne anfangen.



68 Thomas Alexander Szlezdak

Der platonische Philosoph «hat nichts vorzutragen, was er nicht alsbald in Frage
stellen wiirde», schrieb ein deutscher Interpret der Alteren Generation®. Platon
hatte nach dieser Deutung nicht nur kein System, er wollte auch keines, weil er
es nicht fiir méglich, nicht fiir vereinbar mit dem Wesen des Philosophierens
hielt.

3)

Die Annahme einer strikten Autarkie jedes einzelnen Dialogs wird allerdings un-
tergraben durch eine etwas raffiniertere Auslegung der aporetischen Dialoge. Sie
sind charakterisiert nicht allein durch das offene Ende, sondern auch durch die
stark ironische Rolle des Sokrates. Weiss Sokrates wirklich nicht, was Tapferkeit
ist, was Besonnenheit, oder ob die Tugend lehrbar ist? Wem das nicht glaubhaft
erscheint — und glaubhaft kann es nur génzlich ironielosen Lesern erscheinen —,
der kdnnte sich mit Friedrich Schleiermacher zu einer weniger extremen Form
der Autarkie-These bekennen, nach der der einzelne Dialog nicht alles enthilt,
was zum Verstdndnis notig ist, wohl aber das Gesamtwerk. Nach Schleiermachers
Uberzeugung — ausgedriickt in der berithmten Einleitung zum ersten Band seiner
Platoniibersetzung von 1804 — gehdrt es zur Machart der platonischen Dialoge,
dass das Ende der Gedankenentwicklung nicht ausgesprochen wird. Es ist also
nicht alles in der Schrift zu finden. IDas Fehlende ist aber die einzig mdgliche
Losung des zuvor kunstvoll angelegten Rétsels. Wer gefolgt ist, erginzt fiir sich
das Fehlende. So kann jeder folgende Dialog auf dem nicht ausgesprochenen
Ergebnis des vorangegangenen aufbauen. Der ganzen Reihe kann nur folgen,
wer jeweils richtig mitgedacht hat, und die Reihe als Ganzes ist dann doch autark,
d.h.sie braucht nichts von ausserhalb ihrer selbst. Verlangt ist also eine prolepti-
sche oder vorausgreifende [ektiire: Die Schwierigkeiten und Unklarheiten des
Dialogs A sind vom philosophischen Horizont des weiter entwickelten, inhaltlich
fortgeschritteneren Dialogs B aus aufzuhellen, da ja der Autor seinerseits im
Vorgriff, in der mpdinyic, auf die ihm bekannte Losung schrieb, was er schrieb.
Am Ende der Reihe steht die Politeia, Schleiermacher hielt sie fiir den spitesten
Dialog. Hier kommen die Antizipationen an ihr Ziel’.

Kann nun jeder Leser das jeweils Fehlende im Sinne des Autors erginzen?
Schleiermacher war da sehr optimistisch mit seiner Annahme, mit seiner literari-
schen Kunst des Nichtaussprechens des Endes gelinge es Platon «fast mit Jedem,
entweder das zu erreichen, was er wilnscht, oder wenigstens das zu vermeiden,
was er fiirchtet»®. Was Platon wiinscht, ist ein genuin philosophisches Verstindnis

1 E.Heitsch, Platon itber die rechte Art zu reden und zu schreiben (1987) 49,

2 F.Schleiermacher, Einleiting, in: Platons Werke von F. Schieiermacher, Ersten. Bardes erster Theil
{ Berlin 1804) 5-36, mit Angabe der «Kiinste», d.h. Kunstmittel, mit denen Platon seine besondere
Form der indirekten Mitteilung erreiche S. 16 und 30 und Etablierung einer Chronologie nach
den Kriterien der inneren Form S. 26-36.

3 Eirleitung 16.



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 69

seiner Gedanken; was er fiirchtet, ist die Einbildung des Lesers, etwas verstan-
den zu haben, wenn in Wirklichkeit kein Verstdndnis erreicht wurde. Eines von
beiden, glaubte Schleiermacher, erreiche Platon «fast mit Jedem». So viel ist also
klar: Bei einigen wird er keines von beiden erreichen, weder Verstindnis noch
die Vermeidung von Einbildung. Die Mehrheit aber spaltet sich in die, die sich
bewusst sind, «nichts gefunden und nichts verstanden zu haben»?, und die, die
positiv gefolgt sind. In dieser Trennung der Leser in zwei Gruppen findet Schlei-
ermacher «die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem esoterischen
und einem exoterischen reden kénnte, so ndmlich, dass dieses eine Beschaffen-
heit des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Horer des Inneren
erhebt oder nicht»>. Wer sich nicht «zu einem wahren Horer des Inneren erhebt,
zu dem spricht der Text nicht, er bleibt draussen, liest exoterisch, ausgeschlossen
vom «Inneren». Die Entscheidung dariiber, wer zum esoterischen Kreis gehort,
fallt in der Begegnung von Leser und Text. Wer das «Innere» des'Textes hort, ist
damit «drinnen» — aber der Text erschliesst sich eben nicht jedem.

Es diirfte klar sein, dass auch hier eine Form von Esoterik vorliegt, auch
wenn sie gewOhnlich nicht als solche erkannt wird. Wir miissen zwei Formen
von FEsoterik unterscheiden. Die, die allgemein so genannt wird, mag préziser die
<historische> oder personenbezogene Hsoterik heissen: sie liegt vor, wenn es als
ein historisches Faktum zu betrachten ist, dass bestimmte Personen von den Dis-
kussionen eines inneren Kreises bewusst ferngehalten wurden oder bestimmte
Themen und Inhalte von der Publikation fiir die Allgemeinheit ausgeschlossen
waren. (Das bekannteste Beispiel dieser <historischen» bzw. personenbezogenen
Esoterik bietet der Kreis der Pythagoreer.) Der zitierte Text von Schleiermacher
erlaubt, oder vielmehr: Er zwingt uns, noch einen anderen Typ von «Esoteriks
anzusetzen. Man kdnnte hier von textimmanenter oder hermeneutischer Esote-
rik sprechen. Thre Vertreter sind der Uberzeugung, dass dem platonischen Text
dank seiner besonderen Machart die Fihigkeit immanent ist,die «wahren Horer
des Inneren» von den Verstindnislosen zu scheiden bzw. den hermeneutischen
Akt des Lesens so zu lenken, dass sich die Geeigneten, und nur sie, «zu wahren
Hérern des Inneren erheben».

Esist hinreichend bekannt, dass am Ende des 18. Jahrhunderts Autoren wie
Dieterich Tiedemann und Wilhelm Gottlieb Tennemann bei Platon die histori-
sche oder personenbezogene Esoterik erkannten® (was tibrigens die gleichzei-

4 Ibidem,

5  Einleitung 1617

6  Dietenich Tiedemann, Geist der spekulativer: Philosophie, Band II (Marburg 1791); Wilhelm
Gottlieb Tennemann, System der Platonischen Philosophie, Band I (Leipag 1792); ders., Ge-
schichte der Philosophie, Band Il (Leipzig 1799). Eine genauere Analyse der Standpunkte und
der Argumente dieser Autoren versuchte ich in drei fritheren Arbeiten: (1) «Schleiermachers
Einleitung zur Platon-Ubersetzung von 1804. Ein Vergleich mit Tiedemann und Tennemann>,
in: A&A 43 (1997) 46-62 hier: 47-53;(2) «Friedrich Schleiermacher und das Platonbild des 19.
und 20. Jahrhunderts», in: I. Rohls/G. Wenz (Hg.), Protestantismus und deutsche Literatur (Miin-
chener Theologische Forschungen, Band 2) (Gottingen 2004) 125144, hier: 137-139; (3) «Von



70 Thomas Alexander Szlezdak

tige Anerkennung der hermeneutischen Esoterik nicht ausschliesst), wihrend
Schleiermacher am Anfang des 19. Jahrhunderts die personenbezogene Esoterik
zwar nicht leugnete (an einer Stelle erkennt er sie sogar expressis verbis an’),
aber doch die textimmanente Esoterik so stark betonte, dass man schliesslich in
seinem Gefolge die historische Esoterik in der Schule Platons ganz eliminieren
wollte, weil man des Glaubens war, die textimmanente Form mache die perso-
nenbezogene entbehrlich.

Welche Stiitzen haben die beiden Formen von Esoterik am Platontext? Gibt
es die textimmanente Esoterik bei Platon? Oder wird umgekehrt die andere
Form von Esoterik, das bewusste Zuriickhalten von verfligbarer philosophi-
scher Belehrung in Wort oder Schrift, irgendwo bei Platon empfohlen oder gar
geschildert (etwa als Teil der Dialoghandlung)?

Das Uberraschende ist: Der Platontext kennt beide Formen. Es wird fiir uns
also ganz auf die relative Gewichtung bei Platon selbst ankommen.

(4)

(a) Als authentisch platonischen Beleg fiir die hermeneutische Esoterik kann
man die Bemerkung des Alkibiades im Symposion nehmen, die Gespriche des
Sokrates, seine Adyo, seien, wie er selbst, ganz so wie jene Figuren, die von aussen
einen struppigen Silen darstellen, die man aber 6ffnen kann, und dann zeigen sie
innen die schonsten Gotterbilder. Auch die Adyou des Sokrates sind zum Offnen,
denn von aussen betrachtet scheinen sie nur von Lasteseln, Schmieden, Schu-
stern und Gerbern zu handeln, doch fiir den, der sie Offnet und in ihr Inneres
gelangt (évtog abtdv yiyvouevog), zeigen sie die gottlichsten Bilder der Arete
und erstrecken sich auf alles, was einer untersuchen muss, will er sittlich gut
und edel (kahog kéyabog) werden (Symp. 221 d7 — 222 a6, mit Riickgriff auf 215
a6 — b3). Klar ist hier der unverstandige Horer, der {iber Sokrates’ Reden lacht
(221 6 — 222 al), geschieden von dem, der sie 6ffnet und in ihr Inneres gelangt
(222 a1-2) - und zweifellos hat Schleiermacher sich zu seiner Bemerkung liber
die angeblich «einzige Bedeutung» von <esoterisch»> und «exoterisch» von dieser
Stelle anregen lassen. Vom miindlichen Sokrates auf den schriftlichen Platon
iibertragen, klingt das sehr gut: wir sind aufgefordert, durch eigene Geisteskraft
in den Text einzudringen, und dann haben wir alles, d.h. den ganzen Platon.
Doch die Eignung der Stelle als prinzipielle hermeneutische Maxime wird
nun leider stark eingeschrinkt durch den dramatischen Kontext. Wir sind hier
in einem Drama. In einem Drama aber ist es entscheidend wichtig fiir den Sinn,
was flr eine Figur spricht und wann sic was zu wem sagt. Beachten wir das hier,

Brucker iiber Tennemann zu Schleiermacher. Eine folgenreiche Umwilzung in der Geschichte
der neuzeitlichen Platondeutung», in: A. Neschke (Hg.), Argumenta in dialogos Platonis I, (Basel
2009) 389411,

7 Einleitung 17



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 71

so zeigt sich die stirkste dramatische Ironie. Alkibiades ist in diesem Stiick der
Zuspiatgekommene, der erst nach der grossartigen Diotima-Rede kam, die alle
anderen gehdrt haben. Er als einziger hat sie nicht gehort, ist insofern der Aus-
senstehende. Und dieser Nichteingeweihte meint nun, durch eigenes Offnen der
Adyol des Sokrates alles besitzen zu konnen, worauf es ankommt.

Textimmanente oder hermencutische Esoterik bei Platon? Ja, eindeutig:
Wer die Reden Offnet, setzt sich ab vom verstindnislosen Rezipienten, gelangt
ins Innere (£vtog ... yryvduevog). Doch ist diese Art der Esoterik durch den dra-
matischen Zusammenhang deutlich der anderen untergeordnet. Durch noch so
viel Offnen und Herum-Offnen an den Techne-Analogien der Frithdialoge mit
ihren Schustern und Gerbern wird man niemals zu den metaphysischen Gehalten
der Diotima-Rede gelangen. Alkibiades wurde vom Bericht liber diese Rede
nicht ausgeschlossen: Er schloss sich selbst aus, vertrieb sich die Zeit derweil mit
Trinken in Gesellschaft von Hetédren. Jetzt ist er aber faktisch der wissensméssig
Ausgeschlossene, glaubt zwar, durch das Offnen alles zu haben, doch seine eigene
Erzéhlung beweist, dass ihm alles fehlte, um Sokrates verstehen zu kdnnen: Hitte
erden Inhalt der Diotima-Rede gekannt und verstanden, hitte er nie gehofft, von
Sokrates, als er mit ihm allein war,unter der Decke homoerotisch genommen zu
werden (vgl. Symp. 219 b3 —d2).

Schleiermachers «Horen des Inneren» ist also von Platon aus gesehen durch-
aus in Ordnung — als Hermeneutik der Aussenstehenden und Uneingeweihten.
Und diese Art der Esoterik ist mit der anderen vollkommen vereinbar: Wer die
tiefere und wesentlichere Unterweisung von Diotima oder Sokrates erhalten
hat, wird schwerlich Probleme haben mit dem Entschliisseln der Reden iiber
Schmiede und Schuster — aber umgekehrt funktioniert das nicht. Dariiber wird
nicht theoretisiert, das wird an der Figur des Alkibiades gezeigt.®

(b) Als weitere platonische Stiitze fiir die textimmanente Esoterik werten viele
Interpreten den Passus iiber die Méngel der Schrift im Phaidros (275 d — 276 a).
Die Schrift — die ypagn ganz allgemein — kann dreierlei nicht:

1. Sie kann auf Fragen nicht antworten (275 d 4-9).

2. Sie kann sich den verstdndigen Leser nicht aussuchen (275 d9 —e3, vgl. 276
b6-7), sondern treibt sich bei allen herum, kann nicht zu denen reden bzw.
schweigen, zu denen man reden bzw. schweigen soll.

3. Sie kann sich gegen ungerechtfertigte Angriffe nicht zur Wehr setzen und
sich nicht zu Hilfe kommen (275 €3 - 5).

8  Ausfiihrlicher dargelegt und begriindet habe ich diese Interpretation in: Platorn und die Schrifi-
lichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frither und mittleren Dialogen (Berlin 1985)
(im Folgenden zitiert als PSP I) 253-270.



72 Thomas Alexander Szlezdak

Auf die Aufzdhlung der Méngel der Schrift folgt der Hinweis auf einen anderen,
ungleich fahigeren Adyog: das ist die miindliche Rede des Dialektikers, in Platons
Worten: «die lebendige und beseelte Rede des Wissenden, als dessen Abbild
(eldwAov) der geschriebene Adyog mit Recht bezeichnet werden konnte» (276
a8-9). Das miindliche Wort des Dialektikers kann all das, was die ypogn nicht
kann: es kann auf Fragen antworten, kann reden und schweigen, wo das ndtig ist
(Aéyewv te kol oryay mpog 0Ug Oel) und es kann sich verteidigen.

Die Negativliste der Méangel der Schrift wird nun seit dem 19. Jahrhundert
in der Schleiermacherschen Tradition so gelesen, als ginge sie den platonischen
Dialog gar nichts an. Mehr noch: die Negativliste der Méngel der Schrift wird
zur Positivliste der Leistungen des Dialogs. So schrieb Heinrich von Stein, fiir
den Schleiermacher liberhaupt erst ein addquates Platonverstindnis ermdg-
licht hat, 1852 im 1. Band seines Werkes «Sieben Bilicher zur Geschichte des
Platonismus», die platonischen Dialoge kdnnten «den ungehdrigen Leser ganz
abschrecken» — das steht bei von Stein offenbar fiir Gryév npog otig Set — und sie
kénnten tiberdies «Rede und Antwort stehen» — offenbar steht das fiir jenes
AntwortenkOnnen und Sich-zu-Hilfe-kommen-Kdnnen, das bei Platon selbst
allerdings allein dem matnp 100 Adyov zukommt®. Diese Auffassung wurde dann
im 20. Jahrhundert vollends zur conununis opinio. Paul Friedlinder hat es auf
die Formel gebracht, der Dialog sei «die einzige Form des Buches, die das Buch
selber aufzuheben scheint».

Der Dialog wire also die grosse Ausnahme von der Schriftkritik. Eine
Schrift, die doch keine Schrift ist und daher die Méngel der ypagn nicht auf-
weist. Nun redet unser Passus aber nicht von solch einer Ausnahme. Macht
nichts, man wusste sich zu helfen: Die Kritik der Schrift meine in Wirklichkeit
eine besondere Form der Schrift, ndmlich das oUyypouue, und dieses griechi-
sche Wort bezeichne nur den didaktischen oder systematischen Traktat, das
«Lehrbuch», die «Lehrschrift», die « Abhandlung». Ein Dialog sei aber kein
olyypaupe. Dieses Argument hatte weiteste Verbreitung und unangefochtene
Geltung im 20. Jahrhundert. So gut wie alle grossen Interpreten beriefen sich
darauf, neben Friedldnder auch Karl Jaspers, Hans-Georg Gadamer, Ingemar
Diiring, [.M. Crombie, W.K.C. Guthrie und viele, viele andere wichtige und
weniger wichtige Autoren!!. Bis jemand kam und des Kaisers neue Kleider
benannte. Mit der Naivitit eines Kindes — wie im Marchen — wurde da gefragt,
wie denn die Griechen das Wort oOyypeuna verwendeten. Und es zeigte sich
anhand der Belege, dass die Behauptung, ein Dialog sei fiir die Griechen kein
cUyypaupe gewesen, vom griechischen Sprachgebrauch glatt widerlegt wird!2

9  H.von Stein, Sieben Biicher zur Geschichte des Platonismus, Band I (Gottingen 1862) 73,

10 P Friedldnder, Plator, Bard I (Berlin *1964) 177

11 Nachweise gabichin PSP [ (s 0. Anm. 8) 345 Anm. 19. Nachzutragen wire das in Deutschland viel-
zitierte Buch von W. Wieland, Platon und die Formen des Wissens (Gottingen 1982) 36 (<Traktaty).

12 Mus. Helv. 35 (1978) 253f. mit Anm. 12, genauer dann in PSP I (s.0. Anm. 8) 376-385: Anhang II:
Die Bedeutung von olyypopic.



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 73

Seitdem ist vom oUyypoupc-Argument — einst Hauptstiitze des antiesoteri-
schen Konsenses — nicht mehr die Rede.

Es ist also nichts mit der Erkldrung, die Kritik der drei Méngel der Schrift
treffe nicht auf Platons eigene Dialoge zu. Diese Méngel eignen der ypagq als
solcher, die Ausflucht mit der erfundenen Bedeutung von clyypoupe ist nicht
nur falsch, sie wiirde nicht einmal helfen, wenn es diese Bedeutung gegeben
hétte, denn ypagn ist die allgemeinste Bezeichnung fiir alle Schrift, ob nun syn-
grammatisch oder nicht, und folglich f&llt alles Geschriebene ohne Riicksicht
auf die innere oder dussere Struktur des Werkes darunter. Folglich auch der
platonische Dialog.

()

Hat man das verstanden, so sieht man auch,dass dieser Passus aus dem Phaidros
nicht nur keine Stiitze fiir die textimmanente Esoterik des «HOrens des Inneren»
sein kann, sondern ganz im Gegenteil eine Stiitze fiir den anderen Typus von
Esoterik ist, der mit dem tatsichlichen Ausschluss von Personen von der philo-
sophischen Mitteilung bzw. von Themen und Ergebnissen von der schriftlichen
Darstellung rechnet. ciytv mpog 0Vg del, schweigen, zu welchen man schweigen
muss: Das kann das Buch niemals, aber das gehort zum richtigen Verhalten des
<Wissenden», d.h. des Dialektikers. Eine klare Empfehlung des Zuriickhaltens
von Inhalten, von esoterischem Verhalten also.

Das wird noch klarer, wenn man die Benennung der drei M#ngel in ihrem
Kontext sieht: in Verbindung mit dem Gleichnis vom verniinftigen Bauern und
mit dem Schlussteil der Schriftkritik, der abschliessend angibt, wie der Philosoph
zu seiner Schrift steht.

(a) Platon vergleicht das Philosophieren,das miindliche und das schriftliche,
mit dem Landbau. Ein verniinftiger Bauer wird das Saatgut, an dem ihm gelegen
istund von dem er sich Ertrag erwartet, nicht im Ernst in Adonisgirten pflanzen
(276 bl —c10). Adonisgirten waren Korbe oder Tonschalen mit Erde, in die man
im Hochsommer SaatkOrner pflanzte, die man gut bewissert im Dunkeln kei-
men liess. Der Samen ging schdn auf in acht Tagen (276 b4), dann brachte man
die Adonisgirtchen ans Licht der Sommersonne, und die schnell gediehenen
Pflanzen, die allerdings keine Kdrner trugen, also keinen Ertrag brachten, ver-
welkten in kiirzester Zeit. Die Schalen liess man auf dem Wasser davontreiben,
die Frauen sangen dazu die rituelle Klage & tov ASwviv, verbanden also den
Tod der Pflanzen mit dem Tod des Adonis, des Lieblings der Aphrodite. So weit
der Ritus'®. Ordentlicher Landbau ist allerdings etwas anderes: Er nimmt acht
Monate Zeit, nicht acht'Tage, dafiir gibt es am Schluss aber auch Ertrag. Und nun
das Skandaldse: Das Schreiben des Philosophen setzt Platon in Analogie zum

13 Die Stelle aus dem Phaidros ist iibrigens unser friihester Beleg. Die richtige Deutung des Ritus
gab G.l. Baudy, Adonisgdrten. Studien zur antiken Samensymbolik (Beitrdge zur klassischen
Philologie 176) (Frankfurt a.M. 1986).



74 Thomas Alexander Szlezdak

spielerischen Bepflanzen des Adonisgérichens, wihrend dem seridsen Landbau
fir ihn allein das miindliche Philosophieren entspricht. Das bedeutet: So sicher
der verniinftige Bauer nicht alles Saatgut in seine Adonisgérten gibt — denn
sonst hiitte er nichstes Jahr keine Ernte und wire eo ipso kein verninftiger
Bauer, kein vobv £gwv yewpyog —, so sicher wird der miindlich philosophierende
Dialektiker nicht sein gesamtes philosophisches Saatgut in seine schriftlichen
Adonisgirten, in seine Biicher, ausbringen. Mit dieser Analogie des Nichtaus-
sdens des entscheidenden Saatgutes in blosse Tonschalen beginnt das Gleichnis
(276 b1-8). Interpreten, die das wegerkldren wollen, indem sie sagen, der phi-
losophische Autor und der unphilosophische machen das gleiche, ndmlich alles,
was sie haben, in die Schrift zu bringen, nur mache das der Philosoph spielerisch
und zu seinem Vergniigen, der Nichtphilosoph in vollem Ernst, stehen in Konflikt
mit der ersten Aussage des Gleichnisses und machen es als Ganzes funktionslos
und somit iiberfliissig. Denn wozu sollte Platon den verniinftigen Bauern, der
mit Sicherheit nicht alles Saatgut in Tonschalen sien wird, liberhaupt erwihnen,
wenn sein Verhalten auf der anderen Seite der Analogie, beim Schreiben, gar
keine Entsprechung hitte?*

14  Ein Grund fiir das moderne Missverstindms von Phdr. 276 b—c war zweifellos, dass der anti-
ke agrarische Ritus des Bepflanzens von Adonisgirten dem heutigen Menschen nichts sagt,
wihrend in der Antike jedermann — auch der Stadtbewohner in Athen — sofort wusste, worauf
angespielt wird. Ein zweiter Grund liegt in der Formulierung, der kluge Bauer werde die Saat-
korner, um die ersich sorgt und von denen er Ertrag erwartet, nicht «ernsthaft» (orovdf) 276 b3,
¢7) 1n Adonisgérten sden — was die Moglichkeit zu eréffnen schien, dass jedenfalls der Dialek-
tiker das fiir ihn entscheidende philosophische Saatgut vollstindig in seinen Schriften «ausséts,
freilich nicht «im Ernst», sondern nur «als Spiel» (moaduég xépw 276 b3, d2). Diese Deutung
hebt jedoch nicht nur, wie oben dargelegt, die bedeutungsvoll an den Anfang gestellte Analogie
zwischen dem Bauern und dem Dialektiker auf (denn ein vollstindiges Ausséen seines Saatgutes
in Adonisgérten, und sei es auch wondués ydpiv,ist fiir den klugen Bauern schlicht keine Option),
sondern ist auch mit dem Wortlaut nicht vereinbar: In £¢’ oic 82 fanot8axey 276 b6 ist zweifellos
nach £¢’ olg 8¢ aus b2 anépuaawy zu erginzen: «die Saatkérner aber, denen sein Ernst gilt», wird
der Bauer in geeignetes Ackerland sden (und das heisst: keinesfalls in Adonisgiirtchen). — Dass
seine Deutung das Gleichnis entbehrlich, ja sinnlos macht, scheint W. Kiihn («Welche Kritik
an welchen Schriften? Der Schluss von Platons Phaidros, nichtesoterisch interpretierts, Zschr
I philos. Forschung 52 (1998) 23-39) nicht bewusst geworden zu sein. Vgl meine Analyse von
Kiihns Argumenten in: «Gilt Platons Schriftkritik auch fiir die eigenen Dialoge? Zu einer neuen
Deutung von Phaidros 278 b8—ed», Ztschr. f philos. Forschung 53 (1999) 259-267 Aus seinem
Aufsatz machte Kithn — leider ohne ein neues Argument hinzuzufiigen — ein ganzes Buch (La
fin du Phédre de Platon. Critique de la rhétorique et de I'écriture (Firenze 2000)), das von Hu-
bert Benz einer genaueren Priifung unterzogen wurde («LaBt sich das Ende des Phaidros auch
nicht-esoterisch auslegen? Zu Wilfried Kiihns Knitik an der Tiibinger Platon-Interpretations,
Salzburger Jahrbuch fitr Philosophie 50 (2005) 181-194). In philologisch verldsshcher und phi-
losophisch klarsichtiger Argumentation kann Benz zeigen, dass Kiihns antiesoterische Interpre-
tation dem Text in keinem einzigen Punkt gerecht zu werden vermag. — Ein wertvoller Beitrag
zur Phaidros-Exegese ist auch Benz’ leidenschaftsloser, minutidser Punkt-fiir-Punkt-Vergleich
zwischen der Tiibinger Phaidros-Interpretation und der von E. Heitsch («Zu Ernst Heitschs
Phaidroskommentar: Darstellung und Kritik», Perspektiven der Philosophie 24 (1998) 65-132;
«Hat Platon die Philosophie als eine im sokratischen Dialog verwirklichte Rhetorik und Kom-



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 75

b) Und nun zum Schluss der Kritik der Schriftlichkeit (Phdr. 278 ¢4 — €2).
Hier wird gefragt, wer als g1tAdcogog bezeichnet werden soll. Die Bezeichnung
copdg kommt nur einem Gott zu (d4), gprtAdcogog aber kann auch ein Mensch
heissen, sofern er folgende Bedingungen erfillt: erstens muss er das, was er
schrieb, als «<Wissender> geschrieben haben (c4-5), wobei el 1) 10 &Anbeg Exet
im Zusammenhang des Dialogs selbstverstindlich nicht irgend ein innerweltli-
ches Fachwissen meinen kann, wie manche glauben, sondern nur das Ideenwis-
sen, das allein der gprAdcopog von der Auffahrt zum jenseitigen Ideenhimmel in
der Seele behélt und durch Anamnesis im Diesseits zuriickholen kann (vgl. 246
d — 250 d, bes. 249 ¢1 — d3: allein der Seele des Philosophen wachsen <Fliigel>).
Zweitens muss der Philosoph schreiben im Besitz der Fahigkeit, seinem Adyog im
Falle einer Kritik zu helfen: kai &yov BonBsiv, eig #eyyov 1w mepl dv Eypayey,
¢ 5-6. Das Partizip #ywv ist dabei als Partizip des Imperfekts zu verstehen'®. D.h.
Eywv ist gleichzeitig mit eldmg, die <Hilfe> muss beim Schreiben schon vorhanden
sein wie das <Wissens. Drittens muss die miindliche Hilfe (Agyov adtdc, c6) ein
bestimmtes Verhiltnis zum geschriebenen Adyog haben: Der Philosoph kann
sein Geschriebenes als gering erweisen, 10 yeypouueva podio drodet&ot (c6-7),
denn das, was er miindlich vorbringt, sind Dinge von hdherem philosophischen
Rang, tyuaerepa (d8). Wer diese drei Bedingungen nicht erfiillt, kann fiir Platon
nicht den Namen g1Adcopog zuerkannt bekommen.

(c) Nehmen wir nun die drei Schritte zusammen, also die Aufzdhlung der
Méngel der Schrift, das Gleichnis vom Bauern und die Kriterien fiir die Zuer-
kennung des Titels gprAdcogpog, so bekommen wir ein koh&rentes Bild ohne jede
Ambiguitit.

1. Die entscheidende philosophische Betéitigung ist die miindliche Ausiibung
der Kunst der Dialektik (276 e).

2. Die Dialektik ist esoterisch auszuiiben, und das ist so wichtig, dass es doppelt
ausgedriickt wird, negativ und positiv: (a) der Dialektiker ist fihig zum ovyav
npog olig del, und (b) er betreibt seine Weise des Philosophierens Aafov
Wuyny mpoonkoveay (276 €6), indem er eine <zugehdrige> (ndmlich der Sa-
che der Philosophie zugehdrige, also geeignete) Seele wihlt. Beides, der
Ausschluss des Ungeeigneten wie die Wahl des Geeigneten, ist dem Buch
nicht mdglich.

3. Der mundlich Dialektik treibende Philosoph kann natiirlich auch etwas
schreiben. Wenn er es tut, wird er darauf achten, nicht sein gesamtes Ge-
dankengut in die Adonisgérten der Schrift zu bringen, hierin &hnlich dem

munikationstheorie verstanden? Zu den Phaidros-Studien von Emst Heitschy», Géttingische
Gelehrte Anzeigen 250 (1998) 163-207.

15 Ganz so wie dieselbe Form &xmv in Politeia 544 al (xehhio #1 #xov elnelv, nach dem Verbum
im Imperfekt tovg Adyoug Enolovw 543 ¢8, wie hier £xwv fonbelv nach der Vergangenheitsform
cuvébnkev 278 ¢5) vom Kommentator J. Adam (The Republic of Plato (Cambridge 1902) 1T 198)
als «imperfect participle» eingestuft wird.



76 Thomas Alexander Szlezdak

verniinftigen Bauern, der niemals alles Saatgut auf den Ritus verwenden
wird.

4. Beim Schreiben hat er die miindliche Hilfe, auf die jede Schrift gua Schrift
angewiesen ist, bereits parat: er schreibt £ywv fonBelv. Die inhaltliche <Hilfe>
ist also kein Zufallsprodukt, nicht abhingig von der Tagesform des Autors.

5. Dementsprechend hat die Hilfe nicht ein zufalliges und beliebiges Verhéltnis
zur Schrift, der sie hilft, sondern ein festgelegtes: sie enthilt Tyndtepa, im
Vergleich mit denen die zu verteidigende Schrift als ein pabiov, d.h. etwas
Laienhaftes, Unfachméannisches und Untechnisches, erscheinen wird.

So weit die Kritik der Schriftlichkeit.

(6)

Sehen wir uns nun in anderen [ialogen um, so wire an erster Stelle zu nennen
die Bestimmung im sechsten Buch der Politeia, man werde im Idealstaat dem,
der die charakterlichen und intellektuellen Anforderungen an einen grAdcogog
nicht erfiillt, keinen Anteil geben an der genauesten Erziehung, noch an der Ehre
noch an der Herrschaft, unte naidelog thg dxpiestatng detv attd petadidoval
unte Twufic unte apyic (503 d8-9). «Genaueste Erziehung» meint bei Platon die
Schulung in philosophischer Dialektik —davon sind also die Ungeeigneten auszu-
schliessen. Der negativen Bestimmung entspricht auch hier die positive: Im sieb-
ten Buch ist ausfithrlich von der Auswahl,der éxAoyn, der kiinftigen Philosophen
die Rede (535 a— 539 d), bei der man den jetzt iiblichen Fehler strikt vermeiden
wird, néimlich jeden Beliebigen und Unbefugten zur Dialektik zuzulassen (539
d5-6,vgl. 537 €1-2). Durch diese <Vorsichtsmassnahme> (gbAdBewa, 539 bl) wird
man das Geschift der Philosophie tiuidtepov avl dtipotepov momoei(v), 539
S

(7)
Nun ein paar Bemerkungen zum Abbildcharakter des geschriebenen Logos:

(a) Die Schrift als solche kann niemals «schweigen», o1ydv nmpodg otg del. Was
in einem Buch drin ist, kann jeder aus ihm herausholen. Aber als mimetisches
Abbild des lebendigen Gesprichs kann der Dialog den Vorgang abbilden, wie
der Dialektiker schweigt. Findet sich solche Mimesis bei Platon? Und ob —
fast in jedem Dialog finden sich eine oder mehrere Aussparungsstelle(n), also
Stellen, die inhaltlich Relevantes weglassen, aussparen. Der Ausdruck «Ausspa-

16 Der wenig beachteten Tatsache, dass <Sokrates: in der Politeia fiir die philosophische Ausbil-
dung im Idealstaat einen eindeutig <esoterischen> Umgang mit der Dialektik empfiehlt, bin ich
ausfilthrlicher nachgegangen in: Das Bild des Dialektikers in Platons spéten Dialogen. Platon und
die Schriftlichkeit der Philosophie, Teil Il (= PSP II) (2004) 2243,



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? i

rungsstelle» sollte nicht dehnbar und vage verwendet werden, sondern durchaus
terminologisch. Eine typisch platonische Aussparung liegt nicht dann vor, wenn
ein Interpret das subjektive Gefiithl hat: «Also hier redet Platon wirklich viel
zu knapp, sicher hiitte er dazu viel mehr sagen kénnen.» Aber auch dann nicht,
wenn,wie es im Timaios Ofter geschieht, eine Detailfrage, die fiir die Kosmogonie
und Anthropogonie nur am Rande von Interesse ist, auf eine mdgliche spétere
Behandlung vertagt (Tim. 38 e1-3) oder als tponog &Arog Adywv (87 b8) beiseite
gesetzt wird. Dergleichen gibt es hiufig bei Aristoteles und ist qualitativ nicht
verschieden von einer Fussnote bei einem heutigen Autor, in der er auf eine
kiinftige Publikation verweist. Platonische Aussparungsstellen haben nicht den
Charakter und nicht die Funktion von Fussnoten. Sie betreffen immer den Kern
der Sache, sie versprechen nicht blosse stoffliche Erginzung auf gleichem Niveau,
sondern verweisen auf grundlegendere Fragen,ohne sie anzupacken. Ich schlage
vor, terminologisch prézise von platonischen Aussparungsstellen zu reden nur
wenn folgende Kriterien vorliegen:

1. Das ausgesparte Thema muss mit der laufenden Erdrterung sachlich aufs
engste verbunden sein.

2. Das Ausgesparte wiirde, wenn es doch eingebracht wiirde, nicht ein bloss
quantitatives Plus bringen, sondern ein qualitatives, d.h. es wiirde in Bereiche
<hdherers, begriindender Reflexion ausgreifen, argumentativ niher an die
Prinzipien (&pyal) heranfithren.

3. Die Aussparung muss im Dialog an strukturell herausgehobener Stelle ste-
hen (wie es der Fall ist z.B. direkt vor und direkt nach dem Sonnengleichnis
als dem Kulminationspunkt von Platons Hauptwerk).

4. Die Aussparung muss vom Gespriachsfithrer ausgesprochen sein, weil nur er
den Uberblick und die Autoritit hat, das fehlende Kernstiick der Argumen-
tation zu benennen und «auf ein andermal» (eig avBig) zu verschieben (ein
Versprechen, das freilich nie erfiillt wird).

5. Die Aussparung betrifft prinzipiell Erkennbares, der Gespriachsfithrer muss
daher seine Nichtbehandlung hic et nunc begriinden, sei es mit der Unzu-
langlichkeit der jetzt im Augenblick (év 1@ mapdvtt) gefithrten Diskussion,
sei es mit dem unzureichenden Verstindnis der Hérer.

Beriihmte Passagen, die diesen Kriterien entsprechen, sind die sechs massiven
Aussparungsstellen der Politeia, zwei davon die Seelenlehre betreffend, eine
die Dialektik, drei das 11 éotwv der Idee des Guten®, und die drei im Timaios,
die die Natur des Demiurgos und Wesen und Zahl der héchsten Prinzipien aus-
klammern'®.

17 Ausfilihrlicher zu den Aussparungsstellen der Politeia PSP I (s.0. Anm. 8) 303-325.

18 Zudiesen Stellen s. PSP II (s.0. Anm. 16) (2004) 218-228. — Natiirlich hat es Versuche gegeben,
die Existenz gezielter Aussparungen bei Platon iiberhaupt zu leugnen. Mit einem dieser Versu-
che, dem von Luc Brisson (Methexis 6 (1993) 11-35), habe ich mich ndher befasst in: «<Was in



78 Thomas Alexander Szlezdak

Die Aussparungsstellen belegen in ihrer Gesamtheit —und es sind sehr viele
in Platons (Euvre — den klaren Willen des Autors, bestimmte Themen aus der
schriftlichen Darstellung herauszuhalten. Mimetisch vorgefithrt wird der Aus-
schluss eines Problems stets als Ausschluss aus einem miindlichen Gesprich, z.B.
demzwischen Sokrates, Glaukon und Adeimantos im Staat. Aber insofern dieses
miindliche Gespréch jetzt im Abbild als Buch vorliegt, ist die Kernfrage nach
dem Guten aus dieser bestimmten Schrift ausgeschlossen, und einen nachvoll-
zichbaren Grund fiir den Ausschluss gibt uns allein die Schriftkritik im Phaidros.

Meine These ist, dass die im oben geschilderten Sinn definierten Ausspa-
rungsstellen ein Spezifikum der philosophischen Schriftstellerei Platons sind.
Kein anderer der Grossen der Philosophiegeschichte hat diese Technik ange-
wandt!®. Diese Stellen spiegeln die eindeutig esoterische Einstellung des Autors
zum ¢mvtndevpe der Philosophie und machen das Wort vom cuyGy npog 0Ug del
erst voll verstdndlich.

(b) So wie der geschriebene Logos selbst zwar nicht schweigen kann, wohl aber
abbilden kann,wie der Dialektiker zu bestimmten Dingen schweigt, so kann er
auch sich selbst nicht zu Hilfe kommen, wohl aber abbilden, wie ein Dialektiker
einem eigenen Logos zu Hilfe kommt. Es gibt eine Reihe von sehr instrukti-
ven Szenen bei Platon, in denen das Dialoggeschehen an einen Punkt gefiihrt
hat, wo ein fon8elv 10 Adyo seitens des Gesprichsfiihrers erforderlich wird.
Die Analyse der Argumentationsfolge zeigt immer, dass platonisches fonBely
keineswegs das ist, was wir uns heute unter der Verteidigung eines Vortrags
gegen Kritik vorstellen. Fiir uns ist das immer ein verdeutlichendes, glitten-
des, manchmal ergénzendes, oft auch Kompromisse anbietendes Weiterreden
auf gleichem Niveau. Nicht so bei Platon. Der Dialektiker, der seinem unter
Beschuss geratenen Logos Hilfe bringt, hilt sich nicht bei diesem ersten [.ogos
auf, sondern verlagert die Auseinandersetzung auf eine hohere Ebene. Er greift
auf Theoreme hoherer Ordnung zuriick, riickt die Problematik ndher an die
cigentlichen é&pyal heran. Beispicle sind etwa Sokrates, der seinem Logos nach
der Kritik von Simmias und Kebes durch Riickgriff auf die Ideenhypothese

vierzig Jahren Bedeutung hat ...». Riickblick auf eine frithe Arbeit von Klaus Qehler»,in: Prag-
mata. Festschrift fiir Klaus Oehler zum 80. Geburtstag (Tiibingen 2008) 95-107 bes. 100-104.

19 Die Philosophen Anton Friedrich Koch (Tiibingen) und Johann-Heinrich Kénigshausen (Wiirz-
burg) machen mich darauf aufmerksam, dass Johann Gottlieb Fichte in seinen spdteren Jahren
auf die schriftliche Verbreitung seiner Gedanken verzichtete, weil er nicht mehr glaubte, auf
diesem Weg Verstdndnis fiir seine Philosophie erwecken zu kénnen. Fichte hat «dementspre-
chend seine spiteren Darstellungen der Wissenschaftslehre nur noch miindlich vorgetragen»
{ A F.Koch, brieflich). Was das Schweigen (in der Schrift) als solches betrifft, haben wir hier eine
klare Parallele zu Platons Haltung. Mit der literarischen Technik des geschriebenen Verweises
auf das Nichtgeschriebene und Nicht-zu-Schreibende scheint aber Platon auch so noch alleine
dazustehen — aber vielleicht sehen die Fichte-Kenner auch das anders. Im iibrigen hitte Platon
nichts dagegen gehabt, an einem tiefsinnigen Denker wie Fichte einen Nachfolger in der Frage
der Vermittlung philosophischer Einsicht zu haben.



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 79

hilft, oder der Athener, der im zehnten Buch der Nomoi dem Gesetz gegen die
Gottlosen zu Hilfe kommt durch Rekurs auf die Theorie der Bewegung und der
Unsterblichkeit der Seele. Man hat eingewandt, man kdnnte doch einem Logos
nicht helfen, indem man iiber anderes redet. Doch genau das tun der Sokrates
des Phaidon und der Athener in den Nomoi, und dessen Gesprachspartner Klei-
nias spricht es sogar wortlich aus: Du musst vopoBeciag éxtog Baively, aus der
Gesetzgebung heraustreten, um dem Logos des Gesetzes zu helfen, anders ist es
nicht moéglich (Nom. 891 d7 — e3)?°. Das Heraustreten aus dem urspriinglichen
Logos ist aber kein zielloses Umherschweifen, sondern das Aufspiiren der hdhe-
ren Ursachen (besonders deutlich Nom. 831 b — 899 ¢*). Solche Hilfe muss der
Philosoph grundsitzlich seiner Schrift bringen kdnnen — miindlich, Aeywv abtdg.
Wenn er das vollbringt, so wird verstdndlich, dass er durch diese Hoherlegung
der Begriindungsebene seine Schrift in den Schatten stellen wird, dass also seine
miindliche Philosophie im Vergleich mit seinen Schriften tipidtepa, Dinge von
héherem Rang, bieten wird. Diese myunidtepa enthalten die Letztbegriindungen
des Dialektikers®. Das, womit der wirkliche Philosoph seine Schriften sowohl

20 Vgl dazu PSP I72-78, bes. 74 f.

21  Awusfithilicher dazu PSP I75.

22 Zur Bedeutung von tipov als eines philosophischen Terminus (bei Aristoteles, Speusippos,
Philippos von Opus und Platon) zur Bezeichnung des ontologischen Rangs des Prinzips oder
der Dinge, die dem Prinzip nahestehen,s. meinen Beitrag «Von der s der Giétter zur tyudmg
des Prinzips. Aristoteles und Platon iiber den Rang des Wissens und seiner Objekte», in: An-
sichten griechischer Rituale. Geburtstags-Symposium fiir Walter Burkert, hrsg. von F. Graf,
1998, 420-439. — Nach einer neueren Interpretation hat Platon nichts gehabt, was liber die Dia-
loge hinausgegangen wire: <My compositions, poor things, are all 1 have to offerr — mit dieser
Paraphrase versucht C.J. Rowe (Plato and the Art of Philosophical Writing (Cambridge 2007)
272) den Sinn von Phdr. 278 c—e einzufangen. Das wahrhaft Innovative dieser Deutung besteht
darin, dass Platon nun ins Lager der Autoren geriickt wird, die den Namen g1Adcoeog nicht
verdienen, weil sie nichts Besseres haben als das, was sie in mithsamer Arbeit mederschrieben.
Bisher bestand ein allseitiger Konsens — der sogar nichtesoterische und esoterische Interpreten
in diesem einen Punkt vereinte — dariiber, dass Platon nicht ins Lager der mit Geringschatzung
behandelten nichtphilosophischen Autoren gehért. Dass Platon auch seine eigenen Werke fiir
<poor things> hielt, schliesst Rowe aus der antiken Uberlieferung, dass er seine Dialoge stilistisch
immer wieder iiberarbeitete (Dionysios von Halikarnassos, De compositione verborum p. 2081,
Reiske; Diogenes Laertios 3.37; Quintilianus, Insfifutio oraioria 8.6.64). Doch der Schluss ist nicht
zwingend: Auch wenn er beim Schreiben ebenso miithsam am Wortlaut feilte wie der nichtphilo-
sophische Autor (278 d9—el), folgt daraus noch nicht, dass dabei nichts herauskommen konnte,
waorliber der philosophische Autor sich freuen konnte — natiirlich wegen der gelungenen litera-
rischen Gestaltung (276 d4-5:oBncetod 1e ebtovg (sc. seine <Adonisgirtens) Oeopdy puopévous
¢naholg). Wiihrend aber die Einstufung der platonischen Dialoge als <poor things> noch eine
gewisse, wenn auch schwache, Stiitze an ausserplatonischen Texten hat, ist der zweite Teil der
Paraphrase (<... are all [ have to offer>) eine freie Zutat von Rowe: Wenn Platon beim Schreiben
nicht besser dran war als die nichtphilosophischen Autoren, so folgt daraus noch nicht, dass er
wie diese auch selbst nichts hatte ausser dem Geschriebenen. Aristoteles wusste es bekanntlich
anders: Platon hatte Gypoee 66ypote, nicht der Schrift anvertraute philosophische Ansichten,
die nichts Geringeres versuchten, als éni 1&g &pydg zu gelangen, und wiederum &nd 1@y Gpydv
zu den Phianomenen (Phys. 209 b15; EN 1095 a32-33; Met. A 6 und 9; Met. M und N). Aber nicht
nur das Zeugnis des Anistoteles, auch die Dialogfiguren <Sokratesr und <Timaios: sprechen gegen



30

Thomas Alexander Szlezdak

helfend stiitzt als auch argumentativ iiberbietet, ist notwendig seine Theorie der
apyal (oder ein Teil davon). Die Dialoge Platons enthalten glinzende Logoi
aller Art — aber nirgends die dazugehdrige Prinzipienlehre. Platons hielt sich
selbst strikt an seine Schriftkritik.

(8)

Unversehens haben wir bei der Erdrterung der Frage, welche Art von Esoterik
welche Stiitze am platonischen Text findet,das Material an die Hand bekommen
fiir die Beantwortung unserer leitenden Frage, was ein platonischer Dialog ist
und was er will.

1

23

Ein platonischer Dialog ist ein Abbild, eldwAov, einer debendigen und be-
seelten Rede» eines «Wissenden».<Abbild> bedeutet nicht Protokoll — es han-
delt sich ja um fiktive Gespriache —, das Wort eldwAov bezeichnet vielmehr,
wic stets bei Platon, die ontologische Kluft zwischen Urbild und Abbild, hier
zwischen der Dialektik als lebendigem Nachvollzug der Ordnung der wahr-
haft seienden Ideenwelt im voug der Dialektiker einerseits und der Fixierung
des Gesprichs in leblosen, der Seele dusserlichen Zeichen andererseits (vgl.
Phdr.275 a 3-4: ¥€wbev vn” dAroTploy Tinmwv).
Das philosophische Schreiben ist analog dem Sden im Adonisgarten, d.h. das,
wovon der Pflanzer wirklich Ertrag erwartet, kommt von vornherein nichtin
das Adonisgirtchen der Schrift. Die Adonisgirtchen-Metaphorik folgt nicht
zufallig direkt auf den Abbild-Begriff, beides gehdrt zusammen: die wahr-
haft philosophische Dialogschriftstellerei gibt notwendig ein unvolistindiges
Abbild der lebendigen und beseelten Reden des Dialektikers.
Das Abbild ist — in klarem Gegensatz zu dem, was es abbildet —, selbst nicht
Cdv xal fuyuyov. Das bedeutet:
— essagt immer dasselbe, gibt auf neue Fragen keine neuen Antworten,
— es kann sich den geeigneten Adressaten nicht selbst suchen, kann nicht
gezielt zu den einen reden, gleichzeitig mit demselben Wortlaut zu an-
deren schweigen,
— und es kann sich nicht selbst gegen Angriffe verteidigen®.
Ernst nehmen miissen wir auch die Bestimmung, dass der geschriecbene
Logos ein Abbild der Rede des <Wissenden» ist, die er in die Seele eines

die Auffassung, Platon habe nichts gehabt iiber das Geschriebene hinaus: Sie lassen durchblik-
ken, dass sie entschieden mehr iiber die &pyai zu sagen hitten, als sie &v 1@ nopdvt sagen (s.0.
Anm. 17 und 18). Wenn Platon fiktive Dialogfiguren den Anspruch erheben liesse, mehr sagen
zu kénnen als sie tatsdchlich sagen, ohne selbst irgendetwas zu besitzen, was diesen Anspruch
einldsen kinnte, so miissten wir ihn als geltungssiichtigen Scharlatan einstufen.

Moderne Dialogtheorien, die die drei Fihigkeiten, die bei Platon Fahigkeiten allein des miindlich
Philosophierenden sind, auch dem geschriebenen Dialog zuschreiben, betreiben eine seltsame
Mystifikation des Dialogs als eines Buches, das doch kein Buch sei. Mit Platon hat das nichts zu
tun. Vgl. oben 8.8 zu H. von Stein, ausfithrlicher PSP I {oben Anm. 8), Anhang I: «<Die moderne
Theorie der Dialogform», 331-375, bes. 353-338.



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 81

Lernenden, eines pavBdavev, <schreibts (Phdr. 275 a5-9) — hier ist nun das
«Schreiben> die Metapher fiir das miindliche, persdnliche Prégen einer un-
erfahreneren Seele durch das Wort eines Erfahrenen. Dieses miindliche In-
die-Seele-Schreiben ist ein Tun, ein Prozess. Von daher ergibt sich erstens,
dass wir die mimetische Abbildung solcher Prozesse als Dramen auffassen
miissen, die eine Handlung haben. Dass die Handlung der Dialoge immer
wieder Platons esoterische Einstellung zum émitndevpce der Philosophie
bestétigt, glaube ich gezeigt zu haben®. Analysen der Handlung eines oder
mehrerer Dialoge, die das Gegenteil zeigen wiirden, d.h. die liickenlose Voll-
stindigkeit der Vermittlung des verfiigbaren philosophischen Wissens, sind
mir nicht bekannt. Zweitens verstehen wir nun besser, warum die Dialoge
samt und sonders Gespriiche unter Ungleichen® sind — mit einer Ausnah-
me: dem Timaios. Hier kommen Gleichrangige zusammen — aber das Werk
besteht aus einem grossen Monolog, Platon verzichtet darauf, diese Gleich-
rangigen im Dialog miteinander zu zeigen. Wo Dialog stattfindet, ist die im-
mense philosophische Kluft zwischen dem «wissenden> Dialektiker und dem
dialektisch ungebildeten Nichtphilosophen (oder Noch-nicht-Philosophen)
uniibersehbar. Selbst der grosse Protagoras ist im Vergleich mit Sokrates ein
novlavayv,der iiber Arete und iiber Gespréchsfilhrung von seinem jiingeren
Partner noch viel zu lernen hat.

Aus den Punkten 1-4 ergibt sich als Definition:

Derplatonische Dialog ist je einzeln, und das platonische (Euvre ist als Gan-
zes das schriftliche, und das heisst: zum Schweigen und zur Selbstverteidigung
unfihige, daher bewusst unvollstindig gelassene, auf kiinftige miindliche Hilfe
durch den Autor selbst angelegte Abbild eines dialektischen Erkenntnispro-
zesses zwischen einem im Sinne der Ideentheorie <Wissenden» und einem noch
<Lernenden>.

In dieser Definition ist bereits enthalten, was gleichwohl noch einmal her-
ausgehoben zu werden verdient, um Missverstdndnissen vorzubeugen®: Der
platonische Dialog ist nicht konzipiert als Ort des erstmaligen philosophischen
Erkenntniserwerbs?, vielmehr fiihrt der eldag 1) 10 &AnBeg Exel den pavBdvow

24 Die oben Anm. 8 und 16 erwihnten Arbeiten (PSP Fund II) enthalten detaillierte Analysen der
Handlung und der Kommunikationsweise aller echten Dialoge (mit Ausnahme des Jor und des
Merexenos).

25 8. dazu meinen Beitrag «Gespriiche unter Ungleichen. Zur Struktur und zur Zielsetzung der
platonischen Dialoge», A& A 34 (1988) 99-116 (mit einer Ergénzung nachgedruckt in: G. Gabriel/
Chr. Schildknecht (Hg.): Literarische Formen der Philosophie (Stuttgart 1990) 40-61).

26 Iyedov udv fdn oavepdy, Aeybev 8 1 un AeyBév réviog capéotepoy —so die platonische Maxime
(Phdr.238 b6-7), die mich veranlasst, die nun folgende Klarstellung zu geben. Ahnlich heisst es
im Philebos 65 b3—4: 8fAov uéy, Sung 8 ody té Aoy EneledBely Bédtiov.

27 Bei den aporetischen Dialogen ist das evident: Sokrates kénnte nicht so zielsicher mit seinen
iiberlegenen Einwinden die Finigung auf eine Definition einer Tugend verhindern, trite er
nicht von vornherein mit iiberlegenem Wissen ins Gesprach ein. In den spiten Dialogen ist



32 Thomas Alexander Szlezdak

an einen Punkt, der ihm selbst schon vertraut ist, freilich niemals bis ans Ende
der Reise, ans teAog tfig nopelag (vgl. Politeia 532 €3). Der platonische Dialog
hat secine letzte Rechtfertigung grundsétzlich ausserhalb seiner selbst. Anders
gesagt: die Dialoge sind voll verstindlich nur unter Einbeziechung der miindli-
chen Prinzipientheorie.

®)

Bleibt zum Schluss die Frage: Wenn Platon der Miindlichkeit mit solchem Nach-
druck den Vorrang gab vor der Schriftlichkeit, wieso gibt es dann iiberhaupt
Schriften von ihm und was will er mit seinen Dialogen erreichen?

Ein Grund fiir die Existenz der Dialoge ist klar ausgesprochen im Phaidros
(276 d1-8): Der Philosoph betreibt das Schreiben als sein Spiel, nailwov bzw.
nodibg gGpv (d2, 8), und er empfindet Freude, wenn die Schrift gut gelingt
(MoBnoerar, vgl. Nom. 811 d2 nebfven). Warum wird diese Erkldrung Platons so
wenig ernst genommen? Das liegt wohl daran, dass wir als Kinder einer Schrift-
kultur unfihig geworden sind,die Mentalitit eines freien,sein Leben lang finan-
ziell unabhéingigen, vom <publish or perish> unbeeindruckten Aristokraten zu
verstehen,der noch dazu ein genialer Meister der Sprache und der dramatischen
Formwar. Daher geniigt uns seridsen Leuten die scheinbar unseridse Erklirung
nicht, dass Platon schrieb, weil er literarisch gerne spielte und weil er Freude am
gelungenen Werk hatte.

Allerdings sind noch zwei weitere Dinge zu beachten. Die Schriften des
Philosophen sind zwar nicht geeignet, den philosophisch noch Unwissenden zu
erstmaligem Erwerb von Wissen und Einsicht zu fiihren, wohl aber geeignet,
den Wissenden, der anderweitig — also im miindlichen Philosophieren — schon
Einsichten gewonnen hat, an seinen Denkweg zu erinnern. Die Dialoge sind

es mehrfach ausgesprochen, dass der Dialektiker nur das bietet, was thm schon vertraut ist
{ Nachweise in PSP II). Aber auch in der Politeiaist die Kernthese, dass die Idee des Guten das
péyietov udbnue ist, nichts Neues, wurde vielmehr von den Hérern schon <oft> vernommen (504
e7 — 505 ad); die Argumentation im Zusammenhang der drei <Wellen- sah Sokrates voraus, d.h.
er hatte den ganzen Komplex vorweg schon durchdacht (s. PSP IT 42 und Die Idee des Guten
in Platons Politeia (= Lecturae Platonis 3) (2003) 23-26). Ausserungen von Dialogfiguren, dass
sie das Argument mehr fiir sich selbst, nicht fiir die anderen entfalten (Ckha. 166 d, Gorg. 482 be,
Prot. 348 ¢,360 e, Phdr. 91 a, Politeia 527 e — 528 a) bedeuten nicht, dass nun fiir den Dialektiker
selbst prinzipiell Neues folgen wiirde. Als Beispiel diene Phdr. 91 al-9:Sokrates will seine These
verteidigen, wobei er sich, wie er sagt, von ehrgeizigen Rechthabern nur dadurch unterscheidet,
dass sein Bestreben ist, seine Darlegung nicht so sehr fiir die Horer, als vielmehr fiir sich sel-
ber iiberzeugend zu machen. Die Einsicht, um die es geht, ist also lingst da (ndmhch dass die
Seele unsterblich ist). Das Denkmittel, dessen er sich bedienen will, die Ideenhypothese, hat er
bereits als junger Mann gewonnen (98 b — 99 ¢) und ist selbst fiir die Hérer ein noAvBptintoy
{100 b5,vel. 76 d8). Neu kann bei dieser Ausgangslage nur die optimale, den Gesprichsfithrer
befriedigende Ausarbeitung eines Finzelargumentes sein — das Ergebms und der philosophische
Standpunkt, von dem aus es erreicht wird, steht dem Dialektiker fest, bevor er in den Dialog
eintritt. Ahnliches gilt von den iibrigen Stellen.



Abbild der lebendigen Rede. Was ist und was will ein platonischer Dialog? 83

so UnopvAuara, Mittel der Erinnerung, sie dienen der eidotwmv Umouvnoie, dem
Erinnern der bereits Wissenden (276 d3,278 al). Darin liegt zweifellos ein wei-
terer wichtiger Grund fiir die Existenz von Schriften des miindlich Philosophie-
renden.

Noch wichtiger diirfte aber das vom historischen Sokrates geerbte Bestreben
sein,die Menschen zur Arete und zur Selbsterkenntnis im Sinne des delphischen
Gottes <hinzuwenden», griechisch: mpotpénewv. Die im ganzen platonischen (Eu-
vre Uiberdeutliche Protreptik ist ein unabweisbarer Grund fiir das Schreiben
des Dialektikers®. Aber vergessen wir nicht: das <Hinwenden» (im Sinne von
Ermahnung und Aufforderung) kann nicht alles sein. Die stirkste protreptische
Wirkung haben auf junge philosophische Talente erfahrungsgeméss starke philo-
sophische Argumente. Dem entspricht die argumentative Seite der Dialoge: Sie
sind voll von starken Argumenten. Wenn Platon so auf die Debattierfreudigkeit
der Leser setzt —eine Leidenschaft, deren Exzesse bei Jugendlichen er mitunter
auch hochst sarkastisch und amiisant schildern kann® —, so setzt er sich damit
keineswegs in Widerspruch zum Grundgedanken seiner Kritik der Schriftlich-
keit, denn was er der Schrift abspricht, ist nicht die Fahigkeit, logische Sequen-
zen verstindlich wiederzugeben, sondern die Fahigkeit, genuin philosophisches
Verstindnis zu erzeugen —jenes Verstindnis, das schliesslich zur « Umwendung»
der ganzen Seele fithrt®, zum Ubergang vom Dunkel zum wahren Tageslicht, zu
jenem Aufstieg zum Sein, den er «die wahre Philosophie» nennt®. Argumentie-
ren hingegen kann man — gerade auch iiber philosophische Themen — auch ohne
philosophisches Verstandnis®’, So miinden denn die Argumente Platons,so stark
sie auch sein mogen, immer wieder ein in den Hinweis auf tiefere Begriindungen,
die hier und jetzt in der gerade vorliegenden Schrift nicht mitgeteilt werden, bis
hin zum Hinweis auf die schriftlich nicht zu kommunizierende Prinzipienlehre,
die erst dann vor den wenigen Geeigneten in der Akademie entfaltet werden
kann, wenn die Protreptik der Dialoge lingst nachhaltig, oder vielmehr: unwi-
derrufbar gewirkt hat.

Korrespondenz:
Thomas Alexander Szlezak
Olspielstrasse 35

D-97286 Sommerhausen
thomas.a.szlezak@uni-tuebingen.de

28 K. Gaiser, Protreptik und Parinese bei Platon. Untersuchungen zur Form des platonischen Dialogs
(Tiibinger Beitrige zur Altertumswissenschaft 40) (Stuttgart 1959).

29  Politeia 539 b, Soph.251 b,259 cd, Phil. 15 d — 16a.

30  Politeia 518 c8-9.

31 Polifeia 521 c6-8.

32 Vgl die oben Anm. 29 genannten Stellen, dazu Epist. 7, 343 c5—el.



	Abbild der lebendigen Rede : was ist und was will ein platonischer Dialog?

