
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 1

Artikel: La Terra Desolata : osservazioni sul destino di Bellerofonte (Il. 6,200-
202)

Autor: D'Alfonso, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Terra Desolata
Osservazioni sul destino di Bellerofonte

(//. 6,200-202)

Di Francesca D'Alfonso, Torino

Abstract: Di Bellerofonte non si conosce la morte: l'eroe sembra destinato a una
sorta di limbo, lontano dagli altri esseri umani. Taie condizione è probabilmente
di ascendenza 'orientale', come molti tratti délia leggenda dell'eroe, e trova
paralleli nella cultura greca solo nel VI-V sec. a.C. La «pianura degli Erranti»
ha un corrispettivo nella terra di Nod di Caino, definita anche «Terra dei dor-
mienti». Il motivo del Kcopa, come stadio intermedio tra vita e morte, ritorna in
altre figure prototipiche dell'umanità decaduta, quali il dio spergiuro esiodeo
o il serpente ößpurrnq del fr. 204 M.-W. del Catalogo. Al serpente sono legati
il motivo della prima caduta delle foglie (segno della separazione tra uomini e

dèi) e l'attitudine misantropa, che connotano anche lo status di Bellerofonte.
Tuttavia, la condizione limbica diventa sanabile per il serpente come anche per
il demone empedocleo (B 115 D.-K.), errante in una terra desolata e intermedia
(né Ade né Olimpo: B 142 D.-K.), entrambi in attesa della palingenesi.

Tu, [che gli dèi hanno creato] con la carne di dèi e di uomini;
tu, che gli dèi hanno fatto simile a tuo padre e a tua madre,

proprio tu, Gilgamesh, [ti sei ridotto] come un 'vagabondo'!
[Eppure, per te] un trono è stato deciso nell'assemblea degli dèi,

mentre per il vagabondo feccia è stata destinata invece di ambrosia;
i rifiuti e la spazzatura sono per lui come nettare,

egli è vestito di stracci, [ ]

come una cintura viene buttato via;

poiché egli non ha se[nno né saggezza],
egli non possiede intendimento [ ]

(Epopea di Gilgamesh, X, 268ss.; trad. G. Pettinato)

Museum Helveticum 65 (2008) 1-21

Klössisch-PhilölociischesSernir.ai
dar Univorsdät Zürich



2

1. La pianura Alea.

Francesca D'Alfonso

Come è noto, in IL 6,200-202 Omero nell'alludere al destino finale di Bellero-
fonte non fa alcun riferimento alla morte dell'eroe:1

aXX' ore ôf] Kai Keîvoç cxjrn%0£xo mat Oeoîoiv

fjxoi ô Kart Tceôiov xo ÂÀr)ïov otoç àÀixxo

ov 0x>|j.ov KaxéScov, 7tàxov àvOpcûTctov àXeeivcov.

1 Le vicissitudini di Bellerofonte sembrano derivare dall'uccisione involontaria di un uomo, forse
il suo stesso fratello (Deliade o Pirene: [Apoll.] Bibl. 2,3,1; Plut. Prov. Alex. 16; Alcimene:
[Apoll.] Bibl. 2,3,1; schol. Lycophr. 17), oppure di Bellero, un re di Corinto (ôuvàornç:
Asclepiades FGrHist 12 F 12; schol. Horn. II. 6,155b; schol. Lycophr. 17). Il nome dell'eroe
sembra strettamente legato al 4>ovoç, come appare anche da un'altra paretimologia, che Eustazio
(iad Iliad. 1,446,21) fa risalire a Zenodoto, secondo la quale il suo nome era Ellerofonte (in
Suda, ëXÀepa epya è glossato con <}>6via, yaXenà, kcxkcx: e 800 Adler). Prima del <}>6voç aKonoroq
il suo nome era Leofonte {schol. Horn. II. 6,155b) o Ipponoo {Etym. Magnum 194): per una

rassegna delle etimologie moderne vd. J. A. White, Bellerophon in the 'Land of Nod'. Some

Notes on Iliad 6,153-211, «AJPh» 103 (1982) 120-122; vd. anche P. Scarpi (ed.), Apollodoro.
I Miti Greci (Biblioteca) (Milano 1998) 493ss. Una nuova ed interessante etimologia è stata

proposta da Giuliano Bonfante, secondo cui il nome dell'eroe dériva da una «parola trace che ha

dato in romeno balaur 'drago', 'mostro', 'idra': il secondo elemento è il noto -cpovxriç (da Beivei

'uccide')»: BeAAepoctJovTnç, «Athenaeum» 86 (1998) 560. Il problema deH'origine di Bellerofonte
è sempre aperto: sulle origini argive, invocate da Omero, vd. E. Bethe, «Bellerophon», RE 3,1

(1897) 242-244; a un eroe puramente licio pensa L. Malten, Homer und die lykischen Fürsten,
«Hermes» 79 (1944) 1-12. Più probabile l'ipotesi di una precoce ellenizzazione della Licia: sulla
colonizzazione efiria (~ corinzia) della valle dello Xanto in epoca micenea e sulla successiva

espansione in Caria di Crisaore licio, che dette luogo a una rinsaldata alleanza tra Lici e Corinzi
(Alete), vd. C. D. Hadzis, Corinthiens, Lyciens, Doriens et Cariens: Aoreis à Corinthe, Aoroi à

Corcyre, Aor fils de Chrysaôr et Alétès fils d'Hippotès, «BCH» 121 (1997) 1-14. Sulle possibili
ascendenze micenee di Bellerofonte vd. tra gli altri M. P. Nilsson The Mycenaean Origin
of Greek Mythology (Berkeley 1932) 51ss.; S. Hiller, Lykien und Lykier bei Homer und in
mykenischer Zeit, in: J. Borchhardt/G. Dobesch (edd.), Akten des II. Internationalen Lykien-
Symposions, Wien 6-12. Mai 1990 (Wien 1993) 112s. In tal senso sembra parlare anche il recente
ritrovamento a Ulu Burun (Turchia) di un relitto di una nave del XIV sec. a.C., nel cui carico
sono stati ritrovati due dittici lignei tenuti insieme da un perno d'avorio, di cui altri esemplari
erano già a Cnosso e a Pilo, e che si configurano come probabili supporti scrittori affini al nivaf
7itukt6ç omerico {II. 6,169): vd. ora I. Mylonas Shear, Bellerophon Tablets from the Mycenaean
World? A Tale of Seven Bronze Hinges, «JHS» 118 (1998) 187-189; per l'origine fenicia della
tavoletta ripiegata vd. W. Burkert, Oriental Myth and Literature in the Iliad, in R. Hägg (ed.).
The Greek Renaissance of the Eighth Century B.C. Tradition and Innovation. Proceedings of
the 2nd International Symposium at the Swedish Institute in Athens, 1-5 June 1981 (Stockholm
1983) 51ss. (con bibliografia). Le ascendenze orientali della leggenda, di cui il racconto omerico
è una versione abbreviata, sono in ogni caso evidenti (lotta con la Chimera, il Potipharmotiv,
1' Uriasbrief per le tavolette di morte che Preto invia a Iobate, il destino di erranza ~ Caino,
etc.): vd. R. Strömberg, Die Bellerophontes-Erzählung in der Ilias, «Classica et Mediaevalia» 22

(1961) 1-15: R. Peppermüller, Die Glaukos-Diomedes-Szene der Ilias. Spuren vorhomerischer
Dichtung, «Wiener Studien» 75 (1962) 5-21; White, art. cit., 122ss.; M. L. West, The East Face

of Helicon. West Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth (Oxford 1997), 365-367.



La Terra Desolata 3

Ma quando anch'egli cadde in odio a tutti gli dèi

allora nella pianura degli Errand errava solitario
divorando il suo cuore, fuggendo il cammino degli uomini.

Il passo omerico insiste sul motivo dell'erranza in luoghi solitari (la pianura
Alea), privi della presenza umana, e di una volontà negativa dell'eroe, che
«divorando il ôugoç»2 sfugge i propri simili. Nelheconomia del passo omerico
non è importante l'ubicazione geografica della pianura (in Cilicia secondo Hdt.
6,95; cfr. Strab. 14,5,17; Steph. Byz. w. Tapooç; Posidipp. Ep. 14A-B,3-4; etc.; in
Licia secondo Etym. Gen. a 461),3 ma il significato che essa assume come luogo di
desolazione fisica e spirituale: lo prova l'insistenza paretimologica (Ä^rp'ov
akâxo oAedvcov), che associa punizione e autopunizione.4 La condizione di
Bellerofonte è diventata in seguito paradigma dello stato dell'uomo malinconi-
co, che preferisce i luoghi solitari per sfogare la propria tristezza (Arist. Probl.
30,1; oi vecorepoi secondo lo schol. II. 6,202a), ma si tratta di un'interpretazione
seriore:5 nel passo omerico il destino di erranza è legato all'ira degli dèi e dunque
si configura sostanzialmente come una punizione per una colpa.6

2 II rapporto tra Bugoç, in quanto forza vitale deiruomo, e cibo è più volte sottolineato nei poemi
omerici. Quando l'uomo è privato (o si priva) di cibo, l'organismo finisce per «mangiare se

stesso», o meglio la propria forza vitale: cost Odisseo presso Circe (Od. 10,378ss.), o ancora
Laerte addolorato (16,142ss.); cfr. anche l'espressione «mangiare la propria tcpaSiri» (di Achille
in II. 24,128ss.) o «consumare le c^péveç» in 18,446. Cid avviene quando un dolore troppo forte
annichilisce le capacità di reazione dell'uomo (KeipeB', ôgoû Kagàxœ xe Kai aXyeci Bugov ëôovxeç:
Od. 10,143). II confronto con Odisseo è particolarmente interessante: quando è confinato
a Ogigia, presso Calipso, vive in una condizione liminare (né vivo né morto) e trascorre le

sue giornate «lacerando il Bupoç» (Bupov èpé^Bcov: Od. 5,83.157; schol. Od. 5,83: èpéxBmv coç

KaxéoBcov): sul rapporto tra Bupoç e nutrizione vd. G. Spatafora, I mod dell'animo in Omero
(Roma 1999) 17ss. (con bibliografia); M. Clarke, Flesh and Spirit in the Songs ofHomer. A Study
of Words and Myths (Oxford 1999) 88 e n. 71. Per un confronto tra Odisseo e Bellerofonte vd.
M. Gigante, Profilo omerico di Ulisse, in S. Nicosia (ed.), Ulisse nel tempo. La metafora infinita
(Venezia 2003) 176s.; S. Montiglio, Wandering in Ancient Greek Culture (Chicago 2005) 47ss.;

per la 'reticenza' omerica sulle circostanze della morte di Odisseo vd. ora J. Carruesco, La rame
et l'aiguillon. Les morts d'Ulysse, «Métis» 4 (2006) 123-137.

3 Vd. Bethe, art. cit. (supra n. 1) 248-249; O. Hirschfeld, «ÄLrpov 7ieôiov», RE 1 (1893) 1360.
4 Sulla pianura Alea corne «plaine sans Moisson», vd. infra n. 19.

5 Cfr. in particolare Cic. Tusc. 3,63, sul quale vd. A. Giusti, La distimia di Bellerofonte (Iliade, VI,
200-202), «Revue des Études Homériques» 3 (1933) 39^19.

6 Non è affatto chiaro da che cosa nasca l'odio di tutti gli dèi (ànfixBexo tkxcu Beoïoiv: v. 200),
se da un grande atto di hybris (il volo con Pegaso verso l'Olimpo, di cui pero si parla solo da
Pindaro in poi: sulle ragioni dell'omissione del nome del cavallo alato vd. infra), o da azioni
meno gravi ma ugualmente irritanti per gli dèi (Puccisione dei Solimi: Porph. Quaest. Homer.
6,200 Schräder), o ancora da una sorta di karma familiäre: I. J. F. de Jong, Narrators and
Localizers. The Presentation of the Story in the Iliad (London 20042) 162-168; vd. anche G. S.

Kirk, The Iliad: A Commentary. Vol. II: Books 5-8 (Cambridge 1990) 186s. Anche in questo
caso bisogna riconoscere la presenza di un' àrcopia incolmabile. Omero è volutamente reticente
e l'unico 'aiuto' che offre il discorso di Glauco è la iunctura Kai keîvoç, che sembra collegare
la colpa di Bellerofonte con l'empietà di Licurgo, evocato come exemplum per contrasto nel



4 Francesca D'Alfonso

Delia morte non si fa parola; anche Pindaro, che pure rievoca esplicitamente
le ragioni della sua disgrazia (il volo con Pegaso verso l'Olimpo), allude solo
alla «fine amarissima» che attende chi supera il limite umano (To 8è îràp Ôikocv I

yXvKv 7UKpoT(rca pevei teXlutÖc: Isthm. 7,47-48; cfr. Ol. 13,91: 5taGC07tàoo|iod or

pôpov èyœ).7 Ciö che gli scoliasti aggiunsero alla stringata narrazione di Omero
riguarda la zoppia (dovuta alla caduta da Pegaso) e la cecità,8 ma non la morte,
che sembra présente solo nella rielaborazione euripidea del mito.9

precedente discorso di Diomede {II. 6,130ss.): M. J. Alden, Genealogy as Paradigm: the Example
of Bellerophon, «Flermes» 124 (1996) 257-263. In realtà, secondo Kirk, l'espressione complica
ulteriormente il quadro, perché esiste uno scarto troppo netto tra l'empietà conclamata di
Licurgo e l'inesplicabile (e inesplicata) rovina dell'eroe corinzio; lo studioso propone di
spostare i vv. 200-202 dopo i versi sulla morte dei figli dell'eroe (vv. 203-205), vittime anch'essi
dell'odio degli dèi: op. cit., 186s.; vd. contra R. J. Rabel, Plot and Point ofView in the Iliad (Ann
Arbor Mich. 1997) 93s. Numerose anche le interpretazioni del silenzio omerico su Pegaso: per
'ignoranza' (schol. Horn. II. 6,191a2), perché elemento troppo favoloso (W. Kullmann, Das
Wirken der Götter in der Ilias, Berlin 1956,23-25: ma vd. il contestuale riferimento alia Chimera
ai w. 179ss.: cosî J. H. Gaisser, Adaptation of Traditional Material in the Glaucus-Diomedes
Episode, «TAPA» 100, 1969, 170; Alden, art. cit., 262 e n. 29); per strategia compositiva, che

presuppone la conoscenza del mito da parte dell'uditorio (Strömberg, art. cit., [supra, n. 1], 9;

Peppermiiller, art. cit. [supra, n. 1] 9; cosi anche Alden, che suppone «a degree of complicity
between poet and audience»: art. cit., 263 n. 35); per sottolineare l'arbitrarietà dei favori divini
(Gaisser, art. cit., 172; de Jong, op. cit., 162); perché il 'folle volo' è estraneo all'ideologia eroica
di cui si fa portavoce Glauco (C. Calame, Bellérophon et la pragmatique du récit épique, in id.,
Poétique des mythes dans la Grèce antique, Paris 2000, 86).

7 Con l'espressione «io tacero il suo destino» {Ol. 13,91), che conclude il racconto delle imprese
gloriose di Bellerofonte (w. 63ss.), Pindaro obbedisce all'esigenze della committenza (corinzia)
che gli impongono di omettere particolari del mito potenzialmente offensivi: cfr. F. Jouan,
Le Mythe de Bellérophon chez Pindare, «REG» 108 (1995) 271-287. Lo schol. ad loc. deduce

dall'espressione (popov) la morte dell'eroe: oç Kai Kpr|)iVT|9eiç £K£Î0ev xaToç te Kai tu<|)A,ôç

eyevexo Kai àAxûgevoç ànéBave (vd. anche infra, n. 9).
8 L'immagine di Bellerofonte zoppo dériva dalla tragedia euripidea (vd. la parodia aristofanea

in Ach. 426ss.; Pax 147-148); cfr. anche lo schol. Lycophr. 17: Kai ôp 7iepi xo ALpiov 7ie§iov

Kaxevex0évxoç BeÀ7iepo(t>6vTO\) Kai TtEpuropeuopévou tu4>A,oû àno xfjc rcTcooecoc; p Kai xàç

bpévaç a7ToßaX<»v Kai xov voûv xubA-mQeic outra Svpye 7iÀavra|revoç; schol. rec. Pind. Ol. 13,130:

Tuntel {sc. ô BeÀÀepotjwvxpç) Kai yraA,oûxai • Kaxà 8é xivaç Kai xucfÀoûxai, Kai ÈK7iLavâiai Kaxà

xo ÀLpïov %raL6ç. Se la zoppia puö avere delle ragioni di verosimiglianza, la cecità è forse legata
al rapporto paradigmatico che lega la vicenda di Licurgo (rievocata da Diomede) con quella
di Bellerofonte (narrata da Glauco), entrambi puniti dagli dèi, il primo appunto con la cecità e

la morte (vv. 139-140): cosî Alden, art. cit. {supra n. 6) 262. Sul rapporto tra la pianura Alea e

àitaoç «cieco» (vd. DELG s.v.), vd. White, art. cit. {supra n. 1) 127 n. 33.

9 È Euripide, che rielabora il mito anche sul piano geografico (la Caria nella Stheneboea, la Licia
nel Bellerophontes: vd. rispettivamente [61] ii a K.; [18] iii a K.), a presentare l'eroe morente
sulla scena alla fine del Bellerophontes (F 310.311 K.), introducendo un'altra importante
innovazione: l'esilio nelle lande solitarie della Licia (solo con il figlio Glauco e il cavallo Pegaso)
è volontario, come malinconica risposta all'ingiusta persecuzione di cui è vittima ad opera di
Iobate, e precede il tentativo di scalata all'Olimpo, che è solo l'ultimo atto di una presa di
coscienza dell'ingiustizia divina: vd. ora F. Jouan (ed.), Bellérophon, in: F. Jouan/H. van Looy
(edd.), Euripide. Fragments. 2epartie. (Bellérophon - Protésilas) (Paris 2000) 8ss.; vd. anche M.
Curnis, Fra Tauro e Aleion Licia e Cilicia. Le peregrinazioni di Bellerofonte nel P. Oxy. 3651

(Argumentum del Bellerofonte di Euripide), «Minima Epigraphica et Papyrologica» 4 (2001)



La Terra Desolata 5

Ma si tratta realmente di una lacuna? Oppure la «non-morte» di Belle-
rofonte è un elemento ulteriore della sua biografia eroica? In altri termini, il
destino di erranza indefinita nel tempo, in una terra che conserva nel nome la

négativité assoluta della sua natura, puö essere considerato un apporto più che

un detrimento conoscitivo? Non si tratta infatti solo di un esilio dovuto a un
gtaaga, che o trova in sé la propria purificazione o si conclude con la morte,10

ma di un esilio apparentemente sine die, un perpetuo vagare in una terra priva di
esseri umani: Bellerofonte non è solo incorso nell'odio di tutti gli dèi ma anche

neU'emarginazione dai mortali.11

25-33. Per altre testimonianze tarde sulle gesta di Bellerofonte nella pianura Alea vd. anche
1'iscrizione di Cizico (Anth. Pal. 3,15) e Plut, de virt. mul. 9,248c: cfr. C. Robert, Die griechische
Heldensage (Berlin 1920) I,183ss. A 'ipotizzare' la morte dell'eroe è Igino (Astr. 2,18): Unde

victor profugiens post fonds inventionem, cum ad caelum contenderet evolare neque longe iam
abesset, despiciens ad terram, timore permotus, decidit ibique perisse dicitur.

10 Nel mondo greco, l'esilio è un tradizionale mezzo per superare la contaminazione determinata
da un delitto di sangue; anche molte figure mitiche, dopo essersi 'contaminate' con un omicidio,
spesso di familiari, sono condannate a un esilio in terre più o meno desolate, che trova perö esito
in una purificazione finale (Atamante, Oreste, Cefalo, etc.) o nella morte (Alcmeone, Aiace,
etc.): vd. R. Parker, Miasma. Pollution and Purification in Early Greek Religion (Oxford 1990)
375-392. Sul motivo dell'erranza nel mondo greco e in particolare su Bellerofonte, «enigmatic
prototype of a wanderer», vd. ora Montiglio, op. cit. (supra n. 2) 7.45-47.

11 Interessante il confronto con il mito di Altemene che, per evitare il parricidio predetto
dall'oracolo, abbandonö Creta per Rodi, dove tuttavia più tardi incorse ugualmente nel
deprecato omicidio (preceduto da un fratricidio); decise allora di autopunirsi, o ricorrendo a

una sorta di «inumazione forzata» ([Apoll.] Bibl. 3,2,2: pafirôv 5è ùoxepov to yeyovoç, eù^àgevoç
T)7io xàagaxoç CKpußp: vd. Scarpi, op. cit. [supra, n. 1], 543), o esiliandosi dagli uomini fino a

morire di dolore (Diod. Bibl. 5,59,4: yva)o0eior|ç 8e tt]ç 7rpà^ecûç, ô AL9aigévr|ç où Suvàiievoç
<j)£p£iv to p.éye0oç xfjç ai)|r<j)opâç xàç pèv à7iavxf|oeiç Kai ôgiTùaç xcov àvOpamcov KepiÉKapnxe,
8i8oùç 8' eauxov eiç xàç èpripiaç fiLâxo povoç Kai 8ià xqv A.Ù7rr|v exeA-euxtioev). Il mito della
fine di Altemene présenta delle affinità con quello di Bellerofonte, il <()6voç àKoùcioç ma
soprattutto l'esilio lontano dalle frequentazioni umane e l'enigma della morte: secondo E.
Rohde, la versione di Apollodoro, che non fa riferimento alla morte ma a una sparizione in
una voragine della terra, fa di Altemene uno di quegli eroi che «continuano a vivere immortali
là dove scesero nella profondità»: Psiche. Culto delle anime e fede nell'immortalità presso i
Greci (Roma/Bari 2006; Freiburg im Breisgau/Leipzig 1890-1894) 102-103 e n. 4; vd. ora Y.
Ustinova, «Either a Daimon, or a Hero, or Perhaps a God»: Mythical Residents of Subterranean
Chambers, «Kernos» 15 (2002) 285; su Altemene vd. anche J. Toepffer, «Althaimenes», RE
1,2 (1894) 1696; A. Bresson, Deux légendes rhodiennes, in: Les grandes figures religieuses.
Fonctionnement pratique et symbolique dans l'antiquité (Paris 1986) 411-421. La seguente
eroicizzazione di Altemene (Diod. Bibl. 5,59,4-5: ùoxepov 8è Kara xrva xpriogov xipàç eoxe
rcapà 'PoSîoiç r|pcûÏKaç) trova conferma nell'esistenza di una localité rodia detta AXOaipeviç,
che traeva il suo nome dall'eroe eponimo (Rohde, I.e.). Per quanto riguarda Bellerofonte,
solo Pausania riferisce di un suo xégevoç (forse un heroon di origine funeraria). localizzato
in un Kpàveiov àLooç presso Corinto accanto al santuario di Afrodite Nera (Paus. 2,2,4): D.
Musti/M. Torelli (edd.), Pausania. Guida della Grecia. Libro II. La Corinzia e l'Argolide
(Milano 1986) 216s. Secondo Quinto Smirneo (10,151ss.), a Tlos c'erano il recinto e la tomba
di Bellerofonte, presso i quali trovo la morte Scilaceo al ritorno da Troia (il nome dell'eroe
è attestato solo in questo passo): in effetti a Tlos esisteva un demo Bellerofontio che perö
non risale a prima del III sec. a.C., periodo a cui appartiene la fonte (una Ktisis in versi?)



6 Francesca D'Alfonso

2. La «Terra dei dormienti».

All'interno dei poemi omerici la condizione di Bellerofonte richiama quella degli
insepolti che vagano inquieti, lontani dal regno dei morti e dal regno dei vivi.
Essi condividono con l'eroe lo status marginale tra due mondi (cfr. Patroclo in
II. 23,72-74; Elpenore in Od. li,51ss.),12 cosi come già accadeva neWEpopea di
Gilgamesh:

Hai visto colui il cui corpo è stato abbandonato nella steppa, Thai visto? - Si, l'ho
visto: il suo spirito non riposa negli Inferi.
(Epopea di Gilgamesh, XII,150s.)13

Tuttavia gli insepolti sono pur morti, a differenza di Bellerofonte. In lui mancano
anche i tratti vendicativi deH'aA.aoxcop, con il quale condivide il destino di erran-
za: l'ataxoxcop è lo spirito vendicatore (Aesch. Ag. 1501.1508; Pers. 354; Soph.
Tr. 1235; etc.) ma anche il 'maledetto', contaminato da un delitto e destinato a

vagare. In Oreste le immagini dello spirito vendicatore e del reietto coincidono
e si riflettono nel suo destino di esule, che lo connota sia prima del matricidio
(Aesch. Ag. 1281s.: Jtotvàxœp 7uaxpôç I (Jruyàç ô' àÀ<f|xr|ç xrjaôe yfjç à7t6^£voç)
che dopo (Choe. 1042-1043: eyà 5' 6Af|xr|ç xfjaSe yqç à7io^evoç, I Çtov Kai xeOvqKàç
xocgSe KÀxiôovaç 3n7toav).14 Anche in questo caso, il destino di Bellerofonte appare
anomalo, perché l'eroe non è solo un errante ma è sottratto persino aile consuete
leggi che separano la vita dalla morte.

Come ha ben rilevato J. A. White, la stessa condizione di sospensione è

condivisa da Caino,15 il primo omicida maledetto délia storia biblica, che Yahweh

del poeta: cosî F. Vian, Recherches sur les Posthomerica de Quintus de Smyrne (Paris 1959)
136ss.l44; cfr. anche J. Zwicker, «Skylake», RE 3A1 (1927) 618.

12 Cfr. e.g. Eur. Tro. 1081ss. (cb cpiA-oç, cb rtoai goi, I où gèv bGigevoç cAaiverç I aGaTtxoç avuôpoç);
Sappl. 62 (acbpax' cAaivovxa xcx<f>ot>). Lo stesso destino di erranza solitaria è condiviso dai
ßiaioGdvaxoi: vd. Plat. Phaedo 108 b—c: «a quest'anima che tutti fuggono e scansano (cbtaç
«jjeùyei xe Kai ùrceKxpéîiexai), nessuno vuol far da guida e da compagno di viaggio ed essa se ne

va, cosï, errando disorientata, sola, (aùxri 8è 7iLavâxai èv Ttaap exogévri (iotopia) fin quando non
siano compiuti quei certi periodi, trascorsi i quali, fatalmente, viene condotta nel luogo che le

spetta» (trad. N. Marziano); cfr. ibid. 81 c-d: vd. Rohde, op. cit. (supra n. 11) 21ss.; S. I. Johnston,
Restless Dead: Encounters Between the Living and the Dead in Ancient Greece (Barkeley 1999)
9-11. SulFescatologia platonica e delle laminette auree vd. ora R. G. Edmonds III. Myths of the

Underworld Journey. Plato, Aristophanes, and the 'Orphic' Gold Tablets (New York 2004).
13 G. Pettinato, La saga di Gilgamesh (Milano 1992) 238; si tratta di «Spirits of the Dead» che

perseguitano i viventi perché non hanno ricevuto sepoltura: W. Burkert, The Orientalizing
Revolution. Near Eastern Influence on Greek Culture in the Early Archaic Age (Cambridge
Mass./London 1992) 66.

14 II termine cAàoxœp di discussa etimologia (vd. P. Chantraine, DELG, s.v.), appare con i tragici:
vd. Ed. Fraenkel, Aeschylus Agamemnon (Oxford 1950) 111,711, Sulla somiglianza tra il destino
degli axa<|)oi e quello degli cAàaxopeç vd. Rohde, op. cit. (supra n. 11) 596ss.

15 Secondo White, i legami di Bellerofonte con la Licia spiegano le numerose affinità con il mondo
semitico che sarebbero ravvisabili sia nel nome (teoforico da Baal, dio fenicio delle tempeste),



La Terra Desolata 7

condanna all'esilio nella pianura di Nod («The Land of Wandering»), un sug-
gestivo parallelo della desolata landa omerica (Gn. 4,11-16: «Hence you are
banned from the soil When you till the soil, it shall not again give up its
strength to you. A restless wanderer shall you be on earth! Thereupon Cain
left Yahweh's presence and settled in the land of Nod, east of Eden»: trad, di E.
A. Speiser).16 Nella vita di entrambi c'è un fratricidio,17 punito non con la morte18

ma con il bando dal consesso umano, in una terra che è «a metaphorical conceit
for a fallen state, for a condition of exile, misery, vulnerability, distraction».19

E interessante a tale proposito quanto riferisce una glossa degli Onomastica
Vaticana, sulla quale ha richiamato l'attenzione H. Jacobson: in essa la terra di
Nod è chiamata yqç Naiv (ev yfj Naiv èv yrj imvouvxcov: 182,9-10 Lagarde); la
traduzione greca («Land of the sleepers») rimanda alia radice ebraica del nome
che significa «riposare», usata in relazione al sonno e alla morte, e che in greco è

spesso resa con il vb. Koigaco.20 La definizione sottolinea ulteriormente lo status

che nelle imprese cui è sottoposto l'eroe (Potipharmotiv, V Uriasbrief, la Chimera ~ Leviatano,
i Solimi, popolo del dio semitico Sim), proprio perché il ruolo dei Lici fu quello di mediare le

tradizioni semitiche provenienti dalla Mesopotamia attraverso l'Asia Minore e il Vicino Oriente:
art. cit. (supra n. 1). Come fa notare W. Burkert, la storia della femme fatale riporta all'area
semitica ed è significativamente comune sia al mito della lettera (David manda Uriah a Joab
con la lettera di morte proprio perché invaghito della sua sposa: II Sam. 11,14-27), sia a quello
della vendetta della donna rifiutata (Potipharmotiv): art. cit. (supra n. 1) 52s.; cosî anche West,
op. cit. (supra n. 1) 365-367.

16 E. A. Speiser [ed.], The Anchor Bible. Genesis (New York 1964) 29-33.
17 Va notato, perö, che il fratricidio, possibile motore delle disgrazie di Bellerofonte (vd. supra n.

1), non è la causa dell'esilio nella pianura Alea, perché già espiato attraverso le imprese eroiche
precedenti.

18 Anche della morte di Caino non si fa menzione: vd. J. Peradotto apud White, art. cit. (supra n.
1) 127 n. 35.

19 White, art. cit. (supra n. 1) 127. Altri elementi legano Bellerofonte e l'omicida biblico: anche
Caino dopo il rifiuto divino è preda di un fuoco interno che lo divora (Gn. 4,5), vittima di una
sorta di rabbia e depressione (cfr. II. 6,202: ov Bugöv Kaxéôrov): cfr. A. Wénin, Cain. Un récit
mythique pour explorer la violence, in: V. C. Bertomeu (ed.), Palabra, Prodigio, Poesta. In
Memoriam P. Luis Alonso Schäkel, S.J. (Roma 2003) 43 e n. 22. E ancora: Caino è privato della
terra fertile e destinato al deserto, come Bellerofonte che prima della 'caduta' aveva ricevuto
dai Lici una terra fertile e alberata (II. 6,194-195: koù gév ol Aukioi xépevoç xâgov e^o^ov aAAxflv,
1 KaXov ctmxaÀxfjç Kai àpoupriç, cx}>pa vépoixo). Secondo C. Calame, la pianura Alea prende il
nome dalla sua sterilità (cfr. Porph. Quaest. Homer. 1,58 Sodano: àpà ye xo aanopov Kai pp
ë^ov Àfpa), e la pianura «sans Moisson» va confrontata per contrasto con la ricca terra dei Lici
inizialmente destinata all'eroe: Calame, op. cit. (supra n. 6) 82; ma vd. contra B. Hainsworth,
The Iliad: A Commentary. Vol. Ill: Books 9-12 (Cambridge 1993) 75. Infine, il castigo implica
in entrambi la fuga dagli uomini e dalle loro strade: su questo motivo vd. W. Vogels, Cain: l'être
humain qui devient une non-personne (Gn 4,1-16), «The Journal of Theological Studies» 41

(1990) 336 ; J. Ellul, Sans feu ni lieu. Signification biblique de la Grande Ville (Paris 20032) 28

(«Caïn disparaîtrait dans son vagabondage, dans sa perpétuelle apatridie»); vd. anche 25ss.

20 H. Jacobson, The Land ofNod, «Nouvelle Revue Théologique» 124 (1992) 91-92. È significativo
che di recente lo studioso abbia istituito un parallelo tra il destino di Caino e quello del demone
empedocleo (B 115 D.-K.), la cui sorte per molti aspetti richiama quella di Bellerofonte (vd.
infra), a ulteriore conferma dell'eccentricità della fine dell'eroe rispetto all'ideologia eroica:



8 Francesca D'Alfonso

di sospensione (né vita né morte) al quale è condannato Caino e trova interes-
santi paralleli nel mondo greco. Il Kcî)|ia (temporaneo) è anche la punizione del
dio spergiuro nella Teogonia esiodea (793ss.) o del serpente üßpiciriq del fr. 204

M.-W. del Catalogo (135), sul quale tornero più tardi. Nel racconto biblico la
terra di Nod è posta a oriente dell'Eden e ne rappresenta l'antitesi e la negazio-
ne.21 Anche R. Strömberg, che insisteva sull'importanza della Geisteskrankheit di
Bellerofonte come «etwas Ursprüngliches», proponeva di considerare la ÂÀfi'fov
rceôiov come il corrispettivo negativo dell' 'HAuoiov jteStov: «Das Aleische Feld,
wo Bellerophontes wie ein unseliger Geist (freilich noch lebend) umherirrt, hätte

ein Feld der Unseligen werden können, aber diese Vorstellung hat sich nicht
durchgesetzt» (il corsivo è mio).22

In realtà, non credo che il destino di Bellerofonte, erede di tradizioni orienta-
li di antica ascendenza,23 non abbia lasciato tracce nella cultura greca, pur se con
aggiustamenti e lacune temporali. Il rapporto con la figura di Caino è importante
perché anche l'eroe greco riassume in sé due aspetti prototipici, la 'caduta' da

una condizione di privilegio e l'erranza corne maledizione, che torneranno più
tardi nella riflessione filosofica del VI-V sec. a.C., ma che già in Omero si pre-
stano a paradigma della condizione umana in senso lato.24

3. Il serpente vßpiozrig e la nascita delle stagioni.

Fa condizione di Bellerofonte (e di Caino) è apparentemente sine die e incarna
le conseguenze della separazione tra dèi e uomini e l'annichilimento dei semidei.
Non è dunque senza ragione che il discorso di Glauco nel VI canto dell 'Iliade
inizi con la célébré similitudine delle foglie (vv. 146-149):25

Empedocles' Cain, «MusHelv» 59 (2002) 12. La 'terra dei dormienti' non va intesa corne 'terra
dei morti' tout-court, proprio per la sua relazione con il destino di Caino; sul sonno (irreversibile)
e il viaggio (senza ritorno) come diffuse metafore della morte vd. ora M. L. West, Indo-European
Poetry and Myth (Oxford 2007) 387-389.

21 Vogels, art. cit. (supra n. 19) 338.
22 Strömberg, art. cit. (supra n. 1) 11 n. 14.

23 II motivo del viaggio in terre desolate degli dèi/eroi ricorre nei miti mesopotamici: cfr. C.

Penglase, Greek Myths and Mesopotamia. Parallels and Influence in the Homeric Hymns and
Hesiod (London 1994) 32ss.

24 Come sostiene J. Bollack, anche la genealogia delberoe «rivela una caratteristica permanente
della condizione umana. Niente di più umano, in effetti, a dispetto della presenza degli dèi, delle

peregrinazioni di Bellerofonte e della sorte riservata a tutta la sua Stirpe. Collegando i continenti
da ovest a est, mescolandosi a tutte le forme dell'esistenza, la vita di Bellerofonte abbraccia e

délimita l'universo degli uomini»: La Grecia di nessuno. Le parole sotto il mito (Palermo 2007;
Paris 1997) 147.

25 L'importanza della similitudine nelFeconomia del discorso di Glauco è stata segnalata di recente
da M. J. Alden, secondo il quale la caducità della vita mortale (~ foglie) trova una conferma
nell'arbitraria alternanza delle sorti (~ Bellerofonte), e dunque si presta come exemplum anche

per Diomede e il suo futuro: Alden, art. cit. (supra n. 6) 260ss. Vd. anche Gaisser, art. cit. (supra



La Terra Desolata 9

cht] 7cep cjmAAcov yevei], xovr] 8e Kai àvôpcov.

cjmÀZa xà pév t' avepoç yapàÔtç %éei, àLLa ôé 0' uÀ,t]

xriLcOocoGa ((tuet, ëapoç 8' £7ttytyv£xat copr|-

coç àvôpcov yeveri f] pèv cjn)£t f] 8' à7ioA,fjyei.

La similitudine non allude solo all'avvicendamento delle generazioni umane,
ma serve soprattutto a segnalare la separazione esistente tra la sorte dei mortali
e quella degli immortali. Cid trova conferma in II. 21,462-466, in cui Apollo
manifesta a Posidone Pintenzione di ritirarsi dalla battaglia fluviale perché non
c'è vantaggio a combattere per gli effimeri Ôei^oi ßpoxot, che come le foglie co-
noscono lo splendore délia giovinezza ma anche il disfacimento délia vecchiaia
e délia morte:

'Evvooiyai', ouk àv pe oaoc^pova puflrioaio
ep|i£vai, £i 8f] ooi y£ ßpoxcov £V£Ka 7txoÀ,£|it^co

ÔElXrâv, 01 (fH)ÀA,OtGlV èoiKOXEÇ (xX?lOT£ pév X£

Çad^Eyéeç xeLeOodgw, àpoupriç Kapttôv eôovxeç,
àÂAoXE Ô£ (j)0lVt>0O\)GlV àKTlpiOl- KX^.26

La distanza tra dèi e uomini non è originaria ma è il risultato di una 'caduta'
da una condizione di privilegio, come emerge tra l'altro dal fr. 204 M.-W.
109 Hirschberger; 155 Most) del Catalogo pseudo-esiodeo, in cui Zeus élabora
il proprio piano distruttivo ai danni delPumanità e probabilmente anche dei
semidei (vv. 95ss.):27 esso dovrà realizzarsi attraverso una guerra (cfr. Cypria
F 1 Bernabé)28 e comportare la fine delle relazioni promiscue tra dèi e uomini
che hanno dato origine alla razza degli eroi. Verrà cosi ristabilita la condizione
originaria (cfr. v. 102: œç xo Ttàpoç Ttep: «come per il passato»).29 Nel passo, con

n. 6) 172 («Success and failure alternate in the life of a man: nature conforms to the recurrent
pattern of rebirth and death»). Per un confronto con il destino di Tideo (II. 4,370ss.) vd. S.

Fornaro, Glauco e Diomede. Lettura di Iliade VI, 119-236 (Venosa 1992) 44ss.

26 II legame tra i due passi è avvalorato dalla presenza dell'espressione àpoupriç mpTtov ëSovreç

(21,465), che ricorre solo in II. 6,142, nelle parole che Diomede rivolge a Glauco per segnalare la
vanità di uno scontro impari tra dèi e uomini: vd. G. Nagy, The Best of the Achaeans. Concepts

of the Hero in Archaic Greek Poetry (Baltimore/London 1979) 178-179; sul confronto tra i due
passi vd. anche N. Richardson, The Iliad: A Commentary. Vol. VI: Books 21-24 (Cambridge
1993) 93s.; Kirk, op. cit. (supra n. 6) 175.

27 II fr. 204 M.-W. (P. Berl. 10560) si puö dividere in due sezioni, una su Elena e i suoi pretendenti
(Freierkatalog: w. 41-78; giuramento di Tindareo: vv. 79-85; nozze con Menelao: vv. 85-93;
nascita di Ermione: vv. 94s.), e una sul piano di Zeus (vv. 95ss.). Sul frammento vd. ora l'accurato
commento di M. Hirschberger, Gynaikön Katalogos und Megalai Ehoiai. Ein Kommentar zu
den Fragmenten zweier hesiodeischer Epen (München/Leipzig 2004) 407-426.

28 Cfr. Horn. II. 1,5; Hes. Op. 156-166. Per un confronto con l'accadico Canto di Atrahasis, in cui
si narra di come Enlil avesse provato a distruggere l'umanità per tre volte (malattie, carestia,
diluvio), vd. Burkert, art. cit. (supra n. 1) 53ss.

29 Secondo M. V. Cerutti il fine vero del piano di Zeus è di annientare i semidei e non gli uomini,



10 Francesca D'Alfonso

la caduta delle foglie viene indicato l'inizio del tempo umano, dominato da un
andamento ciclico (stagioni) che sépara definitivamente l'uomo dall'eterna bea-
titudine degli dèi (vv. 124-128):

TtOjXXà 5' àno yÀxoBpcov ôevôpécov cxguovxa %apâ^e

Xeuexo KaXà nexr\Xa, péeoxe ôè Kapnôç ëpaÇe

7i]veiovxoç Bopéao Trepi^apevèç Aïoç aïar|i,
o]i'Ô£gk£v30 8è dâXaoaa, xpopleJeoke ôè rtàvx' ànb xoîo,

xpuxeoKev ôè pévoç ßpöxeov, (iivuBegke ôè Kap7iôç.

Dagli alti alberi fluttuando a terra in abbondanza
cadevano belle foglie, e il frutto cadeva sulla terra,
sotto il soffio impetuoso di Borea per volontà di Zeus,
si gonfiava il mare, ogni cosa tremava a causa sua,
si estenuava la forza dell'uomo, si consumava il frutto,

Il segno délia fine dello status 'divino' degli eroi e degli uomini è la caduta delle
foglie, il primo autunno che introduce un cambiamento radicale nel mondo.31 E
interessante il carattere 'punitivo' conferito alla nascita delle stagioni, peraltro
attestato anche in altre culture,32 perché aiuta a comprendere il rapporto non
generico tra la similitudine vegetale che apre il discorso di Glauco ne\VIliade
e il tragico destino di Bellerofonte. Le parole dell'eroe licio cessano cosï di
apparire unfincongrua velleità democratica, poco coerente con la seguente ce-
lebrazione del yévoç, corne sosteneva H. Fraenkel,33 per assumere un significato
più pregnante: anche Bellerofonte è incorso nelhira degli dèi perché questo

semplice pretesto (cfr. jtpo^aaiç: v. 99): Mito di distruzione, mito di fondazione. Hes. Fr. 204,95-
103 M.-W., «Aevum Antiquum» 11 (1998) 127-178; cosî anche Nagy, op. cit. (supra n. 26) 220.

Diversa è la posizione di M. L. West, che cerca di conciliare il fr. 204 con il mito esiodeo dell'Isola
dei Beati riservata agli eroi {Op. 166ss.): la condizione originaria cui si allude al v. 104 (cbç xo

îtàpoç Tisp) sarebbe appunto quella 'paradisiaca' goduta inizialmente dagli eroi (età eroica età
dell'oro esiodea): Hesiodea, «ClQu» n.s. 11 (1961) 133; id., The Hesiodic Catalogue of Women.
Its Nature, Structure, and Origins (Oxford 1985) 119; cosî anche L. Koenen, Greece, the Near
East, and Egypt: Cyclic Destruction in Hesiod and the Catalogue of Women, «TAPA» 124 (1994)
27.

30 coni. W. A. Beck, Hesiod Fr. 204. 127 M.-W., «ZPE» 38 (1980) 46.

31 West, art. cit. {supra n. 29) 133.
32 NeU'Av&sJS e nel Mahäbhärata: vd. Hirschberger, op. cit. {supra n. 27) 420-421 {ad w. 124—128).

Cfr. anche i testi apocalittici egizi, tra cui The Oracle of the Potter {P.Oxy. 2332), in cui si

riscontra una visione ciclica del tempo il cui rinnovamento dipende dall'arrivo di un buon
faraone: vd. Koenen, art. cit. {supra n. 29) 13ss.

33 «Freilich paßte zu dieser befremdenden demokratischen Anwandlung nicht die ganze folgende
Rede, am wenigsten 209ss.»: Die homerischen Gleichnisse (Göttingen 1921) 41. Fraenkel
insisteva sul carattere incongruo della similitudine nell'economia del discorso di Glauco («in
sich ebenso deutlich, aber in dem Zusammenhang kaum unterzubringen wie ein Fremdkörper»:
ibid.).



La Terra Desolata 11

è ormai il destino degli uomini e degli eroi. A tale proposito, è possibile che
il problematico Kai keîvoç del v. 200 (àÀÀ' oxe 5f| Kai keîvoç à7tf|x0eto Ttâat
Oeoîaiv)34 vada inteso in senso più ampio come un riferimento al comune destino

dell'umanità, secondo quanto proponeva già lo schol. ad loc. (200a): oxmep
Kai oi t^poyovoit aùxoû, "laavôpoç §è Kai fÀaoôàqeiavt r\ roc xo yévoc xcüv

6cv6p(i)7ioov: il legame con gli dèi è stato irrimediabilmente reciso ed è iniziato
il tempo, ciclico ed effimero, dei mortali.35 Non è senza significato che anche
l'atto di hybris, che la tradizione attribuisce a Bellerofonte e che Omero tace,
abbia a che fare proprio con il tentativo frustrato di superare tale discrimen,36

È interessante che nel fr. 204 M.-W., oltre al riferimento alla caduta delle
foglie come segno di separazione dèi - uomini/eroi, si possa individuare un altro
punto di contatto con la vicenda di Bellerofonte. In un contesto purtroppo assai

lacunoso, viene introdotta la figura di un serpente la cui condotta tracotante lo
rende plausibile immagine deU'umanità corrotta (129-143):

copui £V etaptvrjt, öxe x' àxptxoç oüpecri xtKxet
y]ai[r|]ç èv k£d0|_icovi xptxcot exeï xpia xeKva.
fipo]ç gev Kax'opoç Kai àvà ôpu|i{v}à Tttucvà Kai i3Àr|v

etat]v à[Àu<j]KàÇ(ûv Kai à7t[e]x0aipcov nàxov àvSpœv

ctyKea Kai Kvril-ioùç Kaxa[
XeiM-rôvoç ô'ÈTnovxoç vtzo [

Keîxai TioA/À' eTiieaôàpevoç e[

ôeivoç ocpiç Kaxà vcoxa ôa[4>oiv
àÀÀà giv üßpraxfiv xe Kai [cxypiov

KfiÀa Atoç ôapvâr cßrj àd [

\|/UXT Toû [y] ' oïri KaxaÀeiTtefxai
i) 5' ocptcfi' aùxôxuxov 0aÀap[
flßarnv eÀ c:)eipa Kaxà x0[ovoç
eiaiv àpa\)p(D0eîa[ ]7io0e[
Keîxat 5ex[

Nella stagione primaverile, quando il Senza capelli sui monti genera
nel terzo anno tre figli in una cavità délia terra. 130

A primavera sulla montagna e tra la fitta boscaglia e la selva

va sfuggendo e odiando il cammino degli uomini

34 Sulla difficoltà delFespressione vd. supra n. 6.

35 Per una motivazione esistenziale dell'esilio di Bellerofonte, sottesa nella spiegazione dello scolio,
vd. anche Montiglio, op. cit. (supra n. 2) 47: «Every man wanders because he is hateful to the

gods».
36 Cos! avviene, anche se per altre motivazioni, a Prometeo, condannato a vivere in una terra

priva di esseri umani (Aesch. Prom. 2: äßpoxov eiç èprigiav; 270: xuxövx' èpripou xoûô' àyetxovoç
7càyou), posta ai confini del mondo (1: xGovoç pèv éç xriAoupov 7ié5ov), per Podio di tutti gli dèi
(37: xov Geoîç ëxGiaxov; 120-121: nâoi Beoîç I 8i' à7i£x0eiaç): anche per il Titano non è prevista
morte (753: oxcp Gaveîv pév èoxiv où 7i£7ipa>gévov; 1053: 7tàvxcûç èpé y' où Gavaxoioer), ma una
futura liberazione.

130

135

140



12 Francesca D'Alfonso

convalli e gioghi
Ma quando giunge l'inverno sotto [terra]
giace rivestendosi di molte
terribile serpente dal dorso scarlatto

ma quello tracotante e [selvaggio]
le armi di Zeus abbattono come
ma l'anima sua sola sopravvive
che intorno alia tana che si forma da sé 140

135

piccola sotto terra
viene accecato (estenuato)
giace

II tono oracolare (cfr. Horn. II. 2,305ss.)37 si lega al linguaggio oscuro dell'enigma
(cfr. Hes. Op. 524ss. 571-573)38. Il poeta insiste sul fatto che il serpente nßpiGTr^
è colpito dai dardi di Zeus (punizione) ma non muore, o almeno non la sua yuxfi
che, dopo un periodo vissuto nelle tenebre délia terra in uno stato di cecità
(v. 142: àpaupœ0eÎG[), si riveste di un nuovo corpo (rinascita) e genera altri ser-
penti.39 E quest'anima che si libera délia sua 'camera', cioè del suo vecchio corpo,

37 In II. 2,305ss., l'apparizione del serpente dal dorso scarlatto (ôpàiccDv èjtl vcoxa ôoMjxnvoç: v. 308),
che divora nove passeri e viene infine ucciso dallo stesso Zeus che lo aveva suscitato, ë intesa
da Calcante come la promessa che dopo nove anni di assedio è venuto il tempo délia vittoria
per i Greci a Troia. J. Strauss Clay paragona i nove passeri divorati dal serpente con Yincipit
del v. 175 del fr. 204 M.-W. (evv[): The Beginning and End of the Catalogue of Women and Its
Relation to Hesiod, in: R. Hunter (ed.), The Hesiodic Catalogue of Women. Constructions and
Reconstructions (Cambridge 2005) 33 e n. 44. Per un confronto con VAsp is pseudo-esiodeo,
in cui la descrizione della cicala e della sua stagione serve a collocare nel tempo la vendetta
di Eracle contro rhßpiaxfiq Cicno (393ss.), vd. R. P. Martin, Pulp Epic: the Catalogue and the
Shield, in Hunter, op. cit., 174-175.

38 Cfr. in particolare il «Senz'ossi» (il polipo?), figura introdotta anch'essa da una notazione
temporale (qpaxi xeipepicp, ox' àvooxeoç ov 7108a xevSei: Hes. Op. 524): il kenning conferisce
al passo un tono «lofty, not familiar»: M. L. West (ed.), Hesiod. Works & Days (Oxford 1978)
289s. Sull'interpretazione di axpixoç come «leonessa», vd. W. Morel, Zu Hesiod, Apollonius
Rhodius und Varro Atacinus, «Hermes» 61 (1926) 231-235; H. Waern, THE OETEA. The Kenning
in the Pre-Christian Greek Poetry (Uppsala 1951) 120s.; vd. contra West, art. cit. (supra n. 29)
134, e le obiezioni anche iconografiche di Hirschberger, op. cit. (supra n. 27) 423. In realtà,
protagonista di tutta la descrizione è il Seivoç ô<t>iç, come dimostra anche la 'ripresa' di Apollonio
Rodio (4,1505s.), già citata da Morel (loc. cit., 233), in cui il verbo àXûoicco (cfr. aXuoica^co in fr.
204,132) è riferito al serpente: këîxo yàp év ya|râ0orai gearipßprvov qpap àXiJGKCOv I ôeivoç ôtjnç '

kxX. Sull'uso del kenning nella poesia indoeuropea vd. ora West, op. cit. (supra n. 20) 81-83; lo
studioso annovera come tale anche il nome di Bellerofonte («'slayer of Bellero-', presumably
an obsolete designation of the Chimaera»): ibid. 82.

39 Secondo L. Koenen, nel secondo anno il serpente si nasconde nelle viscere della terra ed è

cieco (v. 142) e solo nella primavera del terzo anno riemerge sulla terra quando qualcosa
(forse il sole) dà piacere agli uomini. Nei versi seguenti, molto frammentari, si allude a una
guarigione e dunque a un rinnovamento della vita; rispetto al mito del combattimento e

uccisione del serpente (cfr. Zeus vs Tifone), nel Catalogo il serpente morto («dead snake») si

trasforma in un serpente in letargo («hibernating snake»), perché diviene simbolo del tempo



La Terra Desolata 13

la pelle nella quale era vissuta prima (139s.).40 Il serpente sembra essere simbolo
delPumanità che, dopo aver trascorso un periodo di punizione e morte lontano
dalla civiltà, in zone cavernose, si rinnova e torna infine alla luce.41 La caduta
delle foglie e la punizione dell'fippiGTriç, che non corrisponde al suo definitivo
annientamento ma a un periodo di oscura 'esistenza', avvalorano la correlazione
esistente tra il ciclo vegetale e quello animale, secondo un'analogia che doveva
riguardare per estensione anche l'uomo.

Esistono a mio avviso delle affinità tra Bellerofonte che, né vivo né morto, è

confinato nella pianura degli Erranti, e la \irD%f| del serpente hßpiairig che 'giace
~ dorme' (keuoci: vv. 135.143) in una terra desolata in attesa della rigenerazione.
Come l'eroe omerico, anche il ôeivoç ocfirç vive «sfuggendo e odiando il cammino
degli uomini» (cc[A,uo]k(x^ol)v Kai a7i;[e]xBaipœv 7tàrov àvôpcov: v. 132): la iunctura
è rara42 e rafforza il legame tra i due passi, entrambi aperti dall'immagine icastica

che si rinnova: art. cit. (supra n. 29) 33; vd. anche West, op. cit. {supra n. 29) 120. Sui legame
tra yruxq e colpa-punizione vd. M. Detienne, La notion de Daïmôn dans le Pythagorisme ancien
(Paris 1963) 67ss.

40 L'espressione <xp.<(>' aùxôxuxov 9aXag[ (v. 140) è intesa da West come metafora di «sloughing»:
«but his soul survives,... ing about the chamber with which it chose to clothe itself, i.e. the cast-
off slough», secondo 1'idea del corpo come 9aX,apoq dell'anima, affine alla concezione 'orfica'
del acojra/ofjpa: art. cit. {supra n. 29) 134.136; vd. contra Koenen, art. cit. {supra n. 29) 32 n. 75.

Hirschberger intégra àg<J>' aûxoxuxov 9ataxg[r|v e intende 9a7,à|ir| come «tana» (cfr. Hesych. s.v.
9 151: xpcoyÀTi, [9upiç] KaxàSuGiç): op. cit. {supra n. 27) 424. Secondo Strauss Clay con rj 8' ocgicfi'

aûxoxuxov 9a7.âp[ si intende il serpente (femmina) che dà alla luce i suoi figli, ma cio contrasta
con 8eivoç ocfuç (v. 136) e soprattutto con il soggetto del v. 139 (yuxn): art. cit. {supra n. 37) 33.

L'espressione resta difficile, perché aûxôxuxoç significa per lo più «che si versa da sé», riferito
al latte (Nonn. Dion. 24,131), al nettare {ibid. 7,77; schol. Pind. Ol. 7,12a,l), aile lacrime (Nonn.
Dion. 6,9), etc.: un parallelo puö essere proposto con Plat. Prot. 321a, in cui si dice che Prometeo
rivestî (àp^ievvuç) gli esseri che vivevano nelle tane di una coperta che si forma da sé (eiç eûvccç

ioûoiv oticûç Û7iàpxoi xà aûxà xaûxa axpcopvn oLeia xe Kai auxo^upç eKaoxcp). Ora, secondo lo
schol. Horn. Od. 4,626, aùxo^uéç è sinonimo di aùxoxocovov (~ aûxoxuxov, secondo Hesych. vv.
aùxoxocovov: a 8496), riferito a un oggetto che non ha bisogno di eccessiva manipolazione per
essere costruito (il ooLoç aùxoxocovoç - disco di ferro massiccio- in II. 23,826). In 204,104 M.-W.
è probabile che il significato di aùxoxuxoç sia affine ail' aùxo<j)vf|ç platonico («autogenerantesi»),
riferito al corpo che riveste l'anima (àpcfu in tmesi: cfr. Horn. II. 19,393: àpxjn coav).

41 Cos! J. Strauss Clay: «the omen of the serpent sloughing off its skin and giving birth can also
be understood as an emblem of the cosmic Zeitwende, with the end of the old order and the
inauguration of something new»: art. cit. {supra n. 37) 34. Secondo M. L. West, è possibile
che questa anima che si nasconde nelle cavità della terra per poi tornare con un nuovo corpo
rappresenti la morte apparente degli Eroi che vivono nelle Isole dei Beati; il loro spirito, dopo
secoli di attesa, si manifestera di nuovo nei loro discendenti dando inizio a una nuova età eroica
(cfr. la nova progenies di Virg. Eel. 4,34—36): art. cit. {supra n. 29) 134-136; id., op. cit. {supra n.

29) 120.

42 Solo in Od. 9,119 où pèv yàp Ttàxoç ctv9pco7icov aTiepÛKei). A fuggire il nàxoç ctv9pco7icov è l'uomo
(o bessere) ridotto alla sua ferinità, üßpiaxqc; per natura o per colpa (Caino, Bellerofonte, i

ßiaio9avaxoi, gli ccLioxopeç): è dunque esemplare in tal senso l'isola dei Ciclopi, in cui mai 7tàxoç

ctv9pamcov viene a disturbare il pascolo delle câpre e la rozza vita dei suoi abitanti {I.e.). Anche
Oreste, l'àA-âoxcop nella sua duplice accezione (vd. supra n. 14), nelle Eumenidi puö addurre
corne prova della propria purificazione la recuperata frequentazione dei «sentieri degli uomini»



14 Francesca D'Alfonso

délia caduta delle foglie. Tuttavia, va rilevato il diverso destino deH'i)ßptGxf|q:
se in Omero la ciclicità delle stagioni è solo lo stigma dell'inferiorità dei mortali
rispetto agli dèi, nel serpente-umanità del Catalogo essa diventa promessa di
rigenerazione: la condizione liminare pud essere sanata.

4. L'esilio temporaneo del demone empedocleo.

C'è una lacuna nelle nostre testimonianze, ma è singolare che questo status
intermedio (separazione dal mondo degli dèi e destino di esule nel mondo degli
uomini) riemerga più tardi soprattutto nella descrizione delle anime che si sono
macchiate di una colpa e attendono una nuova rinascita. È il destino dei demoni
empedoclei (e del filosofo stesso)43, di cui nel fr. 115 D.-K. si dice che a causa di
una colpa (ctg7t?caKir|ct cpovcp: v. 3) sono condannati a vagare lontano dagli dèi
beati (cuto paKapœv àXàÀ,r|o0ai: v. 6), esuli ed erranti ((jruyàç 0eô0ev, Kai à^r|xr|ç:
v. 13) vittime dell'odio di tutti gli elementi (GXDyéouGi Se rcàvxeç: v. 12):

ëoxiv ÀvdyKriç xprjpa, 0eœv qfipiGga jtaÀatov,
CuStOV, TttaxXEEGGt KaX£G())pr|yiGfJ,£VOV ÔpKOlÇ,

eùxe xiç âu.7tÀ,aKvnoi dovco dn^a vma urnvri,
(VEtKEt 0') OÇ k(e) £7UOpKOV âgapxfioaç £7lO|i6oor|, 4

SatgovEÇ oÏxe paKpaicôvoç A,etax%aot ßtoto,

xptç piv pupiaç copaç duo uaKapcov àÀ.dXuo0«t.

puogÉvoxiç ttavxota Stà xpovou Etôea 0vr|xtbv,

àpyaÀ,éaç ßtoxoto gExa/UuxGoovxa keXex)0ox>ç 8

ai0£piov pèv yàp oc|)e pevoç xtovxovSe StcoKEt,

7rovxoç 8' éç x0ovoç oùSaç àjt£7txx)G£, yaîa ô' èç aùyàç
heAlou paÉ0ovxoç- ô ô1 at0époç EgßaA,£ ôivcaç-

akXoq ô' è£, àÀÀou Séyexat, oxovÉouot Se navxec. 12

Tcov Kai EYcb vûv etut, druyàc 0e60ev Kai cubnxuc.

ve(keï paivopÉva) tuouvoç

È vaticinio délia Nécessité, antico decreto degli dèi
ed eterno, suggellato da vasti giuramenti;
se qualcuno criminosamente contamina le sue mani con un delitto
0 se qualcuno <per la Contesa> abbia peccato giurando un falso giuramento, 4
1 demoni che hanno avuto in sorte una vita longeva,
tre volte diecimila stagioni lontano dai beati vadano errando

(235ss.). Per la sorte dei ßiaioBavaxoi, cfr. e.g. Plat. Phaed. 108 b: «quest'anima che tutti fuggono
e scansano» (airaç ^euyei xe Kai Û7xeKxpÉ7texai).

43 Interessante un confronto tra il Kai con il quale ne\YIliade si introduce l'inatteso odio che
colpisce Bellerofonte {alX' oxe Sri koùjçôvoç ...: 6,200) e il Kai empedocleo che associa la propria
esperienza a quella demonica: Kai èyà vûv eipi, 4>uyàç BsoBev Kai àA.r)xqç (F 115,13 D.-K.).



La Terra Desolata 15

nascendo sotto ogni forma di creatura mortale nel corso del tempo
mutando i penosi sentieri della vita. 8

L'impeto dell'etere invero Ii spinge nel mare,
il mare Ii rigetta sul suolo terrestre, la terra nei raggi
del sole splendente, che a sua volta Ii getta nei vortici dell'etere:
ogni elemento Ii accoglie da un altro, ma tutti Ii odiano. 12

Anch'io sono uno di questi, esule dal dio e vagante

per aver dato fiducia alla furente Contesa.

(trad, di G. Giannantoni)

La natura dei demoni empedoclei è molto discussa ed è resa ancora più
complessa dal filtro dei testimonia, per lo più neoplatonici o cristiani, che
hanno trasmesso il testo frammentario del EL (jruaecoç e dei KaGappoi.44
Tuttavia il quadro che emerge dal fr. 115 D.-K. sembra essere sufficientemente
chiaro: i demoni sono condannati a vagare lontano dall'unità originaria per un
lunghissimo periodo (10.000 anni?),45 in un luogo desolato che puo identificarsi
con la terra.46 All'origine ci sono un cjtovoç e un piaapa (v. 3), che il demone
puö superare solo attraverso un lungo cammino di purificazione.47

44 Per un quadro dei punti di maggiore controversia, cui la pubblicazione del Papiro di Strasburgo
nel 1999 ad opera di A. Martine O. Primavesi ha dato nuovoimpulso (L'Empédocle de Strasbourg
[P. Strasb. gr. Inv. 1665-1666], Berlin/New York 1999), vd. ora il Forum in «Aevum Antiquum»,
n.s. 1 (2001) 3-259. In particolare O. Primavesi ha sostenuto che la daimonologia non appartiene
solo alla prospettiva 'essoterica' dei KaGappoi, ma anche a quella 'esoterica' del il. ctmoecoç (vd.
B 59 D.-K.), e che in ambito cosmogonico i demoni vanno intesi corne particelle d'Amore: La
daimonologia della fisica empedoclea, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 21: vd. contra N. van
der Ben, The Strasbourg Papyrus of Empedocles: Some Preliminary Remarks, «Mnemosyne»
52 (1999) 533ss.; M. L. Gemelli Marciano, Le 'demonologie' empedoclee: problemi di metodo e

altro, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 215 e n. 24.

45 La durata dell'esilio (xpiç giv pupiaç cbpaç: v. 6) è di 30.000 'stagioni', dunque di 10.000 anni se si

intende 1'anno diviso in tre stagioni: Martin-Primavesi, op. cit. (supra n. 44) 90ss.; Primavesi, art.
cit. (supra n. 44) 26s.; per un valore simbolico del numéro vd. ora M. Rashed, La Chronographie
du système d'Empédocle: documents byzantins inédits, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 251ss.;
D. O'Brien, Empedocles: the Wandering Daimon and the Two Poems, ibid., 172-173. Sul motivo,
ricorrente nel VI-V sec. a.C., vd. l'interpretazione di J. Bollack secondo il quale tutti questi testi
(compresi Esiodo ed Empedocle) sono legati dal motivo antico della palingenesi, piuttosto che
da imprecisati influssi 'pitagorici': L'or des rois. Le mythe de la deuxième Olympique, «RPh» 37

(1963) 234-254; vd. anche N. Demand, Pindar's Olympian 2, Theron's Faith, and Empedocles'
Katharmoi, «GRBS» 16 (1975) 347-357.

46 Sulle ascendenze pitagoriche di tale concezione vd. G. Zuntz, Persephone. Three Essays on
Religion and Thought in Magna Graecia (Oxford 1971) 262ss. Per le consonanze orfiche vd. ora
C. Riedweg, Orphisches bei Empedokles, «A&A» 41 (1995) 34-59.

47 II v. 3 è citato solo da Plutarco (de exil. 607c): le lezioni cpôvcp e gif)vr| sono frutto di una congettura
di Stephanus (1572) (codd. <f>oß(p... piv), recepita come vulgata nel corso dei secoli: a favore di cpoßqj

vd. M. R. Wright (ed.), Empedocles: the Extant Fragments (New Haven/London 1981) 272s. («the
daimon is said to make a mistake from fear»); Primavesi, op. cit. (supra n. 44) 62 («sous l'effet de

la peur»), che tuttavia di recente è tornato alla lettura di Stephanus: art. cit. (supra n. 44) 33-38. Il
c()6voç di cui si sono macchiati i demoni è l'omicidio cruento al quale va collegato lo spergiuro cui si



16 Francesca D'Alfonso

Il loro amaro destino si consuma in una terra triste e oscura (F 121

D.-K.):48

àxep7iéa ycopov,
EV0a cj)6voç te Kotoç te Kat aLLcov eGvsa Kripcov

aùxiuipai te Nooot Kai Xf|\|/t£Ç ëpya te pEucrtà
'Äxric àv À,£iu(ova Kaxà okotoc fAàoKO'OGtv.

luogo senza gioia,
dove Assassinio ed Odio e i popoli delle altre Sciagure,
Morbi disseccanti e Putrescenze e fluidi prodotti,
per la plaga erbosa di Rovina trascorrono nel buio.
(trad. A. Lami)

E ancora, F 118 D.-K.:

K^aûaà te Kai KooKuaa iôcbv àawnGEa ycopov.

Scoppiai in un pianto e un gemito alla vista dell'insueto luogo
(trad. A. Lami)

Questa terra desolata, in cui vaga esule lo stesso Empedocle, richiama la pianura
Alea cui è condannato Bellerofonte (e anche la Terra di Nod di Caino)49, e sem-
bra condividere con essa anche la condizione liminare, né Tartaro né Olimpo,
che a mio avviso è un tratto importante délia descrizione omerica. E significativo
che in un frammento empedocleo, tràdito solo da un papiro di Ercolano oggi
meglio leggibile grazie all'immagine multispettrale, si alluda a uno spazio inter-
medio, forse destinato al demone (xov?) cui sono preclusi l'Olimpo e LAde (142
D.-K.). Si riporta qui secondo la recente lettura di Alain Martin:50

allude con l'eco esiodea al v. 4; secondo J. Bollack, Empedocle riprende e corregge anche Eschilo,
che descrive Oreste come <t>t>yàç 8' cArpriç Tfjoôeyfjç àrco^evoç {Ag. 1282): «le nouvel Oreste s'est
fait le serviteur du Mal pour en venir à bout»: Empedocle. Les purifications. Un projet de paix
universelle (Paris 2003) 69. Secondo Gemelli Marciano è présente un'allusione ad Apollo, «il dio
esule dal cielo per eccellenza {Eu. [sic: Suppl.] 214 (jjuyàô' eut' oùpavoû 0eov)»: art. cit. {supra n.

44) 225. Per l'associazione di $6voç e prouva, frequentemente attestata, vd. in particolare I Cretesi
di Euripide (F 82,36ss. K.), in cui, come in Empedocle, ricorre il motivo del 4>ovoç 'cannibalico'
che è fonte di contaminazione eTtioxaaai 5é toi I giaic|)6v' spya Kai o<[>ayàç ccvSpoKxovouç, I eïx'

àpooixox) xfjç égpç èpôuç c^ayeiv I aapKÔç, rtàpeoxi- kxA,.).

48 Secondo U. von Wilamowitz-Moellendorff, il Xeipcov non è la terra ma l'Oltremondo in cui i

demoni, caduti per la prima volta (cfr. F 118: àouvfiBea xœpov) dalla condizione di privilegio,
attendono la reincarnazione: Die KaOappol des Empedokles, SPAW 27 (1929) 636-638; cosî
anche Zuntz, op. cit. {supra n. 46) 199ss.; che si tratti invece délia terra è ora riproposto da

Bollack, op. cit. {supra n. 47) 77.

49 «Empedocles' "I am tjruyàç Kai cAqxriq" seems an exact echo of Cain's, "I will be na vanad" ("a
fugitive and a vagabond", in the King James Version: 4.14)»: Jacobson, art. cit. {supra n. 20) 12.

50 II PHerc. 1012 (II sec. a.C.) è l'unico testimone del fr. 142 D.-K. e apparteneva a un trattato
attribuito a Demetrio Lacone, in cui venivano riportati esempi di costruzione àno koivoû;



La Terra Desolata 17

xöv 5' oik' ap xe Atôç | xsycot Sopor aiy[to%oto] (vel aty[Àfi£vxoç]
[oii]|x£ x[( tx]t|i AtÔov Ôé[x£xat 7to]|Ki[vo]v axéyoç [ ] S [ ]

Et lui, le palais couvert d'un toit de Zeus porteur de l'égide (ou du brillant
Zeus)
ne le reçoit pas, ni, en quelque lieu que ce soit, la robuste maison d'Hadès
(trad. A. Martin)

Il riferimento alla mitologia tradizionale (Zeus, Ade) non richiede necessaria-
mente una lettura allegorizzante, perché l'immagine délia terra estranea e senza
gioia (àouvriôea xcopov: F 118; àx£p7xéa %â>pov: F 121,1) si puö conciliare con la
localizzazione 'neutra' del fr. 142: corne sostiene N. Van der Ben, «during his
punishment the 'fallen god' does not come to heaven, the abode of the
gods, i.e. his mortal forms will not last. Nor, on the other hand, will he be received

in the house of Flades, i.e. he never passes away altogether, for there is no
où^ogévri Oavàxoto yevéGkq».51

C'è un legame tra i passi finora citati, che trova una conferma nei riecheg-
giamenti esiodei presenti nel fr. 115 D.-K., riguardo aile ragioni délia 'cadu-
ta' del demone e alla durata temporanea délia sua 'punizione': il v. 4 (ôç k(e)
[...] éjuopKov àpapxrioaç £7ropöaoq) richiama Fies. Th. 793 (oç rcev xqç £7ttopKOv
a7tcAÀ,£t\|/aç £7top6aaii), cost come il v. 12 (àÀAoç S' ê£, aÀ.À,ou ôexexat, axuyeouor
Se ruàvxeç) riprende Th. 800 (àÀVoç ô' é£, aÀAoo ôexexat xaÀ,£7t(oxepoç aeO^oç):

l'identificazione del fr. è dovuta a H. Diels, Gorgias und Empedokles, in: id., Kleine Schriften
zur Geschichte der antiken Philosophie (Hildesheim 1969) 182 n. 2. Sul contesto della citazione
vd. E. Puglia (ed.), Demetrio Lacone. Aporie testuali ed esegetiche in Epicuro (PHerc. 1012)

(Napoli 1988) 167s. 252-256. Di recente A. Martin ha esaminato di nuovo il papiro grazie
alFimmagine multispettrale, offrendone una più compléta lettura e individuando in déferai la
forma verbale della costruzione àno koivoû: Empédocle, fr. 142 D.-K. Nouveau regard sur un

papyrus d'Herculanum, «Cronache Ercolanesi» 33 (2003) 49ss. Per una ricostruzione storica
delle differenti interpretazioni del frammento da H. Diels in poi, vd. ibid. 43-49.

51 N. Van der Ben, The Proem of Empedocles' Peri Physios. Towards a New Edition of All the

Fragments. Thirty-One Fragments (Amsterdam 1975) 150. Lo studioso opta per una lettura
tradizionale (Olimpo, Ade), avallata anche dalPuso degli epiteti: vd. anche E. Bignone,
Empedocle. Studio critico (Torino 1916) 505-506; Bollack, op. cit. (supra n. 47) 107. Al contrario,
O. Primavesi si è ricollegato alia lettura allegorizzante di H. Diels (Über ein Fragment des

Empedokles, in: id., Kleine Schriften zur Geschichte der antiken Philosophie, Hildesheim 1969,

147-158), mettendo in relazione B 142 con B 6 (identificazione mitica dei quattro piÇcûgocxa): si

tratterebbe, dunque, della condizione del demone ~ particella di Amore che, se in B 115 ancora
non puö completare le reincarnazioni, in B 142 è definitivamente rifiutato da due elementi (Zeus
e Ade) e non puö più aspirare a un legame organico: O. Primavesi, Die Häuser von Zeus und
Hades: zu Text und Deutung von Empedokles B 142 D.-K., «Cronache Ercolanesi» 33 (2003)
53-68. Per la teoria di Primavesi sulla daimonologia empedoclea vd. supra n. 44. Un'ulteriore
interpretazione è stata proposta da C. Gallavotti, che identifica il xovôe del v. 1 con Apollo per
il quale Empedocle avrebbe composto un itpooigiov (Diog. Laert. VP 8,57): «il senso è che

Apollo non abita l'Olimpo, e tanto meno l'Ades»: C. Gallavotti (ed.), Empedocle. Poema fisico
e lustrale (Milano 1975) 228.



18 Francesca D'Alfonso

Empedocle créa una relazione tra la punizione-purificazione del demone e la

temporanea condanna del dio spergiuro esiodeo,52 costretto a un Ktopa afasico
e apnoico (àXXà xe Keîxai àvd,7iveuaxoç Kai avauôoç I axpcoxoîç èv Eeyeeaai,
KaKov ô' £7ii Koopa KaÀ,u7cxei: 797-798), per un lungo anno (géyav eiç èviauxov:
799), cui segue una serie di a0Eoi per altri nove anni (800ss.).53 Martin L. West
ha messo in rilievo l'affinità esistente tra il Ktûga del dio e quello del serpente
del Catalogo pseudo-esiodeo (cfr. Keîxai in fr. 204,135.143 M.-W. e in Hes. Th.
797). «The treatment of the snake's long absences and metensomatosis as a

punishment for uppiç (99-104) may be compared with Hes. Th. 793-804 and
Empedocles 116 (sic)». Anche i demoni soggiornano in antri (fiÀ/uOopev xôô' m'
avxpov imooxeyov: B 120 D.-K.) e, come il serpente pseudo-esiodeo, si rivestono
del mantello délia carne (oapKcov aEEoyvwxi Tcepiaxe^ouaa yixcovi: 126 D.-K.);
la loro anima è condannata a rimanere lontana dal mondo dei beati per una
cifra multipla del tre, cosï corne il serpente (xpixcoi exei xpîa xéicva: fr. 204,130
M.-W.).54 Ein destino di tenebre e di frustrazione attende l'ußpiaxfi:;, ma anche
la speranza di una rigenerazione, che è al contempo il segno di una frattura
prodottasi forse inesorabilmente tra l'uomo e gli dèi. In altri termini, la ciclicità
che informa il destino dei demoni (cfr. l'uso del termine copai: B 115,6 D.-K.) e
del serpente è affine a quella delle stagioni, che, pur essendo il risultato di una
dolorosa separazione tra il mondo degli uomini e quello degli dèi, è ora promessa
di rigenerazione.55

Esiste dunque un nesso tra la condizione di Bellerofonte e quella del
serpente hßpiaxriQ e del demone empedocleo, ma anche uno scarto significativo.
L'affinità consiste nelFesistenza di una duplice condizione limbica (né Ade né

Olimpo, né vita né morte) che appare fortemente eccentrica rispetto alla
Weltanschauung omerica e che puö ben considerarsi di ascendenza orientale. Lo scarto
sta nella possibilité di superamento di tale status, attraverso la rigenerazione-
metensomatosi. In questa nuova dimensione sapienziale anche la separazione
tra dèi e uomini puö essere colmata e il cammino verso l'Oltremondo cessa di
essere un 'folle volo'. Si è operata una svolta, di cui si trova un'eco nel riuso
dell'espressione «evitare/odiare/stare lontano dal cammino degli uomini», che

per molti versi ha rappresentato un filo conduttore nella mia ricerca. La iunctura,
rara e negativamente connotata (vd. supra, n. 42), torna con un segno diverso in

52 Sul rapporto tra Empedocle ed Esiodo vd. Zuntz, op. cit. (supra n. 46) 266ss.

53 Come sostiene Zuntz, «the banished god described by Hesiod is -Man; all men are banished
gods»: op. cit. (supra n. 46) 267: vd. anche M. L. West (ed.), Hesiod. Theogony (Oxford 1966)
374ss.

54 West, art. cit. (supra n. 29) 136.

55 Vd. Wilamowitz-Moellendorff, op. cit. (supra n. 48) 635. Sul problema della diffusione in Grecia
delle idee sulla metempsicosi vd. E. R. Dodds, I Greci e I'lrrazionale (Firenze 1978; Berkeley
1951) 159ss.; R. S. Bluck (ed.), Plato's Meno (Cambridge 1961) 61-75; W. Burkert, Weisheit und
Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Piaton (Nürnberg 1962) 694s.; G. Casadio,
La metempsicosi tra Orfeo e Pitagora, in: Ph. Borgeaud (ed.), Orphisme et Orphée en l'honneur
de Jean Rudhardt (Genève 1991) 119-155.



La Terra Desolata 19

Parmenide, in un'inversione di rotta che tuttavia vale a conferma dell'esistenza
e dell'antichità dell'idea tradizionale: nel proemio del EL cfmaecoq (28 B 1 D.-
K.), l'espressione serve a indicare il cammino privilegiato che solo pochi sanno
compiere verso la conoscenza délia Verità (vv. 26-28):

XcxTp', £7isi oiki as potpa kockt] 7tpoujt£|i7t£ veeoBat

xf|vô' ôôov (r\ yàp àn' àv0pco7tcov ekxoç Ttàxou éaxtv),
aXTià Béptç xe Ôucri xe. kxE

Rallegrati, perché non una sorte maligna t'ha fatto venire
su questa strada (certo è lontana dalla pista degli uomini),
ma legge e giustizia.
(trad. G. Cerri)

Parmenide compie il suo viaggio sul carro condotto dalle Eliadi, che lo conduco-
no fino alla Porta del Giorno e délia Notte (Porta del Sole Ade),56 dove la dea

(Notte o Persefone) gli rivela il mistero dell'Essere.57 La iunctura parmenidea hiC
àv9poo7tcov ektoç Ttàxou richiama significativamente la rara espressione omerica su

Bellerofonte, il cui destino è legato a un viaggio disastroso (vera gotpa kockt): cfr.
Pind. Ol. 13,91: ôiaoœ7tàoo|ia{ oi pôpov éyco) verso l'Olimpo.58 La precisazione

56 Cfr. W. Burkert, Das Proömium des Parmenides und die Katabasis des Pythagoras, «Phronesis»
14 (1969) 1-30; G. Cerri, Cosmologia dell'Ade in Omero, Esiodo e Parmenide, «La Parola del
Passato» 50 (1995) 458ss. Per il poema di Empedocle «come vera e propria esegesi del rituale
demetriaco locale», vd. G. Cerri, Poemi greci arcaici sulla natura e rituali misterici (Senofane,
Parmenide, Empedocle), «Mediterraneo Antico» 3,2 (2000) 618.

57 Per l'identificazione di q 9eà con la Notte vd. Burkert, art. cit. (supra n. 56) 13; M. L. West,
The Orphie Poems (Oxford 1983) 213ss.; per Persefone, vd. Cerri, artt. citt. (supra n. 56); P.

Kingsley, In the Dark Places of Wisdom (Inverness 1999) 93-100; per un quadro delle diverse

interpretazioni vd. ora F. Ferrari, II ritorno del kouros: tradizione epica e articolazione narrativa in
Parmenide 28 B I D.-K., in: D. Accorinti - P. Chuvin (edd.), Des Géants à Dionysos. Mélanges de

mythologie et de poésie grecques offerts à Francis Dian (Alessandria 2003) 189-205. La presenza
delle Eliadi e del carro ha fatto pensare a un'allusione al mito di Fetonte, corne exemplum per
contrasto dell'esperienza del filosofo: vd. C. M. Bowra, The Proem of Parmenides, «CPh» 32

(1937) 97ss. Problems in Greek Poetry, Oxford 1953,38ss.); Burkert, art. cit. (supra n. 56) 4-7.
14; vd. contra A. H. Coxon, The Fragments ofParmenides (Assen 1986) 167s.; G. B. D'Alessio,
Una via lontana dal cammino degli uomini (Parm. frr. 1+6 D.-K.; Pind. Ol. VI22-27; pae. Vllb
10-20), «SIFC» 88 (1995) 149.

58 Insiste sulla rarità dell'espressione, che ritiene non appartenga «al materiale formulare tipico
omerico», A. Pieri, Parmenide e la lingua délia tradizione epica greca, «SIFC» 48 (1976) 83-84.
Per un parallelo da un punto di vista stilistico («"abbreviated-reference" style») tra il proemio
parmenideo e il passo iliadico su Bellerofonte vd. A. P. D. Mourelatos, The Route ofParmenides.
A Study of Word, Image, and Argument in the Fragments (New Flaven 1970) 14—16. Sul tono
sprezzante sotteso nell'espressione parmenidea, vd. H. Pfeiffer, Die Stellung des parmenideischen
Lehrgedichtes in der epischen Tradition (Bonn 1975) 160. Il termine rcàxoç conserva in sé il
riferimento alla frequentazione umana, sentita tradizionalmente come segno di civiltà (vd. l'isola
dei Ciclopi: supra, n. 42); sul significato parmenideo di raxxoç non corne «Weg» ma corne «Gewühl
der Menschen», vd. W. Kullmann, Zenon und die Lehre des Parmenides, «Hermes» 86 (1958) 159s.;
H. Fraenkel, Poesia e filosofia délia Grecia arcaica (Bologna 1997; München 1962) 510 n. 10.



20 Francesca D'Alfonso

introdotta da r\ yap (v. 27) sottolinea tale rovesciamento e va collegata con il verso
precedente: la potpa non è più Kaici) pur implicando un percorso 'desolato', in cui
la non frequentazione degli umani è diventata segno di purezza e non di piaGpa.59

Tra Omero e Parmenide (ma anche Pitagora e Pindaro)60 si è verificato un cam-
biamento di prospettiva, per cui l'allontanamento dal cammino degli uomini non
corrisponde a una punizione, ma anzi è un prerequisite per non restare 'sordi e
ciechi'.61 Tale cammino non è più connotato negativamente ma è 1' ôôôç ôaipovoç
attraverso la quale la divinité manda le anime dalla luce alle tenebre, e viceversa:
il sapiente ora puo percorrerla perché ne conosce la realtà illusoria.62

Si puö dunque sostenere che nella descrizione omerica délia fine di Bellero-
fonte siano presenti tracce di un destino limbico di cui si possono intravvedere
i contorni solo nella riflessione filosofica del VI-V sec., quando si fa più ricono-
scibile anche l'apporto di una letteratura «misterica».631 versi 200-202, cosi in-

59 Sull'importanza délia notazione parmenidea sulla goîpcc kccki) vd. anche M. E. Pellikaan-
Engel, Hesiod and Parmenides. A New View on Their Cosmologies and on Parmenides' Proem
(Amsterdam 1978) 59ss. Secondo B. Feyerabend, la iunctura gorpa kccki) è una ripresa 'parodica'
di espressioni bacchiche: Zur Wegmetaphorik beim Goldblättchen aus Hipponion und dem
Proömium des Parmenides, «RhM» 127 (1984) 15 n. 55.

60 Secondo Pitagora, il saggio deve evitare le strade affollate (Porph. VP 42: xàç re Lecû^opo-oç an
ßaSi^eiv; Iambi. VP 18,83; etc.). Il motivo è ripreso da Pindaro, che fonde prospettive spirituali
e letterarie, sempre in senso elitario: vd. sull'argomento, con ampi riferimenti, D'Alessio, art. cit.

{supra n. 57) 164ss. Sull'eredità pitagorica in Empedocle e in Platone vd. P. Kingsley, Misteri e magia
nella filosofia antica. Empedocle e la tradizione pitagorica (Milano 2007; Oxford 1995) 83ss.

61 Come sostiene G. B. D'Alessio, «l'elemento della via "pura" e "lontana dal cammino degli
uomini" è comune a Pindaro e Parmenide, ma estraneo al modello epico»: art. cit. {supra n. 57)
150 n. 13.160ss. (con ampi rimandi bibliografici). L'associazione tra via non calpestata dagli
uomini e purezza, spirituale oltre che materiale (îcaGapoç ôSoç), ritorna con echi parmenidei in
Ap. Rh. 3,1201s.: akV ore ôq ïôe xôpov oxiç 7iàxou eicxoOev f)£v I avOpcimcov KctGaprjcnv meûôioç
eiagevrjcnv). Sempre nel VI sec. a. C., erranza e cecità divengono condizioni mentali: nkaynxov
voov KOKfioi ôgœç xu<}>À,o{ xe (28 F 6,6—7 D.-K.; cfr. aoK07iov ögga: 28 F 7,4 D.-K.; cfr. Pind.
Nem. 7,23-25; fr. 52h,15-20 Sn.-Maehl.): su queste testimonianze, «le più antiche attestazioni
dell'uso metaforico di xuc(>L6ç», vd. D'Alessio, art. cit. {supra n. 57) 172 n. 58.170-172; G. Cerri
(ed.), Parmenide di Elea. Poema sulla natura (Milano 1999) 210ss. La zoppia è legata alia caduta
dal carro dell'anima in Plat. Phaedr. 248b (jtoLLai [sc. yu^ai] M-èv /coLe-uovxai); su Bellerofonte

zoppo e cieco vd. supra n. 8. Per la tradizionale relazione tra giaaga e allontanamento dalle vie
degli uomini vd. supra n. 10.

62 Burkert, art. cit. {supra n. 56) 28s. Una suggestiva, ben argomentata e rivoluzionaria visione
del pensiero di Parmenide ed Empedocle è offerta da P. Kingsley, secondo il quale entrambi
rappresentano un pensiero magico erroneamente razionalizzato da Aristotele in poi: vd. opp.
citt. {supra, nn. 56.60) e da ultimo Reality (Inverness 2003).

63 Cos! D'Alessio, art. cit. {supra n. 57) 165; vd. anche Feyerabend, art. cit. {supra n. 59) 13. Secondo
W. Burkert il viaggio di Parmenide trova un importante parallelo nell'ingresso di Zeus nella
caverna della Notte, présente non solo negli Orphicorum Fragmenta ma anche nella Teogonia
orfica commentata nel Papiro di Derveni (coll. 10-13): è possibile che il filosofo conoscesse
la Teogonia, che andrebbe dunque datata nel VI sec. a.C.: Da Omero ai Magi. La tradizione
orientale nella cultura greca (Venezia 1999) 78s.; ma vd. già id., art. cit. {supra n. 56). Sulle affinità
tra Parmenide e il pensiero indiano vd. M. L. West, La filosofia greca arcaica e l'Oriente (Bologna
1993; Oxford 1971) 287ss.; in part, sul carro: 295 e n. 76.



La Terra Desolata 21

sistentemente paretimologici, sono oscuri proprio perché presentano uno status
che viola i rigidi confini tra mondo dei vivi e mondo dei morti, rivelando solo in
aenigmate una visione 'eretica' rispetto all'escatologia omerica, dalla quale, come
sosteneva Eric Dodds, è imprudente pretendere piena coerenza.64

Corrispondenza:
Francesca D'Alfonso
Via Senatore Toselli 7

12100 Cuneo
Italia
E-mail: f.dalfonso@libero.it

64 «È molto imprudente imporre ad Omero (o a qualsiasi altro autore) la coerenza escatologica,
a prezzo di emendamenti, espunzioni o distorsioni del significato ovvio delle parole»: Dodds,
op. cit. (supra n. 55) 164 n. 1.


	La Terra Desolata : osservazioni sul destino di Bellerofonte (Il. 6,200-202)

