Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 1

Artikel: La Terra Desolata : osservazioni sul destino di Bellerofonte (ll. 6,200-
202)

Autor: D'Alfonso, Francesca

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Terra Desolata
Osservazioni sul destino di Bellerofonte
(1. 6,200-202)

Di Francesca D’Alfonso, Torino

Abstract: D1 Bellerofonte non si conosce la morte: I’eroe sembra destinato a una
sorta di limbo, lontano dagli altri esseri umani. Tale condizione ¢ probabilmente
di ascendenza ‘orientale’, come molti tratti della leggenda dell’eroe, e trova
paralleli nella cultura greca solo nel VI-V sec. a.C. La «pianura degli Erranti»
ha un corrispettivo nella terra di Nod di Caino, definita anche «Terra dei dor-
mienti». Il motivo del kouo, come stadio intermedio tra vita e morte, ritorna in
altre figure prototipiche dell’'umanita decaduta, quali il dio spergiuro esiodeo
o il serpente vPRprothg del fr. 204 M.-W. del Catalogo. Al serpente sono legati
il motivo della prima caduta delle foglie (segno della separazione tra uomini e
dei) e l'attitudine misantropa, che connotano anche lo status di Bellerofonte.
Tuttavia, la condizione limbica diventa sanabile per il serpente come anche per
il demone empedocleo (B 115 D.-K.), errante in una terra desolata e intermedia
(né Ade né Olimpo: B 142 D.-K.), entrambi in attesa della palingenesi.

Tu, [che gli dei hanno creato] con la carne di dei e di uomini;
tu, che gli déi hanno fatto simile a tuo padre e a tua madre,

proprio tu, Gilgamesh, [ti sei ridotto] come un ‘vagabondo’!
[Eppure, per te] un trono ¢ stato deciso nell’assemblea degli dei,

mentre per il vagabondo feccia ¢ stata destinata invece di ambrosia;
1 rifiuti e la spazzatura sono per lui come nettare,

egli ¢ vestito di stracci, [ ]
come una cintura viene buttato via;

poiché egli non ha se[nno né saggezza,

egli non possiede intendimento | |
(Epopea di Gilgamesh, X, 268ss.; trad. G. Pettinato)

Museum Helveticum 65 (2008) 1-21



2

Francesca D’Alfonso

1. La pianura Alea.

Come € noto, in /. 6,200-202 Omero nell’alludere al destino finale di Bellero-
fonte non fa alcun riferimento alla morte dell’eroe:!

GAN Ote OM kol xelvog dmnyBeto nact Beoloy
fTol O ko wedlov 10 AARTov olog GAdto
ov Buuov katédwv, tdtov avBpdnmv dAeeivay.

Le vicissitudini di Bellerofonte sembrano derivare dall’uccisione involontaria di un uomo, forse
il suo stesso fratello (Deliade o Pirene: [Apoll.] Bibl. 2,3,1; Plut. Prov. Alex. 16; Alcimene:
[Apoll.] Bibl. 2,3,1; schol. Lycophr. 17), oppure di Bellero, un re di Corinto (dvvéomg:
Asclepiades FGrHist 12 F 12; schol. Hom. 1I. 6,155b; schol. Lycophr. 17). Il nome dell’eroe
sembra strettamente legato al ¢ovog, come appare anche da un’altra paretimologia, che Eustazio
(ad Iliad. 1,44621) fa risalire a Zenodoto, secondo la quale il suo nome era Ellerofonte (in
Suda, #AAepa £pyo & glossato con povia, yorend, xaxa: € 800 Adler). Prima del ¢ovog dixovoiog
il suo nome era Leofonte (schol. Hom. Il. 6,155b) o Ipponoo (Etym. Magnum 194): per una
rassegna delle etimologie moderne vd. J. A. White, Bellerophon in the ‘Land of Nod’. Some
Notes on Iliad 6,153-211, «AJPh» 103 (1982) 120-122; vd. anche P. Scarpi (ed.), Apollodoro.
I Miti Greci (Biblioteca) (Milano 1998) 493ss. Una nuova ed interessante etimologia ¢ stata
proposta da Giuliano Bonfante, secondo cui il nome dell’eroe deriva da una «parola trace che ha
dato in romeno balaur ‘drago’, ‘mostro’, ‘idra’; il secondo elemento & il noto -¢dving (da Beiver
‘uccide’)»: BeAlepodoving, «Athenaeum» 86 (1998) 560. Il problema dell’origine di Bellerofonte
¢ sempre aperto: sulle origini argive, invocate da Omero, vd. E. Bethe, «Bellerophon», RE 3,1
(1897) 242-244; a un eroe puramente licio pensa L. Malten, Homer und die lykischen Fiirsten,
«Hermes» 79 (1944) 1-12. Piu probabile I'ipotesi di una precoce ellenizzazione della Licia: sulla
colonizzazione efiria (~ corinzia) della valle dello Xanto in epoca micenea e sulla successiva
espansione in Caria di Crisaore licio, che dette luogo a una rinsaldata alleanza tra Lici e Corinzi
(Alete), vd. C. D. Hadzis, Corinthiens, Lyciens, Doriens et Cariens: Aoreis a Corinthe, Aoroi da
Corcyre, Aor fils de Chrysadr et Alétés fils d’Hippotes, <BCH» 121 (1997) 1-14. Sulle possibili
ascendenze micenee di Bellerofonte vd. tra gli altri M. P. Nilsson The Mycenaean Origin
of Greek Mythology (Berkeley 1932) 51ss.; S. Hiller, Lykien und Lykier bei Homer und in
mykenischer Zeit, in: J. Borchhardt/G. Dobesch (edd.), Akten des I1. Internationalen Lykien-
Symposions, Wien 6-12. Mai 1990 (Wien 1993) 112s. In tal senso sembra parlare anche il recente
ritrovamento a Ulu Burun (Turchia) di un relitto di una nave del XIV sec. a.C., nel cui carico
sono stati ritrovati due dittici lignei tenuti insieme da un perno d’avorio, di cui altri esemplari
erano gia a Cnosso e a Pilo, e che si configurano come probabili supporti scrittori affini al niva.g
ntuktog omerico (/7. 6,169): vd. ora I. Mylonas Shear, Bellerophon Tablets from the Mycenaean
World? A Tale of Seven Bronze Hinges, «JHS» 118 (1998) 187-189; per 'origine fenicia della
tavoletta ripiegata vd. W. Burkert, Oriental Myth and Literature in the Iliad, in R. Hégg (ed.),
The Greek Renaissance of the Eighth Century B.C. Tradition and Innovation. Proceedings of
the 2nd International Symposium at the Swedish Institute in Athens, 1-5 June 1981 (Stockholm
1983) 51ss. (con bibliografia). Le ascendenze orientali della leggenda, di cui il racconto omerico
¢ una versione abbreviata, sono in ogni caso evidenti (lotta con la Chimera, il Potipharmotiv,
I’Uriasbrief per le tavolette di morte che Preto invia a Iobate, il destino di erranza ~ Caino,
etc.): vd. R. Stromberg, Die Bellerophontes-Erzihlung in der Ilias, «Classica et Mediaevalia» 22
(1961) 1-15; R. Peppermiiller, Die Glaukos-Diomedes-Szene der Ilias. Spuren vorhomerischer
Dichtung, «Wiener Studien» 75 (1962) 5-21; White, art. cit., 122ss.; M. L. West, The East Face
of Helicon. West Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth (Oxford 1997), 365-367.



La Terra Desolata 3

Ma quando anch’egli cadde in odio a tutti gli dei
allora nella pianura degli Erranti errava solitario
divorando il suo cuore, fuggendo il cammino degli uomini.

Il passo omerico insiste sul motivo dell’erranza in luoghi solitari (la pianura
Alea), privi della presenza umana, e di una volonta negativa dell’eroe, che
«divorando il Bupdc»? sfugge i propri simili. Nell’economia del passo omerico
non ¢ importante I'ubicazione geografica della pianura (in Cilicia secondo Hdt.
6,95; cfr. Strab. 14,5,17; Steph. Byz. s.v. Tapoog; Posidipp. Ep. 14A-B,3-4; etc.; in
Licia secondo Etym. Gen. a.461),’ ma il significato che essa assume come luogo di
desolazione fisica e spirituale: lo prova I'insistenza paretimologica (AAniov ...
aAato ... dAeetvov), che associa punizione e autopunizione.* La condizione di
Bellerofonte ¢ diventata in seguito paradigma dello stato dell’'uomo malinconi-
co, che preferisce i luoghi solitari per sfogare la propria tristezza (Arist. Probl.
30,1; ot vewtepot secondo lo schol. 1. 6,202a), ma si tratta di un’interpretazione
seriore:’ nel passo omerico il destino di erranza ¢ legato all’ira degli dei e dunque
si configura sostanzialmente come una punizione per una colpa.’

2 Ilrapporto tra Buudg, in quanto forza vitale dell’'uomo, e cibo & pit volte sottolineato nei poemi
omerici. Quando 'uomo ¢& privato (o si priva) di cibo, I’organismo finisce per «mangiare se
stesso», o meglio la propria forza vitale: cosi Odisseo presso Circe (Od. 10,378ss.), 0 ancora
Laerte addolorato (16,142ss.); cfr. anche ’espressione «mangiare la propria kpodin» (di Achille
in /1. 24,128ss.) o «consumare le ¢ppévec» in 18,446. Cid avviene quando un dolore troppo forte
annichilisce le capacita di reazione dell’'uomo (keiped’, 6p0d xoudto te Kot dAyest Bupov €dovtec:
Od. 10,143). Il confronto con Odisseo ¢ particolarmente interessante: quando & confinato
a Ogigia, presso Calipso, vive in una condizione liminare (né vivo né morto) e trascorre le
sue giornate «lacerando il Bupdg» (Bupov €péxBwv: Od. 5,83.157; schol. Od. 5.,83: épéyBov ag
xatéoBwv): sul rapporto tra Bupdc e nutrizione vd. G. Spatafora, I moti dell’animo in Omero
(Roma 1999) 17ss. (con bibliografia); M. Clarke, Flesh and Spirit in the Songs of Homer. A Study
of Words and Myths (Oxford 1999) 88 e n. 71. Per un confronto tra Odisseo e Bellerofonte vd.
M. Gigante, Profilo omerice di Ulisse, in S. Nicosia (ed.), Ulisse nel tempo. La metafora infinita
(Venezia 2003) 176s.; S. Montiglio, Wandering in Ancient Greek Culture (Chicago 2005) 47ss.;
per la ‘reticenza’ omerica sulle circostanze della morte di Odisseo vd. ora J. Carruesco, La rame
et laiguillon. Les morts d’Ulysse, «Metis» 4 (2006) 123-137.

3 Vd. Bethe, art. cit. (supra n. 1) 248-249; O. Hirschfeld, «AAniov nediov», RE 1 (1893) 1360.

Sulla pianura Alea come «plaine sans Moisson», vd. infra n. 19.

5 Cfr. in particolare Cic. Tusc. 3,63, sul quale vd. A. Giusti, La distimia di Bellerofonte (1liade, VI,
200-202), «Revue des Etudes Homériques» 3 (1933) 39-49.

6  Non ¢ affatto chiaro da che cosa nasca I’odio di tutti gli déi (&nfyBeto naot Beotowv: v. 200),
se da un grande atto di hybris (il volo con Pegaso verso I’Olimpo, di cui per0 si parla solo da
Pindaro in poi: sulle ragioni dell’omissione del nome del cavallo alato vd. infra), o da azioni
meno gravi ma ugualmente irritanti per gli dei (I'uccisione dei Solimi: Porph. Quaest. Homer.
6,200 Schrader), o ancora da una sorta di karma familiare: 1. J. F. de Jong, Narrators and
Focalizers. The Presentation of the Story in the Iliad (London 2004%) 162-168; vd. anche G. S.
Kirk, The Illiad: A Commentary. Vol. II: Books 5-8 (Cambridge 1990) 186s. Anche in questo
caso bisogna riconoscere la presenza di un’ éropte. incolmabile. Omero € volutamente reticente
e I'unico ‘aiuto’ che offre il discorso di Glauco ¢ la iunctura xoi xevog, che sembra collegare
la colpa di Bellerofonte con I’empieta di Licurgo, evocato come exemplum per contrasto nel

IS



4 Francesca D’Alfonso

Della morte non si fa parola; anche Pindaro, che pure rievoca esplicitamente
le ragioni della sua disgrazia (il volo con Pegaso verso 1’'Olimpo), allude solo
alla «fine amarissima» che attende chi supera il limite umano (To ¢ map dikav |
YAVKV TIKpOTaTO pével tedevtd: Isthm. 7,47-48; cfr. Ol. 13,91: rocownacoual ot
uopov £ym).” Cio che gli scoliasti aggiunsero alla stringata narrazione di Omero
riguarda la zoppia (dovuta alla caduta da Pegaso) e la cecita,® ma non la morte,
che sembra presente solo nella rielaborazione euripidea del mito.’

precedente discorso di Diomede (/1. 6,130ss.): M. J. Alden, Genealogy as Paradigm: the Example
of Bellerophon, «<Hermes» 124 (1996) 257-263. In realta, secondo Kirk, I’espressione complica
ulteriormente il quadro, perché esiste uno scarto troppo netto tra 'empieta conclamata di
Licurgo e I'inesplicabile (e inesplicata) rovina dell’eroe corinzio; lo studioso propone di
spostare i vv. 200-202 dopo i versi sulla morte dei figli dell’eroe (vv. 203-205), vittime anch’essi
dell’odio degli dei: op. cit., 186s.; vd. contra R. J. Rabel, Plot and Point of View in the lliad (Ann
Arbor Mich. 1997) 93s. Numerose anche le interpretazioni del silenzio omerico su Pegaso: per
‘ignoranza’ (schol. Hom. II. 6,191a2), perché elemento troppo favoloso (W. Kullmann, Das
Wirken der Gotter in der Ilias, Berlin 1956, 23-25: ma vd. 1l contestuale riferimento alla Chimera
ai vv. 179ss.: cosi J. H. Gaisser, Adaptation of Traditional Material in the Glaucus—Diomedes
Episode, <TAPA» 100, 1969, 170; Alden, art. cit., 262 e n. 29); per strategia compositiva, che
presuppone la conoscenza del mito da parte dell’uditorio (Stréomberg, art. cit., [supra, n. 1], 9;
Peppermiiller, art. cit. [supra, n. 1] 9; cosi anche Alden, che suppone «a degree of complicity ...
between poet and audience»: art. cit., 263 n. 35); per sottolineare ’arbitrarieta dei favori divini
(Gaisser, art. cit., 172; de Jong, op. cit., 162); perché il ‘folle volo’ ¢ estraneo all’ideologia eroica
di cui si fa portavoce Glauco (C. Calame, Bellérophon et la pragmatique du récit épique, in id.,
Poétique des mythes dans la Gréce antique, Paris 2000, 86).

7  Con I’espressione «io tacero0 il suo destino» (OI. 13,91), che conclude il racconto delle imprese
gloriose di Bellerofonte (vv. 63ss.), Pindaro obbedisce all’esigenze della committenza (corinzia)
che gli impongono di omettere particolari del mito potenzialmente offensivi: cfr. F. Jouan,
Le Mythe de Bellérophon chez Pindare, <REG» 108 (1995) 271-287. Lo schol. ad loc. deduce
dall’espressione (uépov) la morte dell’eroe: 6¢ kol xpnuvnBeic €xelBev yoAdg te Kol TVHAOG
¢yéveto kol dAopevog dnébove (vd. anche infra, n. 9).

8  L’immagine di Bellerofonte zoppo deriva dalla tragedia euripidea (vd. la parodia aristofanea
in Ach. 426ss.; Pax 147-148); cfr. anche lo schol. Lycophr. 17: xoi 8n mepl 10 AAntov mediov
koteveyBévioc BeAlepoddvtov kol mepimopevopévon Tudlot &md The mrdoeng (...). 7| kol tog
dpévag dmoParadv kol 1oV vodv tvdrwbBeic obtm difjye nhavduevoc; schol. rec. Pind. OL. 13,130:
nintel (sc. O BeAkepoddving) kol yoAobtor: katd € Tivog Kol TudAoDTOL, Kol EKTACVETHL KOTO,
10 AAniov xoAoc. Se la zoppia pud avere delle ragioni di verosimiglianza, la cecita ¢ forse legata
al rapporto paradigmatico che lega la vicenda di Licurgo (rievocata da Diomede) con quella
di Bellerofonte (narrata da Glauco), entrambi puniti dagli dei, il primo appunto con la cecita e
la morte (vv. 139-140): cosi Alden, art. cit. (supra n. 6) 262. Sul rapporto tra la pianura Alea e
aAadg «cieco» (vd. DELG s.v.), vd. White, art. cit. (supran. 1) 127 n. 33.

9  E Euripide, che rielabora il mito anche sul piano geografico (la Caria nella Stheneboea, la Licia
nel Bellerophontes: vd. rispettivamente [61] ii a K.; [18] iii a K.), a presentare I’eroe morente
sulla scena alla fine del Bellerophontes (F 310.311 K.), introducendo un’altra importante
innovazione: ’esilio nelle lande solitarie della Licia (solo con il figlio Glauco e il cavallo Pegaso)
¢ volontario, come malinconica risposta all’ingiusta persecuzione di cui ¢ vittima ad opera di
Tobate, e precede il tentativo di scalata all’Olimpo, che ¢ solo 'ultimo atto di una presa di
coscienza dell’ingiustizia divina: vd. ora F. Jouan (ed.), Bellérophon, in: F. Jouan/H. van Looy
(edd.), Euripide. Fragments. 2¢ partie. (Bellérophon — Protésilas) (Paris 2000) 8ss.; vd. anche M.
Curnis, Fra Tauro e Aleion Licia e Cilicia. Le peregrinazioni di Bellerofonte nel P. Oxy. 3651
(Argumentum del Bellerofonte di Euripide), «Minima Epigraphica et Papyrologica» 4 (2001)




La Terra Desolata 5

Ma si tratta realmente di una lacuna? Oppure la «<non-morte» di Belle-

rofonte ¢ un elemento ulteriore della sua biografia eroica? In altri termini, il
destino di erranza indefinita nel tempo, in una terra che conserva nel nome la
negativita assoluta della sua natura, puo essere considerato un apporto piu che
un detrimento conoscitivo? Non si tratta infatti solo di un esilio dovuto a un
uiaoua, che o trova in sé la propria purificazione o si conclude con la morte,!’
ma di un esilio apparentemente sine die, un perpetuo vagare in una terra priva di
esseri umani: Bellerofonte non ¢ solo incorso nell’odio di tutti gli déi ma anche
nell’emarginazione dai mortali."

10

11

25-33. Per altre testimonianze tarde sulle gesta di Bellerofonte nella pianura Alea vd. anche
I’iscrizione di Cizico (Anth. Pal. 3,15) e Plut. de virt. mul. 9,248c: cfr. C. Robert, Die griechische
Heldensage (Berlin 1920) 1,183ss. A ‘ipotizzare’ la morte dell’eroe & Igino (Astr. 2,18): Unde
victor profugiens post fontis inventionem, cum ad caelum contenderet evolare neque longe iam
abesset, despiciens ad terram, timore permotus, decidit ibique perisse dicitur.

Nel mondo greco, I'esilio ¢ un tradizionale mezzo per superare la contaminazione determinata
da un delitto di sangue; anche molte figure mitiche, dopo essersi ‘contaminate’ con un omicidio,
spesso di familiari, sono condannate a un esilio in terre pit 0 meno desolate, che trova pero esito
in una purificazione finale (Atamante, Oreste, Cefalo, etc.) o nella morte (Alcmeone, Aiace,
etc.): vd. R. Parker, Miasma. Pollution and Purification in Early Greek Religion (Oxford 1990)
375-392. Sul motivo dell’erranza nel mondo greco e in particolare su Bellerofonte, «enigmatic
prototype of a wanderer», vd. ora Montiglio, op. cit. (supra n. 2) 7.45-47.

Interessante il confronto con il mito di Altemene che, per evitare il parricidio predetto
dall’oracolo, abbandono Creta per Rodi, dove tuttavia pil tardi incorse ugualmente nel
deprecato omicidio (preceduto da un fratricidio); decise allora di autopunirsi, o ricorrendo a
una sorta di «inumazione forzata» ([Apoll.] Bibl. 3,2,2: paBav 8¢ Yotepov 10 yeyovg, evEduevog
VIO ydopatog ékpoPn: vd. Scarpi, op. cit. [supra, n. 1], 543), o esiliandosi dagli uomini fino a
morire di dolore (Diod. Bibl. 5,59,4: yvwcBeiong 8¢ thic npdewe, 6 AABopévng 0 duvduevog
déperv 10 péyeBog thic cvpdopdg T pev dnavinoelg kol OpAiog Tdv AvBpdnwv Teptékounte,
81800¢ &’ £avtov elg tog gpnuiog NAGTo povog kol d1o Ty AUy €tedevtnoev). Il mito della
fine di Altemene presenta delle affinita con quello di Bellerofonte, il ¢dvog dkovolog ma
soprattutto ’esilio lontano dalle frequentazioni umane e I’enigma della morte: secondo E.
Rohde, la versione di Apoliodoro, che non fa riferimento alla morte ma a una sparizione in
una voragine della terra, fa di Altemene uno di quegli eroi che «continuano a vivere immortali
la dove scesero nella profondita»: Psiche. Culto delle anime e fede nell’immortalita presso i
Greci (Roma/Bari 2006; Freiburg im Breisgau/Leipzig 1890-1894) 102-103 e n. 4; vd. ora Y.
Ustinova, «Either a Daimon, or a Hero, or Perhaps a God»: Mythical Residents of Subterranean
Chambers, «Kernos» 15 (2002) 285; su Altemene vd. anche J. Toepffer, «Althaimenes», RE
1,2 (1894) 1696; A. Bresson, Deux légendes rhodiennes, in: Les grandes figures religieuses.
Fonctionnement pratique et symbolique dans 'antiquité (Paris 1986) 411-421. La seguente
eroicizzazione di Altemene (Diod. Bibl. 5,59,4-5: ¥otepov 8¢ KoTd TIVEL XPNOUOV TIHOG ECYE
napd ‘Podioic fpwikdc) trova conferma nell’esistenza di una localita rodia detta AABapevic,
che traeva il suo nome dall’eroe eponimo (Rohde, c.). Per quanto riguarda Bellerofonte,
solo Pausania riferisce di un suo téuevog (forse un heroon di origine funeraria). localizzato
in un Kpdvetov &Acog presso Corinto accanto al santuario di Afrodite Nera (Paus. 2,2.4): D.
Musti/M. Torelli (edd.), Pausania. Guida della Grecia. Libro II. La Corinzia e I’Argolide
(Milano 1986) 216s. Secondo Quinto Smirneo (10,151ss.), a Tlos c’erano il recinto e la tomba
di Bellerofonte, presso i quali trovo la morte Scilaceo al ritorno da Troia (il nome dell’eroe
¢ attestato solo in questo passo): in effetti a Tlos esisteva un demo Bellerofontio che pero
non risale a prima del III sec. a.C., periodo a cui appartiene la fonte (una Ktisis in versi?)



6 Francesca D’ Alfonso

2. La «Terra dei dormienti».

All'interno dei poemi omerici la condizione di Bellerofonte richiama quella degli
insepolti che vagano inquieti, lontani dal regno dei morti e dal regno dei vivi.
Essi condividono con I'eroe lo status marginale tra due mondi (cfr. Patroclo in
11.23,72-74; Elpenore in Od. 11,51ss.),'? cosi come gia accadeva nell’ Epopea di
Gilgamesh:

Hai visto colui il cui corpo ¢ stato abbandonato nella steppa, I’hai visto? — Si, I’ho
visto: il suo spirito non riposa negli Inferi.
(Epopea di Gilgamesh, X11,150s.)"?

Tuttavia gli insepolti sono pur morti, a differenza di Bellerofonte. In lui mancano
anche i tratti vendicativi dell’éAdotmp, con il quale condivide il destino di erran-
za: 'dAdotop € lo spirito vendicatore (Aesch. Ag. 1501.1508; Pers. 354; Soph.
Tr. 1235; etc.) ma anche il ‘maledetto’, contaminato da un delitto e destinato a
vagare. In Oreste le immagini dello spirito vendicatore e del reietto coincidono
e si riflettono nel suo destino di esule, che lo connota sia prima del matricidio
(Aesch. Ag. 1281s.: ... mowvatwp notpog | puyog & dANTNg Thode yig andEevog)
che dopo (Choe. 1042-1043: ¢yo» 8” aAntng thode yic amoevog, | (v kol teBvniac
1060e kKANdOvog Mdv).!* Anche in questo caso, il destino di Bellerofonte appare
anomalo, perché I’eroe non € solo un errante ma ¢ sottratto persino alle consuete
leggi che separano la vita dalla morte.

Come ha ben rilevato J. A. White, la stessa condizione di sospensione ¢
condivisa da Caino," il primo omicida maledetto della storia biblica, che Yahweh

del poeta: cosi F. Vian, Recherches sur les Posthomerica de Quintus de Smyrne (Paris 1959)
136ss.144; cfr. anche J. Zwicker, «Skylake», RE 3A1 (1927) 618.

12 Cfr. e.g. Eur. Tro. 1081ss. (& diroc, ® mdot pot, | ob pev dBipevog dhoiverg | dOamtog dvudpog);
Suppl. 62 (copat’ draivovio 1adov). Lo stesso destino di erranza solitaria & condiviso dai
BrooBdvartor: vd. Plat. Phaedo 108 b—c: «a quest’anima che tutti fuggono e scansano (&mrog
devyet 1 kol vrekTpénetat), nessuno vuol far da guida e da compagno di viaggio ed essa se ne
va, cosi, errando disorientata, sola, (a0t 8¢ mAavatot év ndon gopévn dmopie) fin quando non
siano compiuti quei certi periodi, trascorsi i quali, fatalmente, viene condotta nel luogo che le
spetta» (trad. N. Marziano); cfr. ibid. 81 c—d: vd. Rohde, op. cit. (supran.11) 21ss.; S. 1. Johnston,
Restless Dead: Encounters Between the Living and the Dead in Ancient Greece (Barkeley 1999)
9-11. Sull’escatologia platonica e delle laminette auree vd. ora R. G. Edmonds III, Myths of the
Underworld Journey. Plato, Aristophanes, and the ‘Orphic’ Gold Tablets (New York 2004).

13 G. Pettinato, La saga di Gilgamesh (Milano 1992) 238; si tratta di «Spirits of the Dead» che
perseguitano i viventi perché non hanno ricevuto sepoltura: W. Burkert, The Orientalizing
Revolution. Near Eastern Influence on Greek Culture in the Early Archaic Age (Cambridge
Mass./London 1992) 66.

14 Il termine dAdotop di discussa etimologia (vd. P. Chantraine, DELG, s.v.), appare con i tragici:
vd. Ed. Fraenkel, Aeschylus Agamemnon (Oxford 1950) I11,711. Sulla somiglianza tra il destino
degli Grador e quello degli dAdotopeg vd. Rohde, op. cit. (supra n. 11) 596ss.

15 Secondo White, i legami di Bellerofonte con la Licia spiegano le numerose affinita con il mondo
semitico che sarebbero ravvisabili sia nel nome (teoforico da Baal, dio fenicio delle tempeste),



La Terra Desolata 7

condanna all’esilio nella pianura di Nod («The Land of Wandering»), un sug-
gestivo parallelo della desolata landa omerica (Gn. 4,11-16: «<Hence you are
banned from the soil ... When you till the soil, it shall not again give up its
strength to you. A restless wanderer shall you be on earth! ... Thereupon Cain
left Yahweh'’s presence and settled in the land of Nod, east of Eden»: trad. di E.
A. Speiser).' Nella vita di entrambi ¢’¢ un fratricidio,"” punito non con la morte'®
ma con 1l bando dal consesso umano, in una terra che ¢ «a metaphorical conceit
for a fallen state, for a condition of exile, misery, vulnerability, distraction»."”
E interessante a tale proposito quanto riferisce una glossa degli Onomastica
Vaticana, sulla quale ha richiamato I’attenzione H. Jacobson: in essa la terra di
Nod ¢ chiamata yfic Naiv (év yi} Notv év yfj brvoovtov: 182,9-10 Lagarde); la
traduzione greca («Land of the sleepers») rimanda alla radice ebraica del nome
che significa «riposare», usata in relazione al sonno e alla morte, e che in greco ¢
spesso resa con il vb. xowpudw.”’ La definizione sottolinea ulteriormente lo status

che nelle imprese cui & sottoposto I'eroe (Potipharmotiv, I’ Uriasbrief,la Chimera ~ Leviatano,
i Solimi, popolo del dio semitico Sim), proprio perché il ruolo dei Lici fu quello di mediare le
tradizioni semitiche provenienti dalla Mesopotamia attraverso I’Asia Minore e il Vicino Oriente:
art. cit. (supra n. 1). Come fa notare W. Burkert, la storia della femme fatale riporta all’area
semitica ed ¢ significativamente comune sia al mito della lettera (David manda Uriah a Joab
con la lettera di morte proprio perché invaghito della sua sposa: II Sam. 11, 14-27), sia a quello
della vendetta della donna rifiutata (Potipharmotiv): art. cit. (supra n. 1) 52s.; cosi anche West,
op. cit. (supran. 1) 365-367.

16 E. A. Speiser [ed.], The Anchor Bible. Genesis (New York 1964) 29-33.

17 Vanotato, pero, che il fratricidio, possibile motore delle disgrazie di Bellerofonte (vd. supra n.
1), non ¢ la causa dell’esilio nella pianura Alea, perché gia espiato attraverso le imprese eroiche
precedenti.

18 Anche della morte di Caino non si fa menzione: vd. J. Peradotto apud White, art. cit. (supra n.
1) 127 n. 35.

19 White, art. cit. (supra n. 1) 127. Altri elementi legano Bellerofonte e I’omicida biblico: anche
Caino dopo il rifiuto divino ¢ preda di un fuoco interno che lo divora (Gn. 4,5), vittima di una
sorta di rabbia e depressione (cfr. I1. 6,202: 6v Bupov kotédwv): cfr. A. Wénin, Cain. Un récit
mythique pour explorer la violence, in: V. C. Bertomeu (ed.), Palabra, Prodigio, Poesia. In
Memoriam P. Luis Alonso Schokel, S.J. (Roma 2003) 43 e n. 22. E ancora: Caino & privato della
terra fertile e destinato al deserto, come Bellerofonte che prima della ‘caduta’ aveva ricevuto
dai Lici una terra fertile e alberata (1. 6,194-195: kol uév ot Avxiot 1épevog Tapov E£oyov GALmY,
| koAOV PuToAiig kol apovpne, Odpa véuotto). Secondo C. Calame, la pianura Alea prende il
nome dalla sua sterilita (cfr. Porph. Quaest. Homer. 1,58 Sodano: &pd ye 10 domopov kod pi
€xov A, e la pianura «sans Moisson» va confrontata per contrasto con la ricca terra dei Lici
inizialmente destinata all’eroe: Calame, op. cit. (supra n. 6) 82; ma vd. contra B. Hainsworth,
The Iliad: A Commentary. Vol. III: Books 9—12 (Cambridge 1993) 75. Infine, il castigo implica
in entrambi la fuga dagli uomini e dalle loro strade: su questo motivo vd. W. Vogels, Cain: I’étre
humain qui devient une non-personne (Gn 4,1-16), «The Journal of Theological Studies» 41
(1990) 336 ; J. Ellul, Sans feu ni lieu. Signification biblique de la Grande Ville (Paris 2003%) 28
(«Cain disparaitrait dans son vagabondage, dans sa perpétuelle apatridie»); vd. anche 25ss.

20 H.Jacobson, The Land of Nod, «Nouvelle Revue Théologique» 124 (1992) 91-92. E significativo
che di recente lo studioso abbia istituito un parallelo tra il destino di Caino e quello del demone
empedocleo (B 115 D.-K.), la cui sorte per molti aspetti richiama quella di Bellerofonte (vd.
infra), a ulteriore conferma dell’eccentricita della fine dell’eroe rispetto all’ideologia eroica:



8 Francesca D’Alfonso

di sospensione (né vita né morte) al quale ¢ condannato Caino e trova interes-
santi paralleli nel mondo greco. Il k®ua (temporaneo) ¢ anche la punizione del
dio spergiuro nella Teogonia esiodea (793ss.) o del serpente vVBprotg del fr. 204
M.-W. del Catalogo (135), sul quale tornero piu tardi. Nel racconto biblico la
terra di Nod ¢ posta a oriente dell’Eden e ne rappresenta ’antitesi e la negazio-
ne.”’ Anche R. Stromberg, che insisteva sull'importanza della Geisteskrankheit di
Bellerofonte come «etwas Urspriingliches», proponeva di considerare la AAniov
nedlov come il corrispettivo negativo dell’ "HAOoov nediov: «Das Aleische Feld,
wo Bellerophontes wie ein unseliger Geist (freilich noch lebend) umherirrt, hit-
te ein Feld der Unseligen werden konnen, aber diese Vorstellung hat sich nicht
durchgesetzt» (il corsivo € mio).*

In realta, non credo che 1l destino di Bellerofonte, erede di tradizioni orienta-
li di antica ascendenza,” non abbia lasciato tracce nella cultura greca, pur se con
aggiustamenti e lacune temporali. Il rapporto con la figura di Caino ¢ importante
perché anche I'eroe greco riassume in sé due aspetti prototipici, la ‘caduta’ da
una condizione di privilegio e I’erranza come maledizione, che torneranno piu
tardi nella riflessione filosofica del VI-V sec. a.C., ma che gia in Omero si pre-
stano a paradigma della condizione umana in senso lato.*

3. Il serpente OPpiotnc e la nascita delle stagioni.

La condizione di Bellerofonte (e di Caino) ¢ apparentemente sine die € incarna
le conseguenze della separazione tra dei e uomini e 'annichilimento dei semideli.
Non ¢ dunque senza ragione che il discorso di Glauco nel VI canto dell’/liade
inizi con la celebre similitudine delle foglie (vv. 146-149):»

Empedocles’ Cain, «MusHelv» 59 (2002) 12. La ‘terra dei dormienti’ non va intesa come ‘terra
dei morti’ tout-court, proprio per la sua relazione con il destino di Caino; sul sonno (irreversibile)
e il viaggio (senza ritorno) come diffuse metafore della morte vd. ora M. L. West, Indo- European
Poetry and Myth (Oxford 2007) 387-389.

21 Vogels, art. cit. (supra n. 19) 338.

22 Stromberg, art. cit. (supran. 1) 11 n. 14.

23 Il motivo del viaggio in terre desolate degli dei/eroi ricorre nei miti mesopotamici: cfr. C.
Penglase, Greek Myths and Mesopotamia. Parallels and Influence in the Homeric Hymns and
Hesiod (London 1994) 32ss.

24 Come sostiene J. Bollack, anche la genealogia dell’eroe «rivela una caratteristica permanente
della condizione umana. Niente di pill umano, in effetti, a dispetto della presenza degli dei, delle
peregrinazioni di Bellerofonte e della sorte riservata a tutta la sua stirpe. Collegando i continenti
da ovest a est, mescolandosi a tutte le forme dell’esistenza, la vita di Bellerofonte abbraccia e
delimita I'universo degli uomini»: La Grecia di nessuno. Le parole sotto il mito (Palermo 2007;
Paris 1997) 147.

25 L’importanza della similitudine nell’economia del discorso di Glauco ¢ stata segnalata di recente
da M. J. Alden, secondo il quale la caducita della vita mortale (~ foglie) trova una conferma
nell’arbitraria alternanza delle sorti (~ Bellerofonte), e dunque si presta come exemplum anche
per Diomede e il suo futuro: Alden, art. cit. (supran. 6) 260ss. Vd. anche Gaisser, art. cit. (supra



La Terra Desolata 9

o1n mep PUAAWVY Yeven, Toin OF Kol GvOpdV.
dOAAO TO LéV T Qvepog youddig xéet, dhlo 6¢ 6° HAn
mAebomoa pvet, Eopog & Emtylyveton Mpn-
O¢ AvOpAV yeven M UeV HUELT O’ AOANYEL.

La similitudine non allude solo all’avvicendamento delle generazioni umane,
ma serve soprattutto a segnalare la separazione esistente tra la sorte dei mortali
e quella degli immortali. Cio trova conferma in /1. 21,462-466, in cui Apollo
manifesta a Posidone I'intenzione di ritirarsi dalla battaglia fluviale perché non
c’e¢ vantaggio a combattere per gli effimeri de1lo1 Bpotot, che come le foglie co-
noscono lo splendore della giovinezza ma anche il disfacimento della vecchiaia
e della morte:

"Evvocsiyat’, ovk v pe caddpove pubncoto
gupevod, €1 0m oot ye Ppotdv evexo ntoAepi&m
de1thdv, ol pOAAOIGY £01K0TEC AAAOTE UEV TE
Cadreyéec tedéBovoty, dpovpng koprov £doveg,
dAhote 8¢ pOBvOBovoLy dknptot- kT >

La distanza tra deéi e uomini non ¢ originaria ma ¢ il risultato di una ‘caduta’
da una condizione di privilegio, come emerge tra ’altro dal fr. 204 M.-W. (=
109 Hirschberger; 155 Most) del Catalogo pseudo-esiodeo, in cui Zeus elabora
il proprio piano distruttivo ai danni dell’'umanita e probabilmente anche dei
semidei (vv. 95ss.):?” esso dovra realizzarsi attraverso una guerra (cfr. Cypria
F 1 Bernabé)* e comportare la fine delle relazioni promiscue tra dei e uomini
che hanno dato origine alla razza degli eroi. Verra cosi ristabilita la condizione
originaria (cfr. v. 102: g 10 mépog mep: «come per il passato»).” Nel passo, con

n. 6) 172 («Success and failure alternate in the life of a man: nature conforms to the recurrent
pattern of rebirth and death»). Per un confronto con il destino di Tideo (//. 4,370ss.) vd. S.
Fornaro, Glauco e Diomede. Lettura di lliade VI, 119-236 (Venosa 1992) 44ss.

26 Illegame tra i due passi ¢ avvalorato dalla presenza dell’espressione ¢potpng koprov €dovieg
(21,465), che ricorre solo in /. 6,142, nelle parole che Diomede rivolge a Glauco per segnalare la
vanita di uno scontro impari tra dei e uomini: vd. G. Nagy, The Best of the Achaeans. Concepts
of the Hero in Archaic Greek Poetry (Baltimore/London 1979) 178-179; sul confronto tra i due
passi vd. anche N. Richardson, The Iliad: A Commentary. Vol. VI: Books 2]1-24 (Cambridge
1993) 93s.; Kirk, op. cit. (supra n. 6) 175.

27 Ilfr.204 M.-W. (P. Berl. 10560) si puo dividere in due sezioni, una su Elena e i suoi pretendenti
(Freierkatalog: vv. 41-78; giuramento di Tindareo: vv. 79-85; nozze con Menelao: vv. 85-93;
nascita di Ermione: vv. 94s.), e una sul piano di Zeus (vv. 95ss.). Sul frammento vd. ora I’accurato
commento di M. Hirschberger, Gynaikon Katalogos und Megalai Ehoiai. Ein Kommentar zu
den Fragmenten zweier hesiodeischer Epen (Miinchen/Leipzig 2004) 407-426.

28 Cfr. Hom. Il. 1,5; Hes. Op. 156-166. Per un confronto con 'accadico Canto di Atrahasis, in cui
si narra di come Enlil avesse provato a distruggere I’'umanita per tre volte (malattie, carestia,
diluvio), vd. Burkert, art. cit. (supra n. 1) 53ss.

29  Secondo M. V. Cerutti il fine vero del piano di Zeus ¢ di annientare i semidei e non gli uomini,



10

Francesca D’Alfonso

la caduta delle foglie viene indicato I'inizio del tempo umano, dominato da un
andamento ciclico (stagioni) che separa definitivamente I'uomo dall’eterna bea-
titudine degli dei (vv. 124-128):

1o, AAG 8 &md YAwBpdv devdpémv dpvovia youdle
X€0ETO KoAOL METNAct, péecke O Kapmog Epale
n]veiovtog Bopéao mepilopeveg Atog atont,

o]ideckev’ 8¢ Bahacoa, Tpoufe}ecke de mévt’ amo tolo,
tpOyeckey Og uévog Ppoteov, pvibecke 8¢ kopmog.

Dagli alti alberi fluttuando a terra in abbondanza
cadevano belle foglie, ¢ il frutto cadeva sulla terra,
sotto il soffio impetuoso di Borea per volonta di Zeus,
st gonfiava il mare, ogni cosa tremava a causa sua,

s1 estenuava la forza dell’'uomo, si consumava il frutto,

(..)

Il segno della fine dello status ‘divino’ degli eroi e degli uomini ¢ la caduta delle
foglie, il primo autunno che introduce un cambiamento radicale nel mondo.>' E
interessante 1l carattere ‘punitivo’ conferito alla nascita delle stagioni, peraltro
attestato anche in altre culture,” perché aiuta a comprendere il rapporto non
generico tra la similitudine vegetale che apre il discorso di Glauco nell’/liade
e 1l tragico destino di Bellerofonte. Le parole dell’eroe licio cessano cosi di
apparire un’incongrua velleita democratica, poco coerente con la seguente ce-
lebrazione del yévog, come sosteneva H. Fraenkel,® per assumere un significato
piu pregnante: anche Bellerofonte ¢ incorso nell'ira degli dei perché questo

30
31
32

33

semplice pretesto (cfr. npodooic: v. 99): Mito di distruzione, mito di fondazione. Hes. Fr. 204,95~
103 M.-W., «Aevum Antiquum» 11 (1998) 127-178; cosi anche Nagy, op. cit. (supra n. 26) 220.
Diversa ¢ la posizione di M. L. West, che cerca di conciliare il fr. 204 con il mito esiodeo dell’Isola
dei Beati riservata agli eroi (Op. 166ss.): la condizione originaria cui si allude al v. 104 (dg 10
népog nep) sarebbe appunto quella ‘paradisiaca’ goduta inizialmente dagli eroi (eta eroica = eta
dell’oro esiodea): Hesiodea, «ClQu» n.s. 11 (1961) 133;id., The Hesiodic Catalogue of Women.
Its Nature, Structure, and Origins (Oxford 1985) 119; cosi anche L. Koenen, Greece, the Near
East, and Egypt: Cyclic Destruction in Hesiod and the Catalogue of Women, «TAPA» 124 (1994)
27.

coni. W. A. Beck, Hesiod Fr. 204. 127 M.-W., «<ZPE» 38 (1980) 46.

West, art. cit. (supra n.29) 133.

Nell’Avesta e nel Mahabharata: vd. Hirschberger, op. cit. (supra n.27) 420421 (ad vv. 124-128).
Cfr. anche i testi apocalittici egizi, tra cui The Oracle of the Potter (P.Oxy. 2332), in cui si
riscontra una visione ciclica del tempo il cui rinnovamento dipende dall’arrivo di un buon
faraone: vd. Koenen, art. cit. (supra n. 29) 13ss.

«Freilich palte zu dieser befremdenden demokratischen Anwandlung nicht die ganze folgende
Rede, am wenigsten 209ss.»: Die homerischen Gleichnisse (Gottingen 1921) 41. Fraenkel
insisteva sul carattere incongruo della similitudine nell’economia del discorso di Glauco («in
sich ebenso deutlich, aber in dem Zusammenhang kaum unterzubringen wie ein Fremdkorper»:

ibid.).



La Terra Desolata 11

¢ ormai 1l destino degli uomini e degli eroi. A tale proposito, ¢ possibile che
il problematico kai ketvog del v. 200 (&AL Ote 01 kol ketvog dmnyBeto maot
Beotlowv)** vada inteso in senso pitt ampio come un riferimento al comune desti-
no dell’'umanita, secondo quanto proponeva gia lo schol. ad loc. (200a): bonep
kol ot Trepdyovort antod, "Toavdpog 0¢ kol TAcodauetovt | dC TO Yévoe TV
avBporwv: il legame con gli deéi & stato irrimediabilmente reciso ed & iniziato
il tempo, ciclico ed effimero, dei mortali.*> Non ¢ senza significato che anche
I’atto di Aybris, che la tradizione attribuisce a Bellerofonte e che Omero tace,
abbia a che fare proprio con il tentativo frustrato di superare tale discrimen.*

E interessante che nel fr. 204 M.-W., oltre al riferimento alla caduta delle
foglie come segno di separazione dei—uomini/eroi, si possa individuare un altro
punto di contatto con la vicenda di Bellerofonte. In un contesto purtroppo assai
lacunoso, viene introdotta la figura di un serpente la cui condotta tracotante lo
rende plausibile immagine dell’'umanita corrotta (129-143):

wpnt &v elopvijt, 0Te T ATPLOG OVPEST TIKTEL

ﬂd{[n]f_; év kevBudvi tpitot étel Tpio Tékva. 130
ﬁp.o']g eV kot §pog kol Gve dpup{via mukva kol VAny

efct]y a[Avo]kalov xat anle]xBaipov ndtov avépdv

GryKkeo Ko KVIILovG Kool

XEWDVOG &’ €midvTog Vo |

KeltoL TOAA émiesoapevos ef 135
devog dd1g kot vt dodotv

GAAG Ly DBproTy Te Ko [dypiov

kiAo Atog dapvart o1 Av [

yuyn tod [y]” oin kotaAeine[ton

18 aud’ ovtoyvTOV Gakag[ 140
nPov eA epa koo xB[ovog

elow écuaub(;gea_?o[_ |moBe[

ketton Oeyf '

Nella stagione primaverile, quando il Senza capelli sui monti genera
nel terzo anno tre figli in una cavita della terra. 130
A primavera sulla montagna e tra la fitta boscaglia e la selva

va sfuggendo e odiando il cammino degli uomini

34 Sulla difficolta dell’espressione vd. supra n. 6.

35 Per una motivazione esistenziale dell’esilio di Bellerofonte, sottesa nella spiegazione dello scolio,
vd. anche Montiglio, op. cit. (supra n. 2) 47: «<Every man wanders because he is hateful to the
gods».

36 Cosi avviene, anche se per altre motivazioni, a Prometeo, condannato a vivere in una terra
priva di esseri umani (Aesch. Prom. 2: &fpotov eic épnuiov; 270: tuxoévt’ €pnuov 100" dyeitovog
néyov), posta ai confini del mondo (1: xBovoc pev éc mhovpdv ... nédov), per I’odio di tutti gli dei
(37: tov Beoic £xbiotov; 120-121: ndiot Beolg | 81 dmeybeiog): anche per il Titano non & prevista
morte (753: St Bavely pév éotv o nenpopévov; 1053: tévtog €ué ¥ o Bavardoetr), ma una
futura liberazione.



12

Francesca D’Alfonso

convalli e gioghi ...

Ma quando giunge I'inverno sotto [terra]

giace rivestendosi di molte ... 135
terribile serpente dal dorso scarlatto ...

ma quello tracotante e [selvaggio]

le armi di Zeus abbattono come ...

ma I’anima sua sola sopravvive ...

che intorno alla tana che si forma da sé 140
piccola ... sotto terra

viene accecato (estenuato) ...

giace ...

Il tono oracolare (cfr. Hom. /1. 2,305ss.)*" si lega al linguaggio oscuro dell’enigma
(cfr. Hes. Op. 524ss. 571-573)*. 1l poeta insiste sul fatto che il serpente LBproTNg
¢ colpito dai dardi di Zeus (punizione) ma non muore, o almeno non la sua yoyn
che, dopo un periodo vissuto nelle tenebre della terra in uno stato di cecita

37

38

39

In /1. 2,305ss., 'apparizione del serpente dal dorso scarlatto (8pdxwv énl vidta dadoivog: v. 308),
che divora nove passeri e viene infine ucciso dallo stesso Zeus che lo aveva suscitato, € intesa
da Calcante come la promessa che dopo nove anni di assedio & venuto il tempo della vittoria
per i Greci a Troia. J. Strauss Clay paragona i nove passeri divorati dal serpente con lincipit
del v. 175 del fr. 204 M.-W. (evv[): The Beginning and End of the Catalogue of Women and Its
Relation to Hesiod, in: R. Hunter (ed.), The Hesiodic Catalogue of Women. Constructions and
Reconstructions (Cambridge 2005) 33 e n. 44. Per un confronto con I’Aspis pseudo-esiodeo,
in cui la descrizione della cicala e della sua stagione serve a collocare nel tempo la vendetta
di Eracle contro I'0Bpiotg Cicno (393ss.), vd. R. P. Martin, Pulp Epic: the Catalogue and the
Shield, in Hunter, op. cit., 174-175.

Cfr. in particolare il «Senz’ossi» (il polipo?), figura introdotta anch’essa da una notazione
temporale (fjuott xewepio, 6t’ avooteog ov noda tévdet: Hes. Op. 524): il kenning conferisce
al passo un tono «lofty, not familiar»: M. L. West (ed.), Hesiod. Works & Days (Oxford 1978)
289s. Sull’interpretazione di Gtpiyog come «leonessar, vd. W. Morel, Zu Hesiod, Apollonius
Rhodius und Varro Atacinus, «Hermes» 61 (1926) 231-235; H. Waern, T'HX OXTEA. The Kenning
in the Pre-Christian Greek Poetry (Uppsala 1951) 120s.; vd. contra West, art. cit. (supra n. 29)
134, e le obiezioni anche iconografiche di Hirschberger, op. cit. (supra n. 27) 423. In realta,
protagonista di tutta la descrizione & il dewvog 6d1c, come dimostra anche la ‘ripresa’ di Apollonio
Rodio (4,1505s.), gia citata da Morel (loc. cit., 233), in cui il verbo dAboxo (cfr. dAvoxdEw in fr.
204,132) & riferito al serpente: kelto yap &v yapdboiot peonuPpivéy Ruop dAdoxev | Setvog Sdic-
ktA. Sull’'uso del kenning nella poesia indoeuropea vd. ora West, op. cit. (supra n. 20) 81-83; lo
studioso annovera come tale anche il nome di Bellerofonte («‘slayer of Bellero-’, presumably
an obsolete designation of the Chimaera»): ibid. 82.

Secondo L. Koenen, nel secondo anno il serpente si nasconde nelle viscere della terra ed &
cieco (v. 142) e solo nella primavera del terzo anno riemerge sulla terra quando qualcosa
(forse il sole) da piacere agli uomini. Nei versi seguenti, molto frammentari, si allude a una
guarigione e dunque a un rinnovamento della vita; rispetto al mito del combattimento e
uccisione del serpente (cfr. Zeus vs Tifone), nel Catalogo il serpente morto («dead snake») si
trasforma in un serpente in letargo («hibernating snake»), perché diviene simbolo del tempo



La Terra Desolata 13

la pelle nella quale era vissuta prima (139s.).*’ Il serpente sembra essere simbolo
dell’'umanita che, dopo aver trascorso un periodo di punizione e morte lontano
dalla civilta, in zone cavernose, si rinnova e torna infine alla luce.*' La caduta
delle foglie e la punizione dell"vfpiotg, che non corrisponde al suo definitivo
annientamento ma a un periodo di oscura ‘esistenza’, avvalorano la correlazione
esistente tra il ciclo vegetale e quello animale, secondo un’analogia che doveva
riguardare per estensione anche 'uomo.

Esistono a mio avviso delle affinita tra Bellerofonte che, né vivo né morto, &
confinato nella pianura degli Erranti, e la yoyn del serpente OBpiothc che ‘giace
~dorme’ (xettat: vv. 135.143) in una terra desolata in attesa della rigenerazione.
Come I’eroe omerico, anche il dewvog 0d1¢ vive «sfuggendo e odiando il cammino
degli uomini» (&[Avo]kalov kot dnfe]xBaipwy natov avdpdv: v. 132): la iunctura
¢ rara* e rafforza il legame tra i due passi, entrambi aperti dall’immagine icastica

che si rinnova: art. cit. (supra n. 29) 33; vd. anche West, op. cit. (supra n. 29) 120. Sul legame
tra yoyn e colpa-punizione vd. M. Detienne, La notion de Daimén dans le Pythagorisme ancien
(Paris 1963) 67ss.

40 L’espressione au¢’ avtoyvtov Boray[ (v. 140) ¢ intesa da West come metafora di «sloughing»:
«but his soul survives, ... ing about the chamber with which it chose to clothe itself, i.e. the cast—
off slough», secondo I'idea del corpo come 8&Aapog dell’anima, affine alla concezione ‘orfica’
del odpa/ofjpe: art. cit. (supra n. 29) 134.136; vd. contra Koenen, art. cit. (supra n. 29) 32 n. 75.
Hirschberger integra aud’ abtoyvtov Baidu[ny e intende Boddun come «tana» (cfr. Hesych. s.v.
8 151: tpdyAn, [Bupic] katddvoic): op. cit. (supran.27) 424. Secondo Strauss Clay con 1y &’ éud’
avtoyvtov Bokay[ siintende il serpente (femmina) che da alla luce i suoi figli, ma cio contrasta
con dewvog 0o1g (v. 136) e soprattutto con il soggetto del v. 139 (yuyn): art. cit. (supra n.37) 33.
L’espressione resta difficile, perché adtdyvtog significa per lo pitt «che si versa da sé», riferito
al latte (Nonn. Dion. 24,131), al nettare (ibid. 7,77; schol. Pind. Ol. 7,12a,1), alle lacrime (Nonn.
Dion. 6,9), etc.: un parallelo puo essere proposto con Plat. Prot. 321a, in cui si dice che Prometeo
rivesti (Gpdrevvig) gli esseri che vivevano nelle tane di una coperta che si forma da sé (eic edvog
10do1y 6mwg VIAPYOL T AVTOL TADTO. GTPWHVT OlKELX TE KOl avTOodUTG ExGote). Ora, secondo lo
schol. Hom. Od. 4,626, ahtoduég & sinonimo di adtoxdmvov (~ ovtdyvtov, secondo Hesych. s.v.
avtoxomvov: o 8496), riferito a un oggetto che non ha bisogno di eccessiva manipolazione per
essere costruito (il corog avtoxdmvog — disco di ferro massiccio —in 7/. 23,826). In 204,104 M.-W.
¢ probabile che il significato di abtdyvtog sia affine all” abrodung platonico («autogenerantesi»),
riferito al corpo che riveste I’'anima (&udt in tmesi: cfr. Hom. /. 19,393: duét ... écav).

41 CosiJ. Strauss Clay: «the omen of the serpent sloughing off its skin and giving birth can also
be understood as an emblem of the cosmic Zeitwende, with the end of the old order and the
inauguration of something new»: art. cit. (supra n. 37) 34. Secondo M. L. West, & possibile
che questa anima che si nasconde nelle cavita della terra per poi tornare con un nuovo corpo
rappresenti la morte apparente degli Eroi che vivono nelle Isole dei Beati; il loro spirito, dopo
secoli di attesa, si manifestera di nuovo neiloro discendenti dando inizio a una nuova eta eroica
(cfr.la nova progenies di Virg. Ecl. 4,34-36): art. cit. (supra n. 29) 134-136; id., op. cit. (supra n.
29) 120.

42 Soloin Od. 9,119 (... 00 pév yap ndrog dvBponwv drepvker). A fuggire il nétoc dvBpdrwy & 'uomo
(o I’essere) ridotto alla sua ferinita, OBpiog per natura o per colpa (Caino, Bellerofonte, i
BrooBdvaron, gli dAdotopec): € dunque esemplare in tal senso I'isola dei Ciclopi, in cui mai nétoc
avBponov viene a disturbare il pascolo delle capre e la rozza vita dei suoi abitanti (L.c.). Anche
Oreste, I’aAdotwp nella sua duplice accezione (vd. supra n. 14), nelle Eumenidi puo addurre
come prova della propria purificazione la recuperata frequentazione dei «sentieri degli uomini»



14 Francesca D’Alfonso

della caduta delle foglie. Tuttavia, va rilevato il diverso destino dell"vBpiotnc:
se in Omero la ciclicita delle stagioni ¢ solo lo stigma dell’inferiorita dei mortali
rispetto agli dei, nel serpente~umanita del Catalogo essa diventa promessa di
rigenerazione: la condizione liminare puo essere sanata.

4. L’esilio temporaneo del demone empedocleo.

C’¢ una lacuna nelle nostre testimonianze, ma ¢ singolare che questo status
intermedio (separazione dal mondo degli dei e destino di esule nel mondo degli
uomini) riemerga piu tardi soprattutto nella descrizione delle anime che si sono
macchiate di una colpa e attendono una nuova rinascita. E il destino dei demoni
empedoclei (e del filosofo stesso)*, di cui nel fr. 115 D.-K. si dice che a causa di
una colpa (aunioxinot dove: v. 3) sono condannati a vagare lontano dagli dei
beati (amo poxapov aAaAncBoi: v. 6), esuli ed erranti (dpvycg Be6Bev, kol dAfC:
v. 13) vittime dell’odio di tutti gli elementi (ctuyéovot d¢ wavteg: v. 12):

gotv Avayxng xpfuo, edv ynotopo taAaidv,

110V, TAUTEECOL KAUTEGHPTYIGUEVOV OPKOLG,

e0Té T1¢ dumhokinot ddve diie yuio wiivn,

(velkel 0°) 8¢ x(e) énlopxov dpoptioag énoudoon, 4
daipoveg oite pokpoiovog Aeddyoot Ploto,

Tpic v pupiog dpag dmd paxdpwv dAdAncbor,

dLOULEVOVC TavTota 1o X pOvov eldea Bvntdv,

apyoréog Brototo petarrldocovto kelevBoug 8
aiBéplov pev yap oode pévog mdvtovde dioxet,

ndvtoc & é¢ xBovoc 0vdag dméntuce, yoio 8 &g odydC

neAiov dpaeBoviog- 6 & aibépoc EuPate divarg:-

aAhog 0 €€ aAlov déxetan, GTLYEOVOL OE TAVTEC. 12
Tov kol &y vov eiut, dvyoc BedBev xal dAntnce,

VelKel LUVOULEV® TLOVVOG ...

E vaticinio della Necessita, antico decreto degli dei

ed eterno, suggellato da vasti giuramenti;

se qualcuno criminosamente contamina le sue mani con un delitto

o se qualcuno <per la Contesa> abbia peccato giurando un falso giuramento, 4
1 demoni che hanno avuto in sorte una vita longeva,

tre volte diecimila stagioni lontano dai beati vadano errando

(235ss.). Per la sorte dei BratoBdvartor, cfr. e.g. Plat. Phaed. 108 b: «quest’anima che tutti fuggono
e scansanoy» (oG Gpedyel Te Kol DIEKTPEMETOL).

43 Interessante un confronto tra il kai con il quale nell’/liade si introduce I'inatteso odio che
colpisce Bellerofonte (&AL’ Ote 8m xod ketvog ....: 6,200) e il kai empedocleo che associa la propria
esperienza a quella demonica: kai &yo viv eipt, dvydg BedBev kot dAnne (F 115,13 D.-K.).



La Terra Desolata 15

nascendo sotto ogni forma di creatura mortale nel corso del tempo
mutando i penosi sentieri della vita. 8
L’impeto dell’etere invero li spinge nel mare,

il mare li rigetta sul suolo terrestre, la terra nei raggi

del sole splendente, che a sua volta li getta nei vortici dell’etere:

ogni elemento i accoglie da un altro, ma tutti Ii odiano. 12
Anch’io sono uno di questi, esule dal dio e vagante

per aver dato fiducia alla furente Contesa.

(trad. di G. Giannantoni)

La natura dei demoni empedoclei ¢ molto discussa ed ¢ resa ancora piu
complessa dal filtro dei testimonia, per lo pit neoplatonici o cristiani, che

hanno trasmesso il testo frammentario del I1. ¢vocewg e dei KoBopuot.*

4

Tuttavia il quadro che emerge dal fr. 115 D.-K. sembra essere sufficientemente
chiaro: i demoni sono condannati a vagare lontano dall’unita originaria per un
lunghissimo periodo (10.000 anni?),* in un luogo desolato che puo identificarsi
con la terra.*® All’origine ci sono un ¢ovog € un plocpo (v. 3), che il demone
puo superare solo attraverso un lungo cammino di purificazione.*’

44

45

46

47

Per un quadro dei punti di maggiore controversia, cui la pubblicazione del Papiro di Strasburgo
nel 1999 ad opera di A. Martin e O. Primavesi ha dato nuovo impulso (L’ Empédocle de Strasbourg
[P. Strasb. gr. Inv. 1665-1666], Berlin/New York 1999), vd. ora il Forum in «Aevum Antiquum»,
n.s. 1 (2001) 3-259. In particolare O. Primavesi ha sostenuto che la daimonologia non appartiene
solo alla prospettiva ‘essoterica’ dei KaBappoi, ma anche a quella ‘esoterica’ del I1. dpvoewg (vd.
B 59 D.-K.), e che in ambito cosmogonico i demoni vanno intesi come particelle d’Amore: La
daimonologia della fisica empedoclea, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 21: vd. contra N. van
der Ben, The Strasbourg Papyrus of Empedocles: Some Preliminary Remarks, «Mnemosyne»
52 (1999) 533ss.; M. L. Gemelli Marciano, Le ‘demonologie’ empedoclee: problemi di metodo e
altro, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 215 e n. 24.

La durata dell’esilio (tpic pv popiog dpac: v. 6) & di 30.000 ‘stagioni’, dunque di 10.000 anni se si
intende I’anno diviso in tre stagioni: Martin-Primavesi, op. cit. (supra n. 44) 90ss.; Primavesi, art.
cit. (supran. 44) 26s.; per un valore simbolico del numero vd. ora M. Rashed, La chronographie
du systéme d’Empédocle: documents byzantins inédits, «Aevum Antiquum» n.s. 1 (2001) 251ss.;
D. O’Brien, Empedocles: the Wandering Daimon and the Two Poems, ibid., 172-173. Sul motivo,
ricorrente nel VI-V sec. a.C., vd. I'interpretazione diJ. Bollack secondo il quale tutti questi testi
(compresi Esiodo ed Empedocle) sono legati dal motivo antico della palingenesi, piuttosto che
da imprecisati influssi ‘pitagorici’: L’or des rois. Le mythe de la deuxieme Olympique, «RPh» 37
(1963) 234-254; vd. anche N. Demand, Pindar’s Olympian 2, Theron’s Faith, and Empedocles’
Katharmoi, «GRBS» 16 (1975) 347-357.

Sulle ascendenze pitagoriche di tale concezione vd. G. Zuntz, Persephone. Three Essays on
Religion and Thought in Magna Graecia (Oxford 1971) 262ss. Per le consonanze orfiche vd. ora
C. Riedweg, Orphisches bei Empedokles, «A&A» 41 (1995) 34-59.

I1v. 3 & citato solo da Plutarco (de exil. 607¢): le lezioni ¢ove e pmvn sono frutto di una congettura
di Stephanus (1572) (codd. 6o ... uv), recepita come vulgata nel corso dei secoli: a favore di poPo
vd. M. R. Wright (ed.), Empedocles: the Extant Fragments (New Haven/London 1981) 272s. («the
daimon is said to make a mistake from fear»); Primavesi, op. cit. (supra n. 44) 62 («sous I'effet de
la peur»), che tuttavia di recente & tornato alla lettura di Stephanus: art. cit. (supra n. 44) 33-38. 11
dovog di cui si sono macchiati i demoni & ’omicidio cruento al quale va collegato lo spergiuro cui si



16

Francesca D’Alfonso

Il loro amaro destino si consuma in una terra triste e oscura (F 121
D.-K.):#

... QTEPTEQ Y DPOV,

évBa povog e Kdtog te kol dAAwv EBveo Knpdv
ovyxunpot te Nocot kol Znyieg €pya 1e Pevotd
"Atng dv Aeludvo Kot 6k0T0¢ NAGGKOVGLY.

... luogo senza gioia,
dove Assassinio ed Odio e 1 popoli delle altre Sciagure,
Morbi disseccanti e Putrescenze e fluidi prodotti,

per la plaga erbosa di Rovina trascorrono nel buio.
(trad. A. Lami)

E ancora, F 118 D.-K.:

KAoDG & Te Kol kokvoo 1dmv dovvibeo ydpov.

Scoppiai in un pianto e un gemito alla vista dell’insueto luogo
(trad. A. Lami)

Questa terra desolata, in cui vaga esule lo stesso Empedocle, richiama la pianura
Alea cui ¢ condannato Bellerofonte (e anche la Terra di Nod di Caino)*, e sem-
bra condividere con essa anche la condizione liminare, né Tartaro né Olimpo,
che a mio avviso & un tratto importante della descrizione omerica. E significativo
che in un frammento empedocleo, tradito solo da un papiro di Ercolano oggi
meglio leggibile grazie all'immagine multispettrale, si alluda a uno spazio inter-
medio, forse destinato al demone (16v?) cui sono preclusi I’'Olimpo e I’Ade (142
D.-K.). Siriporta qui secondo la recente lettura di Alain Martin:*

48

49

allude conI’eco esiodea al v. 4; secondo J. Bollack, Empedocle riprende e corregge anche Eschilo,
che descrive Oreste come dpuydg 8 dAng thode yig andEevog (Ag. 1282): «le nouvel Oreste s’est
fait le serviteur du Mal pour en venir a bout»: Empédocle. Les purifications. Un projet de paix
universelle (Paris 2003) 69. Secondo Gemelli Marciano ¢ presente un’allusione ad Apollo, «il dio
esule dal cielo per eccellenza (Eu. [sic: Suppl.] 214 dpvyad’ an’ ovpovod Bedv)»: art. cit. (supra n.
44) 225. Per I’associazione di $ovog e pioive, frequentemente attestata, vd. in particolare I Cretesi
di Euripide (F 82,36ss. K.), in cui, come in Empedocle, ricorre il motivo del $ovog ‘cannibalico’
che ¢ fonte di contaminazione (... érictacot 8¢ 1ot | poddv’ Epya kol odayog avdpoxtovoug, | eit’
OHOGITOV THG EUfig Epaiig dayely | copkoc, TapecsTt: KTA.).

Secondo U. von Wilamowitz-Moellendorff, il Aeipucdv non €& la terra ma I’Oltremondo in cui i
demoni, caduti per la prima volta (cfr. F 118: dovvhBeo ydpov) dalla condizione di privilegio,
attendono la reincarnazione: Die KaBapuoi des Empedokles, SPAW 27 (1929) 636-638; cosi
anche Zuntz, op. cit. (supra n. 46) 199ss.; che si tratti invece della terra € ora riproposto da
Bollack, op. cit. (supran. 47) 77.

«Empedocles’ “T am puyo ... kol dAntng” seems an exact echo of Cain’s, “I will be na vanad” (“a
fugitive and a vagabond”, in the King James Version: 4.14)»: Jacobson, art. cit. (supra n. 20) 12.
Il PHerc. 1012 (II sec. a.C.) & 'unico testimone del fr. 142 D.-K. e apparteneva a un trattato
attribuito a Demetrio Lacone, in cui venivano riportati esempi di costruzione &mnd kowvov;



La Terra Desolata 17

T0v &’ 0UT” Gp e A10g | Téyeot ddpot aiy[dyoto] (vel ady[Anevtog]
[o¥]|re [1 w1 Ardov d€[xeton mu]|xi[vo]v otéyoc [ ] 8 [ ]

Et lui, le palais couvert d’un toit de Zeus porteur de 1’égide (ou du brillant
Zeus)

ne le regoit pas, ni, en quelque lieu que ce soit, la robuste maison d’Hades ...
(trad. A. Martin)

Il riferimento alla mitologia tradizionale (Zeus, Ade) non richiede necessaria-
mente una lettura allegorizzante, perché I'immagine della terra estranea e senza
gioia (&ovvhBea ydpov: F 118; drepnéa ydpov: F 121,1) si pud conciliare con la
localizzazione ‘neutra’ del fr. 142: come sostiene N. Van der Ben, «during his
punishment ... the ‘fallen god’ ... does not come to heaven, the abode of the
gods, i.e. his mortal forms will not last. Nor, on the other hand, will he be recei-
ved in the house of Hades, i.e. he never passes away altogether, for there is no
ovAopévn Bovatoto yeveéBin» .

C’¢ un legame tra i passi finora citati, che trova una conferma nei riecheg-
giamenti esiodei presenti nel fr. 115 D.-K., riguardo alle ragioni della ‘cadu-
ta’ del demone e alla durata temporanea della sua ‘punizione’: il v. 4 (6¢ k(e)
[...] énlopxov Gpapoag énopdoon) richiama Hes. Th. 793 (8¢ kev tii¢ éntopkov
amoArelyog éroudoon), cosi come il v. 12 (GAkog 8’ €€ aAlov déyetar, sTLYEOVGT
d¢ mavteg) riprende Th. 800 (&AAog 8 €€ BAkov déxetar yorendrepog debBhoc):

I'identificazione del fr. € dovuta a H. Diels, Gorgias und Empedokles, in: id., Kleine Schriften
zur Geschichte der antiken Philosophie (Hildesheim 1969) 182 n. 2. Sul contesto della citazione
vd. E. Puglia (ed.), Demetrio Lacone. Aporie testuali ed esegetiche in Epicuro (PHerc. 1012)
(Napoli 1988) 167s. 252-256. Di recente A. Martin ha esaminato di nuovo il papiro grazie
all'immagine multispettrale, offrendone una pitt completa lettura e individuando in déyeton la
forma verbale della costruzione &ro kowvod: Empédocle, fr. 142 D.-K. Nouveau regard sur un
papyrus d’Herculanum, «Cronache Ercolanesi» 33 (2003) 49ss. Per una ricostruzione storica
delle differenti interpretazioni del frammento da H. Diels in poi, vd. ibid. 43-49.

51 N. Van der Ben, The Proem of Empedocles’ Peri Physios. Towards a New Edition of All the
Fragments. Thirty-One Fragments (Amsterdam 1975) 150. Lo studioso opta per una lettura
tradizionale (Olimpo, Ade), avallata anche dall’uso degli epiteti: vd. anche E. Bignone,
Empedocle. Studio critico (Torino 1916) 505-506; Bollack, op. cit. (supran.47) 107. Al contrario,
O. Primavesi si ¢ ricollegato alla lettura allegorizzante di H. Diels (Uber ein Fragment des
Empedokles, in: id., Kleine Schriften zur Geschichte der antiken Philosophie, Hildesheim 1969,
147-158), mettendo in relazione B 142 con B 6 (identificazione mitica dei quattro pilopoto): si
tratterebbe, dunque, della condizione del demone ~ particella di Amore che, se in B 115 ancora
non puo completare le reincarnazioni, in B 142 ¢ definitivamente rifiutato da due elementi (Zeus
e Ade) e non puo pil aspirare a un legame organico: O. Primavesi, Die Hdiuser von Zeus und
Hades: zu Text und Deutung von Empedokles B 142 D.-K., «Cronache Ercolanesi» 33 (2003)
53-68. Per la teoria di Primavesi sulla daimonologia empedoclea vd. supra n. 44. Un’ulteriore
interpretazione € stata proposta da C. Gallavotti, che identifica il tovde del v. 1 con Apollo per
il quale Empedocle avrebbe composto un npooiptov (Diog. Laert. VP 8,57): «il senso ¢ che
Apollo non abita ’Olimpo, e tanto meno I’Ades»: C. Gallavotti (ed.), Empedocle. Poema fisico
e lustrale (Milano 1975) 228.



18 Francesca D’Alfonso

Empedocle crea una relazione tra la punizione~purificazione del demone e la
temporanea condanna del dio spergiuro esiodeo,*? costretto a un x®uo afasico
e apnoico (AL te KeTTo GvamvevosTtog Kol ovondog | otpotol v Aexéeoot,
KoKOV O £nl k®dua koAvter: 797-798), per un lungo anno (uéyav eig Evicvtov:
799), cui segue una serie di &B8Aot per altri nove anni (800ss.).>* Martin L. West
ha messo in rilievo I'affinita esistente tra il k®uo del dio e quello del serpente
del Catalogo pseudo-esiodeo (cfr. ketton in fr. 204,135.143 M.-W. e in Hes. Th.
797). «The treatment of the snake’s long absences and metensomatosis as a
punishment for ¥VBpig (99-104) may be compared with Hes. Th. 793-804 and
Empedocles 116 (sic)». Anche i demoni soggiornano in antri (AA000opev 168’ v’
avtpov brooteyov: B 120 D.-K.) e, come il serpente pseudo-esiodeo, si rivestono
del mantello della carne (capx®v dAAoyvdTL teptotéAlovoa xrtdve: 126 D.-K.);
la loro anima ¢ condannata a rimanere lontana dal mondo dei beati per una
cifra multipla del tre, cosi come il serpente (tpttwt £tet Tpla tékvor fr. 204,130
M.-W.).>* Un destino di tenebre e di frustrazione attende I'0Bpiotng, ma anche
la speranza di una rigenerazione, che ¢ al contempo il segno di una frattura
prodottasi forse inesorabilmente tra I'uomo e gli dei. In altri termini, la ciclicita
che informa il destino dei demoni (cfr. I’'uso del termine dpot: B 1156 D.-K.) e
del serpente ¢ affine a quella delle stagioni, che, pur essendo il risultato di una
dolorosa separazione tra il mondo degli uomini e quello degli dei, ¢ ora promessa
di rigenerazione.”

Esiste dunque un nesso tra la condizione di Bellerofonte e quella del ser-
pente vVPprotng e del demone empedocleo, ma anche uno scarto significativo.
L’affinita consiste nell’esistenza di una duplice condizione limbica (né Ade né
Olimpo, né vita né morte) che appare fortemente eccentrica rispetto alla Weltan-
schauung omerica e che puo ben considerarsi di ascendenza orientale. Lo scarto
sta nella possibilita di superamento di tale status, attraverso la rigenerazione~
metensomatosi. In questa nuova dimensione sapienziale anche la separazione
tra dei e uomini puo essere colmata e il cammino verso 1’Oltremondo cessa di
essere un ‘folle volo’. Si ¢ operata una svolta, di cui si trova un’eco nel riuso
dell’espressione «evitare/odiare/stare lontano dal cammino degli uomini», che
per molti versi ha rappresentato un filo conduttore nella mia ricerca. La iunctura,
rara e negativamente connotata (vd. supra, n. 42), torna con un segno diverso in

52 Sul rapporto tra Empedocle ed Esiodo vd. Zuntz, op. cit. (supra n. 46) 266ss.

53 Come sostiene Zuntz, «the banished god described by Hesiod is -Man; all men are banished
gods»: op. cit. (supra n. 46) 267: vd. anche M. L. West (ed.), Hesiod. Theogony (Oxford 1966)
374ss.

54  West, art. cit. (supran. 29) 136.

55 Vd. Wilamowitz-Moellendorff, op. cit. (supran. 48) 635. Sul problema della diffusione in Grecia
delle idee sulla metempsicosi vd. E. R. Dodds, I Greci e I’Irrazionale (Firenze 1978; Berkeley
1951) 159ss.; R. S. Bluck (ed.), Plato’s Meno (Cambridge 1961) 61-75; W. Burkert, Weisheit und
Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon (Niirnberg 1962) 694s.; G. Casadio,
La metempsicosi tra Orfeo e Pitagora, in: Ph. Borgeaud (ed.), Orphisme et Orphée en ’honneur
de Jean Rudhardt (Geneve 1991) 119-155.



La Terra Desolata 19

Parmenide, in un’inversione di rotta che tuttavia vale a conferma dell’esistenza
e dell’antichita dell’idea tradizionale: nel proemio del I1. ¢pvoewc (28 B 1 D.-
K.), I’espressione serve a indicare il cammino privilegiato che solo pochi sanno
compiere verso la conoscenza della Verita (vv. 26-28):

YO1p’, Emel 0VTL O€ HOTpaL KakT) Tpovmeune véesBo
v’ 686V (N yop an’ avBpdrwv €xtdg ndtov éotiv),
aAlo Béuig te dixkm te. KTA.

Rallegrati, perché non una sorte maligna t’ha fatto venire
su questa strada (certo ¢ lontana dalla pista degli uomini),
ma legge e giustizia.

(trad. G. Cerri)

Parmenide compie il suo viaggio sul carro condotto dalle Eliadi, che lo conduco-
no fino alla Porta del Giorno e della Notte (Porta del Sole = Ade),* dove la dea
(Notte o Persefone) gli rivela il mistero dell’Essere.’” La iunctura parmenidea &’
&vBpdrwv éxtoc ndrov richiama significativamente la rara espressione omerica su
Bellerofonte, il cui destino ¢ legato a un viaggio disastroso (vera poipo. koxn: cfr.
Pind. Ol. 13,91: dtoeconacopat ot popov £yod) verso I’'Olimpo.*® La precisazione

56  Cfr. W. Burkert, Das Proomium des Parmenides und die Katabasis des Pythagoras, «Phronesis»
14 (1969) 1-30; G. Cerri, Cosmologia dell’Ade in Omero, Esiodo e Parmenide, «La Parola del
Passato» 50 (1995) 458ss. Per il poema di Empedocle «come vera e propria esegesi del rituale
demetriaco locale», vd. G. Cerri, Poemi greci arcaici sulla natura e rituali misterici (Senofane,
Parmenide, Empedocle), «Mediterraneo Antico» 3,2 (2000) 618.

57  Per I'identificazione di 1y 6ed con la Notte vd. Burkert, art. cit. (supra n. 56) 13; M. L. West,
The Orphic Poems (Oxford 1983) 213ss.; per Persefone, vd. Cerri, artt. citt. (supra n. 56); P.
Kingsley, In the Dark Places of Wisdom (Inverness 1999) 93-100; per un quadro delle diverse
interpretazioni vd. ora F. Ferrari, /] ritorno del kouros: tradizione epica e articolazione narrativa in
Parmenide 28 B 1 D.-K., in: D. Accorinti — P. Chuvin (edd.), Des Géants a Dionysos. Mélanges de
mythologie et de poésie grecques offerts a Francis Dian (Alessandria 2003) 189-205. La presenza
delle Eliadi e del carro ha fatto pensare a un’allusione al mito di Fetonte, come exemplum per
contrasto dell’esperienza del filosofo: vd. C. M. Bowra, The Proem of Parmenides, «CPh» 32
(1937) 97ss. (= Problems in Greek Poetry, Oxford 1953, 38ss.); Burkert, art. cit. (supran. 56) 4-7.
14; vd. contra A. H. Coxon, The Fragments of Parmenides (Assen 1986) 167s.; G. B. D’Alessio,
Una via lontana dal cammino degli uomini (Parm. frr. 1+6 D.-K.; Pind. Ol. VI 22-27; pae. VIIb
10-20), «SIFC» 88 (1995) 149.

58 Insiste sulla rarita dell’espressione, che ritiene non appartenga «al materiale formulare tipico
omerico», A. Pieri, Parmenide e la lingua della tradizione epica greca, «SIFC» 48 (1976) 83-84.
Per un parallelo da un punto di vista stilistico («“abbreviated-reference” style») tra il proemio
parmenideo e il passo iliadico su Bellerofonte vd. A. P. D. Mourelatos, The Route of Parmenides.
A Study of Word, Image, and Argument in the Fragments (New Haven 1970) 14-16. Sul tono
sprezzante sotteso nell’espressione parmenidea, vd. H. Pfeiffer, Die Stellung des parmenideischen
Lehrgedichtes in der epischen Tradition (Bonn 1975) 160. Il termine ndtog conserva in sé il
riferimento alla frequentazione umana, sentita tradizionalmente come segno di civilta (vd. I'isola
dei Ciclopi: supra, n. 42); sul significato parmenideo di nétog non come «Weg» ma come «Gewiihl
der Menschen», vd. W. Kullmann, Zenon und die Lehre des Parmenides, «<Hermes» 86 (1958) 159s.;
H. Fraenkel, Poesia e filosofia della Grecia arcaica (Bologna 1997, Miinchen 1962) 510 n. 10.



20 Francesca D’Alfonso

introdotta da 7 ydp (v. 27) sottolinea tale rovesciamento e va collegata con il verso
precedente: la potpo non € pitt kokn pur implicando un percorso ‘desolato’, in cui
la non frequentazione degli umani ¢ diventata segno di purezza e non di ploopo.*
Tra Omero e Parmenide (ma anche Pitagora e Pindaro)® si ¢ verificato un cam-
biamento di prospettiva, per cui I’allontanamento dal cammino degli uomini non
corrisponde a una punizione, ma anzi ¢ un prerequisito per non restare ‘sordi e
ciechi’.®! Tale cammino non & pill connotato negativamente ma & I’ 660¢ da.ipovog
attraverso la quale la divinita manda le anime dalla luce alle tenebre, e viceversa:
il sapiente ora puo percorrerla perché ne conosce la realta illusoria.*

Si pud dunque sostenere che nella descrizione omerica della fine di Bellero-
fonte siano presenti tracce di un destino limbico di cui si possono intravvedere
i contorni solo nella riflessione filosofica del VI-V sec., quando si fa piu ricono-
scibile anche I’apporto di una letteratura «misterica».® I versi 200-202, cosi in-

59 Sullimportanza della notazione parmenidea sulla poipa xaxf vd. anche M. E. Pellikaan-
Engel, Hesiod and Parmenides. A New View on Their Cosmologies and on Parmenides’ Proem
(Amsterdam 1978) 59ss. Secondo B. Feyerabend, la iunctura poipa xoxn € una ripresa ‘parodica’
di espressioni bacchiche: Zur Wegmetaphorik beim Goldblittchen aus Hipponion und dem
Proémium des Parmenides, «<RhM» 127 (1984) 15 n. 55.

60 Secondo Pitagora, il saggio deve evitare le strade affollate (Porph. VP 42: 16g 1e Aewdopovg pn
Bodilewv; Tambl. VP 18,83; etc.). Il motivo ¢ ripreso da Pindaro, che fonde prospettive spirituali
e letterarie, sempre in senso elitario: vd. sull’argomento, con ampi riferimenti, D’Alessio, art. cit.
(supran.57) 164ss. Sull’eredita pitagorica in Empedocle e in Platone vd. P. Kingsley, Misteri e magia
nella filosofia antica. Empedocle e la tradizione pitagorica (Milano 2007; Oxford 1995) 83ss.

61 Come sostiene G. B. D’Alessio, «I’elemento ... della via “pura” e “lontana dal cammino degli
uomini” é comune a Pindaro e Parmenide, ma estraneo al modello epico»: art. cit. (supran. 57)
150 n. 13.160ss. (con ampi rimandi bibliografici). L’associazione tra via non calpestata dagli
uomini e purezza, spirituale oltre che materiale (xaBopog 680g), ritorna con echi parmenidei in
Ap. Rh. 3,1201s.: &AL’ Ste 81 (8e xdpov Gti¢ mdtov Extobev fev | dvBpdrov xabapfioty dreddiog
elopeviiowv). Sempre nel VI sec. a. C., erranza e cecita divengono condizioni mentali: mAoryktov
voov ... kodol oudg tvdprot te (28 F 6,67 D.-K.; cfr. doxorov Supo: 28 F 7,4 D.-K.; cfr. Pind.
Nem. 7,23-25; fr. 52h,15-20 Sn.-Maehl.): su queste testimonianze, «le pill antiche attestazioni
dell’'uso metaforico di TvdAdc», vd. D’ Alessio, art. cit. (supra n. 57) 172 n. 58.170-172; G. Cerri
(ed.), Parmenide di Elea. Poema sulla natura (Milano 1999) 210ss. La zoppia ¢ legata alla caduta
dal carro dell’anima in Plat. Phaedr. 248b (moArol [sc. yoyod] pev yorevovan); su Bellerofonte
zoppo e cieco vd. supra n. 8. Per la tradizionale relazione tra pioopa e allontanamento dalle vie
degli uomini vd. supra n. 10.

62 Burkert, art. cit. (supra n. 56) 28s. Una suggestiva, ben argomentata e rivoluzionaria visione
del pensiero di Parmenide ed Empedocle ¢ offerta da P. Kingsley, secondo il quale entrambi
rappresentano un pensiero magico erroneamente razionalizzato da Aristotele in poi: vd. opp.
citt. (supra, nn. 56.60) e da ultimo Reality (Inverness 2003).

63 CosiD’Alessio, art. cit. (supran. 57) 165; vd. anche Feyerabend, art. cit. (supran.59) 13. Secondo
W. Burkert il viaggio di Parmenide trova un importante parallelo nell’ingresso di Zeus nella
caverna della Notte, presente non solo negli Orphicorum Fragmenta ma anche nella Teogonia
orfica commentata nel Papiro di Derveni (coll. 10-13): & possibile che il filosofo conoscesse
la Teogonia, che andrebbe dunque datata nel VI sec. a.C.: Da Omero ai Magi. La tradizione
orientale nella cultura greca (Venezia 1999) 78s.; ma vd. gia id., art. cit. (supra n. 56). Sulle affinita
tra Parmenide e il pensiero indiano vd. M. L. West, La filosofia greca arcaica e I'Oriente (Bologna
1993; Oxford 1971) 287ss.; in part. sul carro: 295 e n. 76.



La Terra Desolata 21

sistentemente paretimologici, sono oscuri proprio perché presentano uno status
che viola 1 rigidi confini tra mondo dei vivi e mondo dei morti, rivelando solo in
aenigmate una visione ‘eretica’ rispetto all’escatologia omerica, dalla quale, come
sosteneva Eric Dodds, ¢ imprudente pretendere piena coerenza.*

Corrispondenza:

Francesca D’Alfonso

Via Senatore Toselli 7
12100 Cuneo

Italia

E-mail: f.dalfonso@libero.it

64 «E molto imprudente imporre ad Omero (o a qualsiasi altro autore) la coerenza escatologica,
a prezzo di emendamenti, espunzioni o distorsioni del significato ovvio delle parole»: Dodds,
op. cit. (supran. 55) 164 n. 1.



	La Terra Desolata : osservazioni sul destino di Bellerofonte (Il. 6,200-202)

