
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 4

Artikel: Frösche, Sünder, Initianden : zu einem Aristophanischen Rätsel

Autor: Willi, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rösche, Sünder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Rätsel

Von Andreas Willi, Oxford

Abstract: Nach einer kurzen Diskussion früherer Erklärungen des Chors der
Frösche in Aristophanes' gleichnamiger Komödie wird eine Interpretation
vorgeschlagen, die nicht von einem symbolischen Gehalt der Passage, sondern ähnlich

wie beim Chor der Wespen oder Wolken von einer Metapher ausgeht; die
Frösche als Tiere, die im Schlamm leben, stehen gleichzeitig für die von Herakles

erwähnten Sünder, die im Jenseits bestraft werden, und für all diejenigen,
die sich im Diesseits einer Initiation unterziehen. Vergleichend herangezogen
werden zum einen Ovids Mythos von den lykischen Bauern, zum andern der
Frosch-Hymnus im altindischen Rig-Veda. Bei den scheinbar unabhängigen
zwei Chören der Frösche handelt es sich also nur um zwei <Hypostasen> ein und
desselben Chors, der sich im Laufe des Stücks genauso wandelt wie der Gott
Dionysos.

Aristophanes' Komödie Bdxpcc%oi (Frösche) ist ein Meisterwerk der komischen
Literatur, an dem sich die Interpreten wohl gerade deshalb immer wieder die
Zähne ausgebissen haben. Kontrovers diskutiert werden insbesondere (a) der
religiöse Subtext der Komödie, die eine Katabasis in die Unterwelt mit Motiven

aus antiken Inititations- und Mysterienkulten verknüpft, sowie (b) der
Wettkampf zwischen Aischylos und Euripides in der zweiten Hälfte des Stücks
und die Gründe, weshalb am Ende Aischylos obsiegt und mit Dionysos in die
Oberwelt zurückkehren darf. Während der zweite Punkt im folgenden Beitrag
nur ganz am Rande berührt wird,1 steht der erste im Zentrum, denn die Frage,
die uns hier beschäftigen soll, ist davon nur vordergründig unabhängig: Warum
sind die Frösche in den Fröschenl

In seinem Kommentar zum Stück bringt K. J. Dover das Problem auf den
Punkt: «Frogs is no more about frogs (indeed, a little less) than The Old Curiosity
Shop is about an old curiosity shop. In that respect it differs from Acharnians,
Clouds, Wasps (metaphorical wasps), Birds, Thesmophoriazusae, and Ecclesia-
zusae. The title of the play will have been determined in part by the fact that
the frog-chorus is the first of the two choruses to appear, in part by the strong

* Überarbeitete Fassung einer am 15.April 2008 an der Universität Basel gehaltenen öffentlichen
Habilitationsvorlesung.

1 Für neuere Beiträge zu dieser Debatte s. etwa P. von Möllendorff, «AiG%vXov S'cripf|oopca -
der 'neue Aischylos' in den Fröschen des Aristophanes», WJA 21 (1996-1997) 12.9-151; J.-U.

Schmidt, «Die Einheit der'Frösche' des Aristophanes - demokratische Erziehung und'moderne'
Dichtung in der Kritik», WJA 22 (1998) 73-100; A. Willi, «Aischylos als Kriegsprofiteur. Zum
Sieg des Aischylos in den 'Fröschen' des Aristophanes», Hermes 130 (2002) 13-27; R. M. Rosen,
«Aristophanes' Frogs and the Contest ofHomer and Hesiod»,TAPhA 134 (2004) 295-322.

Museum Helveticum 65 (2008) 193-211



194 Andreas Willi

tradition of animal-choruses in Old Comedy.»2 Diese Rechtfertigung des Titels
greift freilich etwas kurz, denn Dover weist gleich selbst darauf hin, dass der
Auftritt von zwei unabhängigen Chören ungewöhnlich ist: «It seems strange at
first sight that Aristophanes should have written a play for two choruses at a time
when the strain imposed by the war on the capital of wealthy individuals had
led to the introduction of joint choregiai for the Dionysia (Arist.fr. 630 Rose ap.
TVE404) and perhaps also for the Lenaia, as £ suggests.» Da der später auftretende

Mystenchor unzweifelhaft der Hauptchor ist, entspränge der Zusatz des
Froschchors demnach vor allem dem Wunsch, einer alten Tradition komischer
Tierchöre Reverenz zu erweisen, vielleicht auch spezifisch auf Froschchöre in den
ebenfalls Bcecpa%ot betitelten, sonst aber schattenhaften3 Stücken der Komiker
Magnes und Kallias Bezug zu nehmen. Natürlich sind weitere <Vorteile>, die der
Froschchor bot, vorstellbar - beispielsweise der Umstand, dass das Publikum
vielleicht enttäuscht reagiert hätte, wenn nicht ausser dem in Fetzen gekleideten

Hauptchor (vgl. Ran. 404-412) noch ein prunkvoll ausgestatteter Zweitchor

aufgetreten wäre.4 Selbst wenn derlei gesichert werden könnte, reichte es

allerdings allein kaum aus, den Froschchor zu begründen. Unwiderlegbar bleibt
zudem, dass zumindest unter den Komödien, die wir kennen, die Frösche die
einzige mit zwei unabhängigen Chören ist. Zu spekulieren, es könnte noch andere
gegeben haben, da ja auch die eine oder andere Tragödie5 (deren Chor freilich
aus einer kleineren Anzahl von Tänzern bestand) neben dem Hauptchor noch
einen Nebenchor (raxpa%opi)ynpa) aufweist, ist nicht nur deshalb fragwürdig, weil
die Lieder unabhängig vom Hauptchor auftretender tragischer napa%opt)Yüpata
niemals die Länge des Aristophanischen Froschchors haben, sondern auch, weil
natürlich kein einziges îtapa^opriynga einem Drama den Titel gibt.

2 K.J. Dover, Aristophanes: Frogs (Oxford 1993) 56.

3 Die Bezeugung von Magnes' Stück - und von frühen komischen Tierchören überhaupt (s. E.
Spyropoulos, «Màyvtiç ô KcopiKOç Kail) 0écrr| roi) crtf|V icrropia âp%odaç cmiKfiç KcopcoSiaç»,

Hellemka 28 (1975) 247-274, gegen G. M.Sifakis, Parabasis andAnimal Choruses:A Contribution
to the History ofAttic Comedy (London 1971);vgl. jetzt auch K.S. Rothwell, Jr.,Nature, Culture,
and the Origins of Greek Comedy:A Study ofAnimal Choruses (Cambridge 2007) 117-120) -
ist überaus dürftig (Ar. Eq. 523 mitScholion) und die Datierung von Kallias' Fröschen auf 431
v.Chr. (vgl. Callias test. 4) ungesichert.

4 So K. J. Dover,Aristophanic Comedy (Berkeley/Los Angeles 1972) 178, sowie Dover (Anm. 2)
57.

5 Vgl. zu den Jtapaxopnyfpara bei Euripides (Diener in Hipp. 58-71, Mädchen in Phaethon fr.
781.14-31, Kinder in Supp. 1123-1164) und Aischylos (rcpojtopjcoi in Eum. 1032-1047; Ägypter
und Mägde in Supp. 836-865 und 1034-1061?) W. S. Barrett, Euripides:Hippolytos (Oxford 1964)
167 und 368; mit J. Carrière, Le Chœursecondaire dans le drame grec. Sur une ressource méconnue
de la scène antique (Paris 1977) auch in Aristophanes' Wespen (230-316: ein einzelner singender
Junge reicht aus; vgl. D. M. MacDowell, Aristophanes: Wasps (Oxford 1971), 161-162), Frieden
114-118: ein oder zwei Mädchen reichen aus, und nichts muss gesungen werden; vgl. S. D. Olson,

Aristophanes: Peace (Oxford 1998) 89-90) und Lysistrata (1279-1315, wohl monodisch; vgl.
J. Henderson, Aristophanes: Lysistrata (Oxford 1987) 213-214) von Nebenchören zu sprechen,
ist problematisch.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 195

Die eingangs gestellte Frage <Warum sind die Frösche in den Fröschen! >

erweist sich somit eigentlich als eine doppelte: <Warum sind die Frösche als zweiter

(und eponymer6) Chor in den Fröschen!> und <Warum sind die Frösche, und
nicht z.B. dionysische Satyrn, die von Herakles in Ran. 145-151 erwähnten
Verbrecher oder - wenn es denn um die Tradition von Tierchören ging - ein Rudel
bellender Hunde (einschliesslich des Höllenhunds Kerberos?) in den Fröschen! >

Obschon diese zwei Aspekte offensichtlich miteinander verknüpft sind, haben
frühere Antworten sich in der Regel auf einen davon konzentriert. Daher wären
sie sogar dann unvollständig, wenn sie ansonsten überzeugen könnten.

Nach einer vor allem in älterer Literatur7 vertretenen Meinung ist der
Froschchor bloss eine oberflächliche Unterhaltungseinlage, mit der die
dialogische Handlung vor der Parodos des Mystenchors aufgebrochen wird, «perhaps
to compensate for the uncomic nature of [the] principal chorus».8Träfe dies zu, so
brauchte die Wahl von Fröschen nicht weiter begründet zu werden: Eine zufällige

Augenblicksidee ist bestenfalls auf ebenso zufällige Weise nachvollziehbar.
So möchte G. Wills als Klimax des Chors eine rein imaginäre komische rtopSri
des Dionysos rekonstruieren, J. T. Hooker hält die Frösche für ein Überbleibsel
aus einer ersten Fassung des Stücks, in der sie den Hauptchor bildeten, und D.
A. Campbell findet, dass «the comic quality of the scene is due in part to the
incongruity of elevated lyric on the lips of frogs».9

Demgegenüber sind andere Interpreten stärker um die thematische Kohärenz
des Stücks besorgt und versuchen deshalb, die Natur des Froschchors zu erklären,
ohne sich näher mit dem Problem der Existenz zweier Chöre zu befassen. Hier
lassen sich zwei Gruppen unterscheiden. Für die eine hat der Froschchor mit dem
literarischen Tenor der Komödie zu tun. So sollen die Frösche nach J. Defradas, B.

Zimmermann und M. M. Barroso de Albuquerque den von Aristophanes
abgelehnten <Neuen Dithyrambos> (und damit implizit Euripides' moderne Lyrik)
parodieren.10 Anders als Dionysos' Zwischenrufe oder auch die Euripideischen

6 «The citing of the authority of Dikaiarchos by the writers of Hypotheses 1 and 2 makes it very
likely that the play was known by the title Frogs at least by his time, i.e. within a century of its
production; and indeed it is highly probable that it was so known in both the early circulating
written version of the text and in the official records of victorious comedies» (R. M. Allison,
«Amphibian ambiguities: Aristophanes and his frogs», G&R 30 (1983) 8-20,18 Anm. l,mit
Verweis auf Dover (Anm. 4) 178).

7 Vgl. z.B. B. B. Rogers, The Frogs ofAristophanes (London 1902.) 34; W. Schmid, Geschichte
der griechischen Literatur. 1.4: Die griechische Literatur zur Zeit der attischen Hegemonie nach
dem Eingreifen der Sophistik (2. Hälfte, 1. Abschnitt) (München 1946) 334; L. Radermacher,
Aristophanes' 'Frösche' (Wien 21954) 168, aber auch noch T. Baier, «Zur Funktion der
Chorpartien in den Fröschen», in A. Ercolani (Hg.), Spoudaiogeloion: Form und Funktion der
Verspottung in der aristophanischen Komödie (Stuttgart/Weimar 2002), 189-204,201 («Posse und

Auflockerung»),
8 D. A. Campbeü, «The frogs in the Frogs»,JHS 104 (1984) 163-165,165.
9 G. Wills, «Why are the frogs in the Frogs!», Hermes 91 (1969) 306-317 311-315; J.T.Hooker, «The

composition of the Frogs»,Hermes 108 (1980) 169-182,181-182; Campbell (Anm. 8) 165.

10 J. Defradas, «Le chant des Grenouilles-, Aristophane critique musical», REA 71 (1969) 23-37;



196 Andreas Willi

Lieder, über die sich Aischylos lustig macht (Ran. 1309-1322,1331-1363), scheint
freilich der Froschgesang überhaupt nicht lachhaft oder parodistisch. Im Gegenteil
ist er bisweilen gar als nostalgischer «swan song of Old Comedy»11 gelesen und für
das Fehlen der «indiscriminate and slatternly multiformity of Euripides»12 oder
die poetische Qualität seiner Worte gepriesen worden.13 Derselbe Einwand gilt im
übrigen auch für die komplexe Theorie von N. Demand, wonach Dionysos' Sieg
im Wettgeschrei gegen die Frösche einen Sieg des Aristophanes (als Vertreter des

Dionysos) über seinen Rivalen Phrynichos suggerieren soll, da ßotTpcc%oi <Frösche>

auch (ppûvai <Kröten> evozierten und diese ihrerseits an den Namen «Fpuvi^oq
erinnerten;14 weshalb aber hätte Aristophanes dann nicht gleich einen Krötenchor
eingeführt, dessen Laute noch viel schrecklicher wären? So kann das Gequake
bestenfalls als generelle Satire (nicht aber Parodie) auf das «poetic ranting of inferior

poets» gelesen, die Frösche als «traditional symbol of puffed-up conceit that
amounts to nothing but Koaq» aufgefasst werden.15 Selbst dann blieben sie jedoch
nahezu unverbunden mit der übergreifenden Handlung des Stücks.

Mehr verspricht daher der Interpretationsansatz der zweiten Gruppe. Nach
dieser ist der Froschchor mit dem im ersten Teil des Stücks dominanten religiösen

Element verknüpft. Freilich würde auch eine <literarische> Lesart eine solche

Verbindung nicht a priori ausschliessen - für C. H. Whitman etwa kontrastiert der
Froschgesang als <falsche Musik> mit der <wahren Musik> des Mystenchors16 -,
aber die Bildhaftigkeit, die in der Wahl von Fröschen steckt, ist nun anders gelagert:

die massgebliche Eigenschaft der Frösche ist nicht mehr ihre angebliche
künstlerische Inkompetenz, die vom Text eben nicht gestützt wird, sondern ihre
unleugbare Lokalisierung am Ufer des acherusischen Sees. So hat R. F. Moorton
den Plot der Frösche überzeugend als rite de passage gemäss der von A. van
Gennep etablierten klassischen Struktur solcher Übergangsriten interpretiert.17

B, Zimmermann, Untersuchungen zur Form und dramatischen Technik der A ristophanischen
Komödien. I: Parodos undAmoibaion (Königstein/Ts. 1984) 155-164; M. M. Barroso de

Albuquerque, «A estrutura da comédia Bàrpaxoi de Aristofanes», Euphrosyne 31 (2003) 43-60.
11 K. J. Reckford, Aristophanes' Old-and-New Comedy (Chapel Hill/London 1987) 412-413; warum

aber sollte Dionysos solch einen idealisierten Bestandteü der <Alten Komödie> zum Schweigen
bringen -Aristophanes wird den Gott doch kaum als «hater of comedy» (B. Heiden, «Tragedy
and comedy in the Frogs of Aristophanes», Ramus 20 (1991) 95-111,99) porträtieren?

12 C. H. Whit man, A ristophanes and the Comic Hero (Cambridge, Mass. 1964) 249.

13 Vgl. E. Fraenkel, Beobachtungen zu Aristoplianes (Roma 1962) 182.-183; Campbell (Anm. 8)
164-165; P. Ran,Paratragodia: Untersuchung einer komischen Form desAristophanes (München
1967) 13 («man [möchte] lieber von autonomer komischer Lyrik als von Parodie sprechen»);
sollte Charons Ankündigung von péXri kÙXXxgxo. <wimderschöne Lieder> wirklich bloss den
schlechten Geschmack des Fahrmanns illustrieren?

14 N. Demand, «The identity of the frogs», CPh 65 (1970) 83-87.
15 J. Henderson, The Maculate Muse. Obscene Language inAttic Comedy (New York/Oxford 21991)

93; ähnlich P. Barbera, «Le rane invisibili. Considerazioni su una presenza negata (Aristoph.,
Ranae 209-263)», Pan 7 (1981) 119-133,132.

16 Whitman (Anm. 12.) 24.
17 R. F. Moorton Jr., «Rites of passage in Aristophanes' 'Frogs'», CJ 84 (1989) 308-324, ausgehend



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 197

Danach stellt der See als Lebensraum der Frösche eine liminale Zone dar, die
das Land der Lebenden vom Land der Toten trennt, und Charon fungiert als

«guardian of the threshold». Infolge dieser Liminalität lässt sich nicht klar
entscheiden, «whether the frogs are dead or alive, and inhabiting the underworld
or the upper world»;18 einerseits bevölkern sie den See, den Charon überquert,
andererseits identifizieren sie sich mit den Fröschen imTemenos des athenischen
Dionysos év Aapvcuç (Ran. 215-219).19 Unterstrichen wird die liminale Stellung
der Frösche zudem dadurch, dass sie in ihrem Gesang (Ran. 219) die Chytroi
erwähnen, den letzten Tag des Anthesterien-Fests auf der Schwelle vom Winter
zum Frühling, wenn die Geister der Toten in der Oberwelt erscheinen, schliesslich

aber mit dem formelhaften Ruf: 8ûpaÇe KSpeç, oûkét ' ÄvÖEfj-rripia <Weg mit
euch, Geister die Anthesterien sind vorbei> gebannt werden (vgl. PMG 883,
mit lexikographischen Verweisen).20 Angesichts dessen liegt es dann nahe, in den

amphibischen Fröschen selbst «a symbol of transitus and mysterious passage»
zu erkennen,21 an eine entsprechende Charakterisierung von Fröschen durch C.
G. Jung zu erinnern,22 und auch an die schwarzen Frösche zu denken, die laut
Juvenal die Styx bewohnen (Sat. 2,150).

Indessen wirkt bei alledem die dramatische Funktion der Frösche in
Aristophanes' Komödie oberflächlich. Als Symbol der Liminalität und des Übergangs
hätten dieTiere zwar mit dem Katabasis- und Rückkehr-aus-der-Unterwelt-The-
ma des Stücks zu tun, aber die Entfaltung dieses Themas litte in keiner Weise,
wenn die Frösche fehlten. Auf anderem Wege würden wir insofern wieder den
Standpunkt einnehmen, wonach der Froschchor bloss der Unterhaltung dient.
Bevor wir uns damit zufrieden geben, sollten wir aber fragen, ob das Rätsel, das

die Frösche aufgeben, so wirklich schon gelöst ist.

vod A. van Gennep, Les rites de passage. Étude systématique des rites de la porte et du seuil, de

l'hospitalité, de l'adoption, de ta grossesse et de l'accouchement, de ta naissance, de l'enfance,
de la puberté, de l'initiation, de l'ordination, du couronnement des fiançailles et du mariage, des

funérailles, des saisons, etc. (Paris 1909); vgl. weiter I. Lada-Richards, Initiating Dionysus: Ritual
and Theatre in Aristophanes' Frogs (Oxford 1999) bes. 45-122.

18 Moorton (Anm. 17) 312.
19 Vgl. besonders G. T. W. Hooker, «The topography of the Frogs»,JHS 80 (1960) 112.-117.

20 Zu den Implikationen des Verweises auf die Anthesterien vgl. C. P. Segal, <The character and
cults of Dionysus and the unity of the Frogs», HSPh 65 (1961) 207-242,219-220. Da die Anthesterien

im Monat zwischen den Lenäen und den städtischen Dionysien gefeiert wurden,schlägt
Moorton (Anm. 17) 316, weiter vor, dass «the Anthesterian hymn of the frogs serves not only as

aliminal marker between life and death, but between Lenaean comedy and tragedy at the City
Dionysia», aber warum hätte Aristophanes letztere mehr mit der Tragödie als mit der Komödie
assoziieren sollen? Der Hauptgrund für die Erwähnung der Anthesterien durch die Frösche ist
wohl simpler und biologischer Natur: s. unten.

21 Segal (Anm. 20) 239 Anm. 70; vgl. Reckford (Anm. 11) 408-413 und Rothwell (Anm. 3) 135-
136.

22 C. G. Jung, «Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten», Eranos-Jahrbuch (1934) 179-
229; vgl. Segal (Anm. 20) 221.



198 Andreas Willi

An diesem Punkt erweist sich ein kurzer Exkurs zur berühmtesten Frosch-
Passage der lateinischen Literatur als nützlich: Im sechsten Buch der Metamorphosen

erzählt Ovid die Geschichte von Latonas Begegnung mit den lykischen
Bauern {Met. 6,313-381). Ihre Neugeborenen Apollo und Artemis in den Armen
und verfolgt von Zeus' eifersüchtiger Gattin, flieht Latona rastlos von Land zu
Land, bis sie Lykien erreicht. Völlig erschöpft und kurz vor dem Verdursten,
erblickt sie einen kleinen Teich, an dem Bauern Schilf schneiden. Sie nähert sich
und möchte vom Wasser trinken, doch die Bauern verwehren es ihr. Ohne auf
Latonas Argument zu hören, dass das Wasser niemandes Besitz sei (349: usus
communis aquarum est), und trotz ihres inständigen Flehens (352: quae tarnen ut
detis, supplex peto), bleiben sie hart, ja sie bedrohen und beleidigen die Göttin
und wirbeln den Schlamm am Teichboden auf, so dass das Wasser untrinkbar
wird. Endlich verliert Latona die Geduld, Ärger verdrängt ihren Durst (366:
distulit irasitim). Sie hebt die Arme zum Himmel und verflucht die Bauern (369):
'aeternum stagno' dixit 'vivatis in isto' <Mögt ihr ewig in diesem Teiche leben,
sprach sie.> Sofort wird die Stimme der Bauern rauh, ihr Hals wird grösser, Kopf
und Rumpf wachsen zusammen, der Rücken wird grün, ihre Stirn weiss - sie
werden zu Fröschen, die im sumpfigen Wasser herumhüpfen (381: limosoque
novae saliunt in gurgite ranae). Doch sogar jetzt, wo sie ins Wasser tauchen, hören
sie nicht auf mit ihren Beschimpfungen (376): quamvis sint sub aqua, sub aqua
maledicere temptant.

«There has been little debate about the meaning of the episode of the Lycian
farmers», bemerkt J. J. Clauss,23 bevor er eine elegante poetologische Interpretation

der Episode vorschlägt. Diese baut darauf auf, dass «the act of going to a
source of water was a recognized symbol for acquiring poetic inspiration». Mit
den Worten usus communis aquarum est vertrete Ovid eine heterodoxe, anti-kal-
limacheische Poetik der dichterischen Zugänglichkeit. Das ist einleuchtend, doch
dürfen wir darob nicht vergessen, dass das -Trinken von der Quelle der Inspiration»

letztlich eine sekundäre Metapher ist. Sein poetisches Können erwirbt der
inspirierte Dichter durch das Trinken klaren Wassers, weil er im Akt des Trinkens

Zugang zu einem transzendenten <anderen> Leben gewinnt. Die primäre
Metapher Trank vom klaren Wasser Erneuerung des Lebens> wird in Ovids
Geschichte expliziert, wo Latona die Bauern mit den Worten bittet: 'haustus

aquae mihi nectar erit, vitamque fatebor acceptsse simul: vitam dederitis in unda'
<Das Trinken vom Wasser wird Nektar für mich sein, und ich werde verkünden,
dass ich zugleich Leben bekommen habe: Leben werdet ihr mit dem Wasser

gegeben haben» Durch dieses Element der <Wiedergeburt> gewinnt Ovids Szene

grosse Ähnlichkeit mit jenem Schlüsselerlebnis, das, wie wir aus den sogenannten
orphischen Goldblättchen wissen, die Anhänger orphischer Kulte nach demTod
erwarten sollte. Diese weitgehend stereotypen Texte weisen den verstorbenen

2.3 J. J. Clauss, «The episode of the Lycian farmers in Ovid's Metamorphoses», HSPh 92 (1989)
297-314,297.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 199

Eingeweihten an, nicht wie die übrigen Toten von einer Quelle am Eingang des
Hades zu trinken, sondern weiterzuwandern bis zum kühlen Wasser des <Sees

der Erinnerung>. Dessen Wächter ((puXccKeç) werden ihn nach seinem Ansinnen
fragen und sollen folgende Antwort erhalten:24

Etrtov voç FSç Ijii Kai 'Ôpavô âotEpoevroç.
Ôh|tai 8' Ip' avoç Kai àîiôXXupai- oXà 86t' ô[Ka
t|fO%pôv ISSöp riiévai têç MvËpocovÊç àno Xlpv[a]ç.

Sage: Ich bin ein Sohn der Erde und des gestirnten Himmels.
Von Durst aber bin ich ausgetrocknet und gehe zugrunde; so gebt schnell
kaltes Wasser zu trinken vom See der Erinnerung.

Die Bitte des toten Orphikers ist ähnlich wie Latonas Bitte formuliert. Er ist
am Verdursten, aber das Wasser wird ihn retten, und der Trank wird es ihm
ermöglichen, selig im Jenseits ein neues Leben zu führen, den <heiligen Weg> zu
gehen, <den auch die andern edlen Mysten und Bakchoi ziehen>, wie es weiter
heisst (Kai aù îiiov ôôov ep%ea(i), hàv te Kai aXXoi pwxai Kai ß«%%oi hiepàv
atelxöai kXeivoi). Anders als die lykischen Bauern erkennen die orphischen
Wächter die göttliche Natur und die Rechte des verstorbenen <Sohns von Erde
und Himmeh,25 und sie gehorchen daher. Umgekehrt zieht eben die Weigerung,
das zu tun, die Bestrafung der lykischen Bauern nach sich. Während auch sie als
(puXaKeç des Wassers, als «guardians of the threshold» beim Eingang zum neuen
Leben agieren, missbrauchen sie ihre Stellung. Noch nach ihrer Verwandlung
fahren sie fort, über die Schwelle zu wachen, ihre frevlerische Zunge zu gebrauchen

und als Amphibien ein liminales Leben zwischen festem Grund (hier) und
Wasser (dort) zu führen. Ihre Macht aber, Handlungen der oc^evia auszuführen,
ist ein für allemal beschnitten.

Ovids Geschichte liefert so ein mythisches Aition für den zuvor beschriebenen

Frosch-Symbolismus. Vor allem aber ermutigt sie dazu, auch bei Aristophanes

in den Fröschen und nicht in Charon die <Wächter der Schwelle> zu sehen.
Tatsächlich stimmt dies viel besser zum Ablauf des Stücks. Charons Fährtarif
von zwei Obolen (Ran. 140) ist zwar unverschämt, aber im Grunde ist der
Fährmann dennoch ein Helfer, der nichts unternimmt, um Dionysos' Überfahrt zu
verhindern. Die Frösche dagegen sind so lästig, wie es ihnen ihre beschränkten
Möglichkeiten erlauben. Mit ihrem Gequake machen sie es für Dionysos fast
unmöglich, beim Rudern einen Rhythmus zu finden,26 und als der Gott sie bittet

24 Text (Hipponion/Kalabrien, ca. 400 v.Chr.) nach F. Graf undS. I. Johnston, Ritual Texts for the

Afterlife. Orpheus and the Bacchic Gold Tablets (London/New York 2007) 4-5.
2.5 Zur Bedeutung diesesTitels, mit dem die Seele Anspruch erhebt auf «an affinity - based on both

lineage and nature-with the gods», s. Graf/Johnston (Anm.24) 111-114.
26 Vgl. die klassische Interpretation bei Rogers (Arim. 7) 34-36 und 40-42; T. Zielinski, «Bre-

kekekex», Eos 37 (1937) 105-108 und W. B. Stanford,Aristophanes: The Frogs (London 1958) 92

(aber auch die Kritik bei Wills (Anm. 9) 308-310); in unserem Zusammenhang ist es belanglos,



2.00 Andreas Willi

aufzuhören, reagieren sie ebenso obstinat wie Ovids Bauern: gâAAov gèv oùv

(p0ey^6(ie0(c<) <nun werden wir erst recht lärmen!> {Ran. 241-242). Ihre ganze
apotropäische Potenz27 wird in der Begegnung mit dem (unerkannten) Gott
zum Schlechten verwendet, sie sind nicht bloss Symbol des Übergangs,
sondern die chorische Inkarnation einer negativ besetzten Wächter-Rolle im rite
de passage.

Natürlich steht keineswegs fest, dass Aristophanes nicht nur mit dem von
Ovid erzählten Mythos oder der leicht abweichenden Version, die Menekrates
von Xanthos im 4. Jh. v.Chr. niederschrieb (FGrHist 769 F 2, aus Ant. Lib. Met.
35), vertraut war,sondern auch die inhärente Initiations-Metaphorik erkannte.28
Man könnte daher einwenden, dass seine Wahl der Frösche gleichwohl in erster
Linie von deren symbolischer Konnotation bestimmt war, die zwar ihre Plazierung

auf der Schwelle zum Hades nahelegen mochte, sie aber nicht notwendigerweise

zu übelwollenden <Wächtern> dieser Schwelle, also einem der Hindernisse
während der Katabasis, prädestinierte. Zumindest dieser zweite Aspekt ist daher
vermutlich Aristophanes' Zutat, und damit erhebt sich erneut die Frage <Warum
Frösche?>. Zu fragen ist aber auch, wie aristophanisch es wäre, wenn der limina-
le Symbolismus tatsächlich alleine den Ausschlag für den Froschchor gegeben
hätte. Entspräche es der Aristophanischen Poetik nicht eher, wenn auch dieser
Chor einer Metapher, nicht einem Symbol entspränge - genau wie die Wolken,
die Wolken sind, weil sophistische Gedanken so luftig und Verblasen sind wie

Wolken, und die Wespen, die Wespen sind, weil athenische Geschworene wie
Insekten stechen?

Um diesen Gedanken weiterzuverfolgen, müssen wir uns nun der Szene
zuwenden, die unmittelbar auf Dionysos' Überfahrt folgt. Nachdem der Gott
den Fährmann bezahlt hat, hält er Ausschau nach seinem Begleiter Xanthias, der
als Sklave nicht mit ins Boot durfte, sondern um den See herumrennen musste
{Ran. 193). In der Ausgabe von Dover lautet die Passage folgendermassen (Ran.
271-279):29

was genau störend ist am Gequake der Frösche, solange diese nicht willkürlich umgedeutet werden

zu «creatures [who] facilitate the transition of Dionysos across the border» (R. G. Edmonds

III, Myths ofthe Underworld Journey: Plato, Aristophanes, and the 'Orphic' GoldTablets
(Cambridge 2004) 134 (Hervorhebung: A.W.).

27 Zur apotropäischen Wirkung von Fröschen in der Antike vgl. M. Wellmann, «Frosch», RE 71
(1910) 113-119,115 und W. Deonna, «L'ex-voto de Cypsélos à Delphes: le symbolisme du palmier
et des grenouilles», RHR 139 (1951) 162-207 und 140 (1952.) 5-58,26-27

28 In Menekrates' Version wird Leto und ihren Kindern verwehrt, sich zu waschen, nicht zu trin¬

ken, aber auch die Waschung dürfte als initiatorische (kathartische) Prozedur zu verstehen sein

(vgl. E. Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen (Tübingen 9,1101925)

2.405-406); Serv. In Verg. Georg. 1,378 (und danach. Myth. Vat. 1,10) bezieht sich, auf Ovid,
verwechselt jedoch Latona und ihre Kinder mit Demeter und Persephone - wohl weil er die
mystische Konnotation erkennt und daher an die eleusinischen Göttinnen denkt.

29 Dover (Anm. 2) 132-133.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 201

Ai. ô Savôiaç. nov Savôiaç; fj Savöia.
Sa. iah.
Ar. ßdöi^e 8e\)po.
Sa. %aîp ' Séoîtota.
Ai. xi éoxi xavxanOoi;
Sa. okoxoç Kai ßopßoptx;.
At. Kaxeîôeç ow nov xoùç îiaxpaXoiaç ai)to81

Kai xoùç émôpKOOç, ovç ëXeyev r|(iîv;
Sa. où 8' ou;
Ai. vi) xov rio0£iSco 'ycoye, Kai vovi y' ôpco.

aye 8t|, ti 8pwp.ev;
Sa. rtpoiévai ßeXxiaxa vcov,

Û)Ç OUXOÇ Ô T07t0Ç EGliv oo xà 0T|p{a
xà 8e(v' etpaoK' eKgîvoç. [...]

Di. Xanthias! Wo ist Xanthias?! He, Xanthias!
Xa. Hallo!
Di. Komm her!
Xa. Guten Tag, Herr.
Di. Was ist das hier?
Xa. Finsternis und Schlamm.
Di. Hast du denn da irgendwo die Schläger und die Meineidigen

gesehen, von denen er [sc. Herakles] gesprochen hat?
Xa. Ja sicher, du nicht?
Di. Bei Poseidon, doch, ich seh' sie auch jetzt noch!

Los jetzt, was tun wir?
Xa. Am besten gehen wir weiter, schliesslich ist das hier der Ort, wo die wilden

Tiere sind, wie er behauptet hat.

Die hier gegebene Sprecherverteilung fusst auf der Überlegung, dass Dionysos
die Frage in Vers 273 (xi èoxi xàvxau8oî; stellen muss, «because the sinners lying
in mud have not figured in the crossing of the lake, and account is best taken of
them by locating them on Xanthias' route, which we have not seen».30 Dies ist
freilich überhaupt nicht gesichert. Erstens hatte Herakles die Sünder spezifisch
als etwas angekündigt, das Dionysos, nicht Dionysos oder Xanthias, sehen werde
(Ran. 143 ö\j/£i <du wirst sehen>, gerichtet ausschliesslich an Dionysos). Zweitens
gesteht Dover selbst zu, dass es schwierig ist, évxauôoî als <dort auf deinem (d.h.
Xanthias') Weg hierher> zu verstehen, da das Adverb normalerweise ein Synonym

zu êvtaû9a <hier> ist. Es ist klar, dass der Befehl ßaSi^e Ôeu po in Vers 272 von

30 Dover (Anm. 2) 227-228; der Begriff <Sünder> wird im folgenden schon deshalb übernommen,
weil sich die Schuldidee antiker Mysterienreligionen gut mit entsprechenden christlichen
Vorstellungen vergleichen lässt (wobei <Sünde> ohnehin keine monotheistische oder Hochgott-
Konzeption voraussetzt: vgl. A. Bendhn, «Sünde», in H. Cancik, B. Gladigow und K.-H. Kohl
(Hg.), Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. V: Säkularisierung - Zwischenwesen

(Stuttgart 2001) 125-134,129).



2.02 Andreas Willi

Dionysos an seinen Sklaven gerichtet ist. Daraus folgt, dass Xanthias über die
Bühne laufen muss, während Dionysos bleibt, wo er ist. Die Hier-Deixis bezieht
sich demnach auf Dionysos' Position, und es wäre sinnlos, wenn Dionysos den
Xanthias fragte, was <das hier> ist; dabei muss es sich vielmehr um die Frage des

Neuankömmlings, also des Xanthias, handeln. Da schliesslich drittens die
pragmatische Funktion von Xanthias' %cûp ' © Ôéotcotcc nicht die (bereits geschehene)
Kontaktaufnahme ist, sondern der Beginn eines Gesprächs, ist es am natürlichsten,

wenn dieser Satz nicht isoliert steht, sondern gefolgt wird von einer Frage.
In der Tat passt ja auch die Antwort otco-toç Kai ßopßopo<; ausgezeichnet zum
schlammigen Ufer eines Sees voller Frösche, d.h. zu der Stelle, die Dionysos in
Xanthias' Abwesenheit erreicht hat. Dass dieses Ufer nicht nur voller ßöpßopot;

war, sondern auch in Dunkelheit gehüllt, konnten die Zuschauer natürlich bei
der Aufführung im Tageslicht nicht sehen. Sie waren aber schon zuvor darauf
vorbereitet worden, als Charon dem Dionysos ankündete, er werde die Frösche
hören (nicht:sehen) (Ran. 205-207:ctKOÜaeiyàp piXr] KàÂÀiat(a) [...] ßaxpa%cov

kukvcöv). Von verschiedenen Interpreten - imAnschluss an ein Scholion zu Ran.
211 - ist dieser Satz ganz unnötig zu einem Argument dafür gemacht worden,
dass der Froschchor gar nicht in der Orchestra erschienen sei.31 Andere haben zu
Recht eingewendet, dass ein unsichtbarer Froschchor kaum hör- und verstehbar

gewesen wäre.32 Übersehen wurde von den Vertretern eines sichtbaren Chors
aber bisher, dass Charon das Verb ockouco statt ôpàco schon deshalb benutzen
muss, weil dem Publikum die nicht inszenierbare Finsternis beim Eingang zur
Unterwelt nur so vermittelt werden konnte. Die Dunkelheit, die Charons Boot
umgibt, hat es zwar Dionysos unmöglich gemacht, die Frösche zu sehen, den
Zuschauern im Theater aber natürlich nicht.33

Wenn çskoxoç Kai ßopßopo^ also von Dionysos und nicht von Xanthias gesagt
wird, so müssen die folgenden Verse 274—275 in Xanthias' Mund gelegt
werden, und die Frage am Ende von Vers 275 (cru S'oü;) gehört Dionysos. Damit
geht Vers 276 wiederum an Xanthias, und auch darin liegt ein Gewinn. Es wird
allgemein angenommen, dass es sich hier um einen Witz handelt, bei dem der
Schauspieler ins Publikum deutet: Alle versammelten Athener sind Kriminelle.
Eine solche Erwiderung steht aber viel eher dem gewitzten Xanthias mit seinem
losen Mundwerk an als dem beschränkten Dionysos, zu dem umgekehrt die
anschliessende Frage, was als nächstes zu tun sei, besser passt. Zusammengenommen

führt all dies demnach zu einer anderen Sprecherverteilung, die erfreu-

31 Allison (Anm. 6) 8-11;Zimmermann (Anm. 10) 164-167.
32 D. M. MacDowell, «The frogs' chorus», CR 22 (1972) 3-5,4; Dover (Anm. 2) 57; C. W. Mar¬

shall, «Amphibian ambiguities answered», EMC 15 (1996) 2.51-265, 253-254; Rothwell
(Anm. 3) 136.

33 Vgl. Marshall (Anm. 32) 260, dem die logische Verknüpfung mit dem ctkotoç im Hades aber
entgeht. Zum Fehlen szenischer Implikationen des Verbs ccKohoet s. auch Barbera (Anm. 15)
124-126.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 203

licherweise in den wesentlichen Punkten derjenigen in den Handschriften V
und A entspricht:34

Ai. o SavGtaç. 7toô SavGtaç; i\ Savôta.
Sa. lau.
At. ßaöt^e 8e\)po.
Sa. %aîp' © ôécîtoxa.

xi éaxt xccvxavGot;

Ai. OKOXOÇ Kai ßopßopoc,.
Sa. KaxetÔeç oôv nov xoùç ttaxpaXotaç avxoOt

Kai xoùç éîttopKODç, o'Ùç gX-eyev f||tîv;
At. où S'
Sa. vi] xov riooeiSâi 'yojye, Kai vwiy' ôpco.

At. aye Ötj, xi Ôpcopev;

Sa. Ttpoïévat ßeAxtoxa vtov,
cbç oùxoç ô xo7toç èoxiv ou xà 0T|p{a
xà Ôeiv' ëtpaoK' eKeîvoç. [...]

Auf den einzigen Nachteil ist bereits hingewiesen worden: Wenn Dionysos fragt
0Ù 5' on;, so impliziert er, dass er tatsächlich die Sünder gesehen hat, die Herakles
angekündigt hatte (Ran. 145-151):

'Hp. eixa [sc. ö\|/et] ßöpßopov noXvv
Kai <jKû)p àeivcov, êv Ôè xooxai Kexpévouç
ei noxi Çévov xtç fiSiicrice wcottoxe,

fj rcaïÔa Kivôjv xâpyôptov txpeiXexo,

ij jnyxép' ft^orjaev, ij -ttaxpoç yvàGov
ercaxa^ev, i) 'mopKOV öpKOV cojiooev,
i] Mopcnpov xtç pfjoiv é^eypàyaxo.

Her. Dann wirst du eine Menge Schlamm sehen, und immerfiiessende Scheisse,
und darin liegend jeden, der jemals einem Gast etwas zuleide getan hat, mit
einem Jungen geschlafen hat, ohne zu zahlen, die eigene Mutter verprügelt
oder den Vater ins Gesicht geschlagen hat, einen Meineid geschworen hat -
oder eine Rede des Morsimos kopiert hat.

Aber gab es denn irgendwelche derartigen Sünder auf Dionysos' Reise? Die
Antwort hierauf ist nicht so eindeutig, wie Dovers oben zitierte Anmerkung zu
Vers 273 vermuten lässt. Die erste Kategorie der von Herakles erwähnten Kri-

34 Da nach Dover (Anm. 2) 87 «fragments of Hellenistic texts of comedy show that change of
speaker was originally indicated by a dicolon or paragraphes, without identifying the speaker,
and it was recognized by ancient scholars that the attribution of words to speakers was a matter
for discussion and argument», wird damit natürlich nicht impliziert, dass diese Verteilung auf
Aristophanes' Autograph zurückgehen muss; gestärkt wird nur ihre Plausibilität. In P. Berol.
13231 fehlt leider zu viel, als dass irgendwelche Schlussfolgerungen aus den dikola und para-
graphoi gezogen werden könnten.



2.04 Andreas Willi

minellen umfasst Leute, die einem gevoç etwas angetan haben, also der agevia
schuldig sind, à^evia aber ist die Eigenschaft, die das Verhalten der Frösche
gegenüber Dionysos charakterisiert und einen wichtigen Punkt in unserem
Vergleich mit Ovids lykischen Bauern darstellte. Gewiss können Frösche nicht
prügeln oder Meineide leisten, aber auf ihre Art sind sie bei Aristophanes so

ungastlich, wie es ihnen die Natur erlaubt. Als Charon sie ßaxpa%ot kukvoi nennt
(Ran. 207), wird man das wohl zunächst als <Frosch-Schwäne> auffassen, aber
nachdem im Froschgesang wenig Schwanenhaftes liegt,35 ergibt sich rückblickend
eine zweite Möglichkeit: Die Frösche sind auch <Frosch-Kyknosse>, Frösche, die
sich verhalten wie Kyknos, der legendäre Wegelagerer, der Reisende (gévoi) auf
dem Weg nach Delphi belästigte, bis er von Herakles beseitigt wurde - ganz wie
die Frösche hier von Dionysos in der Verkleidung als Herakles <beseitigt>, d.h.
zum Schweigen gebracht werden. Überdies stimmen Herakles' Ankündigung
in Ran. 137-158 und Dionysos' tatsächliche Erlebnisse nur dann völlig überein,
wenn Frösche und Sünder gleichgesetzt werden; denn weiter stösst der Gott
tatsächlich auf den See, Charon den Fahrmann, die ÖTjpia Seiva im Zentrum
der kleinen Szene in Ran. 285-311 sowie endlich die seligen Mysten. So legt
genau genommen schon das blosse Fehlen einer Ankündigung der Frösche deren

Gleichsetzung mit den Sündern nahe.36

Warum aber sollte Aristophanes ausgerechnet Frösche gewählt haben, um
Sünder und Kriminelle zu verkörpern? Der Froschchor entspricht Aristophanes'
metaphorischen Chören nur dann wirklich, wenn es ein plausibles tertium compa-
rationis gab wie im Fall der Luftigkeit von Wolken und Gedanken oder der
Angriffslust von Wespen und Geschworenen. Wie schon bemerkt, wissen wir nicht,
ob eine frühe Version des ovidisch-menekrateischen Mythos von Bestrafung
und Metamorphose bereits im 5. Jh.Teil des erzählerischen Völksguts war. Wäre
dies der Fall, so wäre die Darstellung von Sündern als Fröschen so naheliegend
gewesen, wie sie es später war, als Plutarch (.Mor. 567f) sich die Reinkarnation
der Seele des bösen Kaisers Nero als Frosch vorstellte.37

35 Dover (Anm. 2) 218 bemerkt zwar, dass «it was commonly believed [...] that swans sing melo¬

diously when dying or in remote places, for the delectation of the gods, but unfortunately not
for our ears», doch wirken die Frösche quicklebendig und weisen explizit auf ihr Singen in der
Öffentlichkeit, beim Anthesterien-Fest, hin.

36 Nur L. Strauss, Socrates andAristophanes (New York 1966) 241, bemerkt beiläufig: «The chorus
of frogs takes the place of a possible chorus of the archcriminals of Hades [...], which would not
have been bearable since it would have been a chorus [...] of archcriminals that professes the
principles of injustice».

37 M. Matteuzzi, «Le rane 'dalla doppia vita': ancora un'ipotesi esegetica per un titolo di Aristofa-
n&», FuturAntico 1 (2003) 265-280,275, die in ihrer Diskussion des Aristophanischen Chors auf
diese Stelle hinweist, übergeht, dass Neros Reinkarnation als Frosch immer noch eine Strafe
darstellt; vgl. im Neuen Testament Apoc. 16,13 (unreine Geister als Frösche) sowie M. R Nilsson,
Geschichte der griechischen Religion. II: Die hellenistische und römische Zeit (München 31974)
552. Zum verbreiteten Märchenmotiv der Verwandlung eines Menschen in einen Frosch (oder
eine Kröte) s. O. Keller, Die antike Tierwelt. II: Vögel, Reptilien, Fische, Insekten, Spinnentiere,
Tausendfüssler, Krebstiere, Würmer, Weichtiere, Stachelhäuter, Schlauchtiere (Leipzig 1913) 308.



Frösche,Sünder, Inirianden: Zu einem Aristophanischen Rätsei 205

Auch sonst aber ist die Assoziation nicht zufällig. Man hat schon lange
beobachtet, dass die Szene, die Herakles beschreibt, anderweitig bezeugte
Unterweltsvorstellungen spiegelt, die womöglich orphischen Ursprungs sind.38 Wenngleich
in den Fröschen das eleusinische Element zweifelsohne vorherrscht, würden die
meisten Interpreten heute wohl L. Radermacher zustimmen, für den die
wiederholten Anspielungen auf Mysterienkulte und Inititationsriten nicht auf eine
<reine> Form des Kults von Eleusis weisen, sondern noch andere, dionysische
oder orphische, Elemente enthalten,39 unabhängig davon, ob diese nun schon zu
Aristophanes' ZeitTeil der offiziellen eleusinischen Religion geworden waren.40

Jedenfalls können Herakles' Worte nicht von einer Passage in Piatons Phaidros
(69c) getrennt werden, in der Sokrates erklärt,weshalb er den Tod nicht fürchtet:
Während seines ganzen Lebens habe er nach Weisheit gestrebt, und Weisheit sei
wie eine Reinigung (katharsis) von irdischen Dingen. Danach fährt er fort:

Kai KivÖDveüoDot Kai oi tàç te^ietoiç f[ptv oùtoi KaTacTTjoavTEç oi) ipaûkol tiveç
EÎvai, oXXà tcù ôvti nâXai aivwTEcÖai cm oç av ccpw|TOç Kai <xteXeotO£ eIç 'ÂiSov
cc<plicr|Tai év ßopßöpco KEiOExai, o 5è KEKaOappévoç te Kai teteXeopévoç ekeîoe
àcplKOpEVOÇ pETO". 0ECÛV olKpOEl.

Und es ist gut möglich, dass die da, die uns die Inititationsriten eingerichtet haben,
nicht einfach simple Tröpfe waren, sondern in Tat und Wahrheit schon seit langem
andeuten, dass, wer ohne Einweihung und Initiation in den Hades kommt, im
Schlamm liegen wird, der Eingeweihte und Initiierte aber, der dorthin kommt, bei
den Gotten wohnen wird.

Der Hauptunterschied zwischen der Platonischen und der Aristophanischen
Darstellung liegt im Grund für die Bestrafung, und es ist eben Aristophanes'
Konzentration auf ethische Kriterien (Vergehen und Sünde), nicht auf die
Unterscheidung von Initiierten und Nicht-Initiierten, die als orphisch und nicht

38 A. Dieterich, Nekyia: Beiträge zur Erklärung derneuentdeckten Petrusapokalypse (Leipzig 1893)
70-83;F. Graf, Eleusis und die orphische DichtungAthens in vorhellenistischer Zeit (Berlin/New
York 1974) 103-107; vgl. aber auch E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational (Berkeley/Los
Augeies 1951) 172-173 Aum. 102.

39 Radermacher (Aum. 7) 184-185; vgl. nach den teilweise kühnen Spekulationen von F. Adami,
«De poetis scaenicis Graecis hymnorum sacrorum imitatoribus»,Jahrbücherfür classische

Philologie,SuppL26 (1901) 213-262,244-254, z.B. Segal (Anm.20) 221 zu den orphischen Konnotationen

des Katabasis-Themas.AndereTheorien, die von einer einzigen Quelle ausgehen, bleiben
ebenso unsicher (s. bes. E. Gerhard, «Ueber den Iakchoszug bei Aristophanes», Philologus 13

(1858) 210-212;T. G.Tucker, «The mysteries in the Frogs of Aristophanes», CR 18 (1904) 416-418;
Hooker (Anm. 19) 116-117 und M. Guarducci, «Le Rane di Aristofane e la topografia ateniese»,
in Studi in onore diAristide Colonna (Perugia 1982) 167-172: Mysterien von Agrai; M. Tierney,
<The paxodosin Aristophanes' Frogs», Proceedings of the Royal IrishAcademy 42,section C,10
(1934-1935) 199-218: Lenaia;vgl. Segal (Anm. 20) 236-237 Anm. 44).

40 Vgl. E. Lapalus, «Le Dionysos et l'Héraclès des 'Grenouilles'», REG 47 (1934) 1-20; Graf (Anm.
38); A. Bowie, Aristophanes: Myth, Ritual and Comedy (Cambridge 1993) 228-253.



2.06 Andreas Willi

eigentlich eleusinisch erklärt worden ist.41 Wie dem auch sei,42 jedenfalls sind
die im Schlamm liegenden Sünder offensichtlich nicht bloss eine Aristophanische

Augenblicksidee, sondern das konstitutive Element einer Bestrafung in
der Unterwelt gemäss den Vorstellungen klassischer Mysterienkulte. Ein komischer

Dichter, der eine Tiermetapher für solche Sünder im Schlamm schaffen
wollte, musste daher ein Tier wählen, das tatsächlich im Schlamm lebt. Ausser
Fröschen wären dafür vielleicht noch Schweine in Frage gekommen, aber nur
Frösche konnten mit ihrem frechen Gequake eingefleischte Tunichtgute ideal
repräsentieren,43 und nur Frösche waren ohne weiteres auf Dionysos' Weg, am
dunklen, schlammigen Ufer des acherusischen Sees lokalisierbar: Laut Plinius
(NH 9,159; vgl. auch Sext. Emp. Pyrrh. 1,41, Ov. Met. 15,375, Plut. Mor. 637b)
lösen sich Frösche im Schlamm auf, bevor sie im Frühling wiedergeboren werden,
und einer der Frosch-<Helden> in der pseudohomerischen Batrachomyomachie
heisst bezeichnenderweise BoppopoKOi-triç, <Schlarnm-Lagerer> ([Horn.] Batr.
226,2.30).

Als metaphorische Sünder sind die Frösche also das direkte Gegenstück
zu den Mysten im weiteren Verlauf der Komödie. Sie sind kein wirklich
unabhängiger Chor, sondern eher eine Art andere Hälfte eines Chors der Gegensätze,

ähnlich den kontrastierenden Halbchören von Männern und Frauen in
der Lysistrate.44 Zugegebenermassen kommt es in den Fröschen anders als in
der Lysistrate nicht zur direkten Konfrontation, doch liegt ein Grund hierfür
auf der Hand: Die griechische Unterweltgeographie sah eine klare räumliche

41 Etwas ähnliches wird in PI. Rep. 363d freilich <Musaios und seinem Sohn> (d.h. Eumolpos, dem

mythischen Gründer der eleusinischen Mysterien) zugeschrieben (roùç Sè âvooxouç av Kai
àôiKODç eiç tctiXôv xiva Ka/copurcovoiv ev 'ÂiSov <die Gottlosen und die Ungerechten andererseits
begraben sie im Hades im Lehm>), und eine frühe Integration in den eleusinischen Kult wird
auch durch Diog. Laert. 6,39 und lui. Or. '7,238 nahegelegt (vgl, Graf (Anm. 38) 103-104;Aristid.
Or. 22,10 klingt mit der Phrase év crKOtcp Kai ßopßopcp an Aristophanes an, und hinzuweisen ist
schliesslich noch auf Ai.fr. 156.12-13).

42 Letztlich ist die Unterscheidung ohnehin unwesentlich (sofern man nicht eine sekundäre
Dreiteilung vornimmt: vgl. dazu Graf/Johnston (Anm. 24) 100-108): Da die Initiation auch ein

Reinigungsvorgang ist,sind alle Uninitiierten unrein, also <Sünder>, und alle Initiierten rein. Vgl.
weiter Plotin. Erm. 1,6,6 öiö Kai ai referai ôpÔcoç aivmovcai tov pp K£Ka0appévov Kai eiç 'AiSov
K£iu£G0ai ev ßopßopop, ort TO pi] Kaöapov ßopßopcp Sc« KaKTiv <piXov • ola ör] Kai veç, ov Kaôapai
•co GÔpa, %aipoi)ax toi toiohtcp <Deshalb deuten die Inititationsriten zu Recht in Rätsehede an,
dass, wer nicht gereinigt ist, auch im Hades im Schlamm hegt, weil ihm das, was vom Schlamm
unrein ist, aufgrund seiner Schlechtigkeit heb ist: so geniessen dies ja auch Schweine, da sie
körperhch nicht rein sind.>

43 In andern Frosch-Geschichten sind Athene ([Horn.] Batr. 187-192), Perseus (Ael.iVA 3,37) oder
Herakles (Antig. Car. Mir. 4) ihre <Opfer>: vgl. Wehmann (Anm. 27) 114; Deonna (Anm. 27)
50-51.

44 Eine ähnhche, aber viel abstraktere Lesart erwägen Strauss (Anm. 36) 241 sowieT. K. Hubbard,
The Mask ofComedy.Aristophanes and the Intertextual Parabasis (Ithaca/London 1991) 202, für
den «the two forms of this play's chorus [...] mirror the dialectic between man's physical, animal
nature and his transcendent,spiritual side»; dagegen spricht Matteuzzi (Anm. 37) 277 von «una
sorta di doppio 'popolare' [...] del coro principale»,ohne eine Polarität herzustehen.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 207

Trennung zwischen Sündern und Initiierten vor, wo doch erstere in Schlamm und
Dunkelheit leben müssen, letztere aber auf grünen Wiesen im hellen Licht weilen,

das des Eingeweihten Schau (èîtouTeia) ermöglicht. Zusätzlich gibt es aber
noch einen zweiten Grund, der enger mit dem Thema von Aristophanes' Stück
verwoben ist und der die zentrale Rolle der Frösche weiter erhellt. Wiederum
bringt uns hier ein kurzer Exkurs weiter.

Während die Mehrzahl der im altindischen Rig-Veda gesammelten, teils wohl
schon zu Beginn des 1. Jahrtausends v.Chr. entstandenen Hymnen an Gottheiten
gerichtet ist, gibt es am Ende des siebten Buchs, unmittelbar nach einem Hymnus
auf den Regengott Parjanya, eine merkwürdige Ausnahme: einen Hymnus auf
die Frösche (mandükäh) (RV 7,103). Dieses eigenartige Lied wurde von frühen
Interpreten gelegentlich als Satire aufgefasst, doch schon M. Bloomfield gelang
der Nachweis, dass es sich viel eher um einen Regenzauber handelt.45 Die meisten
Strophen beschreiben lebhaft das Treiben der Frösche, wenn der Regen kommt.
Besonders in den Strophen 1,7 und 8 geschieht dies mit Hilfe einer Reihe
unerwarteter Metaphern und Vergleiche:46

samvatsaräm sasayänä
brähmaiiä vratacärinah
väcam Parj änyajinvitäm
prä mandükä avädisuh.

brährnan äso atirâtré nâ some,
sâro näpürnäm abhito, vâdantah,

samvatsarâsya tâd âhah pari stha,

yân, mandükäh, prâvrsinam babhüva.

brährnan äsah somîno väcam akrata,
brâhma krnvântah parivatsarïnam.
adhvaryâvo gharminah sisvidänä,
ävir bhavanti; gühiä nâ ké cit.

Nachdem sie ein Jahr lang gelegen haben,
Bralimanen, die ein Gelübde erfüllen, haben
die Frösche ihre von Paijanya ermunterte Stimme

erhoben.

Wie Brahmanen beim nächtlichen Sorna-Opfer
gleichsam um einen vollen See herum
sprechend, begeht ihr den Tag des Jahres, der, ihr
Frösche, der Beginn des Regens ist.

As Soma-Brahmanen erhoben sie ihre Stimme,

ihr jährliches Gebet verrichtend. Sie kommen

hervor als Adhvaryu-Priester, erhitzt,
schwitzend; überhaupt keiner ist verborgen.

Zu diesem Lied schreibt S. W. Jamison: «The hymn systematically works on two
levels. The vocabulary and images are simultaneously applicable to brähmanas
engaging in study and ritual activity and to frogs before and during the rainy
season.»47 Beispielsweise ist die lange Stille der Frösche, die dann durchbrochen
wird, nicht einfach die Stille während ihrer Sommerruhe, auf die der Beginn der
Regen- und Paarungszeit folgt,48 sondern eine Stille, die jener von Brahmanen

45 M. Bloomfield, «On the 'Frog-hymn,' Rig-Veda vii. 103, together with some remarks on the
composition of the Vedic hymns»,Journal of the American Oriental Society 17 (1896) 173-179.

46 Text nach A. A. Macdonell,A Vedic Reader for Students (Oxford 1917) 144-145.
47 S. W. Jamison, «Natural history notes on the Rigvedic- 'frog' hymn», Annals of the Bhandarkar

Oriental Research Institute (Amrtarnahotsava Volume) 72/73 (1993) 137-144,137.
48 Vgl. H. H. Bender, «On the naturalistic background of the 'Frog-Hymn', RV VII. 103», Journal

of the American Oriental Society 37 (1917) 186-191,187-188.



2.08 Andreas Willi

gleichkommt, die ein Schweigegelübde abgelegt haben. Schon das lässt uns an
die Aristophanischen Frösche denken, die ihre Aktivität ja ebenfalls in einem
rituellen Kontext situieren. Gleichzeitig wirft der vedische Hymnus die Frage auf)
ob der Verweis von Aristophanes' Fröschen auf das Anthesterien-Fest wirklich
primär mit dessen chthonischen Bezügen zu tun hat (vgl. oben). Viel eher ergibt
er sich doch daraus, dass mit den Anthesterien der Frühling beginnt und somit die
Überwinterung der Frösche endet, die der Sommerruhe der indischen Frösche
entspricht.49 Die Prozession zum Heiligtum des Dionysos év Xijxvcciç erfolgte also

genau in der Jahreszeit, in der die Frösche wieder aktiv werden.
Aber die vedischen Frösche sind nicht nur Brahmanen. In Strophe 8 sind sie

auch Adhvaryu-Priester, deren Assoziation mit dem gharrna-Tmnk (gharmmah)
darauf hindeutet, dass sie das Pravargya-Ritual durchführen. Wesentlich für diesen

Vergleich ist der Umstand, dass «the year-long vrata of vs. 1 is equivalent
to the year-long dlksä (the aväntaradlksä) prescribed for the yajamäna [d.h. den
Opferherrn] of the Pravargya - a longer and more onerous initiation than is
usual for Vedic rituals».50 Mit andern Worten wird das Leben der Frösche mit
demjenigen eines Initianden verglichen. Genau wie dieser durch die initiatorische

Reinigung ein neues Leben oder zumindest einen neuen Lebensabschnitt
beginnt, so werden die Frösche jedes Jahr <wiedergeboren>. Wir greifen hier also
die literarisch-metaphorische Spiegelung einer Idee, die aus dem Frosch auch im
alten Ägypten ein Symbol der Auferstehung und Erneuerung machte.51

Angesichts der Initiationsthematik in Aristophanes' Fröschen ist man nun
versucht, seinen Froschchor ähnlich zu interpretieren.52 Es fragt sich dann
allerdings, ob dies möglich ist, ohne unseren ersten Schluss, wonach die Frösche
metaphorische Sünder seien, zunichte zu machen und zu einer rein <symbolischen>
Lesart zurückzukehren.53

In einer Diskussion der Platonischen Passage über die Sünder im Schlamm
hat F. Graf plausibel gemacht, dass diese sonst unerklärliche Bestrafung im
Jenseits durch die Projektion eines echten kathartisch-initiatorischen Rituals
<erfunden> worden sei; wer nicht vor dem Tod gereinigt wurde, wird nun in
entsprechender Weise nach demTod dafür bestraft.54 In der Tat gibt es verschiedene

49 Vgl. Plut, Mot: 400c; Matteuzzi (Anm. 37) 271-272.
50 Jamison (Anm, 47) 142, nach A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur. Vedische Opfer und Zauber

(Strassburg 1897) 136.
51 Vgl.A.Iacoby und W. Spiegelberg, «Der Frosch als Symbol derAuferstehung bei den Aegyptern»,

Sphinx 7 (1907) 215-228; Deonna (Anm. 27) 23-24,30-35.
52 Einen Vergleich von Aristophanes' Chor mit dem vedischen Hymnus stellt schon R. Goossens,

«Notes de mythologie comparée indo-européenne», Nouvelle Clio 1 (1949) 4-22 an, aber seine
Behauptung, Aristophanes' Frösche seien «des brahmanes, ou des mystes de Dionysos» wird
ebensowenig untermauert wie die Vermutung, beide Texte reflektierten einen uralten
indogermanischen Glauben an die magische Kraft von Fröschen als Regenzauber.

53 Vgl. so Matteuzzi (Anm. 37) 272-274.
54 Graf (Anm. 38) 105-107;vgl. auch R. Parker,Miasma:Pollution and Purification in Early Greek

Religion (Oxford 1983) 286.



Frösche,Sünder, Initianden; Zu einem Aristophanischen Rätsei 209

Hinweise auf griechische Reinigungsrituale mit Wasser - wie in Eleusis oder bei
den Mysterien von Agrai55 - oder Schlamm. Nicht nur spottet Plutarch (Mot:
168d) darüber, dass der Abergläubische sich im Schlamm wälzt, während er seine
Sünden bekennt, sondern Demosthenes (Or. 18,259) beschreibt explizit die
Initiation in die Mysterien der Meter und des Sabazios, die sein Gegner Aischines
angeblich praktizierte: Kaöcupow toùç teXongévouç Kai ccTiogotTTtov tä rrriXâ) Kai
tote, îurupoiç, Kai âviatàç, àttô toi) Kaöapjioü ksXsuojv Xéyeiv "stpuyov KaKOV,

eù pov apeivov" <Indem er die Initianden reinigte, mit Lehm und Spreu abrieb, sie

von der Reinigung aufstehen liess und ihnen befahl zu sagen: Ich bin dem Übel
entkommen, ich habe das Bessere gefunden> (vgl. Harpocrat. s.v. ccîtogattcov:
TlXenpov yàp tâ> jcriXâ Kai ta> Tuxvpto toùç gnougévouç <man beschmierte die
Initianden nämlich mit Lehm und Spreu>). Weitere Hinweise auf das <Abreiben>
oder <Beschmieren> (àtogàtteiv, rcepigatteiv) in entsprechenden Kontexten,
wenn auch ohne ausdrückliche Erwähnung von Lehm oder Schlamm (tctiXoç,

ßopßopoi;), finden sich im übrigen schon bei Sophokles (fr. 34,467 Radt).56 Somit
ist es überaus wahrscheinlich, dass solche Rituale - und nicht nur die
konventionellere Waschung in Eleusis bzw. Agrai -Aristophanes und seinem Publikum
bekannt waren, ob sie nun ihren angestammten Platz in orphisch-dionysischen
Riten hatten oder nicht.57

Vor diesem Hintergrund aber waren im Schlamm geborene und lebende
Frösche nicht nur eine treffende Tiermetapher für im Jenseits bestrafte
Kriminelle, sondern auch für Initianden, die sich jener Reinigung unterzogen, die
Voraussetzung für ihre <Wiedergeburt> war. Diese Doppelheit entspricht jener
des Mystenchors, der, obschon die Choreuten einerseits schon Seelen im Jenseits

sind, andererseits immer noch die kultischen Reigen von Mysten im Diesseits
tanzt (vgl. bes. Ran. 404-406 zur dafür typischen zerrissenen Kleidung). Indem
die Frösche im liminalen Schlamm herumhüpfen, sind sie zugleich Sünder im
Jenseits, also diejenigen, die nie gereinigt wurden, und <Sünder> im Diesseits, also

diejenigen, deren Initiation erst vollzogen wird. So ist es kein Zufall, wenn sie in
Ran. 213-217 verkünden, Dionysos zu verehren - einen Gott, der als TaK%oç eine
der prominentesten Mysteriengottheiten Griechenlands ist -, und dabei mit dem
seltenen Verb ia%eco auf ihr eigenes Singen Bezug nehmen, obschon das Quaken
von Fröschen normalerweise mit KpàÇto bezeichnet wird (vgl. Ran. 258,264);
denn der Kultname "IaKyoç ist eben von diesem Verb la%£to/id%ci> abgeleitet:58

55 Parker (Anm. 54) 2.83-284.
56 Vgl. Graf (Anm. 38) 106. mit weiterem Material: Men. Phasm. 54-55. zu vergleichen mit den bei

Plut, Mor. 166a erwähnten npXäiceir Karaßopßopoiaeiq; Lucian. Necyom. 7; Philo De spec. legg.

3,101; Hsch.s.vv. pcqaSeç, paypov,
57 So A. Dieterich, «Ueber eine Scene der aristophanischen Wolken», RhM 48 (1893) 275-283,

279-280.
58 P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots (Paris 1968-

1980) 1.452,s.v. "IaK%oç; vgl. X Ar. Ran. 316b; Gerhard (Anm. 39) 212.



2.10 Andreas Willi

<p0£Y^cbp.£0' eiiyripDV é|iàv ccoiSàv,

KoàÇ Kodç,

rjv cc(X(pi Ndotiïov
Aioç Aiovooov év /Upvaioiv ia%T|0a|i£V

Wir wollen unseren wohlklingenden Gesang erschallen lassen, quak, quak, den wir
rings um den nysäischen Sohn des Zeus, Dionysos im Sumpfland, singen!59

Wie bereits angedeutet,waren räumliche Überlegungen also nicht der einzige Grund,
weshalb es in den Fröschen nicht zur direkten Begegnung zwischen <gut> und <böse>,

zwischen dem Chor der Mysten und jenem der Frösche,kommen konnte. Zusätzlich
gab es einen <zeitlichen> Grund:Als metaphorische Initianden im Diesseits sind die
noch sündigen Frösche auch eine erste <Hypostase> derselben Leute, die später als
selige Mysten erscheinen. Noch nachdem sie schliesslich ihre umgekehrte Metamorphose

von <Fröschen> zu Menschen vollzogen haben,klingt im melodischen "Iatcy ' à
"Icck%£, "IaKx' cb "laiche /iakléôiakkhe, mkkhöiakkhef, mit dem der Mystenchor auftritt
(Ran 316-317), von ferne das frühere koccö Kodq Ikoaks koaks/ an. Dionysos ist
somit nicht der einzige, der während des Stücks eine Initiation (teXetri;vgl. Ran. 357

êteXéoôq) in die <geheimen Riten der edlen Musen > und die <bakchischen Zungenkulte

des stierfressenden Kratinos> (Ran. 356-357 yewcacov öpyia Mouocov, Kpcmvoo
ton tanpoçdyon yAciyctqç BaK^eî(cc)) durchmacht, um ein kompetenter Kritiker zu

werden, seine anfängliche blinde Bewunderung des Euripides zu vergessen,ja seine
Identität wiederzufinden.60 Zusammen mit ihm wandelt sich der Chor als «collective
representation of [...] Athens».61 Durch die Komödie sind aus quakenden,
unkultivierten62 Kriminellen gute Bürger geworden, die bereit sind, sich für ihre Stadt
einzusetzen und diese zu retten, als alles schon verloren scheint.63

59 Bzw. <sangen>: angesichts des Präs. %copeî in Ran.219 bleibt unklar, ob ein (quasi-gnomischer) Ao¬

rist der <typischen Situation> (so z.B. D. M. MacDoweli,Aristophanes and Athens:An Introduction

to the Plays (Oxford 1995) 281; vgl. E. Schwyzer und A. Debrunner, Griechische Grammatik.
II:Syntax und syntaktische Stilistik (München 1950) 283-286) oder ein Aorist mit Vergangenheitsbezug

(so z.B. Dover (Anm. 2) 223) vorliegt;sogar hier lässt sich also nicht entscheiden, ob wir
uns die Frösche eher lebend auf der Erde oder tot im Jenseits vorstellen sollen.

60 Vgl. Segal (Anm. 20); Lada-Richards (Anm. 17) 45-122; diese heute klassische Interpretation
des Dionysos in den Fröschen wird von R. G. Edmonds III,«Who in hell is Heracles? Dionysus'
disastrous disguise in Aristophanes' Frogs», in D. B, Dodd und C. A. Faraone (Hg.), Initiation
in Ancient Greek Rituals and Narratives: New Critical Perspectives (London/New York 2003)
181-200 und Edmonds (Anm.26) 113-117, hinterfragt, aber das Initiationsthema wäre auch dann
unleugbar, wenn der Gott (trotz der vielen bei Bowie (Anm. 40) 234-238 zusammengestellten
Hinweise) nicht als <Initiand> zu verstehen wäre.

61 Whitman (Anm. 12) 263.
62 Vgl. Ran. 807-810: Aischylos hat die Athener als Schiedsrichter im Wettkampf gegen Euripides

zurückgewiesen, weil sie <kriminell> (roixcopfixoi, wörti. <Einbrecher>; vgl. Euripides' Zuhörerschaft

in der Untenveit: Ran. 771-774) und <Schwafler, wenn es darum geht, das Wesen von
Dichtern zu erfassen? (Xflpoç rob yvôvai rtépi (pvcreiç jroqrôv) seien.

63 Vgl. Bowie (Anm. 40) 244: «The final words of the parodos sum up what is required, initiation
and good political behaviour towards xenoi and citizens».



Frösche,Sünder, Initianden;Zu einem Aristophanischen Rätsei 211

In Aristophanes' Fröschen geht es also nicht weniger um Frösche, als es in
den Wespen um Wespen geht, und viel mehr, als es im Old Curiosity Shop um
einen <old curiosity shop> geht. Als Bdelykleon in den Wespen den Chor der alten
Männer provoziert, werden sie wespenhaft; sie werfen ihre Kleider ab und ihre
Stachel kommen zum Vorschein.64 Bloss aufgrund dieser inszenierten Metapher
käme niemand auf den Gedanken, die Wespen seien irregulär und hätten zwei
unabhängige Chöre. Ebenso wenig gilt dies dann aber für die Frösche - nur
dass die Bewegung hier in entgegengesetzter Richtung erfolgt: ein Chor, der im
Dunkel froschhaft gewesen ist, wird im Licht menschlich. Der Chor wandelt sich,
aber er wird nicht ersetzt.65

Korrespondenz:
Andreas Willi
Worcester College
GB-Oxford OX1 2HB
andreas.willi@classics.ox.ac.uk

64 MacDowell (Anm. 5) 11-12.
65 Ein Schoüon zu Ran. 316 vermerkt treffend pereßXriÖTi 6 %opoç eiç priaraç <der Chor hat sich

in Mysten verwandelt>, doch bezieht sich pereßLidri dabei wohl nur auf die bühnentechnische
Transformation des Chors.


	Frösche, Sünder, Initianden : zu einem Aristophanischen Rätsel

