Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 4

Artikel: Frosche, Sunder, Initianden : zu einem Aristophanischen Ratsel
Autor: Willi, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ratsel
Von Andreas Willi, Oxford

Abstract: Nach einer kurzen Diskussion fritherer Erkldrungen des Chors der
Frésche in Aristophanes’ gleichnamiger Komddie wird eine Interpretation vor-
geschlagen, die nicht von einem symbolischen Gehalt der Passage, sondern dhn-
lich wie beim Chor der Wespen oder Wolken von einer Metapher ausgeht; die
Frosche als Tiere, die im Schlamm leben, stehen gleichzeitig fiir die von Hera-
kles erwihnten Siinder, die im Jenseits bestraft werden, und fiir all diejenigen,
die sich im [iesseits einer Initiation unterziehen. Vergleichend herangezogen
werden zum einen Ovids Mythos von den lykischen Bauern, zum andern der
Frosch-Hymnus im altindischen Rig-Veda. Bei den scheinbar unabhingigen
zwei Choren der Frische handelt es sich also nur um zwei <Hypostasen» ein und
desselben Chors, der sich im Laufe des Stiicks genauso wandelt wie der Gott
Dionysos.

Aristophanes’ Komédie Batpayou (Frosche) ist ein Meisterwerk der komischen
Literatur, an dem sich die Interpreten wohl gerade deshalb immer wieder die
Z#ihne ausgebissen haben. Kontrovers diskutiert werden insbesondere (a) der
religidse Subtext der Komodie, die eine Katabasis in die Unterwelt mit Moti-
ven aus antiken Inititations- und Mysterienkulten verkniipft, sowie (b) der
Wettkampf zwischen Aischylos und Euripides in der zweiten Héilfte des Stiicks
und die Griinde, weshalb am Ende Aischylos obsiegt und mit Dionysos in die
Oberwelt zuriickkehren darf. Wahrend der zweite Punkt im folgenden Beitrag
nur ganz am Rande beriihrt wird,! steht der erste im Zentrum, denn die Frage,
die uns hier beschéftigen soll, ist davon nur vordergriindig unabhéngig: Warum
sind die Frosche in den Frdschen?

In seinem Kommentar zum Stiick bringt K. J. Dover das Problem auf den
Punkt: «Frogs is no more about frogs (indeed, a little less) than The Old Curiosity
Shop is about an old curiosity shop. In that respect it differs from Acharnians,
Clouds, Wasps (metaphorical wasps), Birds, Thesmophoriazusae, and Ecclesia-
zusae. The title of the play will have been determined in part by the fact that
the frog-chorus is the first of the two choruses to appear, in part by the strong

*  Uberarbeitete Fassung einer am 15. A pril 2008 an der Universitit Basel gehaltenen 6ffentlichen
Hahlitationsvorlesung.

1 Fiir neuere Beitrige zu dieser Debatte s. etwa P. von Mollendaorff, «Alaybiov 8 cipneopet —
der ‘neue Aischylos’ in den Froschen des Aristophaness, WA 21 (1996-1997) 129-151; J.-U.
Schmidt, «Die Einheit der ‘Frasche’ des Aristophanes — demokratische Erziehung und ‘moderne’
Dichtung in der Kritik», WA 22 (1998) 73-100; A. Willi, « Aischylos als Kriegsprofiteur. Zum
Sieg des Aischylos in den ‘Frisschen’ des Anistophaness, Hermes 130 (2002) 13-27; R. M. Rosen,
«Aristophanes’ Frogs and the Contest of Homer and Hesiod», TAPRA 134 (2004) 295-322.

Musewm Helveticum 65 (2008) 193211



194 Andreas Wilh

tradition of animal-choruses in Old Comedy.»* Diese Rechtfertigung des Titels
greift freilich etwas kurz, denn Dover weist gleich selbst darauf hin, dass der
Auftritt von zwei unabhingigen Chdren ungewdhnlich ist: «It seems strange at
first sight that Aristophanes should have written a play for two choruses at a time
when the strain imposed by the war on the capital of wealthy individuals had
led to the introduction of joint choregiai for the Dionysia (Arist. fr 630 Rose ap.
2¥E404) and perhaps also for the Lenaia, as ¥ suggests.» Da der spiter auftre-
tende Mystenchor unzweifelhaft der Hauptchor ist, entspringe der Zusatz des
Froschchors demnach vor allem dem Wunsch, ciner alten Tradition komischer
TierchOre Reverenz zu erweisen, vielleicht auch spezifisch auf Froschchore in den
ebenfalls Bdtpayou betitelten, sonst aber schattenhaften® Stiicken der Komiker
Magnes und Kallias Bezug zu nehmen. Natiirlich sind weitere <Vorteile», die der
Froschchor bot, vorstellbar — beispielsweise der Umstand, dass das Publikum
vielleicht enttiuscht reagiert hitte, wenn nicht ausser dem in Fetzen gekleide-
ten Hauptchor (vgl. Ran. 404-412) noch ein prunkvoll ausgestatteter Zweit-
chor aufgetreten wire.” Selbst wenn derlei gesichert werden kénnte, reichte es
allerdings allein kaum aus,den Froschchor zu begriinden. Unwiderlegbar bleibt
zudem, dass zumindest unter den Komddien, die wir kennen, die Frasche die
einzige mit zwei unabhingigen Choren ist. Zu spekulieren, es kdnnte noch andere
gegeben haben, da ja auch die eine oder andere Tragodie® (deren Chor freilich
aus einer kleineren Anzahl von Ténzern bestand) neben dem Hauptchor noch
einen Nebenchor (ropayopnynue) aufweist, ist nicht nur deshalb fragwiirdig, weil
die Lieder unabhingig vom Hauptchor auftretender tragischer nopoyopnymuotc
niemals die [.inge des Aristophanischen Froschchors haben, sondern auch, weil
natiirlich kein einziges napayopnynue einem Drama den Titel gibt.

2 K.I Dover, Aristophanes: Frogs (Oxford 1993) 56

3 Die Bezeugung von Magnes’ Stiick — und von frithen komischen Tierchéren iiberhaupt (s. E.
Spyropoulos, «Mayvng 6 koukds kol 1) Béan 1ov oy latoplo g dpyodog &1tuchic kKoumdicgs,
Hellenika 28(1975) 247-274, gegen G. M. Sifakis, Parabasis and Animal Choruses: A Contribution
to the History of Attic Comedy (London 1971); vgl. jetzt auch K. S. Rothwell, Jr., Nature, Cultire,
and the Origins of Greek Comedy: A Study of Animal Choruses (Cambridge 2007) 117-120) —
ist liberaus diirftig ( Ar. Eq. 523 mit Scholion) und die Datierung von Kallias® Fraschern auf 431
v.Chr. (vgl. Calhas test. 4) ungesichert.

4 So K. I Dover, Aristophanic Comedy (Berkeley/Los Angeles 1972) 178, sowie Dover (Anm. 2)
57

5 Vgl zu den napeyopnynuate bei BEuripides (Diener in Hipp. 58-71, Midchen in Phaethon fr.
781.14-31, Kinder in Supp. 1123-1164) und Aischylos (aponopnol in Enm. 1032-1047; Agypter
und Mégde in Supp. 836-865 und 1034-10617) W. S. Barrett, Euripides: Hippolytos (Oxford 1964)
167 und 368; mit J. Carriere, Le Cheeursecondaire dans le drame grec. Sur une ressource méconnue
de la scéne antigue (Paris 1977) auch in Aristophanes’ Wespen (230-316: ein einzelner singender
Junge reicht aus; vgl. D. M. MacDowell, Aristophanes: Wasps (Oxford 1971),161-162), Frieden
{114-118: ein oder zwei Midchen reichen aus, und nichts muss gesungen werden; vgl. S. D, Olson,
Aristophanes: Peace (Oxford 1998) 89-90) und Lysistrata (1279-1315, wohl monodisch; vgl.
J. Henderson, Aristophanes: Lysistrata (Oxford 1987) 213-214) von Nebenchdren zu sprechen,
ist problematisch.



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 195

Die eingangs gestellte Frage <Warum sind die FrOsche in den Froschen?s
erweist sich somit eigentlich als eine doppelte: <Warum sind die Frosche als zwei-
ter (und eponymer€) Chor in den Froschen?> und <Warum sind die Frésche, und
nicht z.B. dionysische Satyrn, die von Herakles in Ran. 145-151 erwihnten Ver-
brecher oder — wenn es denn um die Tradition von Tierchdren ging — ein Rudel
bellender Hunde (einschliesslich des Hollenhunds Kerberos?) in den Froschen?»
Obschon diese zwei Aspekte offensichtlich miteinander verkniipft sind, haben
frithere Antworten sich in der Regel auf einen davon konzentriert. Daher wiren
sie sogar dann unvollstindig, wenn sie ansonsten liberzeugen kdnnten.

Nach einer vor allem in &lterer Literatur’ vertretenen Meinung ist der
Froschchor bloss eine oberflachliche Unterhaltungseinlage, mit der die dialo-
gische Handlung vor der Parodos des Mystenchors aufgebrochen wird, «perhaps
to compensate for the uncomic nature of [the | principal chorus».® Tréfe dies zu, so
brauchte die Wahl von Froschen nicht weiter begriindet zu werden: Eine zufil-
lige Augenblicksidee ist bestenfalls auf ebenso zuféllige Weise nachvollziehbar.
So méchte G, Wills als Klimax des Chors eine rein imaginére komische nopdn
des Dionysos rekonstruieren, J. T. Hooker hélt die Frosche fiir ein Uberbleibsel
aus einer ersten Fassung des Stiicks, in der sie den Hauptchor bildeten, und D.
A. Campbell findet, dass «the comic quality of the scene is due in part to the
incongruity of elevated lyric on the lips of frogs».”

Demgegeniiber sind andere Interpreten stirker um die thematische Kohéirenz
des Stiicks besorgt und versuchen deshalb, die Natur des Froschchors zu erkliren,
ohne sich ndher mit dem Problem der Existenz zweier Chdre zu befassen. Hier
lassen sich zwei Gruppen unterscheiden. Fiir die eine hat der Froschchor mit dem
literarischen Tenor der Komddie zu tun. So sollen die Frosche nach J. Defradas, B.
Zimmermann und M. M. Barroso de Albuquerque den von Aristophanes abge-
lehnten <Neuen Dithyrambos> (und damit implizit Euripides’ moderne Lyrik)
parodieren.’’ Anders als Dionysos’ Zwischenrufe oder auch die Euripideischen

6 <The citing of the authority of Dikaiarchos by the writers of Hypotheses 1 and 2 makes it very
likely that the play was known by the title Frogs at least by his time, i.e. within a century of its
production; and indeed it is highly probable that it was so known in both the early circulating
written version of the text and in the official records of victorious comedies» (R. M. Allison,
«Amphibian amhguities: Anistophanes and his frogs», G&R 30 (1983) 820,18 Anm. 1, mit
Verweis auf Dover (Anm.4) 178).

7 Vgl.z.B. B. B. Rogers, The Frogs of Aristophanes (London 1902) 34; W. Schmid, Geschichte
der griechischen Literatur. I4: Die griechische Literatur zur Zeit der attischen Hegemonie nach
demn Eingreifen der Sophistik (2. Hiilfte, 1. Abschnitt) (Miinchen 1946) 334; L. Radermacher,
Aristophanes’ ‘Frosche’ (Wien 21954) 168, aber auch noch T. Baier, «Zur Funktion der Chor-
partien in den Frdschernr, in A. BErcolam (Hg.}, Spoudaiogeloion: Form und Funktion der Ver-
spottung in der aristophanischen Komadie (Stuttgart/Weimar 2002), 189-204, 201 («Posse und
Auflockerungs).

8 D A, Campbell, <The frogs in the Frogs» JHS 104 (1984) 163-165,165.

9 G Wills, «Why are the frogsin the Frogs?» Hermes 97 (1969) 306-317 311-315; I.T. Hooker, <The
composition of the Frogs» Hermes 108 (1980) 169-182,181-182; Campbell ( Anm. 8) 165.

10 I Defradas, «Le chant des Grenouifles: Aristophane critique musical», REA 71 (1969) 23-37;



196 Andreas Wilh

Lieder, iiber die sich Aischylos lustig macht (Ran. 1309-1322,1331-1363), scheint
freilich der Froschgesang iiberhaupt nicht lachhaft oder parodistisch. Im Gegenteil
ister bisweilen gar als nostalgischer «swan song of Old Comedy»!! gelesen und fiir
das Fehlen der «indiscriminate and slatternly multiformity of Euripides»'? oder
die poetische Qualitit seiner Worte gepriesen worden.?* Derselbe Einwand gilt im
iibrigen auch fiir die komplexe Theorie von N. Demand, wonach Dionysos’ Sieg
im Wettgeschrei gegen die Frosche einen Sieg des Aristophanes (als Vertreter des
Dionysos) iiber seinen Rivalen Phrynichos suggerieren soll,da farpayot <Frdsches
auch @pivor Kroten> evozierten und diese ihrerseits an den Namen ®piviyog
erinnerten;* weshalb aber hitte Aristophanes dann nicht gleich einen Krotenchor
eingefiihrt, dessen Laute noch viel schrecklicher wiren? So kann das Gequake
bestenfalls als generelle Satire (nicht aber Parodie) auf das «poetic ranting of infe-
rior poets» gelesen, die Frésche als «traditional symbol of puffed-up conceit that
amounts to nothing but x6a» aufgefasst werden.!” Selbst dann blieben sie jedoch
nahezu unverbunden mit der iibergreifenden Handlung des Stiicks.

Mehr verspricht daher der Interpretationsansatz der zweiten Gruppe. Nach
dieser ist der Froschchor mit dem im ersten Teil des Stiicks dominanten religio-
sen Element verkniipft. Freilich wiirde auch eine <literarische> [esart eine solche
Verbindung nicht a priori ausschliessen — fiir C. H. Whitman etwa kontrastiert der
Froschgesang als <falsche Musik> mit der «wahren Musik> des Mystenchors® —,
aber die Bildhaftigkeit, die in der Wahl von Frdschen steckt, ist nun anders gela-
gert: die massgebliche Eigenschaft der Frosche ist nicht mehr ihre angebliche
kiinstlerische Inkompetenz, die vom Text eben nicht gestiitzt wird, sondern ihre
unleugbare [.okalisierung am Ufer des acherusischen Sees. So hat R. K. Moorton
den Plot der Frdsche Uiberzeugend als rite de passage gemiss der von A. van
Gennep etablierten klassischen Struktur solcher Ubergangsriten interpretiert.t”

B. Zimmermann, Untersuchungen zur Form und dramatischen Techinik der Aristophanischen
Komadien. I Parodos und Amoibaion (Konigstein/Ts. 1984) 155-164; M. M. Barroso de Albu-
querque, «A estrutura da comédia Bérpoy o de Aristofanes», Euphrosyre 31 (2003) 43-60.

11  K.J.Reckford, Aristophanes’ Old-and-New Comedy (Chapel Hill/London 1987) 412—413; warum
aber sollte Dionysos solch einen idealisierten Bestandteil der <Alten Komédie» zum Schweigen
bringen — Aristophanes wird den Gott doch kaum als «hater of comedy» (B. Heiden, <[Tagedy
and comedy in the Frogs of Anstophanesy», Ramus 20 (1991) 95-111, 99) portritieren?

12 C. H.Whitman, Aristophanes and the Comic Hero (Cambridge, Mass. 1964) 249,

13 Vgl E. Fraenkel, Beobachtungen zu Aristophares (Roma 1962) 182-183; Campbell (Anm. 8)
164-165; P. Rau, Paratragodia: Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes (Miinchen
1967) 13 («man [méchte] heber von autonomer komischer Lyrik als von Parodie sprechen»);
sollte Charons Ankiindigung von péhn kéhiiote <wunderschéne Lieders wirklich bloss den
schlechten Geschmack des Fihrmanns illustrieren?

14 N.Demand, <The identity of the frogs», CPR 65 (1970) 83-87

15 J Henderson, The Maculate Muse. Obscene Language in Attic Comedy (New York/Oxford 21991)
93: dhnlich P. Barbera, «Le rane invisibili. Considerazioni su una presenza negata ( Aristoph.,
Ranae 209-263)», Pan 7 (1981) 119-133,132,

16 Whitman (Anm. 12) 24.

17 R.F Moorton Jr., «Rites of passage in Aristophanes’ ‘Frogs’s, CJ 84 (1989) 308-324, ausgehend



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 197

Danach stellt der See als Lebensraum der Frische eine liminale Zone dar, die
das Land der Lebenden vom Land der Toten trennt, und Charon fungiert als
«guardian of the threshold». Infolge dieser Liminalitit 14sst sich nicht klar ent-
scheiden, «whether the frogs are dead or alive, and inhabiting the underworld
or the upper world»;*® einerseits bevilkern sie den See, den Charon iiberquert,
andererseits identifizieren sie sich mit den Froschen im'Temenos des athenischen
Dionysos &v Aluvaig (Ran. 215-219).° Unterstrichen wird die liminale Stellung
der Frésche zudem dadurch, dass sie in ihrem Gesang (Ran. 219) die Chytroi
erwihnen, den letzten Tag des Anthesterien-Fests auf der Schwelle vom Winter
zum Frithling, wenn die Geister der Toten in der Oberwelt erscheinen, schliess-
lich aber mit dem formelhaften Ruf: 00pule Kopeg, ovxer’ AvBeotnpie (Weg mit
cuch, Geister (7), die Anthesterien sind vorbei> gebannt werden (vgl. PMG 883,
mit lexikographischen Verweisen).*” Angesichts dessen liegt es dann nahe, in den
amphibischen Froschen selbst «a symbol of transitus and mysterious passage»
zu erkennen,” an eine entsprechende Charakterisierung von Froschen durch C.
G. Jung zu erinnern,* und auch an die schwarzen Frosche zu denken, die laut
Juvenal die Styx bewohnen (Sat. 2,150).

Indessen wirkt bei alledem die dramatische Funktion der Frésche in Aristo-
phanes’ Komédie oberflichlich. Als Symbol der Liminalitit und des Ubergangs
hétten die Tiere zwar mit dem Katabasis- und Riickkehr-aus-der-Unterwelt-The-
ma des Stiicks zu tun, aber die Entfaltung dieses Themas litte in keiner Weise,
wenn die Frosche fehlten. Auf anderem Wege wiirden wir insofern wieder den
Standpunkt einnehmen, wonach der Froschchor bloss der Unterhaltung dient.
Bevor wir uns damit zufrieden geben, sollten wir aber fragen, ob das Riitsel, das
die Frosche aufgeben, so wirklich schon geldst ist.

von A.van Gennep, Les rites de passage. Etude systématique des rites de la porte et du seuil, de
Fhospitalité, de Uadoption, de la grossesse et de Uaccouchement, de la naissance, de Penfance,
de la puberté, de Uinitiation, de Uordination, du couronnement des fiangailles et du mariage, des
funérailles, des saisons, etc. (Panis 1909); vgl. weiter 1. Lada-Richards, Initiating Dionysus: Rifual
and Theatre in Aristophanes’ Frogs (Oxford 1999) bes. 45-122,

18 Moorton (Anm. 17) 312.

19 Vgl besonders G.'T. W. Hooker, <T'he topography of the Frogs», JHS 80 (1960) 112-117

20 Zu den Implikationen des Verweises auf die Anthesterien vgl. C. P. Segal, <The character and
cults of Dionysus and the unity of the Frogs», HSPh 65 (1961) 207-242,219-220. Da die Anthe-
sterien im Monat zwischen den Lenden und den stddtischen Dionysien gefeiert wurden,schligt
Moorton (Anm. 17) 316, weiter vor, dass «the Anthesterian hymn of the frogs serves not only as
aliminal marker between life and death, but between Lenaean comedy and tragedy at the City
Dionysiax, aber warum hétte Aristophanes letztere mehr mit der Tragtdie als mit der Komddie
assozileren sollen? Der Hauptgrund fiir die Erwdhnung der Anthesterien durch die Frosche ist
wohl simpler und biologischer Natur:s. unten.

21  Segal (Anm.20) 239 Anm. 70; vgl. Reckford { Anm. 11) 408413 und Rothwell ( Anm. 3) 135-
136.

22 C.G.Jung, «Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten», Eranos-Jahrbuch (1934) 179
229: vel. Segal (Anm.20) 221,



198 Andreas Wilh

An diesem Punkt erweist sich ein kurzer Exkurs zur beriihmtesten Frosch-
Passage der lateinischen Literatur als niitzlich: Im sechsten Buch der Metamor-
phosen erzihlt Ovid die Geschichte von Latonas Begegnung mit den lykischen
Bauern (Met. 6,313-381).Ihre Neugeborenen Apollo und Artemis in den Armen
und verfolgt von Zeus’ eifersiichtiger Gattin, flicht Latona rastlos von Land zu
Land, bis sie Lykien erreicht. Vollig erschopft und kurz vor dem Verdursten,
erblickt sie einen kleinen Teich, an dem Bauern Schilf schneiden. Sie ndhert sich
und mochte vom Wasser trinken, doch die Bauern verwehren es ihr. Ohne auf
Latonas Argument zu hoéren, dass das Wasser niemandes Besitz sei (349: usus
communis aquarum est), und trotz ihres instindigen Flehens (352: quae tamen ut
detis, supplex peto), bleiben sie hart, ja sie bedrohen und beleidigen die Gottin
und wirbeln den Schlamm am Teichboden auf, so dass das Wasser untrinkbar
wird. Endlich verliert Latona die Geduld, Arger verdringt ihren Durst (366:
distulit ira sitim). Sie hebt die Arme zum Himmel und verflucht die Bauern (369):
‘aeternum stagno’ dixit vivatis in isto’ Mgt ihr ewig in diesem Teiche leben,
sprach sie.> Sofort wird die Stimme der Bauern rauh, ihr Hals wird grésser, Kopf
und Rumpf wachsen zusammen, der Riicken wird griin, ihre Stirn weiss — sie
werden zu Froschen, die im sumpfigen Wasser herumhiipfen (381: limosoqute
rovae saliunt in gurgite ranae). Doch sogar jetzt, wo sie ins Wasser tauchen, horen
sie nicht auf mit ihren Beschimpfungen (376): guamvis sint sub aqua, sub aqua
maledicere temptant.

«I'here has been little debate about the meaning of the episode of the Lycian
farmers», bemerkt J. I. Clauss,” bevor er eine elegante poetologische Interpreta-
tion der Episode vorschligt. Diese baut darauf auf, dass «the act of going to a
source of water was a recognized symbol for acquiring poetic inspiration». Mit
den Worten usus communis aquarum est vertrete Ovid eine heterodoxe, anti-kal-
limacheische Poetik der dichterischen Zugéinglichkeit. Das ist einleuchtend, doch
diirfen wir darob nicht vergessen, dass das <Irinken von der Quelle der Inspira-
tion» letztlich eine sekundére Metapher ist. Sein poetisches Kdnnen erwirbt der
inspirierte Dichter durch das Trinken klaren Wassers, weil er im Akt des Trin-
kens Zugang zu einem transzendenten <anderen> Leben gewinnt. Die priméire
Metapher <lrank vom klaren Wasser = Erneuerung des Lebens> wird in Ovids
Geschichte expliziert, wo Latona die Bauern mit den Worten bittet: ‘haustus
aquae mihi nectar erit, vitamaque fatebor accepisse simul: vitam dederitis in unda’
<Das Trinken vom Wasser wird Nektar fiir mich sein, und ich werde verkiinden,
dass ich zugleich Leben bekommen habe: Leben werdet ihr mit dem Wasser
gegeben haben.» Durch dieses Element der <Wiedergeburt: gewinnt Ovids Szene
grosse Ahnlichkeit mit jenem Schliisselerlebnis, das, wie wir aus den sogenannten
orphischen Goldblittchen wissen,die Anh&nger orphischer Kulte nach demTod
erwarten sollte. Diese weitgehend stereotypen Texte weisen den verstorbenen

23 1 I Clauss, «T'he episode of the Lycian farmers in Ovid’s Metamorphoses», HSPk 92 (1989)
297-314,297.



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 199

Eingeweihten an, nicht wie die iibrigen Toten von einer Quelle am Eingang des
Hades zu trinken, sondern weiterzuwandern bis zum kiithlen Wasser des <Sees
der Erinnerung>. Dessen Wichter (¢UAaxeg) werden ihn nach seinem Ansinnen
fragen und sollen folgende Antwort erhalten:®!

gtmov bog ag Eut kol "Opavd dotepdevioc.
Sty 8 Ep” avog kol dmoiivpon: GAd 801 0w
Yoy pov H3op miévon 8¢ Mvenochveg &m0 AMuv|alc.

Sage: Ich bin ein Sohn der Erde und des gestimten Himmels.
Von Durst aber bin ich ausgetrocknet und gehe zugrunde; so gebt schnell
kaltes Wasser zu trinken vom See der Erinnerung,.

Die Bitte des toten Orphikers ist dhnlich wie Latonas Bitte formuliert. Er ist
am Verdursten, aber das Wasser wird ihn retten, und der Trank wird es ihm
ermdglichen, selig im Jenseits ein neues Leben zu fithren, den <heiligen Weg> zu
gehen, «den auch die andern edlen Mysten und Bakchoi ziehens, wie es weiter
heisst (kod o mov 680v €pyea(t), hév te waid dAlol photon xod Bdyyor hiepov
otelyootl kAewvol). Anders als die lykischen Bauern erkennen die orphischen
Wichter die gottliche Natur und die Rechte des verstorbenen «Sohns von Erde
und Himmel>,” und sie gehorchen daher. Umgekehrt zieht eben die Weigerung,
das zu tun, die Bestrafung der lykischen Bauern nach sich. Wiahrend auch sie als
pLAakeg des Wassers, als «guardians of the threshold» beim Eingang zum neuen
Leben agieren, missbrauchen sie ihre Stellung. Noch nach ihrer Verwandlung
fahren sie fort, iiber die Schwelle zu wachen, ihre frevlerische Zunge zu gebrau-
chen und als Amphibien ein liminales Leben zwischen festem Grund (hier) und
Wasser (dort) zu fiithren. Thre Macht aber, Handlungen der &Eevia auszufiihren,
ist ein fiir allemal beschnitten.

Ovids Geschichte liefert so ein mythisches Aition fiir den zuvor beschriebe-
nen Frosch-Symbolismus. Vor allem aber ermutigt sie dazu, auch bei Aristopha-
nes in den Frdschen und nicht in Charon die «<Wéchter der Schweller zu sehen.
Tatséchlich stimmt dies viel besser zum Ablauf des Stiicks. Charons Fihrtarif
von zwei Obolen (Ran. 140) ist zwar unverschdmt, aber im Grunde ist der Fihr-
mann dennoch ein Helfer, der nichts unternimmt, um Dionysos’ Uberfahrt zu
verhindern. Die Frésche dagegen sind so listig, wie es ihnen ihre beschrinkten
Moglichkeiten erlauben. Mit ihrem Gequake machen sie es fiir Dionysos fast
unmdglich, beim Rudern einen Rhythmus zu finden,? und als der Gott sie bittet

24 Text (Hipponion/Kalabrien, ca. 400 v.Chr.) nach F. Graf und S. 1. Johnston, Ritual Texts for the
Afterlife. Orpheus and the Baecchic Gold Tablets (London/New York 2007) 4-5.

25 Zur Bedeutung dieses Titels, mit dem die Seele Anspruch erhebt auf «an affinity — based on both
lineage and nature —with the gods», s. Graf/Johnston (Anm.24) 111-114,

26 Vgl. die klassische Interpretation bei Rogers { Anm. 7) 34-36 und 4042, T. Zielinski, «Bre-
kekekex», Fos 37 (1937)105-108 und W. B. Stanford, A vistophanes: The Frogs (London 1958) 92
(aber auch die Kritik bei Wills (Anm. 9) 308-310); in unserem Zusammenhang ist es belanglos,



200 Andreas Wilh

aufzuhdren, reagieren sie ebenso obstinat wie Ovids Bauern: u&hiov pév odv
pOeyEoueb(a) mun werden wir erst recht larmen!> (Ran. 241-242). lhre ganze
apotropdische Potenz” wird in der Begegnung mit dem (unerkannten) Gott
zum Schlechten verwendet, sie sind nicht bloss Symbol des Ubergangs, son-
dern die chorische Inkarnation einer negativ besetzten Wachter-Rolle im rite
de passage.

Natiirlich steht keineswegs fest, dass Aristophanes nicht nur mit dem von
Ovid erzéhlten Mythos oder der leicht abweichenden Version, die Menekrates
von Xanthos im 4. Jh. v.Chr. niederschrieb (FGrHist 769 F 2, aus Ant. Lib. Met.
35),vertraut war,sondern auch die inhdrente Initiations-Metaphorik erkannte.*®
Man kdnnte daher einwenden, dass seine Wahl der Frosche gleichwohl in erster
Linie von deren symbolischer Konnotation bestimmt war, die zwar ihre Plazie-
rung auf der Schwelle zum Hades nahelegen mochte, sie aber nicht notwendiger-
weise zu iibelwollenden «Wiachtern» dieser Schwelle, also einem der Hindernisse
wihrend der Katabasis, priadestinierte. Zumindest dieser zweite Aspekt ist daher
vermutlich Aristophanes’ Zutat, und damit erhebt sich erneut die Frage «<Warum
Frosche?s. Zu fragen ist aber auch, wie aristophanisch es wére, wenn der limina-
le Symbolismus tatsichlich alleine den Ausschlag fiir den Froschchor gegeben
hitte. Entspriche es der Aristophanischen Poetik nicht eher, wenn auch dieser
Chor einer Metapher, nicht einem Symbol entspréinge — genau wie die Wolken,
die Wolken sind, weil sophistische Gedanken so luftig und verblasen sind wie
Wolken, und die Wespen, die Wespen sind, weil athenische Geschworene wie
Insekten stechen?

Um diesen Gedanken weiterzuverfolgen, miissen wir uns nun der Szene
zuwenden, die unmittelbar auf Dionysos’ Uberfahrt folgt. Nachdem der Gott
den Fahrmann bezahlt hat, hélt er Ausschau nach seinem Begleiter Xanthias, der
als Sklave nicht mit ins Boot durfte, sondern um den Sce herumrennen musste
(Ran. 193).In der Ausgabe von Dover lautet die Passage folgendermassen (Ran.
271-279):%

was genau storend ist am Gequake der Frische, solange diese nicht willkiirlich umgedeutet wer-
den zu «creatures [who] facilitate the transition of Dionysos across the border» (R. G. Edmonds
1L, Myths of the Underworld Journey: Plato, Aristophanes, and the *Orphic’ Gold Tablets (Cam-
bridge 2004) 134 (Hervorhebung: A.W.).

27 Zur apotropiischen Wirkung von Fraschen in der Antike vgl. M. Wellmann, «Frosch», RE 71
{1910) 113119, 115 und W. Deonna, «L’ex-voto de Cypsélos 4 Delphes: le symbaolisme du palmier
et des grenouilles», RHR 139 (1951) 162-207 und 140 (1952) 5-58,26-27

28 In Menekrates’ Version wird Leto und thren Kindern verwehrt, sich zu waschen, mcht zu trin-
ken, aber auch die Waschung diirfte als initiatorische (kathartische) Prozedur zu verstehen sein
{vel. E. Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen (Tiibingen #°1925)
2.405-406); Serv. In Verg. Georg. 1,378 (und danach Myth. Vat. 1,10) bezieht sich auf Owvid,
verwechselt jedoch Latona und ihre Kinder mit Demeter und Persephone — wohl weil er die
mystische Konnotation erkennt und daher an die eleusinischen Géttinnen denkt.

29 Dover (Anm.2) 132-133,



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 201

A, 6 ZavBiac. mob SavBiog; f| SavBic.

Ze. 1o,

Av. Badile 8ebpo.

Za. xoip’ & Stomota.

Al Tl o tvTarvBol;

Zoi. ox010¢ kel BopPopoc.

At wateldec 0OV OV TodE TaTpaioig adtoOL
Kl TOVG £m0PKODE, OVC EAEYEV ULV,
= oV & of;
Av. vi tov [Toced® ‘yarye, kol voviy opd.
&rye O, tl dpdpev;
o npoleval BEATIG T V@V,
(¢ 0VTog O Tomog doTiv 0D TG Bnpla
0. Selv” Epaok” Ekelvoc. | ...]

Di. Xanthias! Wo ist Xanthias?! He, Xanthias!

Xa. Hallo!

Di. Komm her!

Xa. Guten Tag, Herr.

Di. Wasist das hier?

Xa. Finsternis und Schlamm.

Di. Hast du denn dairgendwo die Schliger und die Meineidigen
gesehen, von denen er [sc. Herakles] gesprochen hat?

Xa. Jasicher, du nicht?

Di. Bei Poseidon, doch, ich seh’ sie auch jetzt noch!
Los jetzt, was tun wir?

Xa. Am besten gehen wir weiter, schliesslich ist das hier der Ort, wo die wilden
Tiere sind, wie er behauptet hat.

Die hier gegebene Sprecherverteilung fusst auf der Uberlegung, dass Dionysos
die Frage in Vers 273 (11 £ot1 tdvravBor;) stellen muss, «because the sinners lying
in mud have not figured in the crossing of the lake, and account is best taken of
them by locating them on Xanthias’ route, which we have not seen».*® Dies ist
freilich tiberhaupt nicht gesichert. Erstens hatte Herakles die Siinder spezifisch
als etwas angekiindigt, das Dionysos,nicht Dionysos cder Xanthias, sechen werde
(Ran. 143 Syer «du wirst schens, gerichtet ausschliesslich an Dionysos). Zweitens
gesteht Dover selbst zu, dass es schwierig ist, évrav8ol als «dort auf deinem (d.h.
Xanthias’) Weg hierher> zu verstehen, da das Adverb normalerweise ein Syno-
nymzu évrebBe <hiers ist. Esist klar,dass der Befehl Bédile 8ebpo in Vers 272 von

30 Dover (Anm.2) 227-228; der Begriff <Siinder> wird im folgenden schon deshalb ithernommen,
weil sich die Schuldidee antiker Mysterienreligionen gut mit entsprechenden christlichen Vor-
stellungen vergleichen lisst (wobei <Siindes ohnehin keine monotheistische oder Hochgott-
Konzeption voraussetzt: vgl. A. Bendhin, «Siinde», in H. Cancik, B. Gladigow und K.-H. Kohl
(Hg.), Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. V> Sdkularisierning — Zwischenwesen
(Stuttgart 2001) 125-134,129),



202 Andreas Wilh

Dionysos an seinen Sklaven gerichtet ist. Daraus folgt, dass Xanthias iiber die
Biihne laufen muss, wihrend Dionysos bleibt, wo er ist. Die Hier-Deixis bezieht
sich demnach auf Dionysos’ Position, und es wire sinnlos, wenn Dionysos den
Xanthias fragte, was «das hier» ist; dabei muss es sich vielmehr um die Frage des
Neuankdmmlings, also des Xanthias, handeln. Da schliesslich drittens die prag-
matische Funktion von Xanthias’ yeip’ & Sécrota nicht die (bereits geschehene)
Kontaktaufnahme ist, sondern der Beginn eines Gesprichs, ist es am natiirlich-
sten, wenn dieser Satz nicht isoliert steht, sondern gefolgt wird von einer Frage.
In der Tat passt ja auch die Antwort ordtog kel BopPopog ausgezeichnet zum
schlammigen Ufer eines Sees voller Frosche, d.h. zu der Stelle, die Dionysos in
Xanthias” Abwesenheit erreicht hat. Dass dieses Ufer nicht nur voller Bopfopog
war, sondern auch in Dunkelheit gehtillt, konnten die Zuschauer natiirlich bei
der Auffiihrung im Tageslicht nicht sehen. Sie waren aber schon zuvor darauf
vorbereitet worden, als Charon dem Dionysos ankiindete, er werde die Frosche
horen (nicht: sehen) (Ran. 205-207: dxoloer yop pern xdriict(a) [...| Batpaymy
kUkvwv). Von verschiedenen Interpreten —im Anschluss an ein Scholion zu Ran.
211 — ist dieser Satz ganz unndtig zu einem Argument dafiir gemacht worden,
dass der Froschchor gar nicht in der Orchestra erschienen sei.*! Andere haben zu
Recht eingewendet,dass ein unsichtbarer Froschchor kaum hor- und verstehbar
gewesen wire.*2 Ubersehen wurde von den Vertretern eines sichtbaren Chors
aber bisher, dass Charon das Verb &xoto statt 6pdw schon deshalb benutzen
muss, weil dem Publikum die nicht inszenierbare Finsternis beim Eingang zur
Unterwelt nur so vermittelt werden konnte. Die Dunkelheit, die Charons Boot
umgibt, hat es zwar Dionysos unmdglich gemacht, die Frosche zu sehen, den
Zuschauern im Theater aber natiirlich nicht.*

Wenn okdrog kel fopPopog also von Dionysos und nicht von Xanthias gesagt
wird, so miissen die folgenden Verse 274275 in Xanthias’ Mund gelegt wer-
den, und die Frage am Ende von Vers 275 (ov §’0i};) gehdrt Dionysos. Damit
geht Vers 276 wiederum an Xanthias, und auch darin liegt ein Gewinn. Es wird
allgemein angenommen, dass es sich hier um einen Witz handelt, bei dem der
Schauspieler ins Publikum deutet: Alle versammelten Athener sind Kriminelle.
Eine solche Erwiderung steht aber viel eher dem gewitzten Xanthias mit seinem
losen Mundwerk an als dem beschriankten Dionysos, zu dem umgekehrt die
anschliessende Frage, was als nfichstes zu tun sei, besser passt. Zusammenge-
nommen fithrt all dies demnach zu einer anderen Sprecherverteilung, die erfreu-

31 Allison (Anm. 6) 8-11; Zimmermann (Anm. 10) 164167,

32 D. M. MacDowell, <The frogs’ chorus», CR 22 (1972) 3-5,4; Dover (Anm. 2) 57; C. W. Mar-
shall, «Amphibian ambiguities answered», EMC 13 (1996) 251-263, 253-234; Rothwell
{Anm.3) 136,

33 Vgl Marshall (Anm. 32) 260, dem die logische Verkniipfung mit dem oxbtog im Hades aber
entgeht. Zum Fehlen szenischer Implikationen des Verbs é&xotoet s. auch Barbera (Anm. 15)
124-126,



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 203

licherweise in den wesentlichen Punkten derjenigen in den Handschriften V
und A entspricht:*

At O ZavBiag. mob SavBiog; | Savbio.

Ze. 1o,
Ar. Béd1le Bebpo.
Ea. yoilp’ & Séomota.
71 20Tt orviavlol;
A oxotog korl BopPopoc.

— -~ o) ) ; H [
Bo. koteldeg 00V oV 100g matpaioiag adToth
Kol TOVC #mOpKOVC, 0VC FAeyev uiv;
At oU & ob;
- %ol oy 5 b i
Zo. v 1oV [Toceldd yarye, kel voviy’ Opi.
Av. ye O, i Spdpev;
Ea. npoleval BETioTa vav,
@g 0VT0g 6 TOR0g EoTiy 0D T Onpla
0. Selv” Epaok” fxelvoc. [...]

Auf den einzigen Nachteil ist bereits hingewiesen worden: Wenn Dionysos fragt
oV &’ o, so impliziert er, dass er tatstichlich die Siinder gesehen hat, die Herakles
angekiindigt hatte (Ran. 145-151):

‘Hp. elta [sc. Swei] BopPopov modv
Kol ok@p Gelvav, &v 88 1001 KelLévoug
gl mov Eévov Tic 1Sl oe r@noTE,
1] tolda K@V Tépyoplov Deelheto,
fl untép’ NAdMGEY, | maTpog yvdbov
éndralev, | ‘mlopxov Spxov duocey,
i Mopoipov tic pictv £€eypayato.

Her. Dann wirst du eine Menge Schlamm sehen, und immerfliessende Scheisse,
und darin liegend jeden, der jemals einem Gast etwas zuleide getan hat, mit
einem Jungen geschlafen hat, ohne zu zahlen, die eigene Mutter verpriigelt
oder den Vater ins Gesicht geschlagen hat, einen Meineid geschworen hat —
oder eine Rede des Morsimos kopiert hat.

Aber gab es denn irgendwelche derartigen Siinder auf Dionysos’ Reise? Die
Antwort hierauf ist nicht so eindeutig, wie Dovers oben zitierte Anmerkung zu
Vers 273 vermuten lisst. Die erste Kategorie der von Herakles erwihnten Kri-

34 Da nach Dover ( Anm. 2) 87 «fragments of Hellenistic texts of comedy show that change of
speaker was originally indicated by a dicolon or paragraphos, without identifying the speaker,
and it was recognized by ancient scholars that the attribution of words to speakers was a matter
for discussion and argument», wird damit natiirlich nicht impliziert, dass diese Verteilung auf
Arnistophanes’ Autograph zuriickgehen muss; gestirkt wird nur ihre Plausibilitéit. In P. Berol
13231 fehlt leider zu wiel, als dass wgendwelche Schlussfolgerungen aus den dikola und para-
graphot gezogen werden konnten.



204 Andreas Wilh

minellen umfasst Leute, die einem Zévog etwas angetan haben, also der &&evia
schuldig sind. &Eevia aber ist die Eigenschaft, die das Verhalten der Frosche
gegeniiber Dionysos charakterisiert und einen wichtigen Punkt in unserem
Vergleich mit Ovids lykischen Bauern darstellte. Gewiss kdnnen Frosche nicht
priigeln oder Meineide leisten, aber auf ihre Art sind sie bei Aristophanes so
ungastlich, wie es ihnen die Natur erlaubt. Als Charon sie étpoyor x0xvor nennt
(Ran. 207), wird man das wohl zuné&chst als <Frosch-Schwéne> auffassen, aber
nachdem im Froschgesang wenig Schwanenhaftes liegt,” ergibt sich riickblickend
eine zweite Moglichkeit: Die Frosche sind auch <Frosch-Kyknosse», Frosche, die
sich verhalten wie Kyknos, der legendire Wegelagerer, der Reisende (Eevou) auf
dem Weg nach Delphi belastigte, bis er von Herakles beseitigt wurde — ganz wie
die Frosche hier von Dionysos in der Verkleidung als Herakles <beseitigts, d.h.
zum Schweigen gebracht werden. Uberdies stimmen Herakles’ Ankiindigung
in Ran. 137-158 und Dionysos’ tatsdchliche Erlebnisse nur dann vollig {iberein,
wenn Frosche und Stinder gleichgesetzt werden; denn weiter stdsst der Gotft
tatsdchlich auf den See, Charon den Fihrmann, die Onpla deivé im Zentrum
der kleinen Szene in Ran. 285-311 sowie endlich die seligen Mysten. So legt
genau genommen schon das blosse Fehlen einer Ankiindigung der Frosche deren
Gleichsetzung mit den Siindern nahe.®

Warum aber sollte Aristophanes ausgerechnet Frosche gewéhlt haben, um
Siinder und Kriminelle zu verkorpern? Der Froschchor entspricht Aristophanes’
metaphorischen Chdren nur dann wirklich, wenn es ein plausibles tertium compa-
rationts gab wie im Fall der Luftigkeit von Wolken und Gedanken oder der An-
griffslust von Wespen und Geschworenen. Wie schon bemerkt, wissen wir nicht,
ob eine frithe Version des ovidisch-menekrateischen Mythos von Bestrafung
und Metamorphose bereits im 5. Jh.'Teil des erzdhlerischen Volksguts war, Ware
dies der Fall, so wire die Darstellung von Siindern als Froschen so naheliegend
gewesen, wie sie es spiter war, als Plutarch (Mor. 567f) sich die Reinkarnation
der Seele des bosen Kaisers Nero als Frosch vorstellte.”

35  Dover (Anm. 2) 218 bemerkt zwar, dass «it was commonly believed [...] that swans sing melo-
diously when dying or in remote places, for the delectation of the gods, but unfortunately not
for our ears» doch wirken die Frische quicklebendig und weisen explizit auf ihr Singen in der
Offentlichkeit, beim Anthesterien-Fest, hin.

36 Nur L. Strauss, Socrates and Aristophanes (New York 1966) 241, bemerkt beildufig: <The chorus
of frogs takes the place of a possible chorus of the archeriminals of Hades [...], which would not
have been bearable since it would have been a chorus [...] of archeriminals that professes the
principles of injustices.

37 M. Matteuzzi, «Le rane ‘dalla doppia vita’: ancora un’ipotesi esegetica per un titolo di Arnistofa-
nex, FuturAntico 1 (2003) 265-280,275, die in threr Diskussion des Aristophanischen Chors auf
diese Stelle hinweist, iibergeht, dass Neros Reinkarnation als Frosch immer noch eine Strafe
darstellt; vgl. im Neuen Testament Apoc. 16,13 (unreine Geister als Frésche) sowie M. P. Nilsson,
Geschichte der griechischen Religion. II: Die hellenistische und romische Zeit (Miinchen *1974)
552.Zum verbreiteten Mirchenmotiv der Verwandlung eines Menschen in einen Frosch (oder
eine Krote) s. (O Keller, Die antike Tierwelt. 11: Vigel, Reptilien, Fische, Insekten, Spinnentiere,
Tausendfiissler, Krebstiere, Wilrmer, Weichtiere, Stachelkiduter, Schlauchtiere (Leipzig 1913) 308,



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 205

Auch sonst aber ist die Assoziation nicht zufdllig. Man hat schon lange beob-
achtet, dass die Szene, die Herakles beschreibt, anderweitig bezeugte Unterwelts-
vorstellungen spiegelt, die womdoglich orphischen Ursprungs sind.* Wenngleich
in den Froschen das eleusinische Element zweifelsohne vorherrscht, wiirden die
meisten Interpreten heute wohl L. Radermacher zustimmen, fiir den die wie-
derholten Anspiclungen auf Mysterienkulte und Inititationsriten nicht auf eine
«reine> Form des Kults von Eleusis weisen, sondern noch andere, dionysische
oder orphische, Elemente enthalten,® unabhéngig davon, ob diese nun schon zu
Aristophanes’ ZeitTeil der offiziellen eleusinischen Religion geworden waren.
Jedenfalls kénnen Herakles” Worte nicht von einer Passage in Platons Phaidros
(69¢) getrennt werden, in der Sokrates erklért, weshalb er den Tod nicht fiirchtet:
Wihrend seines ganzen Lebens habe er nach Weisheit gestrebt, und Weisheit sei
wie eine Reinigung (katharsis) von irdischen Dingen. Danach fihrt er fort:

kel kvdovebovot kal ol wdg tehetdg Hulv obtolL KoTaGToHVTE 00 ublol Tveg
glvat, GAAY 10 Syt mdAon aivittesBon St Og Gv Gpdmtog kai dréhestog eig Adov
olentol &v PopPopa welcetar, 0 8¢ xexabopuévog te wol teteAecuévog éxeloe
dupbpevoe petd Bedv olxfoer.

Und es ist gut moglich, dass die da, die uns die Inititationsriten eingerichtet haben,
nicht einfach simple Tropfe waren, sondern in Tat und Wahrheit schon seit langem
andeuten, dass, wer ohne Einweihung und Initiation in den Hades kommt, im
Schlamm liegen wird, der Eingeweihte und Initiierte aber, der dorthin kommt, bei
den Gdtten wohnen wird.

Der Hauptunterschied zwischen der Platonischen und der Aristophanischen
Darstellung liegt im Grund fiir die Bestrafung, und es ist eben Aristophanes’
Konzentration auf ethische Kriterien (Vergehen und Siinde), nicht auf die Un-
terscheidung von Initiierten und Nicht-Initiierten, die als orphisch und nicht

38  A.Dieterich, Nekyia: Beitriige zur Evkiirung der neuenideckien Petrusapokalypse (Leipzig 1893)
70-83; F. Graf, Eleusis und die orphische Dichtung Athens in vorhellenistischer Zeit (Berlin/New
York 1974) 103-107; vgl. aber auch E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational (Berkeley/Los
Angeles 1951) 172-173 Anm. 102.

39 Radermacher (Anm.7) 184-185; vgl. nach den teilweise kithnen Spekulationen von F. Adami,
«De poetis scaenicis Graecis hymnorum sacrorum imitatoribuse, Jahrbiicher fiir classische Phi-
lologie, Suppl.26 (1901) 213-262,244-254 7z.B. Segal (Anm.20) 221 zu den orphischen Konnota-
tionen des Katabasis-Themas. Andere Theorien, die von einer einzigen Quelle ausgehen, bleiben
ebenso unsicher (s bes. E. Gerhard, «Ueber den Iakchoszug bei Aristophanes», Philologus 13
(1858) 210-212;T. G. Tucker, «I'he mysteries in the Frogs of Anistophanes» CR 18 (1904) 416-418;
Hocoker (Anm. 19) 116-117 und M. Guarducei, «Le Rare di Aristofane e la topografia atenieses,
in Studi in onore di Avistide Colonra (Perugia 1982) 167-172: Mysterien von Agrai; M. Tierney,
<The parodos in Atistophanes’ Frogsw, Proceedings of the Royal Irish Academy 42, section C,10
(1934-1935) 199-218: Lenaia; vgl. Segal (Anm. 20) 236-237 Anm. 44),

40 Vel E. Lapalus, «Le Dionysos et ’'Héracles des ‘Grenouilles’s, REG 47 (1934) 1-20; Graf (Anm.
38); A. Bowie, Aristophanes: Myth, Ritual and Comedy (Cambridge 1993) 228253,



206 Andreas Wilh

eigentlich eleusinisch erkliart worden ist." Wie dem auch sei,** jedenfalls sind
die im Schlamm liegenden Siinder offensichtlich nicht bloss eine Aristophani-
sche Augenblicksidee, sondern das konstitutive Element einer Bestrafung in
der Unterwelt geméiiss den Vorstellungen klassischer Mysterienkulte. Ein komi-
scher Dichter, der eine Tiermetapher fiir solche Siinder im Schlamm schaffen
wollte, musste daher ein Tier wahlen, das tatsdchlich im Schlamm lebt. Ausser
Froschen wiren dafiir vielleicht noch Schweine in Frage gekommen, aber nur
Frosche konnten mit ihrem frechen Gequake eingefleischte Tunichtgute ideal
reprasentieren,® und nur Frosche waren ohne weiteres auf Dionysos” Weg, am
dunklen, schlammigen Ufer des acherusischen Sees lokalisierbar: Laut Plinius
(NH 9,159, vgl. auch Sext. Emp. Pyrrh. 141, Ov. Met. 15,375, Plut. Mor. 637b)
16sen sich Frodsche im Schlamm auf, bevor sie im Frithling wiedergeboren werden,
und einer der Frosch-<Heldens in der pseudohomerischen Batrachomyomachie
heisst bezeichnenderweise Bopfopokoltne, «Schlamm-Lagerer> ([Hom.] Batr.
226,230).

Als metaphorische Slnder sind die Frosche also das direkte Gegenstiick
zu den Mysten im weiteren Verlauf der Komddie. Sie sind kein wirklich unab-
hingiger Chor, sondern eher eine Art andere Hilfte eines Chors der Gegen-
sdtze, dhnlich den kontrastierenden HalbchOren von Ménnern und Frauen in
der Lysistrate.* Zugegebenermassen kommt es in den Frdschen anders als in
der Lysistrate nicht zur direkten Konfrontation, doch liegt ein Grund hierfiir
auf der Hand: Die griechische Unterweltgeographie sah eine klare rdumliche

41 Etwas dhnliches wird in PL. Rep. 363d freilich <Musaios und seinem Sohn> (d.h. Eumolpos, dem
mythischen Griinder der eleusinischen Mysterien) zugeschrieben (toU¢ 82 dvosioug ob kol
&dikovg elg inAdy Tive kotopbrTouoty &v Adou «die Gottlosen und die Ungerechten andererseits
begraben sie im Hades im Lehm>), und eine frithe Integration in den eleusinischen Kult wird
auch durch Diog. Laert. 6,39 und Iul. Or. 7238 nahegelegt (vgl. Graf (Anm. 38) 103-104; Aristid.
Or. 22,10 klingt mit der Phrase v sxé10 xoi BopBdpe an Aristophanes an, und hinzuweisen ist
schliesslich noch auf Ar. fr. 156.12-13).

42 Letztlich ist die Unterscheidung ohnehin unwesentlich (sofern man nicht eine sekundire
Dreiteilung vornimmt: vgl. dazu GraffJohnston ( Anm. 24) 100-108): Da die Initiation auch ein
Reinigungsvorgang ist, sind alle Uninitiierten unrein, also <Siinders, und alle Initiierten rein. Vgl.
weiter Plotin. Ern. 1,6,6 810 kol ol tehetol opBag civitrovton 1ov uh xekeBopuévoy kol elg Adov
weloeabon &v PopPopa, St td pf kabapov BopPdpo it wdwmy olhov- ole 81 xad Yeg, 0¥ kabapod
10 shuc, xoipoval 1H towwite <Deshalb deuten die Inititationsriten zu Recht in Rétselrede an,
dass, wer nicht gereinigt ist, auch im Hades im Schlamm liegt, weil ihm das, was vom Schlamm
unrein ist, aufprund seiner Schlechtigkeit lieb ist: so geniessen dies ja auch Schweine, da sie
korperlich nicht rein sind.»

43 Inandern Frosch-Geschichten sind Athene ([Hom.] Batr. 187-192), Perseus (Ael. NA 3,37) oder
Herakles ( Antig. Car. Mir. 4) ihre <Opfers: vgl. Wellmann (Anm. 27) 114; Deonna (Anm. 27)
50-51.

44  Eine dhnliche, aber viel abstraktere Lesart erwégen Strauss (Anm. 36) 241 sowie T. K. Hubbard,
The Mask of Comedy: Aristophanes and the Intertextual Parabasis (Ithaca/London 1991) 202, fiir
den «the two forms of this play’s chorus [...] muror the dialectic between man’s physical, animal
nature and his transcendent, spiritual side»; dagegen spricht Matteuzzi ( Anm. 37) 277 von «una
sorta di doppio ‘popolare’ [...] del coro principale», chne eine Polaritét herzustellen.



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 207

Trennung zwischen Siindern und Initiierten vor, wo doch erstere in Schlamm und
Dunkelheit leben miissen, letztere aber auf griinen Wiesen im hellen Licht wei-
len, das des Eingeweihten Schau (érontela) ermdglicht. Zusitzlich gibt es aber
noch einen zweiten Grund, der enger mit dem Thema von Aristophanes’ Stiick
verwoben ist und der die zentrale Rolle der Frosche weiter erhellt. Wiederum
bringt uns hier ein kurzer Exkurs weiter.

Wihrend die Mehrzahl der im altindischen Rig-Veda gesammelten, teils wohl
schon zu Beginn des 1. Jahrtausends v.Chr. entstandenen Hymnen an Gottheiten
gerichtet ist, gibt es am Ende des siebten Buchs, unmittelbar nach einem Hymnus
auf den Regengott Parjanya, eine merkwiirdige Ausnahme: einen Hymnus auf
die Frosche (mandakah) (RV 7,103). Dieses eigenartige Lied wurde von frithen
Interpreten gelegentlich als Satire aufgefasst, doch schon M. Bloomfield gelang
der Nachweis, dass es sich viel eher um einen Regenzauber handelt.”” Die meisten
Strophen beschreiben lebhaft das Treiben der Frosche, wenn der Regen kommt.
Besonders in den Strophen 1,7 und 8 geschieht dies mit Hilfe einer Reihe uner-
warteter Metaphern und Vergleiche:*

samvatsardm $asayana Nachdem sie ein Jahr lang gelegen haben,
brahmana vratacarinah Brahmanen, die ein Geltibde erfiillen, haben
vacam Pal:] ényz{jinvi'tarlp die Frosche ihre von Parjanya ermunterte Stim-
prd manduka avadisuh. me erhoben.

brahmanaso atirarré na séme, Wie Brahmanen beim nichtlichen Soma-Opfer
sro n4 purndm abhito, vidantah, gleichsam um einen vollen See herum spre-
samvatsardsya tad dhah pari stha, chend, begeht ihr den Tag des Jahres, der, ihr
véan, mandukah, pravrsipam babhiva. Frosche, der Beginn des Regens ist.
brahmanasah somino vacam akrata, Als Soma-Brahmanen erhoben sie ihre Stim-
brahma .kgm;réntah parivatsaripam. me, ihr jihrliches Gebet verrichtend. Sie kom-
adhvaryavo gharminah sisvidana, men hervor als Adhvaryu-Priester, erhitzt,
avir bhavanti; gihia na ké cit. schwitzend; iiberhaupt keiner ist verborgen.

Zu diesem Lied schreibt S. W. Jamison: «I'he hymn systematically works on two
levels. The vocabulary and images are simultaneously applicable to brahmanas
engaging in study and ritual activity and to frogs before and during the rainy
season.»" Beispielsweise ist die lange Stille der Frosche, die dann durchbrochen
wird, nicht einfach die Stille wéhrend ihrer Somumerruhe, auf die der Beginn der
Regen- und Paarungszeit folgt,* sondern eine Stille, die jener von Brahmanen

45 M. Bloomfield, «On the ‘Frog-hymn, Rig-Veda vii. 103, together with some remarks on the
composition of the Vedic hymns», Journal of the American Oriental Society 17 (1896) 173-179,

46  Text nach A. A. Macdonell, A Vedic Reader for Students (Oxford 1917) 144-145.

47 8 W.Jamison, «Natural history notes on the Rigvedic ‘frog’ hymne, Annals of the Bhandarkar
Oriental Research Institute (Amrtamahotsava Volume) 72/73 (1993) 137-144, 137

48 Vel H. H. Bender, «On the naturalistic background of the ‘Frog-Hymn’, RV VI1. 103», Journal
of the American Oriental Society 37 (1917) 186-191, 187-188.



208 Andreas Wilh

gleichkommt, die ein Schweigegeliibde abgelegt haben. Schon das 14sst uns an
die Aristophanischen FrOsche denken, die ihre Aktivitit ja ebenfalls in einem
rituellen Kontext situieren. Gleichzeitig wirft der vedische Hymnus die Frage auf,
ob der Verweis von Aristophanes’ Fréschen auf das Anthesterien-Fest wirklich
primér mit dessen chthonischen Beziigen zu tun hat (vgl. oben). Viel eher ergibt
er sich doch daraus, dass mit den Anthesterien der Friihling beginnt und somit die
Uberwinterung der Frosche endet, die der Sommerruhe der indischen Frosche
entspricht.*® Die Prozession zum Heiligtum des Dionysos év AMuveig erfolgte also
genau in der Jahreszeit, in der die Frosche wieder aktiv werden.

Aber die vedischen Frésche sind nicht nur Brahmanen. In Strophe 8 sind sie
auch Adhvaryu-Priester, deren Assoziation mit dem gharma-Trunk (gharminah)
darauf hindeutet,dass sie das Pravargya-Ritual durchfithren. Wesentlich fiir die-
sen Vergleich ist der Umstand, dass «the year-long vrata of vs. 1 is equivalent
to the year-long diksa (the avantaradiksa) prescribed for the yajamana [d.h. den
Opferherrn] of the Pravargya — a longer and more onerous initiation than is
usual for Vedic rituals».>® Mit andern Worten wird das Leben der Frosche mit
demjenigen eines Initianden verglichen. Genau wie dieser durch die initiatori-
sche Reinigung ein neues [.eben oder zumindest einen neuen L.ebensabschnitt
beginnt, so werden die Frosche jedes Jahr «wiedergeboren». Wir greifen hier also
die literarisch-metaphorische Spiegelung einer Idee, die aus dem Frosch auch im
alten Agypten ein Symbol der Auferstehung und Ernenerung machte.™

Angesichts der Initiationsthematik in Aristophanes’ Frdscher ist man nun
versucht, seinen Froschchor dhnlich zu interpretieren.” Es fragt sich dann aller-
dings, ob dies mdglich ist, ohne unseren ersten Schluss, wonach die Frdsche meta-
phorische Siinder seien, zunichte zu machen und zu einer rein «symbolischen»
Lesart zuriickzukehren.>

In einer Diskussion der Platonischen Passage iliber die Siinder im Schlamm
hat F. Graf plausibel gemacht, dass diese sonst unerkliirliche Bestrafung im
Jenseits durch die Projektion eines echten kathartisch-initiatorischen Rituals
<«erfunden»> worden sei; wer nicht vor dem Tod gereinigt wurde, wird nun in ent-
sprechender Weise nach demTod dafiir bestraft.> In der Tat gibt es verschiedene

49 Vgl Plut. Mor. 400¢; Matteuzzi ( Anm. 37) 271-272.

50 Jamison (Anm. 47) 142, nach A. Hillebrandt, Rifual-Litteratur. Vedische Opfer und Zauber
{Strassburg 1897) 136,

51 Vgl.A.Tacoby und W. Spiegelberg, «Der Frosch als Symbal der Auferstehung bei den Aegypterns,
Sphinx 7 (1907) 215-228; Deonna (Anm. 27) 23-24, 30-35.

52  FEinen Vergleich von Aristophanes’ Chor mit dem vedischen Hymnus stellt schon R, Goossens,
«Notes de mythologie comparée indo-européenne», Nowuvelle Clio 1 (1949) 4-22 an, aber seine
Behauptung, Anistophanes’ Friosche seien «des brahmanes, ou des mystes de Dionysos» wird
ebensowenig untermauert wie die Vermutung, beide Texte reflektierten einen uralten indoger-
manischen Glauben an die magische Kraft von Fréschen als Regenzauber.

53 Vgl so Matteuzz (Anm.37) 272-274,

54 Graf (Anm. 38) 105-107;vgl. auch R. Parker, Miasma: Pollution and Purification in Early Greek
Religion (Oxford 1983) 286.



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 209

Hinweise auf griechische Reinigungsrituale mit Wasser — wie in Eleusis oder bei
den Mysterien von Agrai®® — oder Schlamm. Nicht nur spottet Plutarch (Mor.
168d) dariiber, dass der Aberglédubische sich im Schlamm wilzt, wihrend er seine
Siinden bekennt,sondern Demosthenes (Or. 18,259) beschreibt explizit die Ini-
tiation in die Mysterien der Meter und des Sabazios, die sein Gegner Aischines
angeblich praktizierte: xaBaipov T10Vg TeAOVUEVOUG Kol &TOUGTTOY TG TNAD Kol
T0lg MTOPOLg, Kol Gviotag amd 100 koBoplot keietov Agyety “Eeuyov xokdv,
gvpov Guewov” Indem er die Initianden reinigte, mit Lehm und Spreu abrieb, sie
von der Reinigung aufstehen liess und ihnen befahl zu sagen: Ich bin dem Ubel
entkommen, ich habe das Bessere gefunden> (vgl. Harpocrat. s.v. émoudrrov:
HAELEOV YOp TM TNAD kel T TTUPY TOVG LVOVUEVOUg <man beschmierte die Ini-
tianden némlich mit Lehm und Spreu»). Weitere Hinweise auf das <Abreiben»
oder <Beschmieren» (&nopdrtewy, neprudrtery) in entsprechenden Kontexten,
wenn auch ohne ausdriickliche Erwdhnung von Lehm oder Schlamm (7nAog,
BopBopog), finden sich im iibrigen schon bei Sophokles (fr 34,467 Radt).*® Somit
ist es iiberaus wahrscheinlich, dass sclche Rituale — und nicht nur die konven-
tionellere Waschung in Eleusis bzw. Agrai — Aristophanes und seinem Publikum
bekannt waren, ob sie nun ihren angestammten Platz in orphisch-dionysischen
Riten hatten oder nicht.”

Vor diesem Hintergrund aber waren im Schlamm geborene und lebende
Frésche nicht nur eine treffende Tiermetapher fiir im Jenseits bestrafte Kri-
minelle, sondern auch fiir Initianden, die sich jener Reinigung unterzogen, die
Voraussetzung fiir ihre <Wiedergeburt> war. Diese Doppelheit entspricht jener
des Mystenchors, der, obschon die Choreuten einerseits schon Seelen im Jenseits
sind, andererseits immer noch die kultischen Reigen von Mysten im Diesseits
tanzt (vgl. bes. Ran. 404-406 zur dafiir typischen zerrissenen Kleidung). Indem
die Frosche im liminalen Schlamm herumhiipfen, sind sie zugleich Stinder im
Jenseits, also diejenigen, die nie gereinigt wurden, und <Siinder> im Diesseits, also
diejenigen, deren Initiation erst vollzogen wird. So ist es kein Zufall, wenn sie in
Ran. 213-217 verkiinden, Dionysos zu verehren — einen Gott, der als "lToxyog eine
der prominentesten Mysteriengottheiten Griechenlands ist —, und dabei mit dem
seltenen Verb leyéw auf ihr eigenes Singen Bezug nehmen, obschon das Quaken
von Froschen normalerweise mit kpale bezeichnet wird (vgl. Ran. 258,264);
denn der Kultname "Taxyog ist eben von diesem Verb layéw/iaym abgeleitet:™

55 Parker ( Anm. 54) 283-284.

56 Vel Graf ( Anm., 38) 106, mit weiterem Material: Men. Phasm. 3435, zu vergleichen mit den bei
Plut. Mor. 166a erwiihnten anhdoeg kasefopfophoeig; Lucian. Necyorm. 7; Philo De spec. legg.
3.101; Hsch, s.vv. poyideg, poryudy,

57 So A. Dieterich, «Ueber eine Scene der aristophanischen Wolken», REM 48 (1893) 275-283,
279-280.

58 P Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots (Paris 1968
1980) 1452, s.v "Taxyog; vgl. T Ar, Ran. 316b; Gerhard (Anm. 39) 212,



210 Andreas Wilh

0BeyEdped’ elympuv éudv &o01ddv,
k0GE KOGE,

fiv &l Noofiov

A10g A1OVoooV &V Apvoncv oMo apey

Wir wollen unseren wohlklingenden Gesang erschallen lassen, quak, quak, den wir
rings um den nyséischen Sohn des Zeus, Dionysos im Sumpfland, singen!**

Wie bereits angedeutet, waren riumliche Uberlegungen also nicht der einzige Grund,
weshalb es in den Frdschen nicht zur direkten Begegnung zwischen <gut> und <bdse»,
zwischen dem Chor der Mysten und jenem der Frosche, kommen konnte. Zusétzlich
gab es einen «zeitlichen> Grund: Als metaphorische Initianden im Diesseits sind die
noch stindigen Frosche auch eine erste <Hypostase> derselben Leute, die spéater als
selige Mysten erscheinen. Noch nachdem sie schliesslich ihre umgekehrte Metamor-
phose von Froschens zu Menschen vollzogen haben, klingt im melodischen "Teuy” &
"Laxye, "Taxy’ & "Taxye lakktoiakkbe, iak k' oiakk e/, mit dem der Mystenchor auftritt
(Ran. 316-317), von ferne das frithere kool xoaf /koaks koaks/ an. Dionysos ist
somit nicht der einzige, der wihrend des Stiicks eine Initiation (teketn; vgl. Ran. 357
éreAectn) in die «geheimen Riten der edlen Musen> und die «bakchischen Zungen-
kulte des stierfressenden Kratinos> (Ran. 356-357 yevvailov Spyie Movedv, Kpativou
100 Tavpopdyov yAirttng Bakyel(w)) durchmacht, um ein kompetenter Kritiker zu
werden, seine anfingliche blinde Bewunderung des Euripides zu vergessen, ja seine
Identitat wiederzufinden.®*® Zusammen mit ihm wandelt sich der Chor als «collective
representation of [...] Athens»® Durch die Komodie sind aus quakenden, unkul-
tivierten®? Kriminellen gute Biirger geworden, die bereit sind, sich fiir ihre Stadt
einzusetzen und diese zu retten, als alles schon verloren scheint.®

59 Bzw.sangen>:angesichts des Pris. yopelin Rar. 219 bleibt unklar, ob ein (quasi-gnomischer) Ao-
rist der <typischen Situation: (so z.B. D. M. MacDowell, A ristophanes and Athens: An Introduic-
tion to the Plays (Oxford 1995) 281;vel. E. Schwyzer und A. Debrunner, Griechische Granunatik.
1L Syntax und syniaktische Stilis til: (Miinchen 1950) 283-286) oder ein Aorist mit Vergangenheits-
bezug (so z.B. Dover ( Anm. 2) 223) vorliegt; sogar hier ldsst sich also nicht entscheiden, ob wir
uns die Frische eher lebend auf der Erde oder tot im Jenseits vorstellen sollen.

60 Vgl. Segal (Anm. 20); Lada-Richards (Anm. 17) 45-122; diese heute klassische Interpretation
des Dionysos in den Fraschen wird von R. G. Edmonds 111, «Who in hell is Heracles? Dionysus’
disastrous disguise in Aristophanes’ Frogs»,in D. B. Dodd und C. A. Faraone (Hg.), Initiation
in Anecient Greek Rituals and Narratives: New Critical Perspectives (London/New York 2003)
181-200 und Edmonds (Anm.26) 113-117 hinterfragt, aber das Initiationsthema wire auch dann
unleugbar, wenn der Gott (trotz der vielen bei Bowie (Anm. 40) 234-238 zusammengestellten
Hinweise) nicht als <Initiand> zu verstehen wire.

61  Whitman (Anm. 12) 263.

62 Vgl Ran. 807-810: Aischylos hat die Athener als Schiedsrichter im Wettkampf gegen Euripides
zuriickgewiesen, weil sie <kriminell> (tovyopdyol, wirtl, <Einbrechers; val. Euripides” Zuhérer-
schaft in der Unterwelt: Rar. 771-774) und «Schwafler, wenn es darum geht, das Wesen von
Dichtern zu erfassens (Afjpog 10D yvlvon népt ¢pbcelg monTdv) selen.

63 Vgl Bowie (Anm. 40) 244: <The final words of the parodos sum up what is required, imtiation
and good political behaviour towards xenof and citizens».



Frosche, Siinder, Initianden: Zu einem Aristophanischen Ritsel 211

In Aristophanes’ Froschen geht es also nicht weniger um Frosche, als es in
den Wespen um Wespen geht, und viel mehr, als es im Old Curiosity Shop um
einen <old curiosity shop» geht. Als Bdelykleon in den Wespen den Chor der alten
Ménner provoziert, werden sie wespenhalft; sie werfen ihre Kleider ab und ihre
Stachel kommen zum Vorschein.® Bloss aufgrund dieser inszenierten Metapher
kidme niemand auf den Gedanken, die Wespen seien irregulir und hétten zwei
unabhingige Choére. Ebenso wenig gilt dies dann aber fir die Frdsche — nur
dass die Bewegung hier in entgegengesetzter Richtung erfolgt: ein Chor,der im
Dunkel froschhaft gewesen ist, wird im Licht menschlich. Der Chor wandelt sich,
aber er wird nicht ersetzt.®

Korrespondenz:
Andreas Willi
Worcester College
GB-Oxford OX1 2HB

andreas.willi@classics.ox.ac.uk

64 MacDowell (Anm, 5) 11-12,

65 FEin Scholion zu Ran. 316 vermerkt treffend petefAnbn é yopodg eig uwdorag «der Chor hat sich
in Mysten verwandelt>, doch bezieht sich petefpAn0n dabei wohl nur auf die biihnentechnische
Transformation des Chors.



	Frösche, Sünder, Initianden : zu einem Aristophanischen Rätsel

