
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 3

Artikel: Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias : der Kampf um die
politische Vorherrschaft als Ausdruck konkurrierender Konzepte

Autor: Schubert, Charlotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias:
Der Kampf um die politische Vorherrschaft als Ausdruck

konkurrierender Konzepte

Von Charlotte Schubert, Leipzig

Abstract: Mit der politischen Tätigkeit des Thukydides Melesiou begann nach
Plutarch auch ein ganz neuer Stil der Auseinandersetzung (Plut. Per. 11). Diese
Auseinandersetzung wird auffällig oft mit dem Verb avxiTto/Uxeveoöou beschrieben,

das als prägend für die Struktur dieser politischen Gegnerschaft aufgefasst
und mit der politischen Aktivität des Thukydides Melesiou verbunden wurde.
Der Machtkampf zwischen Perikles und Thukydides betraf die grundsätzliche
Ausrichtung der attischen Politik und wird mit den Charakteristika eines
programmatischen Wettkampfes beschrieben. Dass gerade diese Konstellation
zwischen Perikles und Thukydides Melesiou öfter mit öcvxutoAuxeueaGai bezeichnet
wird, andere Konstellationen dagegen nur vereinzelt, zeigt, dass man die in dieser
Auseinandersetzung zum ersten Mal zum Ausdruck kommende Konkurrenz
der politischen Ordnungsvorstellungen der Wenigen gegenüber den Vielen, der
Aristokraten gegenüber dem Volk als besonders schwerwiegend und prägend
gewertet hat.

Als einer der bedeutendsten Politiker im Athen des 5. Jahrhunderts hat Perikles
sowohl in der antiken Überlieferung als auch in der modernen Forschung immer
viel Aufmerksamkeit gefunden.1 Unter seinen Gegenspielern ragt Kimon, nicht
zuletzt durch die Biographie des Plutarch, als Figur und Name heraus, wenngleich
nicht er, sondern Thukydides, Sohn des Melesias, Perikles' schärfster politischer
Antagonist gewesen zu sein scheint.2 Die bruchstückhafte Überlieferung, die nur
als Zitate erhaltenen Erwähnungen seiner Person in dem seit dem 4. Jahrhundert
immer breiter werdenden Strom der Historiographie und Biographie lassen nur
ein umrisshaftes Bild seiner Person und seiner politischen Aktivität zu.3 Der ent-

* Für Hinweise und eine anregende Diskussion danke ich meinem Leipziger Kollegen Kurt Sier,
für ihre Hilfe bei Korrektur und Layout Christine Taube und Andreas Gerstacker.

1 Vgl. z.B. aus der Zahl der kaum noch zu überblickenden Monographien: G. A. Lehmann, Pe¬

rikles: Staatsmann und Stratege im klassischen Athen (München 2008). W. Will, Thukydides und
Perikles: Der Historiker und sein Held (Bonn 2003). A. J. Podlecki, Perikles and His Circle (London
1997). Ch. Schubert, Perikles (Darmstadt 1994). J. Schwarze, Die Beurteilung des Perikles durch
die attische Komödie (München 1971).

2 Plut. Per. 8,5 und Per. 11.

3 H.T. Wade-Gery, «Thucydides the Son of Melesias: A Study of Periclean Policy», JHS 52 (1932)
205-227. Id., «Two Notes on Theopompos, Philippika, X», AJPh 59 (1938) 129-134. W. Schei-
del, «Thukydides Pantain<et>ou Gargettios», Historia 43 (1994) 372-378. A. E. Raubitschek,
«Theopompos on Thucydides Son of Melesias», Phoenix 14 (1960) 81-95. L. Piccirilli, «Alcune

Museum Helveticum 65 (2008) 129-152

Klassisch-Philologisch r-s Seminar

der Universität Zürich



130 Charlotte Schubert

scheidende Umstand, der aus der Überlieferung zur Person des Perikles heraus
diejenige des Thukydides Melesiou geprägt zu haben scheint, ist der Ostrakis-
mos, durch den Thukydides verbannt und die politische Dominanz des Perikles
gefestigt wurde, wenngleich - so Plutarch - mit der politischen Tätigkeit des

Thukydides Melesiou auch ein ganz neuer Stil der Auseinandersetzung in Athen
Einzug hielt (Plut. Per. 11). Die Überlieferung gibt hier einen - obwohl für den

Ursprung nicht ganz klaren - Hinweis darauf, was hier so neu war: Die
Auseinandersetzung zwischen beiden wird auffällig oft mit dem Verb àvriTto^ixeueoOat
beschrieben.4 Hierzu hat Ruschenbusch die These aufgestellt, dass dieser
Ausdruck als <Neuschöpfung> eine spezifische Prägung des Theopomp gewesen sei.5

Dies ist teilweise akzeptiert worden, aber auch nicht unwidersprochen geblieben
und vor allem bisher immer im Kontext von Theopomp und der auf ihn
zurückgehenden Überlieferung diskutiert worden.6 Weniger beachtet wurde allerdings
bisher, dass über die Verwendung von otvxuccAixeveaGou ein wichtiger Hinweis
auf den politischen Kontext dieser Auseinandersetzung zwischen Perikles und
Thukydides Melesiou zu gewinnen ist. Nach einer zusammenfassenden Sichtung

der bisherigen Ansichten, die in der Bewertung der Quellen sehr weit
auseinandergehen (I. Perikles, Kimon und Thukydides Melesiou: Der Einfluss von
Theopomp [F91 und F261] und das Verhältnis zur aristotelischen Athenaion
Politeia) soll im Folgenden eine Analyse der aus den Quellen durchaus herauszulesenden

Strukturen dieser politischen Gegnerschaft gegeben werden, die eben
im Verhältnis zur Seltenheit des Wortes erstaunlich oft mit ccvxuiotaxeüeaGai
beschrieben wurde (II. avxutcAtxcüeoGai als Ausdruck politischer Gegnerschaft

Notizie su Tucidide di Melesia (Anon. Vit. Thuc. 6-7)», MH 42 (1985) 262-267. D. J. Phillips,
«Men Named Thoukydides and the General of 440/439 B.C.», Historia 40 (1991) 385-395. M.
Moggi, «Senocrito, Tucidide di Melesia e la Fondazione di Turi (Anonym., Vit. Thuc., 6-7)»,
ASNP 9 (1979) 499-504. H. D. Meyer, «Thukydides Melesiou und die oligarchische Opposition
gegen Perikles», Historia 16 (1967) 141-154. G. H. Macurdy, «References to Thucydides, Son of
Melesias, and to Pericles in Sophocles Ot. 863-910», CPh 37 (1942) 307-310. P. Krentz, «The
Ostracism of Thoukydides, Son of Melesias», Historia 33 (1984) 499-504. F. J. Frost, «Pericles,
Thucydides, Son of Melesias, and Athenian Politics before the War», Historia 13 (1964) 385-399. A.
Andrewes, «The Opposition to Perikles», JHS 98 (1978) 1-8. E. Ruschenbusch, «Theopompea:
Ävxi7iokiteueo0ai», ZPE 39 (1980) 81-90. C. Ferretto, La Città Dissipatrice: Stiidi sull 'Excursus del

Libro Decimo dei Philippika di Teopompo (Genf 1984).
4 Plut. Nik. 2,2; Diog. Laert. 2,133,7 Achaios F34 TrGF Snell/Kannicht); 2,12,9 Satyros FGPi

III 163); Athen. Deipn. 11,506b Plat. Lach. 179c); Schol. Aristoph. Vesp. 947a-c Androti-
on FGrHist 324 F43; Theopomp FGrHist 115 F91; Philochoros FGrHist 328 F120; Ammonius
Gramm. 143,1 Nickau Theopomp F261); Schol. Aristeid. 3,446 Dindorf; Marcellin. Vit. Thuc. 28;

Suda s. v. Kephisodem.
5 Ruschenbusch, a.O. (oben Anm. 3). Ruschenbusch hat 48 Belege gezählt, bei TLG-Online sind

160 Belege (über die lemmatisierte Suche zu antipolit*) zu finden, wenngleich dies auch

Doppelzählungen (vgl. oben zu dem Scholion Aristoph. Vesp. 947) einschliesst.
6 Akzeptierend: M. Chambers, Aristoteles: Staat der Athener (Berlin 1990) 88. Anders: J. J. Keaney,

The Composition ofAristoteles 'Athenaion Politeia: Observation and Explanation (New York 1992)
132. M. A. Flower, Theopompus of Chios: History and Rhetoric in the Fourth Century B. C. (New
York 1994) 140.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 131

und die politische Aktivität des Thukydides Melesiou). Dem schliesst sich eine
Bewertung dieser Auseinandersetzung zwischen Perikles und Thukydides Melesiou

vor dem Hintergrund der Kontroverse über die programmatische bzw. rein
agonistische Ausrichtung der attischen Politik in der Zeit des Perikles an (III.
Eine programmatische Konkurrenz?).

I. Perikles, Kimon und Thukydides Melesiou:
Der Einfluss von Theopomp (F91 und F261) und das Verhältnis

zur aristotelischen Athenaion Politeia7

Die zentrale Bedeutung, die Theopomps Demagogenexkurs etwa von Ruschenbusch

gegeben wurde,8 wird heute stark relativiert, insbesondere wenn es um
die Bewertung einer Abhängigkeit geht, etwa der aristotelischen Athenaion
Politeia von Theopomp.9 Gruppenartig zusammengestellte Personen in den
Erwähnungen der Demagogen aus der Politik des 5. Jahrhunderts finden sich öfter,
allerdings immer wieder in abgewandelter Form. Zwar gibt es zwischen der
aristotelischen Athenaion Politeia und Theopomp viele Ähnlichkeiten,10 aber die
bei Piaton auftretenden Gruppierungen dieser Art zeigen doch, wie variabel und

vom jeweiligen Kontext her diese Zusammenstellungen geprägt waren: So wird
im Gorgias die Gruppe der <grossen Vier> mit Militiades, Themistokles, Kimon
und Perikles genannt,11 aber im Menon Themistokles, Aristeides,Thukydides und
Perikles und im Laches wiederum werden Aristeides und Thukydides Melesiou
als Paar beschrieben.12 Eine zentrale Rolle für die Frage, ob die Überlieferung
des Verhältnisses zwischen Perikles und Thukydides Melesiou massgeblich von
Theopomp geprägt worden ist,13 spielt der Vergleich zwischen der aristotelischen

7 P. J. Rhodes, A Commentary on the Athenaion Politeia (Oxford 1985). Chambers, a.O. (oben Anm.
6). J. J. Keaney, «The Structure of Aristotle's Athenaion Politeia», HSPh 67 (1963) 115-146. Id.,
«Rez. zu A Commentary on the Aristotelian Athenaion Politeia, by P.J. Rhodes», AJPh 103 (1982)
454-457 Id., a.O. (oben Anm. 6). Vor allem Keaney ist darin zuzustimmen, dass sich nach der

langen Kontroverse über die Autorschaft die Waage eher zugunsten von Aristoteles neigt.
8 Theopomp FGrHist 115 F85-100. Wade-Gery, a.O. (oben Anm. 3 Theopompos). Ruschenbusch,

a.O. (oben Anm. 3). Id., «Theopompea II: Theopomps Hellenika als Quelle in Aristoteles AP»,
ZPE 45 (1982) 91-94. W. R. Connor, «Theopompus and Fifth-Century Athens» (Washington
1968) 19ff., 47ff.

9 Sehr kritisch zu Ruschenbusch, insbesondere zu seiner Konstruktion, dass cevTutoVTeueaOoa

ein Indikator für solche Abhängigkeiten sei, z.B. für Passagen in Aristot. Pol. 1274a; Deinarch
1,97 und Polybios 18,43,6; 18,1,5; 4,82,4, 2 u.a.: Flower, a.O. (oben Anm. 6) 140f. mit Anm. 14.

Vgl. dazu ausführlich unten in II. àvti7io7.iTe-6ea0ai als Ausdruck politischer Gegnerschaft.
10 Wade-Gery, a.O. (oben Anm. 3 Theopompos). Raubitschek, a.O. (oben Anm. 3) 83ff. Ruschen¬

busch, a.O. (oben Anm. 3) 84 und auch Connor, a.O. (oben Anm. 8) 99ff.
11 Plat. Gorg. 515b 6-c 1. Vgl. dazu Aristeid., Tett. 46,118 3,446 Dindorf).
12 Plat. Men. 94ft; Lach. 179a-c.
13 Ruschenbusch, a.O. (oben Anm. 3). Vgl. Raubitschek, a.O. (oben Anm. 3) 86, der allerdings

nicht ganz so ausschliesslich für Theopomp als Vorlage argumentiert. Er vergleicht Schol.



132 Charlotte Schubert

Athenaion Politeia und den Fragmenten Theopomps (F91 [aus Schol. Aristoph.
Vesp. 947] und F261 [aus Ammonius Gramm.]).14 Eine der ausführlichsten Analysen

ist von Connor vorgelegt worden, der für die aristotelische Athenaion Politeia
und Theopomp lediglich eine gemeinsame Vorlage annimmt und die Wege der
antiken Überlieferung unabhängig von Theopomp rekonstruiert.15 Er hat auch
darauf hingewiesen, dass ausser dem Scholion zu dem Vers 947 der Wespen des

Aristophanes (Theopomp F91) niemand in der gesamten antiken Überlieferung

den Thukydides, der der Gegner des Perikles gewesen ist, als den Sohn des

Pantain(et)os bezeichnet habe.16 Wenn die gesamte Überlieferung zu Thukydides
Melesiou so massgeblich von Theopomp geprägt worden wäre, dann müsste er
uns wohl als Thukydides Pantainou bekannt sein!17

Aus dem anderen Fragment des Theopomp (F261), in dem Thukydides
Melesiou genannt wird, ist eine noch grundsätzlichere Bedeutung abgeleitet
worden: Nicht nur, dass das Fragment im Kontext des Einflusses von Theopomp
auf die Überlieferung zu Thukydides Melesiou betrachtet wird, sondern es ist
auch als Beleg dafür verwendet worden, dass Theopomp ein neues Wort für
die Spezifik der Auseinandersetzung zwischen Perikles und Thukydides geprägt
habe: avTutcAiTcüeaBai.18 Nun sagt der Grammatiker Ammonius, dass Theopomp

avTutcAixeueGBai in einer eigenen, von anderen Autoren abweichenden
Bedeutung verwendet habe: avTiTto^ueueoBai als Ausdruck für innenpolitische
Kontroversen zwischen Poleis, wofür normalerweise sonst ôiaTroÀixeûeoBai
stehe. Dieses Verb avxmcAiTcüeoBai tritt in mehreren anderen Quellen auf,
in denen es meistens um den Gegensatz zwischen Perikles und Thukydides
Melesiou geht.19 So ist nun von Ruschenbusch vermutet worden, dass alle diese
Stellen aus Theopomp seien.20 Jedoch sind dies bei weitem nicht die einzigen
Belege für den Gebrauch von ävriTtcAvTeüeGBoa.21 Demgegenüber ist aber mit

Aristeid. 3,446, in dem Kimon als Demokrat dargestellt wird, mit Nep. Kim. 2,1; Plut. Kim. 5,4;

10,1-5 und Per. 7; 9,2-3. Er kommt ibid. 92ff. im Hinblick auf den Ostrakismos des Thukydides
und mit Bezug u. a. auf Plut. Per. 6,2-3 (zu Lampon) zu dem Ergebnis: «The circumstances

immediately preceding the ostracism of Thucydides are contained in an anecdote which must
have come into our biographical tradition from contemporary sources, comedy or Stesimbro-
tos, and which may very well have been recorded also by Theopompos.»

14 Theopomp FGrHist 115 F91: 0£O7xo|i7xoç pevxoi ô iaxopiKOÇ xov IIavxai.v(éx)ou (ppaiv
àvxiTxokixerxjaaBai (F261) nepnckev àkÀ,' oÙk Avôpoxicov (III), àkkà kcxi aùxoç xov Mekpoioi).
Theopomp FGrHist 115 F261: 0e67iopnoç 8è Kai xoùç èv piâi rcokei cpikoxipougévo\>ç rcpoç

àkkpkooç ctvxuxokixenecBai ecpp (aus: Ammonius Gramm., De adfinium vocabulorum differentia
Flepi ôpoiav Kai Siacpôpcov ÀéÇecov) 143,6); vgl. unten Anm. 40 mit Text.

15 Connor, a.O. (oben Anm. 8) 41ff.
16 Scheidet a.O. (oben Anm. 3) 372ff.
17 Connor, a.O. (oben Anm. 8) 42.
18 Ruschenbusch. a.O. (oben Anm. 3) 84ff.
19 Plut. Per. 8,4; Nik. 2,2; Schol. Aristeid. Tett. 118,14 3,446 Dindorf; Athen. Deipn. 11,506. Diog.

Laert. 2,12; Schol. Aristoph. Ach. 703.

20 Ruschenbusch, a.O. (oben Anm. 3).
21 S. unten Anm. 22 und 37



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 133

Connor darauf hinzuweisen, dass der Grammatiker gar nicht recht haben kann,
denn sowohl Deinarch, Polybios und Dionysios von Halikarnassos verwenden
àvTi7ioA,iTeueo0ai in demselben Sinn wie Theopomp.22 So wird deutlich, dass

Theopomp keinesfalls eine abweichende Bedeutung geprägt haben kann.
Gegen die These vom massgeblichen Einfluss des Theopomp in der Überlieferung

der politischen Entwicklung Athens in der Zeit des Perikles spricht aber
auch, dass sich seine Meinung über Kimon und dessen Verhältnis zu Perikles

ganz offensichtlich nicht hat durchsetzen können. Die meisten antiken Quellen
sind Kimon gegenüber eher positiv eingestellt, während Theopomp ihn doch in
negativer Hinsicht als einen der Demagogen charakterisiert.23 Auch die Tendenzen

in der Charakterisierung des Thukydides Melesiou zeigen diese Differenz:
So wird er einerseits wie ein Demagoge dargestellt,24 andererseits als ein echter,
aristokratischen Werten verhafteter Oligarch.25 Connor hat hier das plausible
Argument angeführt, dass diese beiden gegensätzlichen Tendenzen wohl kaum
aus derselben Quelle stammen können.26 Mit seinem bekannten «taste for slander»

hat Theopomp sowohl Kimon negativer dargestellt als der Rest der
Überlieferung wie wohl auch Thukydides Melesiou.27 Darin liegt kein Vorurteil gegen
die beiden Persönlichkeiten im besonderen, sondern letztlich eine insgesamt
antiathenische und antidemokratische Einstellung des Theopomp.28

Keaney hat vor einiger Zeit noch einmal die Frage aufgegriffen, inwiefern
sich die Beziehung zwischen Theopomp und der aristotelischen Athenaion Poli-
teia aus Plutarch ersehen liesse.29 In der aristotelischen Athenaion Politeia 21,2-A
wird Perikles' Einführung der Richterbesoldung mit der Konkurrenz in seinem
Verhältnis zu Kimon begründet.30 Kimon habe seine Güter für alle Mitglieder

22 Vgl. oben Anm. 9 und (nach TLG-Online) Diod. 13,63,6; 13,65,4; 17,15,2; 20,62,2; 27,4,5; 30,5,1.

Dion. Hal. 3,5,1. Plut. Them. 19,3; Luc. 38,3; Phok. 9,8; Dem. 13,3; 21,1; Mor. 760b 9; 775c 2; 809c

1; 844f 8. Jacoby hat bereits im Kommentar zu Theopomp 115 F261 festgestellt, dass die

Unterscheidung des Ammonius zwischen ôux7toVxeueoSai und avtutoA-iTeueoOoa falsch sei. Athe-
naeus und Diog. Laert. 2,12 Satyros FGH III 163) stammen bestimmt nicht aus Theopomp,
denn Athen. Deipn. 11,506b ist aus Piaton. Für Diog. Laert. 2,12 nimmt Raubitschek, gefolgt
von Connor, Herkunft aus einer Atthis an. Allerdings gehören die drei Stellen aus Diogenes
Laertius in die Viten des Pythagoras, Anaxagoras und Menedem, sie stammen daher wohl eher
aus einer Philosophiegeschichte, in der das Wort verwendet wurde. Denn da auch Athen. Deipn.
11.506b aus Piatons Laches ist, scheint die Herkunft aus einer Philosophiegeschichte deutlich
zu sein.

23 So deutlich in F91, vgl. oben Anm. 14.

24 Anon. Vita Thuk. 6: Seivoç 8è 8o^aç eivai èv tô> kéyeiv Dazu Raubitschek, a.O. (oben Anm. 3)
88. Vgl. Wade-Gery, a.O. (oben Anm. 3 Thucydides).

25 Plut. Per. 11; 16. Schol. Aristeid. Tett. 118,13 3,446 Dindorf.
26 Connor, a.O. (oben Anm. 8) 41ff.
27 Ibid. 43

28 Ibid. 70.

29 Keaney, a.O. (oben Anm. 6) 129ff.
30 Vgl. zu Kimon: E. Stein-Hölkeskamp, «Kimon und die athenische Demokratie», Hermes 129

(1999) 145-164. C. Müller, «Kimon und der Akademiepark», RhM 150 (2007) 225-238.



134 Charlotte Schubert

seines Demos geöffnet (Ath. Pol. 27,3), so dass sich jeder nach Belieben dort
versorgen konnte. Theopomp hingegen (Athen. Deipn. 12,533a-c Theopomp 115

F89) gibt an, Kimon habe seine Güter für alle Athener geöffnet. Plutarch (Kim.
10,1-2) weist genau auf diesen Widerspruch zwischen Aristoteles (Öffnung nur
für die Demenmitglieder) und seiner anderen Vorlage (Öffnung für alle) hin:

Plut. Kim. 10,1-2: "H8ri ô'cÙTtopcov ô Ktgcuv EÙpota xrjç oxpaxctaç, a koAcoç ano
xcov 7tokepttov eSo^ev dxpeAxjciGat, KaÀAtov àvriktaKev etç xoùç îtoÀixaç. xcov xe yàp
àypcov xoùç cppaypoùç àtpetkev, t'va Kai xotç (çévotç Kai xcov ttoktxcov xotç Seopévotç
cxÔecoç Ù7tàp%r| kapßavetv xfjç ôiccopaç, Kai ÖEtttvov otKOt 7tap' aùxqj Ànxov pév,
àpKOÙv 8è Tto/Vkotç è7totetxo Ka0' ùpépav, ècp' o xcov 7t£vf)xcov 6 ßoukogEvoq etaf|£t
Kai 8iaxpocpf|v £t%£v a7tpàypova, povotç xotç ôripoatotç ayokà^cov. coç 8' Aptaxoxékrjç
cpricjfv, où% ctTtàvxcov AOrivatcov, akXa xaiv Sripoxoov aùxoù AaKtaStov 7tap£aK£uàÇ£xo

x© ßo\)A,o|X£vcp xo SeTtcvov.

Kimon wurde reich, und was er aus seinen Feldzügen schön gewonnen zu haben
schien, wandte er noch schöner auf für die Bürger. Er liess die Zäune von seinen
Äckern und Gärten niederlegen, so dass Fremde und bedürftige Bürger frei von
seinen Erträgen nehmen konnten. In seinem Haus hielt er täglich eine offene Tafel,
einfach, aber ausreichend für eine beträchtliche Zahl, zu der jeder von den
Bedürftigen, der wollte, freien Zugang hatte und sich dort ohne Tätigkeit versorgen
konnte und seine Zeit in Musse für die politischen Aktivitäten verwenden konnte.
Aristoteles sagt aber, dass nicht alle Athener, sondern nur diejenigen aus dem
Demos der Lakiaden nach Bedarf mit einer Mahlzeit versorgt wurden.

Dies zeigt, dass Plutarch hier zwei Traditionsstränge kannte,31 von denen
Aristoteles bzw. die Athenaion Politeia (27 3) den einen darstellte.32 Den anderen
Strang stellte offensichtlich Theopomp dar, dem auch Nepos in seiner Kimon-
Biographie folgte.33 Aber nur Plutarch hatte die beiden Versionen von Theopomp
und der aristotelischen Athenaion Politeia vorliegen, so dass seine Verwendung
beider, der aristotelischen Athenaion Politeia und Theopomps, deutlich wird.34

31 Vgl. auch Plut. Per. 9,2: Auch hier folgt Plutarch der Tradition, die Kimon eine Öffnung seiner
Güter für alle Athener zuschrieb.

32 Vgl. Cic. De off. 2,18,64 (offen nur für die eigenen Demenmitglieder).
33 Nep. Kim. 4,1-3 (offen für alle, die wollten). Vgl. Schol. Aristeid. Tett. 46,118 3,446 Dindorf)

(offen für alle, die wollten).
34 Keaney, a.O. (oben Anm. 6) 129. Keaney betont, dass es Aristoteles in der Athenaion Politeia

um die Hervorhebung des Gegensatzes von öffentlich-privat ging: Kimon ist reich und privat
ebenso grosszügig wie öffentlich. Perikles dagegen ist privat arm und öffentlich grosszügig. Vgl.
Rhodes, a.O. (oben Anm. 7) 23,160ff., 338f., der keine Abhängigkeit der Athenaion Politeia von
Theopomp erkennen kann. Vor allem zu dem Gegensatz aus Theopomp F89, wonach Kimon
seine Güter allen Athenern geöffnet habe, und Ath. Pol. 27,3, wonach dies nur für die
Demenmitglieder geschehen sei, meint Rhodes, dass eine solche Einschränkung von dem Verfasser
der Athenaion Politeia selbst eingefügt worden sein müsste, wenn die Schrift an dieser Stelle auf
Theopomp zurückginge! Connor, a.O. (oben Anm. 8). Ferretto, a.O. (oben Anm. 3) 39 Anm. 43

geht davon aus, dass die ideologischen und methodologischen Unterschiede zwischen den beiden

so gross seien, dass die Möglichkeit einer Anlehnung jeder Grundlage entbehre. Vgl. ebd.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 135

II. àvTiTtoÀiTeiîeaôca als Ausdruck politischer Gegnerschaft
und die politische Aktivität des Thukydides Melesiou

1. Der politische Kontext
Wenig Aufmerksamkeit hat bisher die Verwendung von àvti7coIiTEueaBai als

Ausdruck für die politische Gegnerschaft in den beiden Theopomp-Fragmenten
gefunden, die Thukydides Melesiou erwähnen. Anders als Connor hat Ruschenbusch

in seinem Versuch, àvxi7toÀ,ix£"U£o0ai als Wortschöpfung des Theopomp
erweisen zu wollen, sehr den linguistischen Vergleich in den Vordergrund gestellt.35
Festzuhalten bleibt aber, dass das Wort einerseits nicht nur in der auf Theopomp
zurückzuführenden Tradition und andererseits öfter im Zusammenhang mit dem
Ostrakismos des Thukydides Melesiou begegnet. Es wird in der von Theopomp
höchstwahrscheinlich unabhängigen Tradition verwendet, wie z.B. bei Aristoteles

in der Politik oder auch der aristotelischen Athenaion Politeia. Daher liegt
die Vermutung nahe, dass sich die Entstehung und der Kontext nicht so einfach
deuten lassen, wie Ruschenbusch es vermutet hatte.

Eine der wichtigsten Stellen dazu ist bei Aristoteles in der Politik zu finden:
In 2,12,5f. 1274a 11-21 stellt er fest, dass Solon dem Volk nur die notwendigste
Macht gegeben habe (die Wahl der Beamten und die Euthyna), aber damit doch
immerhin etwas an Macht, denn sonst hätte sich der Konflikt fortgesetzt:

(pcdvexai 8'où Kaxà xpv Zokcovoç yevéaGai xouxo npoaipsoiv, àXkà gakkov àno
aupjtxcbpaxoç (xfiç vat>ap%iaç yàp èv xoîç Mt|8ikoiç ô ôfipoç a'txtoç yevopcvoç
è(ppovripaxia9r| icai 8r|gayc0yoùç ekaße (pax>À,ooç àvxuioÀixevopévcov xciov etueikcov),
ÈTiei XôkcDV ye eoike xpv àvayKoaoxàxr|v àttoôtôovai xco örypicp ôbvagtv, xo xàç àpyàç
cdpeÎGÔoa Kai euBuveiv (ppSc yàp xouxoo Kupioç wv ô ôrjpoç ôoûkoç àv eir Kai
noképioç), xàç ô' àpyàç ek xaiv yvcopipcov Kai xcov Exmopcov Kax£Gxr)G£ Tcàaaç, ek
xcôv 7t£vxaKOGio|i£Ôigvcov Kai ^Euyixcov Kai xpixou xékouç xfiç KaÀ.oup£vriç iTiicàôoç-
xo Ôe xéxapxov xô Gtixikôv, oiç oàÔEgiâç àpxfiç pExfiv.

Dies [die Entwicklung zur Demokratie hin, Ch. Sch.] scheint freilich nicht der
Wahl des Solon entsprochen zu haben, sondern eher von den Umständen zu kommen:

denn nachdem in den Perserkriegen das Volk die Seeherrschaft begründet
hatte, wurde es selbstbewusst und wählte sich niedrige Demagogen, während die
Anständigen die Gegenpartei bildeten. Solon hingegen scheint dem Volk nur
die notwendigste Macht gegeben zu haben, die Beamten zu wählen und sie zur

67ff. So auch neuerdings M. D. Gygax, «Peisistratos und Kimon», Hermes 130 (2002 245-249,
hier 247.

35 Keaney, a.O. (oben Anm. 6) 132 Anm. 5: «Ruschenbusch's method (in which he had been par¬

tially preceded by Raubitschek) is basically linguistic. He sought to isolate vocabulary cx7ia^

or rare in Aristotle but relatively common in Theopompus. Given the fragmentary nature of
the evidence, certainty is unattainable, but some conclusions are suggestive. For example, if
avxiEo^iTeueoGar {anat;. cf. Theopompus F91 und F261; Connor 41-42; Ruschenbusch 81) of
Pol. 1274A 14 is borrowed by Aristotle, this part of Theopompus' work was in circulation before
Aristotle returned to Athens in 335/4.»



136 Charlotte Schubert

Verantwortung zu ziehen (wenn nämlich das Volk nicht einmal darüber Herr
wäre, wäre es ein Sklave und ein Feind), die Beamten holte er aber alle aus den
Angesehenen und Reichen, den Pentakosiomedimnern, den Zeugiten und der
dritten Steuerklasse, den sog. Rittern. Die vierte waren die Theten, die von allen
Ämtern ausgeschlossen waren.

Hier ist die Zeit nach den Perserkriegen gemeint, in der sich das Volk mit neuem
Selbstbewusstsein niedrige Führer genommen habe, worauf die Aristokraten, die
<Vernünftigen> und <Massvollen>, mit einer <Gegenpartei> reagierten. Auch die
aristotelische Athenaion Politeia 27-28 beschreibt diese Entwicklung im Verhältnis

zwischen Demagogen und Demos, jedoch in der Übersicht für das gesamte
5. Jahrhundert, während Athenaion Politeia 9,1 eher der Diskussion entspricht,
wie sie bei Aristoteles, Politik 1273b 35ff. zu Solon wiedergegeben wird. Es geht
darum, wer dem Volk mehr nachgegeben habe und wie das Verhalten der Führer

des Volkes, der Demagogen, einzuordnen ist: Das Gegensatzpaar (pauAot -
é7uetK£tç bezieht sich dabei deutlich auf den Kontrast zwischen den Vielen und
den Wenigen, d.h. dem Demos und den Aristokraten.

Insofern ist verständlich, warum Ruschenbusch nicht nur die enge Parallelität

zwischen Aristoteles, Politik 1273b 35ff. und der aristotelischen Athenaion
Politeia 9,1 betont hat, sondern auch die Verbindung zu dem Demagogen-Exkurs
Theopomps. Allerdings finden sich diese Elemente auch alle schon bei Piaton,
der Thukydides Melesiou auch im Menon (94b Iff.) als Beispiel jener attischen
Politiker nennt, die ihre sophia gerade an ihre Söhne nicht haben weitergeben
können, trotz bester Absichten und sorgfältiger Erziehung. Piaton nennt Thukydides

Melesiou zusammen mit Themistokles, Aristeides und Perikles - also im
Kontext der «Grossen Vier», wobei hier Kimon interessanterweise durch
Thukydides Melesiou und Miltiades durch Aristeides ersetzt worden ist. Im Gorgias
hatte er noch Militiades, Themistokles, Kimon und Perikles als die Gruppe der
herausragenden attischen Demagogen des 5. Jahrhunderts beschrieben.36 Insofern

kann man sicher davon ausgehen, dass es also nicht Theopomp gewesen ist,
der den Gedanken, dass die Demagogen des 5. Jahrhunderts in einer als Abfolge
zu betrachtenden Reihe stehen, als erster geprägt hat. Interessant ist auch die
Bemerkung bei Athenaios über den Inhalt des Laches (ad 179c), in dem die
Gegnerschaft zwischen Thukydides Melesiou und Perikles mit avxutoZix£U£o0oa
beschrieben wird, - ohne dass diese Formulierung von Piaton selbst stammt

Athen. Deipn. 11,114,14ff.: év 5è x& rcepi Avôpeiaç MeVnaiav xov ©ouk-uÔiÔoo xoû

àvxiTCokixenoapivo'u nepixAei Kai Aoaigaxov xov AptoxeiSoo xoû SiKaiou, xfjç xrôv

Tcaxépcùv àpexijç àvaûouç eivai cpàoKcov.

In dem Dialog <Über die Tapferkeit behauptet er [Piaton], dass Melesias, der Sohn
jenes Thukydides, der gegen Perikles Politik machte, und Lysimachos, der Sohn von
Aristeides dem Gerechten, ihren Vätern nicht an Tugend gleich kamen.

36 Vgl. Plat. Gorg. 515b 6-c 1. Vgl. dazu Aristeid., Verteidigung der Vier 46,118 3,446 Dindorf).



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 137

Dies zeigt, dass ein simpler Rückschluss von dem Gebrauch des Verbs her auf
den Ursprung zu kurz greift. Als Wortprägung für die auf den politischen Antagonismus

ausgerichtete Auseinandersetzung wird ocvxiTtoUxeueoGai insgesamt eher
selten verwendet, jedoch häufiger als aviidripaYcoyéco (Ath. Pol. 27,3),37 aber auch
nicht so häufig wie das ungleich öfter verwendete àvxixàooco, das z.B. Plutarch
in der Perikles-Vita ebenfalls in vergleichbarem Sinn verwendet:

Plut. Per. 9,2: èv àpyfj pèv yàp côarcep eïpr|xai rcpoç xpv Kipcovoç ôo^av àvxtxaxx6|a£voç
l)7t£7lOt£tXO XOV ÔrjgOV,

Perikles, der, wie schon bemerkt, am Anfang im Gegensatz zu dem Ansehen Ki-
mons stand, manipulierte den Demos

Es wird also deutlich, dass àvxmo^rxeueaGai öfter für den Gegensatz zwischen
Perikles und Thukydides Melesiou verwendet wird und eher selten für andere
Konstellationen politischer Gegnerschaft.38

Die Überlieferung zu Thukydides Melesiou, ja zu seiner politischen Aktivität

überhaupt, ist kompliziert und lässt auf den ersten Blick wenig an sicheren

Anhaltspunkten aus zeitnahen Quellen erkennen. Das herausragende Ereignis
scheint die schliesslich in dem Ostrakismos zugespitzte Auseinandersetzung mit
Perikles gewesen zu sein. Dass in diesem Zusammenhang so oft avrmoA-ixeneaGai

verwendet wird, lässt vermuten, dass das Wort in seiner Entstehung oder
zumindest in seiner wesentlichen Charakterisierung etwas mit diesen Ereignissen
zu tun gehabt hat. Bisher hat man sich sehr intensiv der Analyse der aus den
Scholien zu Aristophanes' Wespen und Achamern erhaltenen Fragmente des

Androtion, Theopomp und Philochoros zugewandt.39
Das Scholion zu Aristophanes' Wespen 947 liegt in drei verschiedenen

Versionen vor, die sich erheblich unterscheiden und von denen lediglich die
dritte die Nennungen der Atthidographen enthält:

37 Nach TLG-Online tritt es lediglich fünfmal auf. Für avxiTtoAxxeueaGai s.o. Anm. 5, für àvxixàaacù/
ävxixaxxcü lassen sich mehr als 2000 Belege finden.

38 ctvxtJxoVxeüecGcn für die Gegnerschaft zwischen Perikles und Melissos: Suda s.v. Meietos (mu
496); für die Gegnerschaft zwischen Kleisthenes und Isagoras: Schol. Aristeid. Pan. 120,6; für
diejenige zwischen Aristeides und Themistokles: Suda s.v. Aristeides (alpha 3903). Bei Plut.
Them. 19,3 wird es auf den Streit zwischen Athena und Poseidon angewandt, bei Theopomp
Fl 15 auf Demosthenes und bei Aristot. Pol. 1274a auf das Verhältnis zwischen dem attischen
Demos und seinen Demagogen.

39 W. R. Connor, «Two Notes on Cimon», TAPhA 98 (1967) 67-75. C. Ferretto, «Cimone Dema-

gogos in Teopompo e nellAthenaion Politeia», CCC 5 (1984) 271-282. Frost, a.O. (oben Anm.
3). W. Koster, Scholia in Aristophanem II, 1, Scholia Vetera et Recentiora in Aristophanis Vespas

(Groningen 1978).



138 Charlotte Schubert

Schol. vesp. 947c:40 7tpôç xpv ioxoplav. griTtoxE ô nsptKÀ-et àvxi7toÀ,ix£ûoàp£voç • xobxo
ôè OiÀ,o%opoç gèv toxopeî ft, oç oùôè ttàvxri yvcoptgoç éyévExo, akV oùôè 7tapà xoîç

KcoptKOtç, ôtà xô £7t' 6À,iyov axpax(riytaç) à^tco0évxa pcxà KÀicovoç etu 0paicr|ç (poyrj

Kaxapr|(pic0fjvat. svtot ôé, cbv Kat Âgpcovtoç, xoâ LxEcpàvoo Kai xcrûxo ôè Ü7u8oi(x6)

xtç. coa7t£p TtpoEtprixat, ô yEvôgEvoç ôoxpaKiopôç ÈgcpalvEi xôv Meàtigiod. 0£O7to|i7toç

(xévxot ô tGxoptKÔç xôv navxaivoo cpriGtv àvxi xouxou ccvxi7to^tX£X)Gao0at neptKÀet-
àXk' oiJK Avôpoxtcov, àXkà Kat aôxôç xôv ME^rictou Kat xôv ÔGxpaKtG0Évxa.

Was den historischen Bezug angeht: Vielleicht derjenige, der eine andere Politik
vertrat als Perikles. Das berichtet Philochoros (F120) der aber nicht überall
bekannt gewesen ist, sondern nicht einmal bei den Komödiendichtern, weil er zum
Exil verurteilt wurde, nachdem er für kurze Zeit des Strategenamtes zusammen
mit Kleon in Thrakien für würdig erachtet worden war. Einige aber, darunter
Ammonius, [halten ihn] für den Sohn des Stephanos. Das kann man bezweifeln.
Der Ostrakismos wurde wie gesagt gegen [den Sohn] des Melesias durchgeführt.
Der Ehstoriker Theopomp sagt nun allerdings, dass es der Sohn des Pantainos war,
der gegen Perikles Politik gemacht hat. Aber nicht Androtion: Auch er [sagt], dass

es der Sohn des Melesias gewesen sei, der ostrakisiert wurde.41

Die von den Scholiasten referierten Unsicherheiten zu der Abstammung des

Thukydides Melesiou, auch seine gelegentliche Verwechslung bzw. Verschränkung

mit dem Historiker Thukydides, wie sie sich in der anonymen Vita des

Thukydides zeigt,42 können heute als gelöst gelten.43 Hingegen ist der
rhetorisch-philosophische Kontext eigentlich kaum betrachtet worden, z.T. sogar die

Möglichkeit eines solchen generell mit dem Argument negiert worden,44 dass

es sich um rein persönliche Auseinandersetzungen gehandelt habe und eine
konzeptionell-programmatisch orientierte Gegnerschaft damit auszuschliessen
sei.

Dies erklärt sich zum Teil wohl auch daraus, dass bisher einer der
interessantesten Hinweise auf die zeitgenössische Sichtweise nicht in die Betrachtung

mit einbezogen wurde, nämlich ein kurzes Zitat des Dichters Achaios

40 Text nach der Edition von Koster, a.O. (oben Anm. 39) und dazu auch: Meyer, a.O. (oben
Anm. 3), der seiner Interpretation 306f. die Änderungen zugrunde gelegt hat, die Koster auf
der Basis des Laurentianus gegenüber dem Text von Jacoby FGrHist 328 F120 eingefügt hat.

41 Vgl. Connor, a.O. (oben Anm. 39) 36ff.: Die Lücke zwischen iaxopeî und oç oùôè kann eigent¬
lich nur so sinnvoll erklärt werden, dass dort ein Thukydides erwähnt wurde, auf den sich das

folgende bezieht.
42 Anon. Vit. Thuc. 6.

43 Meyer, a.O. (oben Anm. 3) 141ff. Scheidel, a.O. (oben Anm. 3) 372ff., der zu Recht noch ein¬

mal hervorgehoben hat, dass es weder einen Thukydides Pantainou (scharfe Kritik Scheideis,
ibid. 373 an der öfter in der Literatur zu beobachtenden Auslassung der Konjektur Kirchners,
der erst aus Pantainou das Pantain(et)ou gemacht hatte) noch einen Thukydides Pantain(et)ou
Gargettios gegeben habe.

44 H.-J. Hölkeskamp. «Parteiungen und politische Willensbildung im demokratischen Athen: Pe¬

rikles und Thukydides, Sohn des Melesias», HZ 267 (1998) 1-27.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 139

(Achaeus F34),45 erhalten bei Diogenes Laertius in der Vita des Philosophen
Menedem:

Diogenes Laertius 2,133,7ff.: ö0ev Kai 7tpoç xoûç àvxtTtoLtxEuopévo'oç xaûxa, tpaot,
Ttpoecpépexo-

flLiGKex' àpa Kai 7tpbç àa0£vcov xaxûç,
Kai 7tpoç xe^®VTlÇ aiexoç ßpayct xpovcp.

xaûxa ô' ècxiv Âxaioû £K xfjç oaxnptKf|ç'Op(pàÀ,r|ç;- cogxe Ttxatovotv oi kéyovxcç pr|ÔÈv

aûxov àveyvcùKÉvai TtLqv xrjç Mr|Ô£taç xfiç Eüpuuöou, rjv evioi Ncotppovoç civat xoû

ZiKuooviou (pacnv.

Und er [Menedem] brachte, wie es heisst, gegen seine politischen Gegner das

folgende aus Achaios:
Wie sich jetzt zeigt, ging der Schnelle dem Schwachen/Lahmen
in die Falle, | wie der Adler der Schildkröte, in kurzer Zeit,

das aus dem Satyrspiel <Omphale> des Achaios ist. Daher irren die, die sagen, er
habe nichts gelesen ausser der Medea des Euripides, von der einige behaupten, sie
sei das Werk des Neophron aus Sikyon.

Der historische Kontext, auf den sich Diogenes Laertius beziehtest eine Referenz
auf die Gelehrsamkeit des Menedem, der sich mit Homer, Aischylos, Sophokles
und Achaios beschäftigt hat. Den Satyrspielen des Achaios gab er einen zweiten
Platz nach denjenigen des Aischylos. In diesem Zusammenhang zitierte Menedem

einen Vers aus dem Satyrstück Omphale des Achaios. Menedem setzt diesen
Vers in den Kontext der politischen Gegnerschaft (xoùç avxiJioA-ixenopevong).

Von dem eretrischen Tragödiendichter Achaios ist bekannt, dass er, etwas
jünger als Sophokles, ein Stück erfolgreich zur Aufführung brachte.46 Nach der
Suda soll er in der 83. Olympiade (448-445 v.Chr.) seine Stücke zeitgleich mit
Euripides aufgeführt haben. Die Erwähnung eines Satyrstücks mit dem Titel
Omphale ordnet sich in den gesamten Kontext der Komödienkritik an Perikles ein.
Aber nicht nur die Verwendung von àvxi7ioX,ix£'U8G0ai im Kontext dieses Zitats
aus Achaios - ohne dass der Ausdruck zuverlässig als Bestandteil des Zitats zu
erweisen wäre -, sondern vor allem die auch für Thukydides Melesiou von Plutarch

erwähnte Beteiligung an dem satirischen Spott gegenüber Perikles (Plut.
Per. 8,5: Xôyoç pexà miSiaç eipppevog: «scherzhafte/spöttische Rede») und die

Anspielung auf Aspasia, die in dem Titel <Omphale> zu erkennen ist, verweisen
auf die Auseinandersetzung zwischen Perikles und Thukydides Melesiou.

Die Gleichsetzung von Aspasia mit Omphale geht auf Plut. Per. 24,9 und
das Scholion zu Plat. Menex. 235e zurück.47 Die Beschreibung der Aspasia als

45 Achaeus TGrF I 20 F 34.

46 Suda s. v. Achaios (alpha 4683).
47 P. A. Stadter, A Commentary on Plutarch's Pericles (Chapel Hill 1989) 234: Zu dem Scholion gibt

es einige Konjekturen, die den dort erwähnten Kratinos als Urheber des Omphale-Vergleichs
für Aspasia (bei Meineke eine Krux vor Omphale in dem Text des Scholions) mit dem älteren
Kratinos identifizieren wollen, wenngleich dem Jüngeren aber ein Stück mit dem Namen Om-



140 Charlotte Schubert

tyrannos in dem Scholion zu Piatons Menexenos passt nicht nur zu der
Komödienkritik an Perikles, sie zeigt auch wie über die Darstellung der Omphale ein
politischer Kontext der Perikles-Kritik evoziert wird. Plut. Per. 11,1-3 beschreibt
die Situation dieser Auseinandersetzung anschaulich und bildhaft:

Ol 5' àpiCTioKpaxiKoi, geytoxov pev rjôr| xov flepuAea Kai 7tp6o0ev ôpœvxeç yeyovoxa
xcov txoXixcov, ßotAojievot ô' opcoç eivai xtva xöv ttpoç aùxov àvxtxaooôjievov év xfj
TtoÀ-ei Kai xt)v Ôùvagtv apßAmvovxa, ©axe jurj Koptôfj povapytav eivat, 0aûKt)ôiôr|v xov
AÀ,©Tceicfi0ev, àvSpa odxppova Kai Kriôeoxriv Kipxovoç;, avxeGxpoav évavxtcoaogevov, oç

pxxov gev ©v jiokepiKoç xoù Ktpxovoç, àyopatoç 8è Kai Jioktxitcoç pâÀAov, otKovp©v év

acrxei Kai nepi xo ßrjpa x© ïïeptKAeî augTtAeKoiievoç, xaxù xijv rcoÀ-ixetav etç àvxt7taAov

KaxéaxriGev. où yàp e't'aoe xoùç KaÀ,oùç Kai àyaBoùç KaA-ougevouç àvÔpaç ev8t£O7iàp0at
Kai GuppepeixOai 7tpoç xov Srjgov ©ç rcpoxepov, ùjxo 7tkri0o\)ç fijiavpwiiévouç xo à£t©pa,
X©piç 6è StaKpivaç Kai ouvayaycbv etç xaùxo xpv rtàvxwv Sùvagtv 8|xßpi0rj yevogévriv,

©ottep £7ii Ç/oyoù p07tf|v eTtotriaev. f\v gev yàp et, àpxijç 8t7tÀ.6r| xtç ÙtxoiAoç ©otxep év

Gtôripcp, ôiacpopàv Ù7tocr||j.atvot>aa SripoxiKrjç Kai àptoxoKpaxiKîjç rcpoatpeGemç, f| ô'
8K8iv©v àptÂAa Kai cptAoxtpda x©v àvSpcov ßa0uxaxr|v xojifjv xepoùoa xrjç 7t6Ae©ç, xo
gèv Sfjgov, xô ô' ôAùyouç ettotriae KaÀeta0at.

Die Aristokraten aber sahen bereits früher, dass Perikles schon der herausragend-
ste der Bürger geworden war, wollten aber doch, dass ihm jemand das Gegengewicht

in der Polis hielte und seine Macht verminderte, damit nicht in aller Offenheit

eine Monarchie daraus würde. Daher stellten sie Thukydides aus dem Demos
Alopeke auf, einen klugen Mann und Verwandten des Kimon, welcher, schwächer
im Kriegführen als Kimon, aber besser im Öffentlichen und Politischen, Perikles
als Gegner gegenübertrat, immer in der Stadt anwesend und mit Perikles auf der
Rednerbühne ringend, schnell in der Politik ein Gleichgewicht herstellte. Thukydides

liess nicht zu, dass die sogenannten Kaloikagathoi sich zerstreuten und mit
dem Demos vermischten wie früher, so dass ihr Glanz durch die Menge verdunkelt
würde, sondern er sonderte sie ab und vereinigte die Macht aller in ein Ganzes,
wodurch sie ein grosses Gewicht erhielt, und gab so, wie auf einer Waage, den
Ausschlag. Denn die Trennung war zwar untergründig von Anfang an da und liess
einen Unterschied zwischen Volk und Aristokraten erkennen wie eine Bruchstelle
im Eisen, ganz versteckt. Aber der Wettkampf und Ehrgeiz zwischen den beiden
Männern führte zu einer ganz tiefen Spaltung in der Stadt und dazu, dass man den
einen Teil den Demos und den anderen die Wenigen nannte.

Plutarch skizziert eine Entwicklung, die ausgehend von der Absonderung der
Aristokraten auf eine Spaltung der Polis hinauslief, und zeigt, wie zum ersten
Mal in Athen konkurrierende politische Konzepte im politischen Diskurs
gegeneinander angetreten sind.

phale zugeschrieben wird. Als Beleg für diese Interpretation gilt die Plutarch-Stelle. Das ist
sinnvoll vor dem Hintergrund der Bezeichnungen für Omphale aus der älteren Komödie der

perikleischen Zeit (Hera und Deianeira). Vgl. dazu für die archäologischen Belege: E. C. Keuls,
The Reign of the Phallus: Sexual Politics in Ancient Athens (New York 1993).



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 141

Ob der Ausdruck ocvxincAiTEueöGca damals zum ersten Mal geprägt wurde
oder erst später im 4. Jahrhundert, ist wohl letztlich nicht zu entscheiden, aber
das Phänomen, das er beschreibt, verweist auf einen entscheidenden Punkt in
der Entwicklung politischer Konzepte in Athen, wobei einerseits die Konzeption
eines Gleichgewichts und andererseits der Wettstreit zwischen Perikles und
Thukydides Melesiou in seiner Versinnbildlichung des Ringkampfs hervorgehoben
werden.

2. Gleichgewicht und Konkurrenz
In der Perikles-Vita des Plutarch wird mehrmals auf den Gedanken des
Gleichgewichts in der Polis eingegangen (mehrfach in 11 sowie in 16,1). Konzeptionen
des Gleichgewichts als wesentliches Strukturmerkmal begegnen in vielen antiken
Texten seit der archaischen Zeit, in denjenigen mit politischer und historischer
Perspektive allerdings erst später.48 Wie Polarität, Analogie und Mischung ist

Gleichgewicht ein gedankliches Modell, das mit einer spezifischen
ordnungstheoretischen Komponente verbunden ist. An der Verwendung des ansonsten
in der antiken Literatur äusserst selten begegnenden Ausdrucks àvTiariKCûaiç
bei Herodot lässt sich gut verdeutlichen,49 welche Vorstellung von Balance als

Gleichgewicht und vor allem, welche Vorstellung von der Herstellung bzw.

Wiederherstellung eines Gleichgewichts im 5. Jahrhundert verwendet wurden. Herodot

etwa definiert die Balance des Wassergehalts der Donau im Ausgleich der
Extreme zwischen Winter und Sommer:

Hdt. 4,50,4: öocp ôè tAeov en' ècouxov vôcop ô rjkioç ÈTtéûcExat èv xcp Gépe't rj év xâ>

yeipcovi, xooouxco xà GupptGyojieva xç> "Iaxpco KoXXanXr]oiâ éaxt xoû Gépeoç fj rcep xoû

XEiprôvoç. âvxixiGégEva ôè xaûxa àvxiafiiccoGiç ytvexat, cooxe ïaov piv octet cpouveoGat
èôvxa.

Wieviel mehr Wasser im Sommer die Sonne an sich zieht als im Winter, um so viel
grösser ist die dem Istros im Sommer zufliessende Wassermenge als im Winter.
Beide gegensätzlichen Erscheinungen gleichen sich aus, und so ist der Istros immer
gleich gross. (Übers. Feix)

48 Ch. Schubert, «Mischverfassung und Gleichgewichtssystem: Polybios und seine Vorgänger», in
Ch. Schubert/K. Brodersen (Hrsg.), Rom und der Griechische Osten, Festschrift für Hatto H.
Schmitt (Stuttgart 1995) 225-235.

49 Auf die Bedeutung des Begriffs für Herodot hat m.W.n. bisher lediglich D. Lateiner, «The Em¬

pirical Element in the Methods of Early Greek Medical Writers and Herodotus: A Shared

Epistemological Response», Antichthon 20 (1986) 1-20 hingewiesen. Allerdings hat er nicht
das Auftreten bei den medizinischen Autoren berücksichtigt. Der Ausdruck begegnet bei Hdt.
4,50,4 und ansonsten: Aischyl. Pers. 437; Eur. Hec. 57; bei medizinischen Autoren: De acut. 33

(Joly); De artic. 6,3 (Jones). Vgl. àvaar|Kûioai in De acut. 29 und Galen, In Hippocratis de victu
acutorum commentaria IV, CMG 5.9.1 Kühn XV 556 (Z. 9). Vgl. zu der damit zusammenhängenden

Frage nach der Bedeutung von Isonomie: M. Rausch, Isonomia in Athen: Veränderungen

des öffentlichen Lebens vom Sturz der Tyrannis bis zur zweiten Perserabwehr (Frankfurt
a.M. 1999).

Klassisch-Pbüölc : c h e s S 8ni i r

<V k



142 Charlotte Schubert

Ausgangspunkt ist, dass ein Mangel im einen Zustand durch einen Überfluss
am Ende zu dem Gleichgewichtszustand führt. Herodots Vorstellung von Mass
und Ausgleich lässt sich hier mit der bei Alkmaion (DK 24 B4) erhaltenen
Konzeption vergleichen, die durchaus auch eine Dynamik im Wechselspiel zwischen

Gegensätzen und auch unterschiedliche Anteiligkeiten der einzelnen Teile kennt,
aber durch den Bezug auf die politischen Begriffe Isonomie und Monarchie
eine der herodoteischen Gedankenwelt ähnliche Einheit konzipiert.50 Die in
dem Wort ôcvxtof|KCûciç bei Herodot zum Ausdruck kommende Vorstellung ist

diejenige von Gewicht und Gegengewicht, wie dies etwa auch das Auftreten des

Ausdrucks in der knochenchirurgischen Schrift De articulis zeigt:

De artic. 6,1: Axàp Kai f| 6ià xoû KÄ-iiraKiov exepq xiç xoiaüxri, Kai ëxi ßelxicov, öxi
àacpakeaxépcoç äv xo otoga, xo gèv xrj, xo ôè xrj, àvxiGr|KCO0£ir| pexecopiaGév.

Indes auch die Einrenkung mit der Leiter ist eine andere, und zwar noch bessere,
weil der Körper so sicherer mit Hilfe des Gegengewichts ins Gleichgewicht erhoben

werden kann, sowohl auf dieser wie auf jener Seite.

Dies verweist mehr auf ein mechanisches Prinzip des Ausgleichs zwischen zwei
Elementen, dem Gewicht und dem Gegengewicht, als auf die dynamischen,
zyklischen und vor allem mit der Ansicht der Steuerbarkeit verbundenen
Gleichgewichtsvorstellungen der späteren Autoren. Insbesondere die seit Alkmaion in
den medizinischen Konzepten auftretenden Mischungskonzepte deuten auf eine

Weiterentwicklung im Sinne von Gleichgewichtskonzeptionen, die aus mehreren
Elementen, Faktoren und Einflüssen sowohl innerer wie äusserer Art physische
und auch psychische Konstellationen definieren.51 Demgegenüber ist bei Herodot
und ebenso in der Konstellation der Gegnerschaft zwischen Thukydides Melesiou
und Perikles der alte, dem archaischen Denken noch deutlich verpflichtete
Gedanke der Zweierkonstellation zu erkennen: Ein Element oder ein Faktor (eine
Person oder ein Naturphänomen) und ihr Antipode konstellieren sich in einem

Ausgleichsverhältnis, das weder über ein Gleichgewicht noch über gleiche Grösse

definiert werden muss. Durch tisis kann ein gestörtes Gleichgewicht wiederhergestellt

werden, wie es auch schon Anaximander (Bl) formuliert hatte.52

50 Vgl. L. M. L'Homme-Wéry, «De l'Eunomie Solonienne à l'Isonomie Clisthénienne. D'une Con¬

ception Religieuse de la Cité à sa Rationalisation Partielle», Kernos 15 (2002) 211-223. Chr.

Meier, «Zum Aufkommen des Demokratiebegriffs», in T. Schmitt (Hrsg.), Gegenwärtige Antike -
antike Gegenwarten, Kolloquium zum 60. Geburtstag von Rolf Rilinger (München 2005) 49-85.
Ch. Schubert, «Der Begriff der Isonomie bei Alkmaion», Klio 66 (1984) 40-50. Schubert, a.O.

(oben Anm. 48).
51 Lateiner, a.O. (oben Anm. 49): 225-235. Dies ist auch bei Alkmaion B4 schon ganz deutlich

zu erkennen, der verschiedenste Faktoren (ùypoû, Ipipoû, vuxpoû, Seppon, juKpoû, yÀ/ukeoç Kai

tcùv koutœv) und verschiedenste Ursächlichkeiten (û<p' où, è£, où, év oiç) annimmt, um am Ende
Gesundheit als Mischung aller dieser Faktoren nach einem bestimmten Mass (Symmetria) zu
definieren.

52 Vgl. Hdt. 4,1,1; 6,101,3; 7,8a2. b2; 11,4; 133; 134,2; 136,2.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 143

Die starke Hervorhebung solcher equalizing actions> bei Herodot,53 sowohl
in ihrer Beziehung zum politischen Geschehen als auch zu den natürlichen
Phänomenen, zeigt, in welchem Kontext er seine Darstellung ansiedelt: Ursache
und Wirkung, tisis und àvTiGf]Kcoaiç nach dem Mass des ïoov sind Garanten der
Ordnung.54

Die von Plutarch beschriebene politische Zweierkonstellation des Gegenübers

von Perikles und dem Demos einerseits und Thukydides Melesiou sowie
den Kaloikagathoi andererseits entspricht der Gleichgewichtskonzeption, wie
sie auch von Herodot verwendet wird. Dies zeigt, dass die Schilderung bei Plutarch,

Perikles 8 von ihrem gedanklichen Hintergrund in das 5. Jahrhundert passt.
Denn auch hier ist noch die ältere Variante zu erkennen, die das Gleichgewicht
als eines zwischen lediglich zwei Elementen - Kaloikagathoi/Oligoi und Demos

- definierte.55
Die politische Auseinandersetzung zwischen Perikles und Thukydides

Melesiou ist nun nicht nur durch den Ostrakismos, der den Beginn der langen
alleinigen Dominanz des Perikles in Athen markiert (Plut. Per. 15,1), sondern
offenbar durch die Charakteristika der Auseinandersetzung selbst in der antiken
Überlieferung hervorgehoben worden.

Dies kommt auch in dem Achaios-Zitat zum Ausdruck. Thukydides Melesiou
ist der Schnelle, der Adler, der, wie es auch Plutarch {Per. 11,1) beschreibt, schnell
aufgrund seiner Fähigkeiten wie der Rednerkraft und Klugheit das Gleichgewicht

wieder herstellt (ta%n xf|v iroAuxeiav elç àvtuiata>v Kcaéarnaev). Achaios
spielt auf die Fabel des Äsop an, nach der die Schildkröte, die sich unbedingt von
einem Adler das Fliegen beibringen lassen will, an ihrer eigenen Hybris scheitert,

nur dreht er die Verhältnisse um: Bei ihm überwindet das Schwächere das

Stärkere, die langsame Schildkröte den schnellen Adler. Hier bei Achaios wird
dasselbe Paradoxon wie bei Zenon verwendet, der in dem Wettrennen zwischen
Achill und der Schildkröte die Schildkröte immer die schnellere sein lässt,56 also
das langsame Element im Wettkampf siegen lässt.

53 Lateiner, Herodotus (oben Anm. 49) 225-235 zu Hdt. 5,106,1; 6,87; 8,102,2; 9,94,1. Besonders
deutlich in der Verwendung von iariyopiri, iaoKpaxvn, iaovogvn in Hdt. 5,78, 92al; 3,80,6; 83,1,
142,3; 5,37,2.

54 Ch. Schubert, Die Macht des Volkes und die Ohnmacht des Denkens: Studien zum Verhältnis von
Mentalität und Wissenschaft im 5. Jahrhundert v.Chr., Historia Einzelschriften 77 (Stuttgart 1993)
195. Zu dem Prinzip der ausgleichenden Gerechtigkeit: Hdt. 6,72,1; 8,105,1; tisis aufgrund
göttlichen Neides: Hdt. 1,32,1. Vgl. auch Hdt. 1,207,2. Vgl. Hdt. 2,120,5; 6,11,3; 109,5.

55 Wobei gerade in der Medizin dieser Zeit diskutiert wird, dass die Gleichgewichtsvorstellung
dynamisiert werden muss: Schubert, a.O. (oben Anm. 54). Vgl. zu Plut. Per. 8: Stadter, a.O. (oben
Anm. 47).

56 DK 29 A26 Aristot. Phys. 239b 14ff.



144 Charlotte Schubert

3. Der Agon der logoi: Das Ringen um den Sieg
Möglich wird die Überwindung im Kontext der Auseinandersetzung zwischen
Perikles und Thukydides durch das geschickte Argumentieren, die rhetorische
Kunst des Perikles. Dies beschreibt Plutarch folgendermassen:

Per. 8,5: Atagvrjjioveuetai 5é xiç Kai ©oukuöCöou xoù Meibnauyu Àùyoç etç xpv
Öetvoxrixa xoù neptKÀéouç gexà jxatôtâç eiprjgévoç. pv |aèv yàp ô ©ouKuôtôriç xcov
Kakcov Kai àya0<Sv àvôprôv, Kai rcÀeîaxov avxeTto^txeuaaxo xrô ITepiKÀTt xpovov.
Äp%tSapou ôè xoù ÀaKeôatpovicov ßaoiAia^ 7tuv0avop£vou txoxepov aùxoç f| riEpiK/bnç
Tta^atei ßekxtov, 'öxav' etnev 'éyà> KaxaßoAco tta^atcov, ÈKetvoç àvxAéycov coç où

7X£7tXCÛK£, VXKÇC Kai Ji£Xa7l£t0£t xoùç ôpœvxaç'.

Man kennt auch eine spöttische Rede des Thukydides Melesiou über die Rhetorik
des Perikles. Dieser Thukydides Melesiou war einer der Kaloikagathoi und trat
lange als politischer Gegner des Perikles auf. Als einst Archidamos, der König
der Spartaner, ihn fragte, ob er oder Perikles besser im Ringen sei, antwortete
Thukydides: 'Wenn ich ihn beim Ringen niederwerfe, widerspricht er, er sei nicht
gefallen, er siegt und überzeugt selbst die, die es gesehen haben'.

Die besondere rhetorische Fertigkeit hat er nach Plutarch bei Zenon erworben,

dessen ungemeine Fertigkeit, andere zu widerlegen (Plut. Per. 4,5: Kai 8T
àvxiÀ,oy{aç eiç caxopiav KaxaK^eionaav é^aoKfiGavxoç ihm auch die
Bezeichnung àpcpoxepoyiVtûGGou eingetragen haben soll.57 Dahinter ist das sophistische

Prinzip, das schwächere Argument zum Stärkeren zu machen, deutlich zu
erkennen. Auf die geschilderte politische Kontroverse bezogen bedeutet dies,
dass das schwächere Glied, der Demos, sich dank Perikles' rhetorischer Fähigkeiten

gegen das stärkere, die Besseren, die Kaloikagathoi, durchgesetzt hat.
Nun hat Thukydides Melesiou offenbar zum ersten Mal die Kaloikagathoi

zu einem schlagkräftigen politischen Verband vereinigt (Plut. Per. 11,2: xwpiç
8è ôiaKpivaç Kai ouvayayoov eiç xaùxo xf|v 7xàvxcov ôùvapiv egßpi9f| yevopévr|v,

cùOTtep éjxi Çuyoû po7xpv erxoipGev). Aber trotzdem unterliegen sie Perikles: Folgt
man dem Vergleich des Achaios, so steht Perikles für das Schwache bzw. ist der

57 Plut. Per. 4,5: Doppelzunge Zenons - der Ausdruck steht für seine spezielle Dialektik - und
Plut. Per. 5 mit dem Lob Zenons für Perikles. Dies ist auch in der berühmten Formulierung
'den schwächeren Logos zum Stärkeren zu machen' zu erkennen. Vgl. Aristot. Rhet. 2,24,9

1402a 23: Kai to tov prx© 5è koyov Kpeixxco ttoieîv und Plat. Apol. 23d 6: oxi "toc pexécopa Kai xà
vkö yrjç" Kai "Geoùç (ri) vopiÇeiv" Kai "xôv uttco koyov Kpeixxco 7totetv". Vgl. Stadter, a.O. (oben
Anm. 47) ad loc. und U. Muss/C. Schubert, Die Akropolis von Athen (Graz 1988) zu den in dieser
Zeit auch mit Perikles zu verbindenden Veränderungen in der musisch-philosophischen
Einstellung. Vgl. dazu R. Wallace, «An Early Fifth-Century Athenian Revolution in Aulos Music»,
HSPh 101 (2003) 73-92. Ein vergleichbarer Zusammenhang auch bei Eupolis in den Demen
(frg.102 PCG), wo Perikles' rhetorische Kraft mit der überlegenen Schnelligkeit des Redners
verglichen wird, der auch bei 10 Fuss Vorsprung seiner Gegner die Zuhörer so sehr fesseln
konnte, dass er als einziger unter den politischen Rednern einen Stachel bei ihnen zurücklassen
konnte.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 145

Demos die Schildkröte. Aber warum und wie ist es ihnen überhaupt möglich
geworden zu siegen? Hier gibt der Titel des Satyrspiels einen Hinweis: Perikles soll,
so die im Spott der Komödie und später auch bei Piaton vertretene Ansicht, erst
durch seine Verbindung mit Aspasia (Omphale) ein so überlegener Rhetor und
Politiker geworden sein, dass er das Schwächere zum Stärkeren machen konnte.
Damit verweist der politische Kontext auf einen konzeptionellen, der sich im
Schnittfeld zwischen politischer Theorie und sophistischer Philosophie bewegt:

Bei Plut. Per. 8,5 läuft das Ringen der beiden,Thukydides Melesiou und
Perikles, darauf hinaus, dass sich Überzeugungen gegen die Wahrheit durchsetzen,
die blosse Rhetorik als Täuschung zum Sieg führt. Bei Piaton, der im Menon die
Reit- und Ringkünste von Themistokles,Thukydides und deren Söhnen verspottet,

geht es nicht um die Rhetorik, sondern um das reale Ringen im Sport. Hier
wird der Akzent darauf gelegt, dass die Wahrheit natürlich nicht im Praktizieren
dieser Sportarten zu finden ist, insofern also keine wirkliche arete in dieser Art
von Erziehung liegt.58

Nach Plutarch treten beide als Rhetoren gegeneinander an und kämpfen
darum, ihre jeweilige Vorstellung von der Politik durchzusetzen, auch das schwächere

Argument zum stärkeren zu machen (wie in 8,5). Dies wird von Menedem
ebenso gesehen, der mit dem Zitat aus Achaios auf Perikles und Thukydides
anspielt, was er mit den in dem Achaios-Vers beschriebenen, historischen
Anspielungen auf den politischen Antagonismus der perikleischen Zeit unterlegt.
AvTiTcoXixeueaGai bedeutet daher, dass die Konkurrenz der logoi mit einem
scharfen, politischen Antagonismus einhergeht.

Die Konkurrenz der logoi erweist sich, indem zwei Protagonisten miteinander

ringen: logos tritt gegen logos an, wobei es nicht um ein <Ringen um die
Sache> geht wie in den berühmten Worten im 2. Stasimon des sophokleischen
Ödipus (879f.: To Kakcoç 8' ëxov rto^ei TtoAaiopa ppTioxe /Waat 9eov aixougai),
sondern um den Agon Mann gegen Mann, um das gegenseitige Niederringen.

58 Thukydides Melesiou wird auch im Menon als Beispiel jener attischen Politiker genannt, deren
Erziehungsleistung daran gescheitert ist, ihren Söhnen arete zu vermitteln und die ihre sophia
trotz bester Absichten und sorgfältiger Erziehung eben gerade nicht an ihre Söhne haben
weitergeben können. Hier ist viel Spott zu erkennen, etwa Plat. Men. 94b If.: Flepuc/téa, ouxœç
|ieya^07tpe7i:rôç aocpov avôpa, oder über Themistokles' Sohn Plat. Men. 93d 4f.: Kai f|KOvxiÇev
ànb xrâv ïxTtcov ôp0oç. Das aufrechte Stehen auf dem Pferd hat kaum mit Erziehung zur Tugend
und Weisheit zu tun. Noch deutlicher wird Plat. Men. 94d Iff. über Thukydides Melesiou: Er
war zwar aus einem angesehenen Haus, reich und einflussreich, aber trotzdem alles andere als

wirklich tugendhaft und gut. Diese Beispiele sollen zeigen, dass gerade diese Politiker, weil sie

Politiker sind, nichts von Tugend und Weisheit wissen. Über Themistokles und Thukydides
Melesiou macht Piaton sich hier lustig, weil sie offenbar glaubten, dass Reiterkunststückchen und
das Ringen eine sinnvolle Erziehung seien. Für Thukydides Melesiou scheinen die Geschichten

um das Ringen herum sogar so etwas wie ein <running gag> gewesen zu sein (Plut. Per. 8);
Wallace, a.O. (oben Anm. 57).Trotzdem stehen dahinter auch konkurrierende Tebensentwürfe,
die politisch durchaus brisant waren (Aristot. Pol. 1341b 25ff. zu der Rolle der Auletik in der
Demokratie. Anders: Raubitschek, a.O. [oben Anm. 3].)



146 Charlotte Schubert

III. Eine programmatische Konkurrenz?

Der Antagonismus wird als Kampf zweier Protagonisten ausgetragen und die

politische Konkurrenzsituation ist der Kampf um das Ganze bzw. die Herrschaft
über das Ganze.59 Die Frage, ob sich mit dieser Situation eine programmatische
Konkurrenz verband, wird kontrovers gesehen. Gerade die Auseinandersetzung

zwischen Perikles und Thukydides Melesiou sowie der Ostrakismos, der
zur Exilierung des Thukydides geführt hat,60 sind sowohl als Ausdruck einer
beginnenden programmatisch ausgerichteten Politik gewertet worden,61 wie auch
im Gegensatz dazu als Auseinandersetzung von Einzelfiguren, und schliesslich
ist Thukydides auch als Vorläufererscheinung für ein oligarchisches Programm
gewertet worden.62 Die Vorstellung, dass hier eine dauerhafte Polarisierung mit
festen Positionen und Programmen entstanden sei, wird gerade in diesem Fall mit
der Begründung abgelehnt, dass der notwendige Grad der Grundsätzlichkeit, in
dem es um die Grundregeln der gesamten politischen Ordnung gehe, noch nicht
erreicht gewesen sei.63 Es ist sicher richtig, dass sich weder bei Herodot noch
bei dem Historiker Thukydides eine Vorstellung von Parteien oder Parteiungen
erkennen lässt,64 auch dass die Gruppierungen sich an konkreten Themen und

59 Raubitscbek, a.O. (oben Anm. 3) 87. Krentz, a.O. (oben Anm. 3). Raubitschek spricht von poli¬
tical wrestling> bei Plut. Per. 11, daher übersetzt er: «who was like a puppy» (cnaAccKobSriç (like
a young dog) in Schol. Aristeid. Tett. 118,13, wobei er cnaAocKcoSriq als kämpferisch deutet und in
Parallele zu Plut. Per 11,1 Kai itepi to ßfipa xâ) IJepiKkeî GugrAeKopevoq setzt.

60 Zu der Datierung dieses Ostrakismos: Krentz, a.O. (oben Anm. 3). Seine Herabdatierung des

Ostrakismos auf die 30er Jahre ist allerdings nicht vollständig überzeugend: vgl. dazu Phillips,
a.O. (oben Anm. 3). K. Raaflaub, «The Breakthrough of Demokratia in Mid-Fifth-Century
Athens», in K. Raaflaub/J. Ober/R. Wallace (Hrsg.), Origins ofDemocracy in Ancient Greece (Berkeley

2007)105-154.
61 Programmatisches Modell: H.-J. Gehrke, «Zwischen Freundschaft und Politischem Programm:

Politische Parteiung im Athen des 5. Jahrhunderts v.Chr.», PIZ 239 (1984) 519-564. Dagegen
für eine rein persönliche Auseinandersetzung: Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44) 15f. Vorläufer

oligarchischer Programme: E. Herrmann-Otto, «Das Andere Athen: Theorie und politische
Realisation eines .Antidemokratischen' Oligarchenstaates», in W. Eder et al. (Hrsg.), Volk und

Verfassung im Vorhellenistischen Griechenland (Stuttgart 1997) 133-152. Eine sehr kritische Sicht
solcher ausschliesslich personenbezogener Erklärungsmodelle bei K. Raaflaub, «Equalities and

Inequalities in Athenian Democracy», in J. Ober IC. Hedrick (Hrsg.), Demokratia: A Conversation

on Democracies, Ancient and Modern (Princeton 1996) 139-174. Id., «Contemporary Perceptions
of Democracy in Fifth-Century Athens», C<£M40 (1989) 33-70. Vgl. vor allem: Id., a.O. (oben
Anm. 60).

62 Herrmann-Otto, a.O. (oben Anm. 61 nimmt für die pseudo-xenophontische Athenaion Politeia
eine klare Programmorientierung an, die dann in den oligarchischen Umstürzen von 411 und
404/3 gipfelte.

63 Chr. Meier, Res Publica Amissa (Frankfurt 1980) 32f. Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44) 15f.

stützt sich auf die von Chr. Meier entwickelte Theorie der Parteiungsbildung.
64 Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44) 15. Vgl. dazu P. J. Rhodes, «Political Activity in Classical

Athens», JHS106 (1986) 132-44. Vgl. dazu auch L. MitchelFP. J. Rhodes, «Friends and Enemies
in Athenian Politics», G&R 43 (1996) 11-30. Ebenso: J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens:

Rhetoric, Ideology and the Power of the People (Princeton 1989). Ober kommt ibid. 89f. in



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 147

Gegenständen wie etwa dem Akropolisbauprogramm, der Frage nach der
Herkunft der dafür aufgewendeten Mittel aus dem Seebund und der Wirkung dieser
Verwendung auf die Bundesgenossen herausbildeten. Piaton macht keinen
Unterschied zwischen Themistokles,Aristeides, Perikles und Thukydides Melesiou:
es sind alle ol avôpeç, die ijyoüvxo xatç 7ioÀ,eoiv.65 Die Darstellung des Peisistratos
bei Herodot und diejenige des Thukydides zu Perikles entsprechen eindeutig
diesem Muster, während die deutlich spätere aristotelische Athenaion Politeia
bereits ihrer Darstellung der attischen Geschichte von Solon bis zum Ende des

Peloponnesischen Krieges die politischen Zweierpaare nach einem durchgängig
konzeptionell strukturierten grundsätzlichen Antagonismus zugrundelegt.66

Andererseits haben Konflikte wie Staseis, etwa die auch von Thukydides in
einen sehr grundsätzlichen Rahmen gerückte Stasis in Korkyra (3,69-85), unleugbare

grundsätzliche Dimensionen und verweisen auf die sich immer gegenseitig
ausschliessenden Ansprüche der kämpfenden Gruppierungen.67 Bereits H.-J.
Gehrke hatte darauf hingewiesen, dass Gruppierungen immer auch für
Sachthemen stehen und: «So konstituierten die Sachen auch die politischen Gruppierungen

bzw. standen die Gruppierungen auch für die Sachen .,.».68 Es ist hier nicht
wesentlich, ob man Gruppierungen auch mit <Parteiungen> gleichsetzt, da dabei
letztlich immer nur der moderne Bezugsrahmen als Erklärungshilfe dient. Wichtiger

ist die Klärung der Frage, ob die Annahme stimmt, dass eine Alternative
damals überhaupt nicht politisierungsfähig war und dass eine solche Alternative
nur über das Infragestellen der zentralen Rolle des Demos in seiner beherrschenden

Stellung innerhalb des Institutionengefüges,d.h. über die Infragestellung der
Rolle der Volksversammlung zu erschliessen wäre.69 Dahinter steht die Auffassung,

dass der Demos sich als das Ganze, d.h. auch die Verkörperung der Ganzheit
der Ordnung begriffen habe. In diesem Sinn wäre das Selbstverständnis natürlich
ein alternativloses gewesen. In der als Beleg herangezogenen Verfassungsdebatte

der Bewertung der Auseinandersetzung zwischen Perikles und Thukydides Melesiou zu dem

Ergebnis, dass es nicht einen förmlichen Bruch, sondern lediglich eine graduelle Abstufung in
den Methoden und dem Einsatz der rhetorischen Techniken gegeben habe.

65 Plat. Men. 99b 5. Vgl. Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44).
66 Hdt. l,59,3ff. zu Peisistratos und Thukydides; 2,65 zu Perikles. Demgegenüber ganz anders Ath.

Pol. 13.4; 14,3-15. Vgl. dazu Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44) 12ff. Zu der These, dass die
Athenaion Politeia hier auf Theopomp und seinen Demagogenexkurs zurückginge: siehe oben
I. Perikles, Kimon und Thukydides Melesiou: Der Einfluss von Theopomp (F91 und F261) und
das Verhältnis zur aristotelischen Athenaion Politeia.

67 H.-J. Gehrke, «La ,Stasis'», in S. Settis (Hrsg.), I Greci: Storia, Cultura, Arte Società (Turin 1997)
453-80. H.-J. Gehrke, Stasis: Untersuchungen zu den Inneren Kriegen in den Griechischen Staaten

des 5. und 4. Jahrhunderts (München 1985) 453^180. Gehrke, a.O. (oben Anm. 61).
68 Gehrke, a.O. (oben Anm. 61) 562. Vgl. ibid. 561: «Jedenfalls schufen Thukydides und seine

Freunde hier ihre Sachthemen, und so brachte der Ostrakismos des Thukydides im Jahre 443

die Entscheidung in einem um politische Sachfragen von primär politisch konstituierten Gruppen

geführten Kampf.» <In statu nascendi zerschlagen>, blieben sie aber in kleinen Zirkeln aktiv
(Thuk. 8,54,4) und diese bildeten die Grundlage für die Umstürze 411 und 404 v.Chr.

69 Hölkeskamp, a.O. (oben Anm. 44) 23.



148 Charlotte Schubert

Herodots, die in ihren Ausformulierungen sicher in etwa aus dem hier behandelten

Zeitraum der 40er und 30er Jahre Athens stammt,70 sagt Otanes (Hdt. 3,80,6):
èv yàp tco txoàAco evi toc rtavxa. Das ist nun keineswegs in dem Sinn zu verstehen,
dass das Volk keine Auseinandersetzungen zwischen Parteiungen erlaubte, weil
«in den Vielen das Ganze» ist. Hier ist vielmehr die Vorstellung zu erkennen, dass

alle Mitglieder des Demos, ungeachtet ihrer Qualität (Rang, Vermögen, Wissen),
gleiche Rechte haben.71 Der Satz bedeutet eher <auf die Menge kommt alles an>,
nicht der einzelne zählt oder etwa die Qualität des einzelnen bzw. überhaupt die
Qualität, sondern die Zahl, und zwar die grosse Zahl, die die zahlenbestimmte
Mehrheit bedeutet, ist von Bedeutung.72 Hier tritt durchaus eine Konkurrenz der
Alternativen in Form zweier Ordnungsmodelle auf, die gegensätzliche Konzepte
repräsentieren. Dies sind die Vorstellungen von den noXhoi gegen die ôÀiyoi und
Qualität gegen Zahl. Dieses zahlbestimmte Denken ist ein typisches Merkmal
gerade (aber nicht nur) in den Ordnungsvorstellungen der attischen Demokratie,
die mit der gegen jede Qualifikation völlig gleichgültigen politischen Struktur
ihre Organisationsformen definiert hat.73 In positiver Formulierung ist diese
Konzeption einer partizipativen, politischen Organisation in dem bekannten Mythos
des Protagoras vertreten worden.74

Dies ist nun genau die Art von antagonistischer Gegenüberstellung, die sich
sowohl in dem Achaios-Vers als auch in der aus den ersten Jahren des pelo-
ponnesischen Krieges stammenden pseudo-xenophontischen Athenaion Poli-
teia erkennen lässt. Die Gegenüberstellung von Schwachen, denen der Starke,
Schnelle unterlegen ist, spiegelt nicht nur die als strikte Zweiteilung konzipierte
Konfrontation, sondern versieht sie auch mit einer eindeutigen Wertung, die
derjenigen entspricht, die sich so auch in der pseudo-xenophontischen Athenaion

70 Wobei die Ursprünge dieser Diskussion neuerdings von D. Asheri/A. Corcella/A. B. Lloyd,
A Commentary on Herodotus Books I IV, hrsg. von O. Murray/A. Moreno (Oxford 2007) 472f.

wieder in eine wesentlich frühere Zeit gesetzt werden: «In the form that has reached us it is a

Greek debate on Greek ideas, composed by Herodotus, well integrated into the main narrative,

and made emphatic at a time when the Greek public was interested in problems of this

type. Yet a more obvious context for such a debate would be an assembly at Athens c. 511 BC,
with Cleisthenes, Isagoras, and a Pisistratid as speakers on the three political regimes. His
[Herodotus] insistence on the debate's historicity has a .methodological' purpose of criticizing
yet again false opinions of the Greeks about the barbarians; the .didactic' aim of reminding his

compatriots that .democracy' is not a specifically Greek invention totally foreign to the world of
the barbarians. In any case, he [Herodotus] implies that democracy had been proposed in Susa

more than ten years before its institution in Athens, and that the Ionian cities did not receive it
from Athens but from the son of one of the seven Persian conspirators.» Vgl. dazu die Rez. der
Verf. unter: http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/rezensionen/type=rezbuecher&id=10236

71 Raaflaub, a.O. (oben Anm. 61 Equalities) 141 mit Verweis auf Eurip. Phoen. 501,2, 535-548;
Med. \22t.\Hec. 306-308 und viele andere mehr.

72 Vgl. die grundlegenden Ausführungen bei G. Simmel, «Die quantitative Bestimmtheit der

Gruppe», in G. Simmel (Hrsg.), Soziologie: Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung

(Leipzig 1908, Reprint 1983) 47-133.
73 Vgl. dazu ibid.
74 Plat. Prot. 320c-323a. Dazu Raaflaub, a.O. (oben Anm. 61 Equalities) 142.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 149

Politeia findet: nämlich diejenige zwischen den Guten, ôe^icotaxoi und apiaxoi,
und den Schlechten, den trovripot,75 die aber, da sie eben das Volk sind, die Vielen,
im eigenen Interesse die anderen, die Wenigen, majorisieren:76

Ps.-Xen. Ath. Pol. 1,4: oi pèv yàp 7iévr|xeç Kai oi ôrjgôxai Kai oi xetpouç ev Ttpàxxovxeç
Kai noXXoi oi xotoûxot ytyvogevot xriv SrjpoKpaxiav au^oootv.

Wenn es aber den Armen und den Mitgliedern des Demos und den Schlechteren
gut geht und diese die Mehrheit [die Vielen] werden, werden sie die Demokratie
stärker machen.

Diese Art der Majorisierung ist aber auch als Ausschluss der politischen Interessen

gedacht, der nicht nur mit dem Charakter der Kausalität versehen wird
(Ps.-Xen. Ath. Pol. 1,5: ëaxi ôè mari yrj xb ßeZxtaxov évavxtov xrj ôripoKpaxta),
sondern mit einer anderen institutionellen Vorstellung von Zusammensetzung
und Rolle von Boule und Volksversammlung einhergeht:77

Ps.-Xen.Ath. Pol. l,9:£7t£txa koVxgoooiv oi xpnoxoi xoùç7tovr|poùç Kai ßooA.euoo'ucuv
oi xpfiaxoi rcepi xfjç 7xoÀ,ecoç Kai oùk èàoouoi paivopévouç àvôpconouç ßoxVcuEtv où5è

Xéyeiv oùôe èkkàtiguxÇsvv.

Dann werden die Guten die Schlechten bestrafen und über die Polis beraten und
nicht zulassen, dass Verrückte als Redner in der Boule auftreten oder eine
Volksversammlung abhalten.

Die Belege aus dem Satyrspiel des Achaios und der pseudo-xenophontischen
Athenaion Politeia beziehen sich auf unterschiedliche politische Situationen und
gehören auch sehr unterschiedlichen Gattungen an. Allerdings beziehen sie sich
beide auf den Referenzrahmen der Ordnungskonkurrenz und lassen sich daher
sehr wohl vergleichen, wobei die multiple Referentialität, die insbesondere den
Texten des Dramas innewohnt, die enge Verschränkung mit den Themen von
Freundschaft, Feindschaft, persönlichem Interesse und auf die Einzelfigur
bezogener Kritik überhaupt nicht ausschliesst.78 Aber in beiden Bereichen geht
es um eine Zweierkonstellation, die nicht in einem Gleichgewicht oder einer

75 Ps.-Xen. Ath. Pol. 1,7: oi Ôè yiyvcooKouaiv oti i) toutou ctgaBia Kai rcovipia Kai eüvoia |iâÀ7.ov
À/UGiTekeî fj n toû xpnGTOu àpexr) Kai cocpia Kai KaKÔvoia. Dazu Herrmann-Otto, a.O. (oben
Anm. 61).

76 Zur Interpretation der pseudo-xenophontischen Athenaion Politeia in diesem Sinn vgl. Herr¬

mann-Otto, a.O. (oben Anm. 61) 133ff.

77 Ausf. dazu Raaflaub, a.O. (oben Anm. 60).
78 Zu diesen sich teilweise durchaus komplementär verhaltenden Tendenzen in der Politik vgl.

Gehrke, a.O. (oben Anm. 61) 563. Vgl. die treffende Formulierung bei Raaflaub, a.O. (oben
Anm. 60) 107: «Men did make history in ancient Greece, but none, of course, could do it alone.

They all needed to organize their power and support, and the best of them succeeded because

they were in tune with the trends of the time, capable of perceiving the will of the people, and
able to translate it into creative political programs and actions.»



150 Charlotte Schubert

ausgewogenen Balance wie z. B. einer Mischung angeordnet ist, sondern durch
Antagonismus zugunsten eines der beiden Elemente im Wettkampf entschieden
wird.

Daraus ergibt sich abschliessend, dass die Verwendung von àvxtTto/UxeheoGat

sicher nicht in aller Eindeutigkeit daraus zu erklären ist, dass sie im 5. oder 4.

Jahrhundert zum ersten Mal für die spezifische, politische Konstellation des

Antagonismus zwischen Perikles und Thukydides Melesiou geprägt wurde.
Auch ein besonderer Einfluss des Theopomp ist nicht zu erkennen. Aber diese
Konstellation ist ganz offensichtlich als so bedeutend und prägend angesehen
worden, dass das Wort eben besonders häufig und gern zur Charakterisierung
dieses Konflikts verwendet wurde. Der zeitgenössische Hinweis in dem Zitat
des Dichters Achaios erlaubt einen genauen Aufschluss darüber, für welche Art
von Antagonismus die mit àvxuto^ireûeoGai bezeichnete Auseinandersetzung
zwischen Perikles und Thukydides Melesiou steht: Es geht um die Konkurrenz

zweier politischer Protagonisten, die im Ringen von logos gegen logos,
Mann gegen Mann antreten. Dieser Wettkampfcharakter wird in diesem Fall
auch als ein tiefgehender Bruch in der Polis Athen gewertet, in der die Gruppe
der Oligoi, der Aristokraten, sich eindeutig gegen den Demos, die Gruppe der
Vielen, stellt. Die programmatische Konkurrenz liegt dabei in der mit der Ma-
jorisierung verbundenen Ausschliesslichkeit gegenüber den Vorstellungen der
anderen. Dass gerade diese Konstellation zwischen Perikles und Thukydides
Melesiou öfter mit ccvxutcAixcüeoGat bezeichnet wird, andere Konstellationen
dagegen nur vereinzelt, zeigt, dass man die darin zum ersten Mal zum Ausdruck
kommende Konkurrenz der politischen Ordnungsvorstellungen der Wenigen
gegenüber den Vielen, der Aristokraten gegenüber dem Volk als besonders
schwerwiegend und prägend gewertet hat.

Literatur

A. Andrewes, «The Opposition to Perikles», JHS 98 (1978) 1-8.
D. Asheri/A. Corcella/A. B. Lloyd, A Commentary on Herodotus Books I-IV. hrsg. von O. Murray/A.

Moreno (Oxford 2007).
R. S. Bluck, Plato's Meno (Cambridge 1961).
I. A. F. Bruce, «Theopompus and Classical Greek Historiography», H&T9 (1970) 86-109.
M. H. Chambers, Aristoteles: Staat der Athener (Berlin 1990).
— Id., «Rez. zu Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology, and the Power of the People,

by J. Ober», JHS 111 (1991) 243-244.
M. R. Christ, «Theopompus and Herodotus», C<2 43 (1993) 47-52.
W. R. Connor, «Theopompos'Treatment of Cimon», GRBS 4 (1963) 107-114.
— Id., «Two Notes on Cimon», TAPhA 98 (1967) 67-75.
— Id., Theopompus and Fifth-Century Athens (Washington 1968).
C. Emlyn-Jones, «Dramatic Structure and Cultural Context in Platos' Laches», CQ 49 (1999) 123-

138.

Chr. A. Faraone, «An Accusation of Magic in Classical Athens (Ar. Wasps 946-48)», TAPhA 119

(1989)149-160.



Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias 151

C. Ferretto, «Cimone Demagogos in Teopompo e nellAthenaion Politeia», CCC 5 (1984) 271-182.
— Id., La Città Dissipatrice: Studi sull'Excursus del Libro Decimo dei Philippika di Teopompo (Genf

1984).
M. A. Flower., Theopompus of Chios (Providence 1986).
— Id., Theopompus of Chios: History and Rhetoric in the Fourth Century B. C. (New York 1994).
F. J. Frost, «Pericles, Thucydides, Son of Melesias, and Athenian Politics before the War», Historia 13

(1964 385-399.
H.-J. Gehrke, «Zwischen Freundschaft und Politischem Programm: Politische Parteiung im Athen des

5. Jahrhunderts v.Chr.», HZ 239 (1984) 519-564.
— Id., Stasis: Untersuchungen zu den Inneren Kriegen in den Griechischen Staaten des 5. und 4. Jahr¬

hunderts (München 1985).
— Id., «La ,Stasis'», in S. Settis (Hrsg.), I Greci: Storia, Cultura, Arte, Società (Turin 1997) 453-480.
M. D. Gygax, «Peisistratos und Kimon», Hermes 130 (2002) 245-249.
E. Herrmann-Otto, «Das Andere Athen: Theorie und politische Realisation eines Antidemokrati¬

schen' Oligarchenstaates», in W. Eder et al. (Hrsg.), Volk und Verfassung im Vorhellenistischen
Griechenland (Stuttgart 1997) 133-152.

H.-J. Hölkeskamp, «Parteiungen und politische Willensbildung im demokratischen Athen: Perikles
und Thukydides, Sohn des Melesias», ETZ 267 (1998) 1-27.

F. Jacoby, Die Fragmente der Griechischen Historiker (Berlin 1923ff.).
J. J. Keaney, «The Structure of Aristotle's Athenaion Politeia», HSPh 67 (1963) 115-146.
— Id., «Ring Composition in Aristotle's Athenaion Politeia», AJPh 90 (1969) 406-423.
— Id., «Rez. zu A Commentary on the Aristotelian Athenaion Politeia», by P. J. Rhodes, AJPh 103

(1982) 454-457.

— Id., The Composition ofAristoteles' Athenaion Politeia: Observation and Explanation (New York
1992).

E. C. Keuls, The Reign of the Phallus: Sexual Politics in Ancient Athens (New York 1993).
W. Köster, Scholia in Aristophanem II, 1, Scholia Vetera et Recentiora in Aristophanis Vespas (Gro¬

ningen 1978).
P. Krentz, «The Ostracism of Thoukydides, Son of Melesias», Historia 33 (1984) 499-504.
L. M. L'Homme-Wéry, «De l'Eunomie Solonienne à l'Isonomie Clisthénienne: D'une Conception

Religieuse de la Cité à sa Rationalisation Partielle», Kernos 15 (2002) 211-223.
D. Lateiner, «The Empirical Element in the Methods of Early Greek Medical Writers and Herodotus:

A Shared Epistemological Response», Antichthon 20 (1986) 1-20.
— Id., The Historical Method of Herodotus (Toronto 1989).
G. A. Lehmann, «Theopompea», ZPE 55 (1984) 19-44.
— Id., Perikles: Staatsmann und Stratege im klassischen Athen (München 2008).
R. G. Lewis, «Themistokles and Ephialtes», CQ 47 (1997) 358-362.
G. H. Macurdy, «References to Thucydides, Son of Melesias, and to Pericles in Sophocles Ot. 863-910»,

CPh 37 (1942) 307-310.
Chr. Meier, Res Publica Amissa: Eine Studie zu Verfassung und Geschichte der späten römischen

Republik (Frankfurt 1980).
— Id., «Zum Aufkommen des Demokratiebegriffs», in T. Schmitt (Hrsg.), Gegenwärtige Antike - antike

Gegenwarten, Kolloquium zum 60. Geburtstag von Rolf Rilinger (München 2005) 49-85.
H. D. Meyer, «Thukydides Melesiou und die oligarchische Opposition gegen Perikles», Historia 16

(1967) 141-154.
L. Mitchell/P. J. Rhodes, «Friends and Enemies in Athenian Politics», G&R 43 (1996) 11-30.
M. Moggi, «Senocrito, Tucidide di Melesia e la Fondazione di Turi (Anonym., Vit. Thuc., 6-7)»,

ASNP 9 (1979) 499-504.
M. V. Molitor, «Aristophanes, Acharnians 593 and 1073-1041», CR 19 (1969) 141.

C. Müller, «Kimon und der Akademiepark», RhM 150 (2007) 225-238.
U. Muss/C. Schubert, Die Akropolis von Athen (Graz 1988).



152 Charlotte Schubert: Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias

J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology and the Power of the People (Prin¬
ceton 1989).

— Id., «Civic Ideology and Counterhegemonic Discourse», in A. L. Boegehold/A. C. Scafuro (Hrsg.),
Athenian Identity and Civic Ideology (Baltimore 1993) 102-126.

— Id., Political Dissentin Democratic Athens (Princeton 1998).
R. Osborne, The Old Oligarch: Pseudo-Xenophon's Constitution ofAthenians (London 2004).
G. Ottone, «Per una Nuova Edizione dei Frammenti di Teopompo di Chio», Ktèma 29 (2004) 129-143.
P. Pédech, Trois Historiens Méconnus: Théopompe, Duris, Phylarque (Paris 1989).
D. J. Phillips, «Men Named Thoukydides and the General of 440/439 B.C.», Historia 40 (1991) 385-

395.

L. Piccirilli, «Alcune Notizie su Tucidide di Melesia (Anon. Vit. Thuc. 6-7)», MH 42 (1985) 262-267.
A. J. Podlecki, Perikles and His Circle (London 1997).
K. Raaflaub, «Contemporary Perceptions of Democracy in Fifth-Century Athens», C&M 40 (1989)

33-70.
— Id., «Equalities and Inequalities in Athenian Democracy», in J. Ober/C. Hedrick (Hrsg.), Demokra-

tia:A Conversation on Democracies, Ancient and Modern (Princeton 1996) 139-174.
— Id., «The Breakthrough of Demokratia in Mid-Fifth-Century Athens», in J. Ober/K. Raaflaub/R.

Wallace (Hrsg.), Origins of Democracy in Ancient Greece (Berkeley 2007) 105-154.
A. E. Raubitschek, «Theopompos on Thucydides Son of Melesias», Phoenix 14 (1960) 81-95.
M. Rausch, Isonomia in Athen: Veränderungen des öffentlichen Lebens vom Sturz der Tyrannis bis zur

zweiten Perserabwehr (Frankfurt a.M. 1999).
P. J. Rhodes, A Commentary on the Athenaion Politeia (Oxford 1985).
— Id., «Political Activity in Classical Athens»,JHS 106 (1986) 132-144.
E. Ruschenbusch, «Theopompea: ÂvTiTcoÀ.n:ev>eo0ai», ZPE 39 (1980) 81-90.
— Id., «Theopompea II: Theopomps Hellenika als Quelle in Aristoteles AP», ZPE 45 (1982) 91-94.
W. Scheidel, «Thukydides Pantain<et>ou Gargettios», Historia 43 (1994 372-378.
Ch. Schubert, «Der Begriff der Isonomie bei Alkmaion», Klio 66 (1984) 40-50.
— Ead., Die Macht des Volkes und die Ohnmacht des Denkens: Studien zum Verhältnis von Mentalität

und Wissenschaft im 5. Jahrhundert v.Chr., Historia Einzelschriften 77 (Stuttgart 1993).
— Cad., Perikles (Darmstadt 1994).
— Ead., «Mischverfassung und Gleichgewichtssystem: Polybios und seine Vorgänger», in Ch.

Schubert/K. Brodersen (Hrsg.), Rom und der Griechische Osten, Festschrift für Hatto H. Schmitt
(Stuttgart 1995) 225-235.

J. Schwarze. Die Beurteilung des Perikles durch die attische Komödie (München 1971).
G. Simmel, «Die quantitative Bestimmtheit der Gruppe», in G. Simmel (Hrsg.), Soziologie: Untersu¬

chungen über die Formen der Vergesellschaftung (Leipzig 1908, Reprint 1983) 47-133.
Ph. A. Stadter, A Commentary on Plutarch's Pericles (Chapel Hill 1989).
E. Stein-Hölkeskamp, «Kimon und die athenische Demokratie», Hermes 129 (1999) 145-164.
H. T. Wade-Gery, «Thucydides the Son of Melesias: A Study of Periclean Policy», JHS 52 (1932)

205-227.

— Id., Two Notes on Theopompos, Philippika, X, AJPh 59 (1938) 129-134.
R. Wallace, «An Early Fifth-Century Athenian Revolution in Aulos Music», HSPh 101 (2003) 73-92.
W. Will, Perikles (Reinbek b. Hamburg 1995).
— Id., Thukydides und Perikles: Der Historiker und sein Held (Bonn 2003).

Korrespondenz:
Charlotte Schubert
Historisches Seminar
Beethovenstrasse 15

D-04107 Leipzig
schubert@uni-leipzig.de


	Perikles und Thukydides, Sohn des Melesias : der Kampf um die politische Vorherrschaft als Ausdruck konkurrierender Konzepte

