
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 65 (2008)

Heft: 2

Artikel: Plautinisches im Aulularia-Prolog

Autor: Martin, Gunther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Plautinisches im Aulularia-Prolog
Von Gunther Martin, Oxford

Abstract: Im Gegensatz zu Terenz variiert Plautus in der expositorischen Funktion

und der narrativen Technik seiner Prologe. Die Aulularia unterscheidet sich

von allen anderen antiken Komödien dadurch, dass ihr Prologsprecher (der Lar
des Euclio) zwar göttlich und somit allwissend, dabei aber nicht unabhängig ist,
sondern einem bestimmten der Bühnenhäuser angehört. Seine personale und
parteiische Erzählhaltung führt dazu, dass sich die Art, in der er die
Vorgeschichte präsentiert, mehr an seinem eigenen Interesse orientiert als an dem des

Zuschauers. Es lässt sich zeigen, dass diese narrative Besonderheit wie auch der
Inhalt des Prologs auf das Wesen der spezifisch römischen Gottheit abgestimmt
ist. Der Prolog dürfte somit in seinen wesentlichen Eigenschaften ein Werk des

Plautus, nicht die Übersetzung eines wie auch immer gearteten griechischen
Originals sein.

Segen und Fluch für das Werk des Plautus ist der Umstand, dass von der Neuen
Attischen Komödie lange Zeit keine nennenswerten Überreste existierten und
der Textbestand auch jetzt noch relativ gering ausfällt. Dem römischen Autor
wurde so grosse Aufmerksamkeit zuteil, da er für seine Stücke ohne Zweifel
attische Vorbilder benutzt hat1 und deshalb als Mittler zur Annäherung an die
griechischen Originale dienen konnte. Andererseits erschöpfte sich die Beachtung
seiner Werke weitgehend in dieser Funktion. Entsprechend unsanft behandelte
(und behandelt) man seinen Text aber auch und tilgte mal diese Ungereimtheit,
mal jene überflüssig erscheinende Stelle, immer auf der Jagd nach dem «reinen»,
untadeligen attischen Meisterwerk, das dem postulierten Ideal der unbedingten
oiKovojiia voll entspräche.

Besonders betroffen von solch ambivalenter Aufmerksamkeit war Plautus'
Aulularia, die generell zu den besten Stücken gezählt wird, die unter Plautus'
Namen erhalten sind. Doch auch hier gibt es viele Ungereimtheiten, von
denen man annimmt, dass sie das griechische Original entstellen - ein Original,
das aufgrund seiner psychologischen und dramaturgischen Feinheiten keinem
Geringeren als Menander zugeschrieben wurde2: Der zweimalige Versuch des

* Dem Berner Institut für Klassische Philologie.
1 PI. Mere. 9, Mil. 86, Rud. 32.
2 Lefèvre (2001) 11 Anm. 5 listet die stattliche Zahl von 40 Befürwortern auf. Geringe Über¬

einstimmungen genügen den Forschern, sich in der Zuweisung bestätigt zu sehen, so Ussing
(1878) 587 zu Aul. 300f. und Menander bei Chorikios 32,2,73. Jachmann (1931) 129 schreibt
(noch vor der Entdeckung des Dyskolos), Menander sei «in Gefahr, des kostbarsten Edelsteins
in der Krone, die sein Dichterhaupt schmückt, beraubt zu werden.»

Museum Helveticum 65 (2008) 99-113



100 Gunther Martin

Protagonisten Euclio, sein Gold zu verstecken, und der wiederholte Diebstahl
desselben genügen der Erwartung der Philologen ebensowenig wie die Vielzahl
der Götter, die im Laufe der Zeit für die Handlung bedeutsam sind, selbst wenn
sie nicht auftreten. Der Rekonstruktionsversuche, die diesen als unschön und
unattisch empfundenen Makel zu beheben suchen, sind Legion, und selbiges
gilt für die Widerlegungen. Auch der jüngste Effort E. Lefèvres fand bei den
Kritikern keine ungeteilte Zustimmung3.

Die positive Leistung des Plautus, sein eigener Beitrag bei der Gestaltung des

Stückes, wurde dagegen weit seltener anerkannt und erst recht nicht gewürdigt.
Dabei kann man am Prolog der Aulularia gut erkennen, dass Plautus' «Eingriffe
ins Original» häufig besser als schöpferische Neugestaltung eines griechischen
Stückes zu bezeichnen wären4. Ziel der folgenden Betrachtungen ist es daher
nicht, eine wie auch immer geartete Vorlage zu konstruieren, sondern einen
Kunstgriff der plautinischen Darstellung vorzustellen und für den römischen
Autor selbst in Anspruch zu nehmen.

Der Prologsprecher der Aulularia, der Lar Familiaris des Euclio, ist oftmals
geziehen worden, er sage Dinge, die er besser wissen müsste, er kündige Dinge
an, die dann nicht einträfen, und er mache Versprechungen, nur um mit seinem
Abgang endgültig zu verschwinden und später durch andere Götter ersetzt zu
werden. Diese nähmen dann für die Handlung bedeutende Rollen ein, so etwa
Fides, die sich als nicht vertrauenswürdig erweise, oder Apollo, der dann
endgültig für den Verlust des Schatzes sorge5.

Mögen diese Einwände auch nicht vollkommen unberechtigt sein
(obwohl sie bisweilen kleinlich wirken)6, so übersieht man doch, dass der Prolog
unter allen erhaltenen Komödienprologen eine Besonderheit darstellt, die in der
Person und Erzählweise des Sprechers hegt. Der Lar ist gar nicht dazu geschaffen,

alle Anforderungen zu erfüllen, die die moderne Forschung an ihn stellt.

3 Lefèvre (2001), dagegen Primmer (2004), Braun (2007).
4 Dieser Beitrag richtet sich also gegen Ansichten wie die folgende von Abel (1955) 46: «Plautus

ersetzt den griechischen, für uns unkenntlichen Prologgott durch eine typisch römische Gottheit.

Welche Änderungen dadurch bedingt sind, läßt sich mit Sicherheit nicht bestimmen. Sie

sind jedoch vermutlich gering.» Als Beiträge zur Erforschung von Plautus' Eigenleistung seien
hier nur Fraenkel (1922) und Pöschl (1973) genannt.

5 Vgl. Lejay (1925) 156, Lefèvre (2001) 19-23.
6 Nachdem die Elandlung im ganzen durchaus den Verlauf nimmt, den der Lar prophezeit (Ver¬

lobung Phaedrias mit Megadorus, Hochzeit mit Lyconides - und sogar eine Mitgift in Form des

Schatzes), sollte man nicht davon ausgehen, dass Plautus den Plot seines Stückes nicht kannte,
als er den Prolog schrieb. Die Aktivität geht möglicherweise nur im Verborgenen vonstatten,
durch den Sinneswandel des einen oder anderen Charakters - sei dieser göttlich veranlasst
oder nicht, vgl. Jachmann (1931) 134, Ludwig (1970) 79. Die Anwürfe werden aber spätestens
dann haltlos, wenn man bedenkt, dass es im antiken Drama durchaus nicht unmöglich war, im
Prolog vage bis irreführende Angaben zum Inhalt des Stückes zu machen. Schon Euripides
bedient sich dieser Technik (Hipp. 42, Ion Iii.. Bacch. 52). Dies ist spätestens seit Dalmeyda
(1915) bekannt und wurde von Ludwig (1961) 53-55 auch schon ins Feld geführt.



Plautinisches im Aulidaria-Prolog 101

Er ist vielmehr eine Person eigenen Rechts. Seine Rolle füllt er so aus, wie es

seinem Charakter entspricht, und der besteht unter anderem darin, dass er zwar
ein Gott ist und damit mehr weiss und bewirkt als die Menschen, dabei aber nicht
unabhängig und (ironisch-)distanziert agiert, sondern an einen Haushalt gebunden

ist. Daher dominiert seine persönliche Sicht und Einstellung den Monolog
und beeinflusst nicht nur die Handlung (jedenfalls seiner eigenen Beschreibung
nach), sondern zusätzlich auch die Art und Weise, wie er die Vorgeschichte
darstellt und einen Ausblick auf die Handlung gibt.

Das Stück nimmt seinen Anfang, indem der Lar aus dem Haus des Euclio tritt,
oder besser gesagt: aus seinem eigenen Haus, wie er uns gleich zu Beginn
versichert:

Ne quis miretur qui sim, paucis eloquar.
ego Lar sum familiaris ex hac familia
unde exeuntem me aspexistis. hanc domum
iam multos annos est cum possideo et colo
patri avoque iam huius qui nunc hic habet.

(1-5)

Auf den ersten Blick wirkt die Wiederholung der Wurzel famil- unbeholfen.
Beachtet man jedoch, wie der Gott auch in den nächsten Versen seine enge Verbindung

mit dem Haus betont - er besitzt es und er übernimmt den Schutz der darin
lebenden Menschen -, so wird es auch gestattet sein, den doppelten Hinweis auf
die Hausgemeinschaft als Betonung seiner Zugehörigkeit zu deuten7. Sowohl in
seiner Vorstellung als auch am Anfang der Exposition der Vorgeschichte, die
den grössten Teil des Prologs einnimmt (vv. 3-30), erfährt der Zuschauer also,
dass dieser Lar nicht etwa die übliche Rolle eines von den Handlungsteilnehmern

zu trennenden, allwissenden Prologgottes einzunehmen gedenkt. Er fühlt
sich den anderen Figuren der Handlung keinesfalls so nahe wie der Familie
«seines» Hauses. Zu deren Gunsten handelt er, ihr steht er zur Seite, wie schon
das Wort colo (v. 4) verdeutlicht. Diese Beobachtung wird gestützt von der
Erzählhaltung, aus der die Vorgeschichte dargelegt wird.

Der Grossvater des jetzigen Hausherrn vertraute dem Lar einen Kessel
Goldes an, indem er diesen im Herd vergrub. Im Besitz seines eigenen Sohnes
wollte er ihn aus Geiz (avidum Ingenium, v. 9) nicht sehen, so hinterliess er
jenem nur einen kleinen Acker, durch dessen Bewirtschaftung er sich ein
Auskommen schaffen sollte. Nun tritt der Lar erstmals auf den Plan und ist bereit,
selbst aktiv zu werden:

7 Die Deutung als reines «Sprachspiel» (Stockert (1983) ad loc.) befriedigt m.E. nicht. Auch in
der von Stockert angegebenen Parallelstelle Amph. 359 (quin me esse huius familiai familiärem
praedico) ist deutlich spürbar, wie wichtig es für den Sklaven in der gegenwärtigen Situation
ist, seine äusserliche Verbindung und seine Loyalität zum Haus hervorzuheben.



102 Gunther Martin

ubi is obiit mortem qui mihi id aurum credidit,
coepi observare, ecqui maiorem filius
mihi honorem haberet quam eins habuisset pater.
atque ille vero minus minusque impendio
curare minusque me impertire honoribus.
item a me contra factum est, nam item obiit diern.

(15-20)

Alles, was bisher geschah, wurde nicht lediglich von einem der Beteiligten aus
einer ansonst sachlichen Perspektive erzählt - der Sprecher beschränkt sich
nicht darauf, den Gang der Ereignisse wiederzugeben. Vielmehr berichtet er
aus einer gewissermassen personalen Haltung heraus. Er referiert nicht nur,
welche Rolle er selbst einnimmt, sondern verrät die Motive, die ihn zur Aktivität

bzw. zum Verharren in der Passivität bewegen. Seiner Loyalität tut dies
keinen Abbruch, da er auf diese Weise dem Wunsch des Grossvaters genügt,
der ihm gegenüber zwar auch nicht gerade grosszügig gewesen zu sein scheint,
ihn aber doch noch mehr verehrt hat als sein Sohn. Der Enkel und jetzige
Besitzer des Hauses, Euclio, bleibt diesem Wesenszug seiner Vorfahren treu. Wie
schon bei seinem Vater hören wir nur, wie sich dessen Verhältnis zu unserem
Lar gestaltet:

is ex se hune reliquit qui hic nunc habitat filium
pariter moratum ut pater avosque huius fuit.

(21-22)

Erst Phaedria, die Tochter des Hauses, durchbricht die Familientradition des
Geizes und ehrt den Lar auf eine Art und Weise, die diesem genehm ist: Von
ihr erhält er Weihrauch, Wein und Kränze, also die Gaben, die den Laren
üblicherweise dargebracht werden (vv. 24-25).

Von einer «Handlung» oder «Vorgeschichte» der Komödie kann bis zu
diesem Punkt, mit Ausnahme der Erwähnung des Schatzes, keine Rede sein.
Auch lässt sich schwerlich behaupten, die Erzählung diene der Exposition der
Handelnden. Dazu hätte es der im Verhältnis zur knappen Vorstellung Euclios
sehr ausführlichen Charakterisierung der vorausgehenden Generationen nicht
bedurft. Was der Lar dem Zuschauer mitteilt, ist das, was ihm selbst wichtig ist,
nicht aber das, was für das Verständnis der Handlung unentbehrlich ist. Euclio
hätte lediglich einen Schatz finden müssen - woher dieser stammt, ist weiter nicht
von Belang. Vielmehr ist die für das Stück wesentliche Information, die wir der

ganzen Passage entnehmen, nämlich aus welchem Motiv der Lar den Schatz bis

zu dieser Generation versteckt gehalten hat, nur implizit ausgedrückt: Euclios
Geiz hat ihm bisher keine Veranlassung gegeben, den Goldtopf herzugeben.

Hat er also bisher nichts getan, ausser den Schatz zu hüten, so greift der Lar
nun umso stärker in den Lauf der Dinge ein. Die Zuwendung Phaedrias hat ihn



Plautinisches im Aulularia-Pxo\og 103

offenbar dazu bewegt, ihr zuliebe - oder ihr zu Ehren (eius honoris gratia) - aktiv
zu werden. Zunächst hat er, das fand noch vor dem Beginn der Bühnenhandlung
statt, Euclio den Schatz entdecken lassen:

eius honoris gratia
feci, thensaurum ut hic reperiret Euclio,
quo illam facilius nuptum, si veilet, daret.

nam earn compressit de summo adulescens loco,
is seit adulescens quae sit quam compressent,
ilia ilium nescit, neque compressam autem pater.

(25-30)

An diesem Punkt verlässt die Erzählung zum ersten Mal den Rahmen von Eu-
clios Haus. Eine neue Person wird eingeführt, aber nicht etwa als eigenständiger
Charakter, sondern wieder nur in ihrer Beziehung zum Haushalt des Lars. Sie

tritt nur deshalb ins Blickfeld, weil sie ihrerseits auf eher rüde Weise mit der
Familie in Kontakt getreten ist. Bisher haben wir auch noch gar nicht erfahren,
um wen es sich handelt, nur die «dramatische Funktion» des vornehmen jungen
Mannes als Schänder Phaedrias wurde bis jetzt benannt. Er, Neffe des Nachbarn
und (wie wir in Kürze erfahren werden) mit dem sprechenden Namen Lyconides
belegt, veranlasst das Eingreifen des Lars (v. 28: nam).

In v. 31 erfolgt der Übergang von dem, was vor der Handlung liegt, zum
Inhalt des Stückes an sich. Dies zeigt bereits der Tempuswechsel von feci (v.
26) zu zweimaligem faciam:

earn ego hodie faciam ut hic senex de proxumo
sibi uxorem poscat. id ea faciam gratia,
quo ille earn facilius ducat qui compresserat.
et hic qui poscet earn sibi uxorem senex,
is adulescentis illius est avonculus,
qui illam stupravit noctu, Cereris vigiliis.

(31-36)

In der Tat weiss der Nachbar (Megadorus) noch nichts von seinem Glück. Zwar
hat er offenbar bereits ein Auge auf die Nachbarstochter geworfen, doch denkt
er nicht daran, sich zu vermählen, bis ihn seine Schwester dazu auffordert. Dann
allerdings will er keine andere als Phaedria, um deren Hand er schnurstracks
anhält. All dies erfahren wir jedoch erst im zweiten Akt, wo es sich als Teil der
Handlung zuträgt (vv. 149-172). Der Lar beschränkt sich nämlich bei seiner
Auskunft auf das Nötigste: Megadorus fristet eine Existenz als Hilfsfigur und
ist lediglich dazu da, seinem Neffen auf die Sprünge zu helfen, damit sich am
Ende wie üblich die Richtigen finden. Ausserdem nutzt der Lar die Gelegenheit,
den Zuschauern zu erklären, wie die Person, die im Nachbarhaus wohnt, mit
der Geschichte verbunden ist. Eine Einführung um seiner selbst willen erhält



104 Gunther Martin

Megadorus dagegen nicht; nicht einmal sein Name wird genannt (wie auch sonst
im Prolog alle Personen ausser Euclio anonym bleiben). Über Lyconides hören
wir nur insofern etwas Neues, als er vom Lar dazu gebracht werden soll, die
Ehre Phaedrias wiederherzustellen. Beide Nachbarn werden nur in Finalsätzen
genannt, als wären sie Spielfiguren, die der Lar bewegt, um der Handlung den
gewünschten Verlauf zu geben. Erst am Schluss wird die Verwandtschaft von
Megadorus und Lyconides explizit thematisiert. Doch von einer regelrechten
Vorstellung kann nicht die Rede sein. Es bleibt auch unerwähnt, welche Funktion

das Heiligtum auf der einen Seite8 der Bühne hat und welcher Gottheit es

gehört. Der Zuschauer kann es zwar gewiss als Tempel erkennen, doch es ist
unwahrscheinlich, dass er den Namen der Gottheit kennt, bevor sie in v. 583 als

Fides identifiziert wird9.
Nach den oben zitierten Worten erwähnt der Lar ein Geräusch und beendet

daher den Prolog. Er kehrt zurück in sein Haus, um die Bühne für Euclio und
dessen Magd freizugeben.

Die narrative Technik, die bei diesem Prolog angewendet wird, ist ohne Parallele.

Sie ist auf die Figur des Lars zurückzuführen bzw. ganz auf diesen abgestimmt.
Einerseits ist der Sprecher eine Gottheit. Dies ist unvermeidlich, da keiner der
beteiligten Sterblichen genug weiss, um das Publikum über die Ausgangslage in
Kenntnis zu setzen: Vom Schatz hat nur Euclio Kenntnis, von der Schwangerschaft

wissen nur Phaedria, die Hausdienerin und wahrscheinlich der werdende
Vater10, und über die Identität des Vergewaltigers ist nur dieser selbst nicht im
unklaren. Der Prologsprecher schenkt zwar seine Sympathien nur einem kleinen
Personenkreis, sein Wissen jedoch beschränkt sich nicht auf seinen Bereich, und
daher kann er dem Zuschauer die Lage erklären. Zudem vermag er, nach eigener
Aussage, die Handlung zu lenken, und zwar so, dass sie zu dem Ziel kommt, das

er anstrebt. Andererseits teilt er aber nicht die Eigenschaft anderer 7tp6aco7t;a

rcpoxaxiKa, die Ausgangslage als mehr oder weniger olympischer Beobachter zu
präsentieren. Er beschreibt die Vorgeschichte nicht «von aussen», indem er das

vorträgt, was für die Handlung wichtig ist (sogar die prologsprechenden dramatis

personae in anderen Stücken tun das zum Teil eher als er)11. Vielmehr sind die

8 Links: Rosivach (1970) 449-451, rechts: Johnston (1933) 28. Dagegen plädieren Stockert (1983)
23 und Primmer (1992) 88 nach wie vor für die Bühnenmitte - bezeichnenderweise aufgrund
der Analogie zur Nymphengrotte des Dyskolos bzw. allgemein der griechischen Tradition.

9 Vgl. Hunter (1981) 39, Primmer (1992) 98.
10 Lyconides scheint in v. 692-693 nicht weiter überrascht über den Geburtsschrei der Phaedria,

obwohl doch die Schwangerschaft sich nicht weiter herumgesprochen hat. Hier hilft wohl die
Regel, dass in der Komödie Übergriffe nach Art des Lyconides regelmässig auf fruchtbaren
Boden fallen.

11 Handlungsteilnehmer als Prologsprecher: Mere. (40-110, subjektiv), Mil. (99-144 weitgehend
objektiv, auch wenn Palaestrio selbst vorkommt; die Beschreibung des miles (88-98) und der
Ausblick auf die Handlung (145-155) sind dagegen stärker persönlich gefärbt). Die
Vorgeschichte (und manchmal auch in aller Kürze der Gang der Ereignisse) wird von anderen als



Plautinisches im Aulularia-Pro\og 105

Elemente seiner Erzählung so gewichtet, wie sie seiner persönlichen Wahrnehmung

entsprechen. Der Prolog scheint also nicht so abgefasst zu sein, dass er in
erster Linie den Zuschauer in die Lage versetzt, dem Stück zu folgen.

Aufschlussreich ist hier der Vergleich mit dem Prolog zu Menanders Dyskolos.
Dieser weist weitgehende Ähnlichkeit mit dem der Aulularia auf, die sich so

nur in diesen beiden Prologen findet,12 bei deutlichen Unterschieden in der
Expositionstechnik. Vor allem der Umstand, dass der Prologgott etwas ins Werk
setzt, um der Tochter eines unangenehmen Zeitgenossen zur Vermählung zu
verhelfen, verbindet beide Szenen. In beiden Fällen ist es die Verehrung durch
die Tochter, die die Gottheit zu belohnen wünscht. Im Dyskolos lautet die
entsprechende Passage (vv. 36-44):

tocç ôè o-uvxpocpoôç èpoi
Nupcpaç KoXaKefiouG' £7tt|j.£À,cbç xipcoGa xe

7t£7i£iK£v ax)XTjç ETupikcxav a^exv xtva
Bliâç- VEOCVIGKOV X£ [...]
Pkovx' £7ti 0f|pav g£xà Kuvriyéxoxj xwoç
[ ]o Kaxà xijxnv napaßaA,ovx' Etç xôv xonov
[ ] £X£W 7TCOÇ év0£a,GXlKCOÇ TtOCO.

Phaedria wird von ihrem Hausgott weniger zielgerichtet dargestellt als die Tochter

des Knemon von Pan in der griechischen Komödie, aber sonst findet sich
selbst zu Plautus' faciam noch das Pendant ttoco. Deutlich ist aber der Unterschied

in der Exposition des Bühnenaufbaus sowie des Familienhintergrunds
(vv. 1-6, 22-26):

den dramatis personae in den folgenden Stücken dargelegt: Capt. (1-50), Cas. (35-86), Cist.

(Gott Auxilium: 156-197), Men. (17-68), Most. (59-122; zwei kurze Unterbrechungen, 79-82
und 116-118 bestehen nur aus Kommunikation zwischen dem anonymen Prologredner und
dem Publikum und haben keinen Bezug zur Handlung), Rud. (33-81; nur kurz verfällt der

Prologsprecher, der Gott Arcturus, in eine stark subjektive Erzählhaltung, wenn er von seinem

eigenen Eingreifen berichtet: 67-71). Der Sprecher im Truculentus scheint wiederum anonym
zu sein. Sein Bericht ist nicht vollständig (12-21, mit vermutlich nicht allzu grossen Lücken).
Die erhaltenen Passagen befassen sich nur mit der meretrix Phronesium, doch ist die eigentliche

Vorgeschichte so kurz (18-21), dass man von einem einheitlich-subjektiven Blickwinkel
ohnehin kaum sprechen kann. Der Amphitruo ist ein Sonderfall, da in diesem Stück der
Prologsprecher Hermes sowohl an der Handlung beteiligt als auch göttlich ist. Er unterlässt es

nicht, seine eigene Situation und sein Wesen zu thematisieren (in meta-theatralischer Weise:
1-96, 116-130), doch die Vorgeschichte (97-115, 131-141) erzählt er, ohne dass nicht auch ein
anderer Gott in derselben Lage dasselbe hätte sagen können.

12 Man hat den Dyskolos bisweilen für die Vorlage der Aulularia gehalten (so schon Geffcken
(1898) 16, Trencsényi-Waldapfel (1965)), ist aber inzwischen davon abgekommen. Bei einem
direkten Abhängigkeitsverhältnis wäre allerdings die Eigenständigkeit des Plautus nur umso
höher zu veranschlagen.



106 Gunther Martin

xfjç Âxxiicfjç vo|aiÇex' eivou xov totiov,
<f>i>kf|v, to vugcpaiov Ô' oGev Ttpocpyopca
(f>uÀ,aat(OV Kal xcov ôvvagivcov xàç Ttéxpaç
svGàôe yecopyetv, iepov ÈrcKpavèç nàvo.
XOV àypov Ô£ XOV £711 Ô£^t' OlK£t XOUXOVt

Kvf||xcov [...]

ôc7tf)?L0£ 7tpoç xov ûov f] yuvf| nàXiv
xov 7tpox£pov aùxfji y£vo|i£vov. x®ptôtov
XOUXCOt 5' tlTtàpXOV f]V xt ptKpov év0aôt
év y£txov(ov, on ÔtaxpécpEi vuvi KaKcoç
xf|v prjxép'

Wie der Lar so tritt auch Pan aus dem Gebäude, zu dem er gehört, doch teilt er
sich die Behausung nicht mit Sterblichen. Er stellt nacheinander die einzelnen
Parteien vor. Mit Namen ist er ebenso sparsam wie sein römisches Gegenstück,
aber es ist nicht erkennbar, dass er sich auf eine Partei konzentriert und die
andere nur in Relation zu dieser vorstellt - obwohl er natürlich über Knemon
mehr zu sagen hat als über Gorgias auf der anderen Seite der Bühne. Die
ausführliche Erwähnung von Knemons Tochter und ihrer Beziehung zum Sprecher
geschieht erst, nachdem der Bühnenaufbau geschildert ist und die Hausbewohner

vorgestellt wurden. Die Exposition, die Vermittlung von Information, so
dass die Zuschauer die folgende Handlung einordnen und verstehen können,
ist Ziel und Funktion der Szene. Eine enge Verbindung besteht zwischen Pan
und den Menschen, im Gegensatz zum Lar, nicht von vornherein aufgrund der
Natur des Gottes, sondern wird erst durch Verehrung hergestellt.

Demgegenüber ist in der Aulularia das Gleichgewicht auf der Bühne
verschoben, die beiden Wohnhäuser sind nicht gleichwertig, sondern der Rest der
Bühne erhält nur durch seine Beziehung zu Euclios Familie eine Bedeutung.
Dazu kommt noch ein anderes Element. Pan legt bei seinem Monolog grosse
Zurückhaltung an den Tag: In den ersten Versen erklärt er die Topographie,
identifiziert das Nymphäum und charakterisiert den Besitzer des einen Hauses,
bevor er wie im Vorbeigehen seinen eigenen Namen einfliessen lässt (v. 12). Am
Ende berichtet er, wie die Nymphen und er von dem Mädchen dazu gebracht
wurden, ihr beizustehen, und wie er helfen wird. Aufgrund ihrer Ehrbezeugung
wird ihr nämlich der junge Mann durch sein (Pans) Dazutun verfallen. Der Lar
dagegen posaunt gleich heraus, wer er ist. Seine Eitelkeit, wenn nicht gar sein

Drang zur Selbstdarstellung, wird auch am Ende deutlich, wenn er relativ breit
darlegt, wie er eingreifen wird und - vor allem - was sein Eingreifen in Gang
setzen wird; sein Einfluss entfaltet sich nur indirekt, indem er nämlich nicht
Lyconides zur Brautwerbung veranlasst, sondern den Onkel, und erst so bei
dem jungen Mann den Wunsch entstehen lässt, sein Opfer zu ehelichen. Wir
erhalten also ein sehr viel stärker ausgeprägtes Porträt vom Lar des Euclio als

von Pan.



Plautinisches im Aulularia-Frolog 107

Im Folgenden sollen uns zwei Fragen beschäftigen, die Aufschluss über Plautus'
Leistung geben können: erstens, ob die Rolle, die der Lar spielt, seine Verbindung

mit der Handlung, spezifisch ist oder auch von einer anderen Gottheit hätte
eingenommen werden können, und zweitens, ob der Text in der Form, wie er
abgefasst ist, nur vom Lar selbst gesprochen werden konnte oder unspezifisch
in Hinsicht auf den Sprecher ist.

Die enge Verbindung mit einer Familie, die das Wesen des Lars ausmacht,
scheint ihn für die Rolle zu prädestinieren. Doch sieht man am Falle von Me-
nanders Pan, dass Hilfestellung kein Spezifikum eines Hausgottes sein muss.
Hinzu kommen noch andere Elemente der Handlung, die den Lar mit dem
Geschehen auf und hinter der Bühne verbinden. Ein Unterschied zum Dyskolos
besteht in der Schwangerschaft des Mädchens. Der Lar leistet nicht lediglich dem
ihn verehrenden Mädchen einen Gefallen als Gegenleistung, sondern um ihre
Ehre zu bewahren, sorgt er dafür, dass sich der Vater des ungeborenen Kindes
(wieder) für Phaedria interessiert. Das Wohl und der Fortbestand der Familie
in ehrenhaften Verhältnissen ist also das Ziel. Von weiteren Kindern Euclios
hören wir jedenfalls nichts. Der Lar ist in diesem Zusammenhang zweifach
betroffen: Er ist von alters her Beschützer von Haus und Hof13 - und Lyconides'
Übergriff stellt ohne Frage einen Angriff auf die Stellung des Hauses des

absonderlichen, geizigen, aber an sich nicht unehrenhaften Euclio dar14. Indem er
also die Hochzeit arrangiert, wird der Lar seiner Rolle in diesem Sinne gerecht.
Das zweite Wesensmerkmal, vielleicht sogar das ursprüngliche Wesen des Lars
als solchen ist seine Zuständigkeit für das Gedeihen der Familie auf dem Gebiet
der Fruchtbarkeit. Nach neuerer Ansicht zeigen die altrömischen Quellen, «dass

nach archaischer römischer Vorstellung in den Laren die deifizierte männliche
Zeugungskraft verehrt wurde, die sich im Herdfeuer manifestierte»15. Bei einer
Schwangerschaft ist also der Lar besonders betroffen und gefordert. Sein Ziel
muss es sein, für Mutter und Kind zu sorgen.

Die einzige explizite Erwähnung des Lars im Stück ist kennzeichnend für
seine enge Verbindung mit der Situation: Euclio kehrt vom Markt zurück, wo er
ursprünglich mit - für seine Verhältnisse - locker sitzendem Geldbeutel
Schlemmereien für das Hochzeitsbankett seiner Tochter besorgen wollte. Da er aber
nach eigener Ansicht das Geld für derartige Luxusgüter nicht besitzt, macht er
aus seiner vermeintlichen Armut eine Tugend, kauft aber doch noch etwas:

nunc tusculum emi et hasc(e) coronas floreas:
haec imponentur infocum nostro Lari,
ut fortunatas faciat gnatae nuptias.

(385-387)

13 Vgl. bereits das Carmen Arvale (ILLRP2 4).
14 Konstan (1983) 38-39.
15 Petersmann (2002) 258, die Hervorhebung stammt vom Autor.



108 Gunther Martin

Der einzige Gott, der etwas erhält, ist der Lar - wohlgemerkt der Lar desjenigen

Haushalts, den die Braut verlässt16. Er soll nach Euclios Wunsch die Ehe
seines Schützlings fördern. Dass er dies bereits tut, zeigen die mit feci und fa-
ciam eingeleiteten Sätze im Prolog: Im Finalsatz wird in allen drei Fällen die
erwünschte Hochzeit als Ziel genannt. Und das Kind als legitimes Ergebnis des
Eheverhältnisses ist wiederum aufs engste mit der Fruchtbarkeit, die der Lar
personifiziert, verknüpft.

Eine weitere Beziehung zwischen Euclios Interpretation des römischen Lars
und der oben zitierten besteht in der Nennung des Herds17. Die Bedeutung
dieses Ortes für die gesamte Komödie ist evident. Als Euclios Grossvater dem
Lar den Schatz anvertraut, versteckt er diesen im Herd (und zwar venerans nie,
so dass der Kausalzusammenhang eindeutig wird). Euclio belässt ihn dort18,
weshalb ihn natürlich die Anwesenheit der Köche (Szenen II.8 bis III.4) nur
umso mehr beunruhigt. Seine Manie erreicht ihre schärfste Ausprägung, als er
der Magd Staphyla verbietet, in seiner Abwesenheit irgend jemandem etwas zu
leihen oder zu geben:

abi intro, occlude ianuam. iam ego hic ero.
cave quemquam alienum in aedis intro miseris.

quod quispiam ignem quaerat, extingui volo,
ne causae quid sit quod te quisquam quaeritet.
nam si ignis vivet, tu extinguere extempulo.
tum aquam aufugisse dicito, si quis petet.

(89-94)

Die Gedankenführung ist klar: Zuerst erlässt Euclio ein allgemeines Verbot,
einen Fremden ins Haus einzulassen. Unmittelbar danach spricht Euclio von
dem, was ihm am meisten am Herzen liegt: dem Herd. Vom Gedanken des

Feuers, von dem er Fremde fernzuhalten bestrebt ist, springt er (gemäss der
Kombination aqua et igni interdicere) zum Wasser über. Anschliessend (v. 95f.)
wird er allgemeiner und spricht von einzelnen Haushaltsgegenständen. Wenn
er also auch die Prinzipien des Zusammenlebens angreift, indem er sich selbst
von der Gemeinschaft im Gebrauch von Feuer und Wasser ausschliesst, so ist
sein Handeln doch verständlich und durch die Feuerstelle als Ort des Schatzes
motiviert. Schatz und Herd gehören zusammen, und der Lar ist die Gestalt, die

16 Auch der Lar des Bräutigams wird bedacht: Die Braut bringt drei Asse mit in ihr künftiges
Haus, wovon sie einen dem Bräutigam gibt, einen an den Herd legt und einen am compitum
deponiert, vgl. Non. 531 aus Varro.

17 Zur Lokalisierung der Lar-Schreine in der Küche vgl. Foss (1997) 198-200.
18 Frg. III (ego ecfodiebam in die denos scrobes) will, sofern es sich um zehn verschiedene Ver¬

stecke handelt, nicht recht zum Rest des Stückes passen: Neben den angeführten Stellen vgl.
auch vv. 39, 65 und 80, wo nur von Kontrolle die Rede ist (auch dafür muss man natürlich eine
Grube graben), nicht von einem Transfer des Schatzes.



Plautinisches im Aulularia-Prolog 109

am unmittelbarsten mit diesem Angelpunkt der Handlung zusammenhängt.
Im Befehl, das Feuer im Herd zu löschen, drückt sich aber auch aus, wie wenig
Euclio den Lar achtet, worüber dieser sich ja auch im Prolog beschwert hat.

Was als das ursprüngliche Wesen des Lars herausgestellt wurde, hat also
auch bei Plautus noch seine Spuren hinterlassen. Der Lar erscheint als Gottheit
mit sehr enger Verbindung zur Handlung, weil die beiden Hauptmotive des

Stückes, der Goldtopf ebenso wie die Schwangerschaft und Hochzeit Phaedrias,
seinen ureigenen Wirkungsbereich betreffen.

Der Lar gibt dem Prolog also nicht nur ein wenig römisches Kolorit inmitten
des griechischen Schauplatzes, er ist keine Notlösung in Alternative zu einer
nicht näher zu bestimmenden griechischen Gottheit der Vorlage. Vielmehr fügt
er sich auch in seiner Persönlichkeit ideal ins Stück ein, wie kein uns bekannter

griechischer Gott es könnte19. Der Unterschied zum Dyskolos ist klar: Pan
ist nicht in derselben Weise mit den Motiven des Stücks verbunden wie der
Lar. Zwar ist seine Aktivität klarer bemerkbar (er erscheint Sostratos' Mutter
im Traum, vv. 407-411, und wird mehrfach angerufen, vv. 311, 401, 572), doch
dem Stück und dem Prolog ginge wenig verloren, wenn statt seiner eine andere
Gottheit die Exposition lieferte. Der Schauplatz auf dem Lande ist das Einzige,
was ihn geeigneter erscheinen lässt als andere Götter - doch die Gegend scheint
doch noch zu kultiviert für einen Gott der Schäfer und Jäger. Zu sagen, dass Pan
den Prolog sprechen müsse, weil das Stück in Phyle spielt, wo er in der Tat einen
Schrein hatte, hiesse sicherlich, Ursache und Folge zu verwechseln.

Hier schliesst sich die zweite Frage an: Könnte Plautus einfach einen griechischen
Prologgott von der Art Pans ersetzt haben, der denselben Text ursprünglich auf
Griechisch vorgetragen hätte? Plautus hätte dann lediglich den Namen
vertauscht, weil der römische Lar besser ins Stück gepasst hätte als das Original.

Die Antwort ist ein klares Nein. Wenn beispielsweise Agathe Tyche, die
oft als ursprüngliche Göttin genannt worden ist und die eine dramaturgisch
sinnvolle Wahl darstellt20, wirklich den Prolog gesprochen haben sollte, so muss
dieser von grundsätzlich anderer Art gewesen sein als derjenige, den uns Plautus
bietet. Die Erzählperspektive im Prolog der Aulularia verlangt vielmehr einen

19 Hestia vereinigt viele der Züge auf sich, die der Lar im römischen Bereich trägt: Sie kann
schützende Funktion einnehmen und ist selbstverständlich ganz unmittelbar der Herd selbst.

Allerdings fehlen ihr persönliche Züge: Hestia ist ein Herd, keine anthropomorphe Gottheit,
vgl. Parker (2005) 13f., 19, Nilsson (1967) 338. Sie unterscheidet sich damit auch von den

Prologsprechern der griechisch-römischen Komödie, die entweder als personale Gottheiten
etabliert (Lar, Arcturus und Hermes bei Plautus, Pan, Tyche und Heros bei Menander) oder
Personifikationen von Abstrakta (Plautus: Auxilium, Menander: Amathia, Orge?) sind. Darüber

hinaus wäre nicht bekannt, dass sie für eine das Haus verlassende Braut zuständig wäre.
Hunter (1981) 44 bringt die Sache trocken auf den Punkt, wenn er sagt: «If it was the god of the

temple rather than the house-god who delivered the prologue, then it would explain why it is

so difficult to find a Greek model for the Lar».
20 Kunst (1919) 119, Primmer (1992) 98f, Lefèvre (2001) 22 (mit Anm. 20).



110 Gunther Martin

Gott, der im Haus ansässig ist. Es wäre nur schwer erklärbar, warum eine Gottheit

wie Tyche bei der Vorstellung der Charaktere so einseitig erscheinen und
sich so stark mit einer Familie identifizieren sollte.

Vom Prolog, wie er steht, auf das griechische Vorbild zu schliessen, muss also
scheitern: Ein anderer Gott hätte weder dieselbe Art von Prolog halten können,
noch hätten die einzelnen Aspekte der Handlung in ähnlicher Weise zu der
Natur des Sprechers gepasst. Plautus setzt den Sprecher in einer Weise ein, wie
es in Athen nicht möglich war. Vielmehr hat er aller Wahrscheinlichkeit nach
den Prolog vollständig umgestaltet und die Vereinigung von Göttlichkeit und
eingeschränkter Perspektive des Sprechers bei der «Besetzung» der Prologrolle
mit dem Lar selbst vorgenommen. Man kann nicht ausschliessen, dass dieses

Prinzip mit einem anderen Gott in einem anderen Stück schon von einem Griechen

entwickelt worden sein könnte, aber zumindest die Anwendung auf die
Aulularia dürfte die kreative Leistung des Plautus sein.

Es bliebe die Frage nach der Motivation, die Plautus den Prolog in einer Weise
gestalten liess, bei der der Sprecher sich so sehr von anderen Prologgöttern
unterscheidet. Sicher wäre es möglich gewesen, dieselbe Gottheit wie im
griechischen Stück auftreten zu lassen. Was Plautus gewinnt, ist zum einen die
engere Verzahnung von Prolog und Handlung und damit grössere Einheitlichkeit
des Stückes, zum anderen aber vielleicht auch ein Gewinn an Plausibilität: Das
Eingreifen der Gottheit wird so verständlicher. Es mag (jedenfalls innerhalb des
Rahmens griechisch-römischer Bühnenfrömmigkeit) schon per se «wahrscheinlicher»

sein, dass der zuständige Hausgott dem ehrerbietigen Töchterchen aus
der Bredouille hilft, als dass ein benachbarter Gott dies tut. Diese Wahrscheinlichkeit

muss sich aber noch erhöhen, wenn der nötige Aufwand für den Gott
grösser wird.

Wiederum mag der Vergleich mit dem Dyskolos aufschlussreich sein: Pan
erklärt leichthin, dass er im jungen Sostratos Liebe zu seinem Schützling
erwecken wird. Für den Rest der Handlung sind die beiden (zumindest soweit
es im Prolog angedeutet wird) selbst zuständig; Pan bricht jedenfalls nach der
Ankündigung seiner Handlung sofort mit der Exposition ab und gibt keinen
weiteren Ausblick auf die Handlung.

Der Lar dagegen hat mit einem weiteren Problem zu kämpfen: Er muss auch
noch Euclio den Schatz finden lassen. Die Aulularia ist ja unter den Plautus-Analytikern

berüchtigt dafür, dass sie zwei Handlungen vereinigt: die Geizhandlung
und die Liebeshandlung21. Der Einsatz, der dem Prologgott abverlangt wird, ist

21 Oft wurde festgestellt, dass die Geschichte von Euclio und seinem Topf nur lose mit der
Eheanbahnung von Lyconides und Phaedria verbunden ist: Duckworth (1952) 143. Batzer
(1956) 15. Auch wenn die brillanteste Szene des Stückes (das Missverständnis zwischen Euclio
und Lyconides in IV.10, bei dem die beiden aneinander vorbeireden, weil jeder seinen eigenen
«Schatz» im Sinn hat) nur durch diese Verknüpfung möglich ist, wird hinter dieser in der Regel



Plautinisches im Aulularia-Prolog 111

dementsprechend höher. Der Schatz muss und darf nur dann gefunden werden,

wenn das Mädchen ihn braucht. Ein externer Prologgott, der nicht nur die
Gefühle der Nachbarn, sondern auch einen Schatz unter seiner Kontrolle hat,
den er Euclio einfach so finden lassen kann, mag da weniger plausibel sein (der
griechische Dichter, sofern er denn mehr oder weniger dasselbe Stück schrieb,
hätte nur leider keinen so passenden Gott zur Verfügung gehabt).

Auch die Komplikationen bei der Eheanbahnung (der Umweg über Mega-
dorus sowie Euclios Weigerung, den Schatz seiner Bestimmung zuzuführen),
die eingerechnet sein wollen, lassen die Rolle des Gottes weiter an Bedeutung
wachsen. Dementsprechend handelt es sich schon nicht mehr nur um einen
Gunstbeweis eines verehrten Gottes; es läuft vielmehr auf einen Gott hinaus,
der quasi institutionell dazu verpflichtet ist, über die Gegenleistung für milde
Gaben hinaus für die Familie zu sorgen. Zudem verschiebt sich der Fokus der
Handlung gegenüber der reinen Liebeshandlung auf ein einzelnes Haus. Die
Positionierung des Prologsprechers in diesem Haus vollzieht nur die Lage des

Schwerpunkts nach22. Ein anderer Prolog wäre selbstverständlich möglich gewesen,

doch scheint er in der Form, in der er steht und die aller Wahrscheinlichkeit
nach die plautinische ist, geradezu ideal, die Balance des Stückes nachzuempfinden.

Auf die Frage nach dem Warum der ungewöhnlichen Form ist noch eine
andere Antwort möglich, eine, die in der Frage schon angelegt ist: Variation
war eines der Ziele des Plautus bei der Gestaltung seiner Prologe. Gerade im
Vergleich zu Terenz wird deutlich, wie unterschiedlich Plautus seine Stücke
beginnen lässt23. Manche haben gar keinen Prolog oder einen meta-theatralischen,
wie sie Terenz vor jede seiner Komödien setzt; andere Stücke setzen mit der
Handlung ein und holen den expositorischen Prolog zur Erklärung nach. Zum
Teil treten Götter oder anonyme Personen auf, zum Teil aber auch Menschen,
die dann auch nur den Teil der Vorgeschichte preisgeben, den sie auch wirklich
kennen. Bei einer solchen Bandbreite von Eröffnungen verwundert es nicht,
einen so eigentümlichen Prologsprecher wie den Lar anzutreffen, der mit seiner
demonstrativ egozentrischen Art ein neues Element in den Prolog einbringt: die
starke Charakterisierung des Redners mit all seiner Hilfsbereitschaft, seinem
Pflichtgefühl, aber eben auch einem Quentchen Selbstgefälligkeit. Auf diese
Weise wird der blasse Prologsprecher, der im Wesentlichen ob seiner Funktion

als Medium zur Exposition auf der Bühne steht, zu einer eigenständigen
Person. Dass diese Variation des Prologschemas dank der Wahl des Sprechers
so gelungen ist, könnte darauf schliessen lassen, dass diese Technik eigens für
dieses Stück kreiert wurde.

Kontamination oder eine Schwerpunktverschiebung durch Plautus gesehen. Dagegen jedoch
Ludwig (1961) 44-61.

22 Kein Zufall dürfte es also sein, dass bei Plautus das Heiligtum an den Rand gedrängt und dafür
Euclios Haus die Bühnenmitte überlassen wird, s. oben Anm. 8.

23 Vgl. Leo (1912) 192.



112 Gunther Martin

Wenn dem so sein sollte, dann spricht alles dafür, dass es eben Plautus war,
der hier am Werke war. Man sollte sich davor hüten, seine Schöpferkraft in Frage
zu stellen und zu denken, dass seine Eingriffe in die Struktur einer griechischen
Vorlage automatisch Inkohärenz und Verarmung bedeuten.

Ein Prologsprecher, der auf der einen Seite allwissend ist (ein Gott bzw. ein

anonymer Prologus), aber auf der anderen Seite bei der Darstellung der Vorgeschichte
nicht über den Parteien steht, ist ohne Parallele. Der Lar ist nicht unabhängiger

Lenker des Geschehens, sondern Strippenzieher einer Partei. Seine Erzählung
blickt auf alle ausser seiner Familie nur als Fremde und Mittel zum Erreichen
seines Ziels. Es ist unwahrscheinlich, dass man diese Finesse in Plautus' narrativer
Technik für eine Übernahme aus der griechischen Vorlage abtun darf.

Literatur:
Die Literatur zur Aulularia ist mittlerweile so umfänglich, dass es unmöglich ist, auch

nur auf alle wichtigen Beiträge einzugehen. Das folgende ist daher eine Aufstellung
der oben erwähnten Literatur, nicht die der verwendeten. Eine gute und eindrucksvolle

Übersicht ist bei Lefèvre zu finden.

Abel, K., Die Plautusprologe, Diss. (Frankfurt/Main) 1955.

Batzer, S., Die Umformung der Aulularia, Diss. (Freiburg/Br. 1956).
Braun, L., «Zu einer neuen Rekonstruktion des Aulularia-Originals», Hermes 135

(2007)107-108.
Dalmeyda, G., Observations sur les prologues d'Ion et des Bacchantes, REG 28 (1915)

43-50.
Duckworth, G. E., The nature of Roman comedy. A study in popular entertainment

(Princeton) 1952.

Foss, P., «Watchful Lares: Roman household organization and the rituals of cooking
and dining», in: Ray L./Wallace-FIadrill, A., Domestic space in the Roman world:
Pompeii and beyond (Portsmouth RI 1997) 197-218.

Fraenkel, E., Plautinisches im Plautus (Berlin 1922).
Pöschl, V., Die neuen Menanderpapyri und die Originalität des Plautus (Heidelberg

1973).
Geffcken, J., Studien zu Menander. Programm Wilhelms-Gymnasium (Hamburg,

1898).
Hunter, R. L., «The 'Aulularia' of Plautus and its Greek original», PCPhS 27 (1981)

37-49.
Jachmann, G., Plautinisches und Attisches (Berlin 1931).
Johnston, M., Exits and entrances in Roman comedy (Geneva N.Y. 1933).
Konstan. D., Roman Comedy (Ithaca/London 1983).
Kunst, K., Studien zur griechisch-römischen Komödie etc. (Wien 1919).
Lefèvre, E., Plautus' Aulularia (Tübingen 2001).
Lejay, P., Plante (Paris 1925).
Leo. F., Plautinische Forschungen zur Kritik und Geschichte der Komödie (Berlin

21912).



Plautinisches im Aulldaria-Prolog 113

Ludwig, W. «Aulularia-Probleme», Philologus 105 (1961) 44-71, 247-262.
Ludwig, W., «Verhältnis von Gott und Handlung», in: Ménandre. Sept exposés suivis

de discussions. Entretiens Hardt. 16 (Vandœuvres 1970) 43-110.
Nilsson, M. P., Geschichte der Griechischen Religion (München 31967).
Parker, R. C. T., Polytheism and society (Oxford 2005).
Petersmann, H., «Das ursprüngliche Wesen der römischen Laren in neuem Licht»,

in: ders., Lingua et Religio. Ausgewählte Kleine Schriften zur antiken Religionsgeschichte

aufsprachwissenschaftlicher Grundlage (Göttingen 2002) 250-271.
Primmer, A., «Der 'Geizige' bei Menander und Plautus», WS 105 (1992) 69-127.
Primmer, A., Rez. von Lefèvre (2001), Gnomon 76 (2004) 27-34.
Rosivach, V. J., «Plautine stage settings (Aus., Aul., Men., Trin.)», TAPA 101 (1970)

445-461.
Stockert, W., Plautus. Aulularia (Stuttgart 1983).
Trencsényi-Waldapfel, I., «Der griechische und der römische Dyskolos», in: F. Zucker

et al., Menanders Dyskolos als Zeugnis seiner Epoche (Berlin 1965) 185-205.
Ussing, 1. L., T. Maccii Plauti Comoediae, vol. II (Kopenhagen 1878).

Korrespondenz:
Gunther Martin
Lady Margaret Hall,
Oxford OX2 6QA
gunther.martin@lmh.ox.ac.uk


	Plautinisches im Aulularia-Prolog

