Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 64 (2007)

Heft: 4

Artikel: Noch einmal: Sophokles und das Leid : zur Sophoklesinterpretation
Simone Weils

Autor: Gunther, Hans-Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-49514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-49514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Noch einmal: Sophokles und das Leid.
Zur Sophoklesinterpretation Simone Weils

Von Hans-Christian Giinther, Freiburg i.Br.
Meinem Lehrer Wolfgang Kullmann zum 80. Geburtstag

Abstract: Ausgehend von einem berithmten Vortrag von Wolfgang Schadewaldt
tiber ‘Sophokles und das Leid’ versuche ich in meinem Beitrag, die unter klas-
sischen Philologen kaum bekannte Sophoklesinterpretation Simone Weils fiir
unser Verstdndnis des Dichters nutzbar zu machen.

Simone Weil hat insbesondere zur Sophokleischen Antigone einen kleinen
Essay verfasst, den ich zum Anlass nehme, diese Tragodie vor dem Hintergrund
ihres Denkens zu interpretieren. Dazu werden dann insbesondere die Aphoris-
men zur Tragddie aus ihren Aufzeichnungen (den Cahiers) herangezogen. Damit
der Leser diese verstreuten Gedanken wiirdigen kann, gebe ich zunichst eine
knappe Einfiihrung in Simone Weils Leben und ihre Gedankenwelt. Daraufhin
interpretiere ich die Antigone — und in einem Ausblick auch die anderen Trago-
dien des Sophokles — am Leitfaden von Zitaten aus Simone Weils Werk, insbe-
sondere den Cahiers. Dabei zeigt sich einerseits, wie Simone Weils Sophokles-
interpretation dem besonderen Charakter der Sophokleischen Tragodie auf
ihre ganz eigene Weise gerecht wird. Andererseits bietet sie auch durchaus neue
Einsichten in ganz spezifische philologische Probleme der modernen Sophokles-
interpretation, wie etwa der Funktion des berithmten 1. Stasimon der Antigone
oder des umstrittenen Schlussmonologes, mit dem Antigone in den Tod geht.

«Im Jahre 1944 erschien Wolfgang Schadewaldts Schrift ‘Sophokles und das
Leid’. Inmitten einer Welt des Grauens geschrieben und — ohne jede Andeutung
solcher Zeitbezogenheit — zutiefst von dem Wunsche nach Uberwindung die-
ses Grauens bestimmt, gehort sie zum Schonsten, das iiber den Dichter gesagt
wurde. Diese Blatter lassen uns verstehen, wie Sophokles’ Weise, Leid zu schil-
dern, eine andere ist als die aller anderen griechischen Dichter. Wie dieses den
Menschen ganz einhiillende, bis in die letzte Falte seines Wesens durchdringende
Leid doch zu gleicher Zeit das Grof3e im leidenden Menschen, sein unverlierbar
Bestédndiges, frei macht und in den Bereich des Unbedingten hebt.»

So beginnt Albin Lesky seinen 1957 gehaltenen und 1963 zusammen mit
Schadewaldts Potsdamer Vortrag veroffentlichten Vortrag «Sophokles und das
Humane»'. Und in der Tat hat Schadewaldt in diesem Vortrag einen beson-

1 W. Schadewaldt, «Sophokles und das Leid», Potsdamer Vortrige 4 (Potsdam 1944), wieder-
abgedruckt in: H. Diller/W. Schadewaldt/A. Lesky, Gottheit und Mensch in der Tragodie des

Museum Helveticum 64 (2007) 199-217



200 Hans-Christian Giinther

deren Wesenszug der Sophokleischen Tragddie treffend wie kaum ein anderer
moderner Philologe herausgestellt. Er legt den Finger auf den entscheidenden
Punkt, dass Leid bei Sophokles in einer besonders scharfen Form, sozusagen als
«absolutes» Leid, wie Schadewaldt sagt, erscheint, ein Leid, das nicht einfach
nur von aussen auferlegt ist, vielmehr eines, das gewollt erscheint, es ist etwas,
das, wie ich es ausdriicken wiirde und auch ausgedriickt habe’, der Mensch in
sein Wesen aufnimmt und in dem so — als in einem gewollten, in das Wesen
aufgenommenen — der Mensch in seinem eigentlichsten Wesenskern sich ent-
hiillt: «das Leid also, gerade weil es bei Sophokles nicht einer dufleren Losung
zustrebt, weil es ohne Ausweg ist, weil es absolutes Leiden ist, hat so die Kraft,
den Menschen zu offenbaren, ithn dem Schein zu entreiflen und fest auf sein
eigenes Fundament zu griinden», sagt Schadewaldt.

Und so kann es geschehen, dass wir — paradoxerweise — gerade bei Sophokles
in der dussersten Verschirfung der Tragik, der Ausweglosigkeit des Leides etwas
freudig Bejahendes wahrzunehmen glauben: «Wir glauben in allem Leid eines
Wunderbaren teilhaftig geworden zu sein. Was wir erlebten, war in tiefstem
Sinne Freudiges, denn es war schon.» Und dies liegt, wie Schadewaldt bemerkt,
nicht nur an der «dufleren Geformtheit der Worte». Diese ist nur das dussere
Zeichen dafiir, dass dieses «Freudige» «aus der Tiefe jenes ausweglosen Leides
selbst quoll. Woran liegt das?» Daran, so schliesst Schadewaldt, dass Sophokles,
den uns die antike biographische Legende als den «gliickhaften Gotterliebling»
vorstellt, aus der Sicherheit seines im richtigen Verhiltnis von Selbst und Gott-
heit ruhenden Wesens heraus «Kampf, Not, Verirrung, Schein» und «unsagli-
chem Leid», das ihn in seiner Zeit iiberall umgab, ins Auge blickte, ohne ihm
auszuweichen, ohne auch nur nach einer Erlésung im Sinne pessimistischen
Weltverzichts zu suchen: «Er sah hin, sah das Leid als das, was es war, erkannte
seine furchtbare Unabdingbarkeit. Ja, er schaute noch tiefer in das Leid hinein,
durchschaute es sozusagen und entdeckte, daf3 es eben in seiner Ausweglosigkeit
die Kraft hat, das, was am Menschen ernsthaft und wahr und seiend und gottlich
ist, zum Vorschein zu bringen. Dies ist nun allerdings eine tief freudige Weisheit,
die sich da in der Trauer offenbart.»

In ungefédhr dieselbe Zeit «des Grauens» wie der Vortrag Schadewaldts
fallt auch die Beschéftigung mit der klassischen Antike und insbesondere mit
Sophokles von einer Frau, deren Bedeutung als einer der grossten Denkerinnen

Sophokles (Darmstadt 1963) 31-57. Die im Folgenden zitierten Seitenzahlen entsprechen die-
sem Neudruck. Der aus dem Beitrag Leskys zitierte Text steht dort S. 61.
Mein hier gedruckter Beitrag denkt das in meinem in der folgenden Anmerkung zitierten Bei-
trag Gesagte in anderer Form weiter. Er stellt den kaum verdnderten Text eines Vortrags dar,
den ich im Sommersemester 2006 an der Universitdt Bern gehalten habe. Ich danke meinem
Gastgeber und Freund Prof. Dr. A. Kerkhecker fiir seine Einladung, die zahlreichen Anregun-
gen sowie auch den anderen Horern fiir die hochst lebhafte und lehrreiche Diskussion.

2 Vgl H.-C. Giinther/A. Rengakos (Hrsg.), Heidegger und die Antike, Zetemata 126 (Miinchen
2006) 205ft.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 201

des vergangenen Jahrhunderts erst langsam erkannt wird und deren Interpreta-
tion der klassischen Antike unter klassischen Philologen noch kaum zur Kennt-
nis genommen wird. In einem postum zusammengestellten Sammelband mit dem
Titel (zu deutsch) Vorchristliche Schau® sind einige Essays zusammengestellt, die
Vortriage Simone Weils enthalten, die sie in den Jahren der deutschen Besetzung
in der Krypta des Dominikanerklosters von Marseille hielt.

Diese Essays enthalten auch einen zu Sophokles mit dem Titel «Erkennen
von Gott und Mensch»*, wo insbesondere Textstellen aus der Elektra und der
Antigone kurz besprochen werden.

Dort sagt Weil iiber Sophokles, er sei «der griechische Dichter, der das
Christliche der Inspiration am sichtbarsten und vielleicht au3ergewohnlichsten
in Erscheinung bringt. Er ist», so sagt sie, «meiner Meinung nach viel christlicher
als irgendein Dramatiker der letzten zwanzig Jahrhunderte. Dies wird in der
Tragodie Antigone, die eine Erlduterung des Wortes “Es ist besser, Gott zu ge-
horchen als den Menschen” sein konnte, besonders erkennbar [...]. Der Mensch
muf in seiner Barmherzigkeit Gottes Unparteilichkeit nachahmen, die sich auf
alle erstreckt. So befiehlt Christus, die Vollkommenheit des himmlischen Vaters
nachzuahmen, der iiber alle den Regen und das Strahlen der Sonne ergief3t.» Dar-
auf zitiert sie die Verse 512ff. aus der Antigone, wo Antigone ihren Entschluss,
den Bruder zu begraben, gegen Kreons Verweis auf den Unterschied zwischen
Freund und Feind, Gut und Bose, zuletzt mit dem berithmten, vielzitierten Vers
523 rechtfertigt:

OV yop cvvéxBety, ALY GUUPIAETY EQUV.
Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da.

Dazu heisst es dann: «Dieser Vers der Antigone ist herrlich, aber Kreons Ant-
wort ist noch erhabener, denn sie zeigt, da3 die, die allein an der Liebe und nicht
am Hal teilhaben, einer anderen Welt angehdren und nur einen gewaltsamen
Tod zu erwarten haben.

Kreon: Kdto viv éABovc’, el piAntéov, ihet xelvouc.

Kreon: So geh hinunter und liebe jene, wenn du lieben musst.

3 S.Welil, Vorchristliche Schau (Miinchen/Planegg 1959); der Titel der franzosischen Originalaus-
gabe lautet [ntuitions préchrétiennes (Paris 1951). Im Folgenden werden Weils Werke, soweit
moglich, der Bequemlichkeit halber stets nach der jeweils gidngigen deutschen Ubersetzung
zitiert. Nur die Ubersetzung der griechischen Zitate Weils ist meine eigene, da die deutsche
Ubersetzung Weils sich einer teilweise missverstandlichen bis fehlerhaften Ubersetzung des
Sophoklestextes bedient. Die mehrbandige franzosische Gesamtausgabe ((Euvres complétes)
wird von Gallimard, Paris, seit 1977 besorgt.

4 Vorchristliche Schau 17-20.



202 Hans-Christian Giinther

Allein bei den Toten, in der anderen Welt hat man Freiheit zu lieben. Diese Welt
hier ldsst die Liebe nicht zu. Allein die Abgeschiedenen kann man lieben, d.h.
die Seelen, soweit sie durch Bestimmung der anderen Welt angehoren. '

Antigone ist ein vollkommen reines, vollig unschuldiges, ganz heldisches
Wesen, das sich freiwillig dem Tod ausliefert, um einen schuldverstrickten Bru-
der vor einem ungliicklichen Schicksal in der anderen Welt zu bewahren.»

Simone Weil wird in dem grossen Buch G. Steiners zur Antigonerezeption’
keiner Erwihnung gewiirdigt. Konnte das vielleicht auch daran liegen, dass man
nach diesen Worten glauben konnte, diese Wertung der Antigone sei bloss eine
weitere naive interpretatio christiana dieser Gestalt, Weils Interpretation des
Verses 523 hoffnungslos sentimental, etwas, das angesichts der Fiille derartiger
Deutungen in der Vergangenheit kaum eigens Erwdhnung verdient? Wie dem
auch sei: Weils Interpretation des Sophokles kann nur aus dem Gesamten ihres
Denkens heraus richtig verstanden werden. Denn nur so wird klar, dass ihre ra-
dikale Neuinterpretation dessen, was sie angesichts der Erfahrung ihrer Epoche
fiir die Essenz des Christlichen hielt, Worten wie «christlich», «Liebe», aber auch
«Opfer» und «Leiden» einen vollig unsentimentalen, ganz anderen Sinn gibt als
das, was wir zundchst damit verbinden.

Neben manchen anderen durchaus auch etwas umfédnglicheren Essays zur
klassischen Antigone® finden sich insbesondere in ihren Aufzeichnungen, den
Cahiers’, zahlreiche verstreute Bemerkungen gerade auch zur griechischen
Tragddie und Sophokles, vor allem aber gibt es dort eine Fiille von Aphorismen,
die man geradezu zu einem Leitfaden einer Sophoklesinterpretation machen
kann. Etwas Derartiges will ich hier ansatzweise versuchen. Dies ist freilich ein
dusserst schwieriges Unterfangen, denn Simone Weils philosophisches Werk
besteht zum guten Teil in einer Fiille verstreuter Aphorismen oder auch klei-
nerer Gelegenheitswerke, die zudem aus den verschiedensten Quellen ihrer
ungeheuren Belesenheit gespeist sind. Daraus ein Gesamtbild ihres — zumal stets
in Entwicklung befindlichen — Denkens zu gewinnen ist gewiss nicht leicht. Ich
kann nicht mehr tun, als hier nach einer kurzen allgemeinen Vorbemerkung zu
versuchen, paradigmatisch die Sophokleische Anfigone vor dem Hintergrund
ihres Denkens zu interpretieren und so aufzuweisen, welche Substanz hinter
den oben zitierten Worten liegt.

Wie bei kaum einem anderen sind bei Simone Weil Leben und Denken eine
Einheit, und nur von dieser Einheit her kann man sich threm Denken ndhern.
Am 3.2.1909 in Paris in einer jiidischen, der Religion freilich eher gleichgiiltig
gegeniiberstehenden Arztfamilie geboren, wichst sie ohne religidse Erziehung

S G. Steiner, Antigones (Oxford 1984).

6 Vgl insbesondere die unter dem Obertitel «Les modeles antiques» in: Ecrits historiques et poli-
tiques 111 (Paris 1989) abgedruckten Beitrige «Rome» (ibid. 159ff.) und «L’Iliade ou le poeme
de la force» (ibid. 227).

7 Im Folgenden zitiert nach der deutschen Ubersetzung von E. Edl und W. Matz: S. Weil, Ca-
hiers. Aufzeichnungen, 4 Bde. (Miinchen 1991-1998) I 141f,; frz.: 3 voll. (Paris 1970-1974).



Noch einmal: Sophokles und das Leid 203

und Bindung auf. Wie viele Intellektuelle der Zeit sympathisiert sie zunéchst
mit einem freilich eher unorthodoxen Kommunismus und betétigt sich engagiert
als syndikalistische Aktivistin. Aus dieser Zeit stammen eine ganze Reihe von
Kampfschriften, die freilich schon 1933 in eine Kritik des ‘orthodoxen’ Mar-
xismus miinden, die sich in einer zu ihren Lebzeiten unveroffentlichten Schrift
Réflexions sur les causes de la liberté et de I'oppression sociale® fortsetzt.

Letztere Schrift bereitet Simone Weils Entschluss vor, sich im Jahre 1934
selbst der Erfahrung korperlicher Fabrikarbeit auszusetzen. Und gerade diese
Erfahrung markiert einen entscheidenden Wendepunkt in ihrem Leben und
Denken. Ganz wider ihr Erwarten fiihrt diese — fiir sie angesichts ihrer labilen
Gesundheit und ihres eher linkischen Verhaltens besonders harte — Erfahrung
sie nicht zur Radikalisierung ihrer aktivistischen Rebellion gegen die biirgerliche
Gesellschaft, sondern zu einer passiven Haltung des Hinnehmens, des Anneh-
mens des Leidens, die zur Grundlage ihrer ‘Mystik’ — wenn man dieses Wort
verwenden will —, ihrer Zuwendung zum Christentum, zum Katholizismus insbe-
sondere, werden sollte. Letztere war freilich nie eine uneingeschriankte; so wie
fiir sie auch passives Annehmen des Leidens nie volligen Verzicht auf Aktivi-
tit, gerade auch radikales politisches Handeln bedeutete. Beides steht in ihrem
spateren Leben, threm Handeln, das sie zur aktiven Teilnahme im spanischen
Biirgerkrieg und zu Pldnen zur Teilnahme am franzosischen Widerstand, zu-
letzt in den — von aussen gesehen selbstbewirkten, von ihrem Standpunkt wohl
eher freiwillig angenommenen — Tod durch Mangelerndhrung im Jahre 1943
in England fiihrte, und in ithrem Denken in einem von einer eigentiimlichen
inneren Spannung geprdagten Zusammenhang. Und so ist ithr ganzes Denken
von diesem Zeitpunkt an geprdgt von dieser ihrer personlichen Erfahrung mit
dem Leiden sinnentleerter korperlicher Arbeit in der Fabrik, hervorgegangen
aus ihrem politischen Engagement, einer Erfahrung, die sie in ihre denkerische
und gelebte Bewdltigung der gesellschaftlich-geistigen Krise nach dem Ersten
Weltkrieg und der Gewalt und Massenvernichtung des Zweiten Weltkrieges mit
seiner Vorgeschichte eingebracht hat. Das Grosse und vielleicht Einmalige an
Simone Weil ist diese Einheit von Leben und Denken, die, im Grunde genom-
men, ein echtes Verstandnis ithres Denkens nur durch ein Leben dieses Denkens
ermoglicht, ein Leben, das sie in die freiwillige Annahme des Todes gefiihrt hat,
und das bedeutet aus einer Erfahrung heraus, die wenige bereit sein werden
—und vermoOgen — auf sich zu nehmen.

Um nach diesem Exkurs nun speziell zu demjenigen Aspekt von Simone
Weils Denken zuriickzukommen, der Gegenstand dieses Aufsatzes ist, bleibt
festzuhalten, dass Simone Weil aus einer Kritik des Marxismus eine radikal-
kritische Neuinterpretation des Christentums formuliert, die nichts mit einer
— billigen — Riickkehr zu oder gar Flucht in eine etablierte religiose Tradition
zu tun hat. In dieser ihrer kritischen Neuinterpretation des Christentums spielt

8  Abgedruckt in S. Weil, Ecrits historiques et politiques 11' (Paris 1988).



204 Hans-Christian Giinther

nun die Antike, insbesondere die griechische Religion und Philosophie, eine
entscheidende Rolle. Und dies wiederum heisst: Zugleich mit der christlichen
wird auch die antike griechische Religion neu gedeutet.

Diese Neudeutung der griechischen Religion gehort zum guten Teil wieder-
um in ebenjene Zeit von Weils Arbeit in der Fabrik in den 30er Jahren, wo
sie versuchte, die Werke der griechischen Klassiker den «ungebildeten Hilfs-
arbeitern von Renault» nahezubringen, die ihrer Ansicht nach dadurch «mehr
tiber die griechische Literatur wissen wiirden als 99% der Abiturienten»’. Diese
Zuwendung zu einem hoherer biirgerlicher Bildung entbehrenden Publikum
verbindet Weil mit dem Anspruch, diese Inhalte ohne Substanzverlust zu vermit-
teln; im Gegenteil, sie versteht ihre ‘Lehrtiitigkeit’ als ein «Ubersetzen» dieser
Inhalte «in eine Sprache, die, um mit Pascal zu reden, diese Wahrheit dem Her-
zen nahebringt»'’, und als ‘Wahrheit des Herzens’ ist diese wiederum Ausdruck
jener Einheit von Denken und Handeln, von der ich im vorigen gesprochen habe.
Auch der oben zitierte Text zur Antigone ist unter diesem Aspekt zu lesen.

Simone Weils Denken kreist um die Begriffe des Guten, der Liebe und der
Gnade. Der zentrale Punkt in ihrer Kritik der etablierten christlichen Dogmatik
ist ihre Ablehnung des Konzeptes von Schuld und Siinde. Die Interpretation
des Bosen in der Welt als Schuld und Verfehlung ist sozusagen eine falsche
«Lesart» — wie sie es nennen wiirde — der Wirklichkeit. Das eigentliche Bose ist
nicht das malum morale, sondern das malum physicum. Es offenbart sich nicht
in der Siinde, sondern im Leid. Das Kreuz Christi bedeutet nicht Erlosung von
Schuld und Siinde, sondern Erlosung vom Leid durch das Leiden selbst. In der
Menschwerdung und der radikalen Annahme des Leidens offenbart sich Gott
als hochstes Prinzip des Guten und der Liebe.

Simone Weil hat, wie bereits angedeutet, diese Interpretation des christ-
lichen Heilsgeschehens seit je von ihrer Sicht der griechischen Religion her,
dessen, was sie als das spezifisch Griechische ansah, entwickelt; und hier spielt,
wie iiberhaupt in ihrer Reflexion auf Kunst, die auf das Drama eine besondere
Rolle. So heisst es zum Bosen an einer Stelle in ihren Cahiers: «Das Bose hat
zwei Formen, die Siinde und das Ungliick. (Sokrates hat das erkannt: weder
adikelv noch adikeloBan) ...»; dann etwas spiter: «Die Unzulidnglichkeit der
Politeia. Platon analysiert darin die Siinde, aber nicht das Ungliick. Elektra. Man
strebt danach, sich vom Ungliick zu 16sen; man strebt nicht danach, sich von der
Stinde zu 16sen; so gibt man, wenn man die Siinde in Ungliick verwandelt, der
Seele das Verlangen nach Heil; das wiare Rechtfertigung der Strafe. Aber strebt
man auf einer gewissen Stufe des Ungliicks noch danach, sich zu 16sen?»!" Dies
fiihrt sie zu dem Gedanken, dass Leiden selbst Erlosung bedeutet.

9  S. Well, Fabriktagebuch und andere Schriften zum Industriesystem (Frankfurt 1978) 172; frz.:
«La condition ouvriere», in: Essais historiques et politiques 11> (Paris 1991) 149ff.

10 S. Well, Die Einwurzelung (Miinchen 1956) 105%.; frz. L’enracinement (Paris 1949).

11 S. Cahiers 1 1411,



Noch einmal: Sophokles und das Leid 205

Fiir Weils Interpretation des Verhéltnisses von Schuld, Stithne und Leid, von
Gut und Bose, ist die These zentral, Gott als Gutes im hochsten Sinne schliesse
das Konzept gottlicher Allmacht aus: als hochstes Gutes kann sich Gott nur in
seiner dussersten Schwiche offenbaren.

In der griechischen Religion ist dieses Konzept gottlicher Allmacht nach
Weils Ansicht noch nicht allgegenwartig: es gibt die Vorstellung, dass auch die
Gotter der Notwendigkeit unterworfen sind. Dann bedarf es angesichts des Bo-
sen in der Welt auch keiner Theodizee; das Gute ist angesichts der Notwendig-
keit machtlos. Das Zusammenfallen des Konzepts von Gott als hochstem Guten
und seiner Allmacht vergewaltigt sozusagen das Gute und macht es zu einem
Guten, das bloss dem Bosen gegeniibersteht. Dem Bosen gegentiber aber steht
nur das Gute in dieser Welt; das hochste Gute steht jenseits der Unterscheidung
von Gut und Bose. «Was vom Bosen verletzt wird, ist nicht das Gute, denn das
Gute ist unverletzlich; man verletzt nur eine niedrigere Form des Guten. Doch
das ist nicht der wahre Grund. Das Gute ist von seinem Wesen her anders als das
Bose ... Das Gute, das man auf der Ebene des Bosen betrachtet und das diesem
gegeniibersteht wie ein Gegensatz einem anderen, ist das Gute, wie man es im
Strafgesetzbuch findet. Dariiber gibt es eine Form des Guten, die in gewissem
Sinne mehr dem Bosen gleicht als dieser niedrigen Form des Guten ... Das er-
moglicht sehr viel Demagogie und unertrédglich langweilige Paradoxe. Das Gute,
das so definiert wird, wie man das Bose definiert, mull verneint werden. Nun
verneint aber das Bose dieses Gute — verneint es jedoch schlecht.»!?

Das wahre Gute schliesst somit das Bose nicht aus, es schliesst es vielmehr
mit ein. Das Bose gehort zum Guten als die mit ihm in seinem innersten Wesen
gegebene Selbstverneinung. Das Bose als dem Guten Gegeniiberstehendes
gibt es in der Welt, im Bereich des peta&o, wie Weil sagt: dies ist der Bereich,
in dem sich menschliches Handeln abspielt, der Bereich, der sozusagen durch
den Menschen, das menschliche Ich eroffnet wird, ein Bereich, der als von
Gott getrennter u.a. dadurch gekennzeichnet ist, dass der Mensch in thm die
Wirklichkeit je verschieden «liest» und demgemadss gut oder schlecht handelt.
Simone Weil spricht von «Lesarten» der Wirklichkeit, diese bestimmen — im
Sinne einer radikalen Gesinnungsethik — Gut und Bose in der Welt, dem Be-
reich des peta&o.

So spricht Simone Weil davon, in der //ias gehe es um «das Elend des Men-
schen ohne Gott». Es seien «vergebliche Leiden», denn es seien nicht «die Lei-
den Unschuldiger». Aber die /lias stellt Leid dar im Schrei des Leidens: Warum?
Ein Schrei, der ohne Antwort bleibt; ohne Antwort bleiben muss. Sie fahrt fort:
«Das Leiden erkldaren bedeutet, es zu lindern; es darf also nicht erklart werden.
Daher der auBBerordentliche Wert des Leidens Unschuldiger. Es dhnelt dem
Annehmen des Bosen in der Schopfung durch Gott, der unschuldig ist ... Un-
schuldig sein bedeutet, das Gewicht des ganzen Universums zu tragen. Bedeutet,

12 S. Cahiers 1 332.



206 Hans-Christian Giinther

das Gegengewicht von sich zu werfen ... Das Leiden eines reinen Menschen ist
erlosend.»"?

Die «richtige» Verneinung des Guten ist die Hinnahme des Bosen im Lei-
den. Dieses beraubt den Menschen in letzter Konsequenz alles dessen, was er
hat, beraubt ihn seiner selbst und legt so sein eigentliches Sein bloss: vereint ihn
mit Gott. Es ist sozusagen die Umkehr der Leiden Christi. Mit Weils Worten:
«Dem Menschen wurde eine imagindre Gottlichkeit gegeben, damit er sie ab-
streifen kann wie Christus seine wirkliche Gottlichkeit». '

Das Bose wird aufgehoben, wo die Welt als etwas von Gott Verschiedenes
aufgehoben wird. Verschieden von Gott ist die Welt dadurch, dass der Mensch
zwischen Gott und Welt tritt; hebt der Mensch sein Ich auf, hebt er den Unter-
schied zwischen Gott und Welt auf. Im Leiden Christi identifiziert sich Gott
radikal mit der Welt; er gibt sich auf in das Leiden der Welt am Bosen. Dadurch,
dass er so die Welt wird, gibt er dem Menschen die Moglichkeit, im Leiden sich
und die Welt in Gott hinein aufzuheben. Uberwindung der Welt und des Bosen
bedeutet die bedingungslose Hinnahme des Leidens; dies verwandelt das Bose
in etwas, das dem Guten nicht mehr als anderes gegentibersteht. Diese Annahme
des Leidens per se 10scht das Ich aus und ldsst Gott bei der Welt und die Welt
bei Gott sein. Diese Befreiung vom Bosen geschieht durch die richtige «Lesart»
des Bosen, des Bosen als Leiden und somit als etwas dem Guten nicht mehr
Entgegenstehenden. Erlosung vom Leiden ist Erlosung durch Leiden. Leiden
selbst, radikal als solches angenommen und durchlitten, ist Erlosung.

Absolut wird Leid aber erst in der Erkenntnis, dass es in der Welt das
Gute, Gott nicht gibt, der Erkenntnis der volligen Gottferne. Annahme dieses
Leidens bedeutet: im vollen Wissen um die Unmoglichkeit des Guten in der
Welt, der Nichtexistenz Gottes in der Welt, dennoch am Guten als etwas aus-
serhalb dieser Welt festhalten, sich auf ein nicht existentes Gutes auszurich-
ten. Diese Ausrichtung auf das nicht existente Gute als hochstes Leid ist die
Griindung des wahren, absolut transzendenten Guten, in ihr ereignet sich das
Gute. Das Wesen der Gnade ist sozusagen das Sichereignen des Guten als des
absolut Transzendenten hinein in die absolute Leere des Leids als Annahme
der Nichtexistenz Gottes.

Vor diesem Hintergrund, der selbstverstdndlich nur eine ganz grobe Skiz-
ze einiger Grundgedanken Simone Weils darstellt, erhdlt nun schon manches
des oben Zitierten einen neuen Sinn. Und Simone Weil hat nun dieses Leiden
ganz konkret in ithrer ganzen physischen Existenz erfahren. So hat sie diese
Gedanken nicht nur mit Inhalten einer ungeheuren Belesenheit gefiillt, sie hat
sie zugleich mit der schirfsten Beobachtung ihrer eigenen seelischen Zustdnde
im Leiden ausgefiillt. Ebendiese letztere Methode iibertrédgt sie auch auf ihre
Interpretation der Literatur; besonders die griechische Tragédie interpretiert

13 S. Cahiers 11 139f.
14 S. Cahiers 11 138.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 207

sie immer wieder, indem sie einzelne Szenen, Ziige oder Motive isoliert und
darin zutage tretende seelische Vorgidnge im Hinblick auf das Wirken der Gna-
de im Leiden im oben skizzierten Sinne interpretiert. In diesem Sinne also
will ich nun die Sophokleische Antigone mit Hilfe einiger Zitate Simone Weils
interpretieren.

Ich mochte dabei das Stiick in vier Abschnitten durchgehen: 1) Die Expo-
sition der Situation im Prolog; darauf entwickelt sich die Haupthandlung so-
zusagen in zwei Schritten: 2) Antigones Tat und 3) Antigones Gang zum Tode,
jeweils in ihrer Konfrontation mit Kreon und mit dem ‘Kommentar’ des Chores;
zwischen 2) und 3) fallt die Einleitung sozusagen einer 4) Nebenhandlung durch
die Konfrontation ‘Kreon — Haimon’, die dann sozusagen zu einem Epilog auf
die zweite dramatische Hauptperson Kreon fiihrt.

In diesen Handlungsstriangen spiegelt sich Antigones Tat in der Kontrastie-
rung von Antigones «Lesart» der Situation in mehrfacher Brechung, d.h. in der
Konfrontation mit Ismene in 1), mit Kreon und dem Chor in 2) und 3) und zuletzt
in neuer Weise wiederum mit Kreon in 4), wo Kreon Antigone erneut, aber
jetzt nicht mehr als Handelnder, sondern als Leidender gegeniibersteht. Man
konnte auch sagen: In 1) erscheint Antigone gegeniiber Ismene als Leidende,
2) kontrastiert Antigone und Kreon als Handelnde, 3) Antigone als Leidende
mit Kreon als Handelndem und 4) Antigone und Kreon als Leidende. In jedem
Teil prisentieren sich die Personen mit je verschiedenen Einstellungen zu der
gegebenen Situation, d.h. ihren je verschiedenen «Lesarten» der Wirklichkeit.
Die Suche nach der richtigen «Lesart» muss, wie Weil es ausdriickt, «jede Hand-
lung nicht unter dem Gesichtspunkt des Gegenstandes, sondern des Antriebs
betrachten. Nicht: zu welchem Zweck? Sondern: woher kommt das?»'

Im Prolog wird die tragische Hauptperson Antigone mit einer untragischen
Nebenperson kontrastiert, wie dies bei Sophokles auch sonst iiblich ist. Beide
Personen, Antigone und Ismene, definieren sich als Handelnde zu einem sie
betreffenden tiberwiltigenden Leidensgeschick, dem des Labdakidenhauses,
das sie als einzige Uberlebende iibrigliess. Ismene erklirt sich fiir unfihig, han-
delnd einzugreifen; sie definiert jedes ihr mogliche Handeln nur noch als einen
Versuch zu iiberleben. Antigones Handeln erscheint ihr sinnlos, es ist ohne votg,
ISt TEPLOGOV, GUNYOVOV.

Damit ist Antigones Handeln durchaus richtig charakterisiert; auch Anti-
gone selbst erklart ihr Handeln als Resultat der ausweglosen Situation, in der ihr
nichts anderes bleibt. Der Unterschied zwischen Antigone und Ismene besteht
darin, dass Ismene von aussen das Handeln Antigones beurteilt; fiir sich selbst
zieht sie eine andere Konsequenz. Antigone weiss, dass ihr eigenes Handeln
ausweglos, sinnlos, zum Scheitern verurteilt ist. Aber sie handelt, weil sie so
handeln muss. In Simone Weils Worten: «Nicht fiir etwas handeln, sondern

15 S. Cahiers 11 140.



208 Hans-Christian Giinther

weil man nicht anders kann».'® Antigone weiss auch, dass ihr Handeln anderen
—demjenigen, der es von aussen beurteilt — falsch erscheinen wird. Sie hélt den-
noch an ihrer «Lesart» der Wirklichkeit fest. Antigones Handeln ist, um wieder
mit Simone Weil zu sprechen, Handeln aus einer durch dussere Gewalt, hier aus
der durch den Tod verursachten Leere heraus; diese Leere gibt «der Seele die
Energie, die nicht auf etwas gerichtet ist»."

Die «Lesart» Antigones ist bestimmt von ithrem Verhiltnis zu dem, was ihr
@lAog, «lieb, zugehorig» ist.!® Dies ist fiir sie ein absoluter Massstab ihres Han-
delns, dem sie ohne Zogern gehorcht: Ihre Erkenntnis dieses Massstabs fiihrt
sie unmittelbar zum Handeln: «Wenn man die Sache, die gut scheint, betrachtet
und die unendliche Gefahr nicht weniger genau betrachtet und die Handlung
dennoch vollzogen wird — ist dann die Handlung nicht gut? Hamlet versteht es
nicht, auf diese Weise zu betrachten. “... is sicklied o’er”, dies ist nicht das wahre
Denken. Dagegen Orest bei Sophokles. Antigone. Elektra.»"

Es ist wichtig, den Prolog stets prasent zu halten. Er stimmt uns von Anfang
an darauf ein, wie die folgende Auseinandersetzung zu werten ist. Kreons Auf-
tritt (162ff.) markiert seine — derjenigen Antigones diametral entgegengesetzte
— Sicht, d.h. «Lesart» der Situation; sie ist bestimmt von dem Gegensatz @ilog
— &xBpoc, dem Gegensatz «Gut — Bose». Dass diese «Lesart» Kreons eine ist, die
sich allein an menschlichen Massstdben orientiert, wird in Kreons Konfrontation
mit den Fakten durch den Botenbericht deutlich. Die Schilderung des Ereignis-
ses am Grab des Polyneikes ist so unzweideutig eine, die an etwas Wunderbares
denken ldsst, dass die Mahnung des Chors, das Geschehene konnte vielleicht
«gottgewirkt» sein (278f.), nur allzu verstandlich ist. Kreons Reaktion macht deut-
lich, dass er fiir eine Vorstellung des Gottlichen, die sich seinen menschlichen
Massstaben von «Gut und Bose» nicht fligt, keinerlei Verstdndnis hat. Andere
als menschliche, nur allzu menschliche Motive wie blosses Gewinnstreben sind
ihm als Erkldrung der Wirklichkeit vollig unbegreiflich. In seiner {ibertriebenen
Verdachtigung des Wichters als Mittater am Ende wird deutlich, dass Kreon in
einer «scheinbaren Lesart» der Wirklichkeit verhaftet ist:

N devov, ® OOKET Ye, Kol Wwevdt dokely.

Wahrhaftig gewaltig, wem es so scheint jedenfalls,
ist auch das falsch Scheinen (323).

16 S. Cahiers 1231.

17 S. Cahiers 11 91.

18  Zur Grundbedeutung von ¢thog s. H.-C. Glinther, Grundfragen des griechischen Denkens
(Wiirzburg 2001) 132.

19 S. Cahiers 1229.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 209

Und hier fallt auch bereits, wie nebenbei, das bedeutungsschwere Wort deivov,
das zum Thema des folgenden Chorlieds wird.”

Dieses Chorlied, welches das Wort dewvov aufgreift, hat zunachst gewisser-
massen den Charakter eines bedeutungsschweren Exkurses; gerade dadurch,
dass es so explizit auf einen Kommentar zu dem Geschehen zuriickverweist,
andererseits jedoch dieses Geschehen zunéchst gar nicht zu kommentieren
scheint, ist seine Funktion zunéchst retardierend. Es erzeugt eine Stimmung
von Ambiguitdt und Unsicherheit. Seine Bedeutung wird erst sozusagen von
hinten, vom Ende her verstiandlich.

Die Linie des ersten Epeisodion wird im zweiten fortgesetzt, wo Antigone
Kreon gegeniibertritt. Hier wird der Konflikt zwischen ihrer im Prolog angekiin-
digten Haltung und derjenigen Kreons handgreiflich. Antigone definiert in Ab-
setzung von Kreon ihr allein dem gottlichen Gebot verpflichtetes Handeln noch
schérfer als im Prolog als etwas, das menschlichen Geboten, ja auch menschlicher
Moral zuwiderlduft. Sie definiert ihren Standpunkt als einen jenseits des Mensch-
lichen. Das Géttliche, das Antigone treibt, gehort in den Bereich der Toten, in
den sie dadurch selbst miteingeriickt ist. Der Massstab ihres Handelns, dem
sie unbedingt und ohne weitere Uberlegung gehorcht — wie bereits im Prolog
angedeutet —, ist sogar etwas, das jenseits von Menschenwissen liegt: die unge-
schriebenen Gesetze, denen Antigone gehorcht, sind etwas, wovon niemand
weiss, woher es kam, wie sie sagt. Hier geht Antigone iiber das im Prolog Ge-
sagte hinaus: Antigone hort auf etwas, das sie nicht kennt. Aber gerade weil dies
etwas ihr gidnzlich Entzogenes ist, ist sie sicher, die Stimme Gottes zu vernehmen,
richtig zu handeln. Dies gibt ihr die Kraft, die Isoliertheit, in die es sie fiihrt, zu
ertragen, sich ganz mit ihrem Leben fiir das Aussichtslose einzusetzen. Denn
das, wofiir sie sich einsetzt, erscheint ihr so doch als etwas Starkes, Uberlegenes,
fir das sie auch den Tod nicht scheut.

Das folgende Chorlied ordnet dieses Geschehen dem Fluch der Labdakiden
zu; die im Prolog geschilderte Situation wird nun explizit im Sinne des Geschlech-
terfluchs interpretiert: das einzige Mal, dass in den uns erhaltenen Dramen des
Sophokles dieses aischyleische Motiv explizit gemacht wird. Sonst steht es immer
ganz im Hintergrund. Das Chorlied interpretiert diesen Fluch als etwas, das im
Innern der Person, in Antigones Charakter wirkt; die Erinye ist ppevdv ‘Eptvig
(603). Doch das, was so im Innern der Person wirkt, ist die gottliche Ubermacht,
die dOvacic des Zeus (604ff.). Die Warnung vor Ubermass und Mahnung zur De-
mut, mit der dies verbunden ist, fiihren zuriick zum ersten Stasimon. Dies hatte
von der Grosse des Menschen und ithrer Gefahr gesprochen; war ausgeklungen
im Verweis auf die Schwierigkeit dieses fast alles bewiltigenden Menschen-

20 Vgl. dazu und zum Folgenden auch meinen in Anm. 2 genannten Beitrag.



210 Hans-Christian Giinther

wesens, angesichts der Fiille seines Lebens den richtigen Weg zu finden zwischen
Menschengesetz (den Gesetzen der Polis) und der Dike der Gotter.”!

Simone Weil stellt in ihrem oben zitierten Text zur Antigone das Drama
in ihrer Interpretation als Tragddie des unschuldig Leidenden in den Kontext
des Geschlechterfluchs bei Aischylos. Sie schliesst mit einer Interpretation
der Aischyleischen Orestie, in der sie den, wie sie sagt, schlecht verstandenen
Schicksalsgedanken in der griechischen Tragddie zuriickweist und statt dessen
von einem aus menschlichen Verbrechen sich unter Menschen fortpflanzenden
Fluch spricht, der in ihren Worten «durch das Leiden eines reinen, gottgefélligen
Opfers aufgehoben werden kann». Wie dies in bezug auf Antigone im Kontext
des bisher Gesagten zu deuten ist, kann einer Bemerkung zur Orestie aus den
Cahiers entnommen werden.

Dort heisst es an einer Stelle: «X0 To1 GeovTNV, OVK €YM, KUTOKTEVELS. Von
dieser Art ist das Nichteingreifen. Die Tat, die aus der Situation hervorgeht
und diese ausdriickt. Wie soll man sie definieren? Schone Tat. Tat, die das unbe-
stimmte Gesprach der einander entsprechenden Ungleichgewichte beendet und
aufhebt, die das einzige Gleichgewicht herstellt, das mit der gegebenen Situation
tibereinstimmt. Die Tat, in der die Person nicht erscheint. Aber der Fanatismus
ahmt dies sehr gut nach; wie soll man unterscheiden? ... Ist eine aufrechte Tat
diejenige, von der man sich vorstellt, dass man sie tun wiirde, wenn man sich eine
Situation vorstellt? Gewiss nicht. Nicht “ich wiirde es wieder tun, wenn ich es tun
miif3te”, sondern ich kann nicht anders ... Die Situation findet ein Bewul3tsein:
daraus ergibt sich eine Verdanderung der Situation».” Der Orest der Choephoren,
sagt Weil an anderer Stelle, richtet nicht, Klytaimnestra wird gerichtet.” Orests
Verzicht zu urteilen, zu richten bedeutet: nicht lesen. Nicht selbst lesen bedeutet:
die richtige «Lesart» der Wirklichkeit finden, denn es bedeutet: leer sein dafiir,
die Stimme Gottes zu vernehmen. Dies ereignet sich in Antigone, die in sich das
Leben von ungeschriebenen Gesetzen fiihlt, von deren Woher niemand weiss,
und dies ist nach den Worten des Chores gottlich, das Wirken des Fluches in
ihrem Innern: pevav ‘Epivic.

Das Chorlied, obwohl es schon manches klarer werden liess, ist dennoch in
gewissem Sinne eine neue Retardation. Wir wissen immer noch nicht, was die
Mahnung zur Demut, zum undev dyav — so selbstverstdndlich sie in diesem so-
zusagen aischyleischen Kontext ist — eigentlich im Bezug auf das Geschehen des
Dramas bedeutet, ebensowenig wie wir das erste Stasimon verstehen. Und das
folgende Epeisodion mit dem folgenden Chorlied bedeutet durch die Einfiihrung
der Nebenhandlung Haimon — Kreon eine weitere, noch starkere Retardation.

Antigones Tragodie ist noch nicht zu Ende. Sie erreicht nach diesem langen
Aufschub erst ihren Hohepunktim Kommos und im vierten Epeisodion. Hier er-

21  Zu der textlich schwierigen Stelle vgl. H. Lloyd-Jones/N.G. Wilson, Sophoclea (Oxford 1990)
124 und Sophocles. Second Thoughts, Hypomnemata 100 (Berlin/New York 1997) 71.

22 S. Cahiers 1 191.

23 S. Cahiers 11 98.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 211

scheint Antigone plotzlich verwandelt. Ja, in ihrer vielberufenen Abschiedsrede
scheint sie so verwandelt, dass man ihr ithre scheinbare recantatio ihres absoluten
Gehorsams gegen Gott in der seltsam spitzfindigen Begriindung, sie habe all
dies nur um ihres Bruders und um keines anderen, auch um keines gottlichen
Gebotes willen getan, nicht abnehmen wollte, und von Goethe bis heute hat man
gar die Echtheit eines Teiles ihrer Rede, eben die sophistische Interpretation der
Einzigartigkeit der Bruderbeziehung, bestritten.** Simone Weil sagt zu diesem
Umschwung in dem oben zitierten Essay: «Im Augenblick des unmittelbaren
Herannahens des Todes verzagt die Natur in ihr (sc. Antigone), und sie fiihlt
sich von Menschen und Gottern verlassen. Sie vergeht, wahnsinnig geworden
aus Liebe. Ihre Schwester sagt von Anfang an:

dvoug pev €pyet, tolg eiloig 8 dpBag @iAn.
Ohne Verstand gehst du, doch den Lieben wahrhaft lieb. (99)»

Hier wird etwas nur angedeutet, das fiir Simone Weils Interpretation des Lei-
dens und mithin ihre Interpretation des unschuldig leidenden tragischen Helden
zentral ist: Die Hinnahme des Leidens bedeutet Hinnahme des Leides in seiner
vollen Sinnlosigkeit. Solange Leid noch in der Hoffnung auf Rettung oder auch
nur im Bewusstsein, fiir etwas Rechtes im Sinne des Starken, Gottlichen zu
leiden, angenommen wird, ist es noch nicht absolutes Leid. Das Bose ist immer
noch nicht zu jenem ‘absoluten’ Ubel, dem absoluten Leid geworden, das dem
Guten nicht mehr gegeniibersteht, sondern mit thm zusammenféllt. Absolu-
tes Leid muss sich der volligen Trostlosigkeit und Abwesenheit des Gottlichen
aussetzen, um die Leere zu erzeugen, in welcher der Mensch vergeht und der
gottlichen Gnade Raum macht. So sagt Weil zum Sophokleischen Philoktet:
«Ungliick ohne Trost. Philoktet. Man darf keinen Trost haben. Keinen vorstell-
baren Trost. Dann steigt der unaussprechliche Trost herab».” Und an anderer
Stelle: «Wie gerecht die Sache des Siegers auch sein mag, wie gerecht die Sache
des Besiegten auch sein mag, das Ubel, das entweder der Sieg oder die Nieder-
lage anrichtet, ist darum nicht weniger unvermeidlich. Die Hoffnung, dem zu
entrinnen, ist verboten. Deshalb ist Christus nicht vom Kreuz herabgestiegen
und hat sich in dem schmerzlichsten Augenblick nicht einmal daran erinnert,
daB er auferstehen wiirde.»*°

Doch am aufschlussreichsten dafiir, was Antigones «Umkehr», ithre Klage
um das Leben, das sie vorher bereit war bedenkenlos wegzuwerfen, ihre Klage
um ihre Gottverlassenheit bedeutet, wo sie nichts mehr von gottlichen Geboten,
nur noch von ihrer hoffnungslosen Bindung an das weiss, was ihr ¢ilov ist — dazu

24 Vgl. dazu etwa M. Griffiths Antigonekommentar (Cambridge 1999) zu Vv. 904-915 sowie
Lloyd-Jones/Wilson, Sophoclea 138 und Second Thoughts 81.

25  S. Cahiers 11 113.

26 S. Cahiers 1185.



212 Hans-Christian Guinther

ist die folgende Ausserung Simone Weils in den Cahiers der beste Kommentar:
«Im Ungliick iiberlebt der Lebenstrieb die abgerissenen Bindungen und halt sich
blind an allem fest, was als Halt dienen kann, so wie sich die Ranken einer Klet-
terpflanze festklammern ... Die zusitzliche Menge an Energie, die dem freien
Willen als Halt dient und mit deren Hilfe der Mensch Abstand nimmt, gibt es
nicht mehr. Unter diesem Gesichtspunkt ist das Ungliick abscheulich, wie das
nackte Leben immer ist ... Das Uberleben ist hier die einzige Bindung. An die-
ser Stelle beginnt das duBerste Ungliick, wenn das Uberleben an die Stelle aller
anderen Bindungen getreten ist. Hier erscheint die Bindung als solche. Ohne
anderen Gegenstand als sich selbst ... Den Tod in dieser Situation anzunehmen,
ist vollkommene Loslosung ... Der fiir das Empfindungsvermogen gegenwirtige
Gottist immer noch eine Bindung, und deshalb muf3 man durch das “Mein Gott,
warum hast du mich verlassen?” hindurch. Durch das duferste Ungliick wird
Gott dem Empfindungsvermogen genommen, wie alle anderen Gegenstinde von
Bindungen. Nur das Leben bleibt fiir das Empfindungsvermogen gegenwartig.
Den Tod in diesem Augenblick anzunehmen, bedeutet das Annehmen des Todes
in seiner Fiille, bedeutet die Loslosung in ihrer Fiille.»?

Ebenso wie von Gott verlassen fiithlt sich Antigone jetzt vollig isoliert von
jeder menschlichen Gemeinschaft, unverstanden und ausgestossen auch vom
Chor der Mitbiirger — wiahrend sie in der Auseinandersetzung mit Kreon noch
davon sprach, dass viele heimlich tiber Kreons Gebot murren, in Wahrheit auf
ihrer Seite sind: «Man soll nicht “ich” sein, aber man soll noch weniger “wir”
sein. Die Gemeinschaft der Mitbiirger gibt das Gefiihl des Zuhauseseins. Sich
in der Verbannung zu Hause fiihlen lernen. Verwurzelt sein in der Abwesenheit
jeglicher Stétte», heisst es bei Simone Weil.®® Und jetzt von jeder «Bindung»
befreit, ist der Tod fiir Antigone nicht einmal mehr die ersehnte Erlosung aus
threm Leiden am Leid ihres Geschlechts, wie er es frither war, sie ist an jenem
Punkt des Ungliicks, wo — in Simone Weils Worten — «wir auflerstande sind,
weder sein Fortdauern noch die Erlosung davon zu ertragen».”

Was Antigones Menschen- und Gottverlassenheit bedeutet, wird besonders
deutlich im Vergleich mit dem Epilog des Dramas, der ihrem Antipoden Kre-
on gewidmet ist. Im dritten Epeisodion emanzipiert sich Kreon sozusagen zur
zweiten tragischen — vielleicht sollte man sagen: pseudotragischen — Hauptfigur.
Die Gegeniiberstellung Kreon — Haimon entspricht gewissermassen derjenigen
Antigone — Ismene. Haimon richtet einen dhnlichen Appell zur Missigung an
Kreon wie Ismene an Antigone, den Kreon eigensinnig zuriickweist. Erst nach
Teiresias’ Warnung wird Kreon auf Mahnung des Chores zuletzt einsichtig und

27  S. Cahiers 11 130f.

28  Vgl. S. Weil, Schwerkraft und Gnade (Miinchen 1952; mehrfach nachgedruckt, zitiert nach der
Seitenzahlung der Ausgabe im Piper Verlag, Miinchen 1989) 58. Es handelt sich hier um die
Ubersetzung einer bereits 1948 erschienenen kleinen Anthologie aus Weils Cahiers unter dem
Titel La pesanteur et la grdace (Paris 1948).

29  S. Schwerkraft und Gnade 117.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 213

versucht, sein Fehlverhalten gutzumachen. Doch das folgende Gebet des Chores
an Dionysos um gottliche Hilfe bleibt unerhort. Der wankend gewordene Kre-
on kommt erst zur vollen Erkenntnis seines Fehlers durch die Konfrontation
mit den realen Folgen seines Verhaltens. Er lernt im Sinne der Aischyleischen
Tragodie durch Leid. Er — nicht Antigone — ist eine Person, die — ganz im ari-
stotelischen Sinne — einen Fehler begangen hat, eine auaptic. Er hat diesen
Fehler begangen in ehrlicher Uberzeugung, nicht aus bosem Willen. Er hat ihn
begangen aus der Verabsolutierung seines menschlichen Standpunkts heraus,
aus einer «Lesart» der Wirklichkeit heraus, die falsch war, die sich, wie der Text
sagt, am Ende als leer (xevog) erweist. Er ist einer, bei dem die Ambiguitit von
«Gut und Bose» Demagogie ermoglichte, dessen Pseudotragddie — in Weils
Worten — «langweilig» ist.

Freilich: Auch Kreons Tragodie ist — in anderer Weise, als die Antigones
eine Umdeutung des Geschlechterfluches ist — eine Umdeutung des aischylei-
schen ndBer pabog (Lernen durch Leiden): Kreon handelt —im Gegensatz zu den
aischyleischen tragischen Helden — aus der vollen Uberzeugung, im Recht zu
sein, aus einer Scheinansicht des Guten, er besitzt, wie Weil es ausdriickt, «eine
gewisse niedrigere Tugend», «ein minderes Abbild des Guten», eben jenes Gute,
das der blosse Gegensatz des Bosen ist, etwas, «das man bereuen soll, und das
schwieriger zu bereuen ist als das Bose».*’

Antigone wird an ithrem Entschluss niemals irre; Kreon wird am Ende
nachdenklich und gibt nach. Antigone bleibt im Tode, wer sie war, sie stirbt
avtovouog, wie der Chor sagt; Kreon bleibt zuriick, am Leben, alleine, leer. Am
Ende ist er von Gott verlassen, wie auch Antigone von Gott verlassen ist. Doch
wie anders sind 1hre und Kreons Verlassenheit!

Dionysos, dessen Hilfe fiir Kreon ausbleibt, schien auch in den Erwih-
nungen des Chores auf, die Antigones Schicksal in den Bereich von Personen
riickten, welche die gottliche Ubermacht, die §Ovaoic, erfuhren, im Guten wie
im Bosen: die Mutter des Gottes Semele, der Frevler Lykurg. Gerade in ihrer
Gottverlassenheit ist Gott als der Ferne, Abwesende Antigone in unheimlicher
Weise nahe. Er ist ihr so nahe, dass diese Nihe selbst das Wissen um diese Nihe
ausschliesst, es ist eine Néhe, die sich in ihrer Existenz, in der Aufhebung von
Antigones physischer, menschlicher Existenz unmittelbar entbirgt.

In Antigones Tod vollzieht sich die Offenbarung des Gottlichen als unheim-
liche Ndhe des Abwesenden, als dewvov im hochsten Sinne. Und jetzt verstehen
wir das erste Stasimon. Es nahm das Wort aus dem ersten Epeisodion auf, wo
von einem ungeheuerlichen, gottgewirkten Ereignis gesprochen wurde, ganz
im Sinne einer engen Vorbildstelle, des ersten Stasimon der Choephoren des
Aischylos.’ Doch der Chor der Antigone nennt dann als das hochste dewvov
nicht mehr die gottliche Macht, gottgewirkte Ereignisse, dewvov ist der Mensch

30 S. Schwerkraft und Gnade 100.
31 Aesch. Cho. 585ff.



214 Hans-Christian Giinther

und sein Wirken; sein Wirken, das ihm eine unheimliche Autonomie gibt, ihn so
nahe an das Gottliche riickt, dass es ihm schwer wird, seine Grenze zu erkennen,
die ihm freilich doch im Tode gesetzt ist. Tod zeigt, wie Simone Weil sagt, dass
«wir keine Gotter sind». Und das ist fiir uns so schmerzlich. Der Achill der lias
totet, wie sie sagt, «um sich zu rachen, dal3 er sterblich ist».>> Aber um unsere
imagindre Gottlichkeit abzustreifen, miissen wir «wie Lykaon werden, wenn
Achill das Schwert zieht».*

Das dewvov, von dem der Chor im ersten Stasimon sprach, ist Antigone; nach
seinem Lied sieht der Chor, wie der Wichter Antigone auf die Biihne fiihrt,
und nennt dies ein dewvov tépag (376). Noch ohne zu wissen, wovon er redete,
sprach der Chor in seiner Rede vom dewvdv von Antigone. Und auch an dieser
Stelle ermisst er, ermessen wir noch nicht, was es bedeutet. Wir ermessen es
erst am Ende.

In Antigones Tod offenbart sich das Gottliche als dewvov im hochsten Sinne.
Auch der Mensch, gerade der Mensch ist Ausdruck des Wirkens des Géttlichen,
er ist dewvov als die Selbstverneinung des Gottlichen. Er ist es in seinem Streben
nach Selbstbehauptung, nach Autonomie. Dieses Streben fiihrt ihn in der letzten
Konsequenz zur volligen Gottferne, in welcher der Mensch sich selbst wieder
aufhebt. In dieser Selbstaufhebung, erst in dieser Selbstaufhebung ereignet sich
das Gottliche. In ihr offenbart sich das Gottliche in seiner unheimlichen Dop-
pelnatur von Ferne und Nihe, die ein Ausdruck seines Wesens als Gutes, als
radikale Selbstverneinung ist.

dewvov ist das, worin sich das Gottliche offenbart. Das hochste dewvov ist der
Mensch. Im dewvov des Menschen offenbart sich das Gottliche am radikalsten. Im
Menschen mit seinem Streben nach Autonomie negiert das Gottliche sich selbst,
um sich in der Selbstzerstorung des Menschen, der in diesem seinem Streben ans
Ende geht, ereignen zu konnen. Erst in der dussersten Gottferne des Menschen
kann sich das Gottliche als Selbstaufthebung ereignen. «Gott hat mir das Sein
gegeben, damit ich es ihm zuriickgebe ... Gott erlaubt mir, auerhalb seiner
ein Dasein zu haben. An mir ist es, mich zu weigern, von dieser Erméachtigung
Gebrauch zu machen.»*

In der Sophokleischen Tragddie sind Handeln und Leiden stets verbun-
den als zwei Weisen des Der-Welt-Gegeniibertretens, die in ihrem Aussersten
zusammenfallen. «Alle Dramen des Sophokles sind, in welcher Gestalt auch
immer, das Drama der Einsamkeit ... der Schwiche des Individuums, selbst des
tatkraftigen (wie sie es alle sind)», sagt Simone Weil.*® Die grossen Tater Anti-
gone, Odipus Tyrannos, Aias, auch Herakles in den Trachinierinnen, sind am
Ende Leidende; die Dulder Philoktet und Odipus auf Kolonos in ihrem Leiden
starrsinnig Handelnde, die sich dem Appell zur Méssigung und Einordnung

(98]

2 S. Cahiers 11 122.

3 S. Cahiers 11 128.

4 S. Schwerkraft und Gnade 59.
S S. Cahiers 193.

L L W



Noch einmal: Sophokles und das Leid 215

immer wieder entziehen wie die Titer Antigone und Odipus Tyrannos. Ent-
sprechend hat das Handeln dieser Personen das Zwangsldufige des von aussen
Kommenden, ihr Leiden erscheint als etwas Selbstbewirktes: «Ablosung von den
Friichten der Tat» nennt es Simone Weil,** «<Handeln, nicht um eines Gegen-
standes willen, sondern aus einer Notwendigkeit. Ich kann nicht anders. Dies ist
kein Handeln, sondern eine Art Erleiden.» Das Gottliche — der hohere Zusam-
menhang, wie er in Aischylos im Geschlechterfluch erscheint — bleibt weitgehend
ausgeblendet. Das Leiden ist auf sich selbst reduziert, ohne Sinn, ohne auch nur
den Versuch der Erklarung. Das Gottliche ist stets prasent, freilich zumeist im
Hintergrund, fraglos, ohne Warum.

Als Eingreifendes tritt es erst in den beiden Alterswerken in Erscheinung,
dem Philoktet und dem Odipus auf Kolonos. Im Philoktet erscheint das Gottliche
dort, wo der Mensch sich ihm im Leiden vollig verweigert; es fiillt die dadurch
entstehende Leere, wie Simone Weil in dem oben gegebenen Zitat zum Philoktet
sagte. Und was bleibt zuriick nach dieser Erscheinung? Philoktet verldsst mit den
anderen die einsame Insel, die er bisher alleine bewohnte, wo nur die gotterfiillte
Natur ihm das Echo seiner Stimme zuriickgab,?” er ldsst diese Natur in ihrer ur-
spriinglichen, gotterfiillten Einsamkeit zuriick, fordert ihre Gotter auf, ihm, der
dem Ruf des Gottes in die Ferne folgt, im Abschied das Geleit zu geben.* «Daf}
ich fortginge — und der Schopfer und das Geschopf kénnten ihre Geheimnisse
austauschen! Eine Landschaft so zu sehen, wie sie ist, wenn ich nicht darin bin ...
Wenn ich irgendwo bin, beflecke ich das Schweigen des Himmels und der Erde
durch mein Atmen und das Schlagen meines Herzens»* ... «Wenn es mir geldnge
zu verschwinden, so wére die liebende Einigung vollkommen, zwischen Gott und
der Erde, auf der ich gehe, dem Meer, das ich hore ...».* Letzteres steht in den
Cahiers unmittelbar hinter dem Zitat des Antigoneverses «Nicht mitzuhassen,
mitzulieben bin ich da».

Noch unheimlicher als im Philoktet ist die Ambivalenz des Sichereignens
des Gottlichen im Odipus auf Kolonos dargestellt. Die Erscheinung des Gottes
—vor dem zdgernden, sich noch im letzten verweigernden Odipus — wird nur be-
richtet, und nur von einem, der selbst von der Teilnahme an dieser Erscheinung
ausgeschlossen war, dem Boten, der wiederum nur iiber den sich der Teilhabe
in der Abwendung seines Blicks verschliessenden Theseus berichten kann.*
Als Theseus zuriickkehrt, verweigert er den klagenden Téchtern des Odipus
jeden Trost, jede Ndhe zu dem in den Bereich des Gottlichen eingeriickten toten
Vater.” Mit dem Hinweis auf die unausweichliche Giiltigkeit des Geschehenen

36 S.Schwerkraft und Gnade 65.
37  Vv. 1458-1460.

38 Vv. 1464f.

39  S. Schwerkraft und Gnade 116.
40  S. Schwerkraft und Gnade 115.
41 Vv.1650-1652.

42 Vv. 1758ff.



216 Hans-Christian Giinther

(xbpog) werden sie — und Theseus — in ungeheurer Niichternheit zuriick in das
Leben, in das alltdgliche — titige — Leben gewiesen.® Dieses Leben ist dasselbe
wie zuvor und doch verwandelt; dem Gottlichen nah und fern zugleich, verwan-
delt nur dadurch, dass es dies in einer expliziteren Weise ist: ein Leben, welches
das Gottliche hinter sich gelassen hat. Das dem Goéttlichen nahe ist, indem es
ihm seine Ferne zuriickgegeben hat.

Schadewaldt beschwor in seinem Vortrag die biographische Legende vom
Gotterliebling Sophokles, der, aus seiner Geborgenheit im Gottlichen auf Leid
und Zerstorung blickend, dieses Leid als das belassen konnte, was es war, ohne
an ihm zu verzweifeln. Was verbindet ihn mit Simone Weil, die wie kaum ein
anderer die Not ihrer Zeit durchlitten hat?

Wir sind es vielleicht gewohnt — und durchaus mit einem gewissen Recht —,
Sophokles als einen Dichter in einer Zeit der ‘Aufklarung’ zu sehen, in welcher
der traditionelle Gotterglaube briichig und hinterfragt wurde. Mit den obligaten
Einschriankungen, die solche Epochenvergleiche stets einfordern, ist daran auch
durchaus etwas Richtiges. Nur muss man sehen, dass Sophokles’ Zeit dennoch
eine war, in der das Gottliche in gewissem Sinne allgegenwaértig, ungeheuer
nahe war, wo, um mit Thales zu sprechen, «alles voll von Gottern» war. Die
Diskussion um diese Gotter, auch ihre Entmythologisierung durch «rationali-
stisch-aufklarerische» Kritik entspringt dieser Nihe, ist letztlich der Versuch
einer Vereinnahmung, der Versuch, sie aus der unheimlichen Ferne, der un-
iiberwindbaren Distanz zwischen «Unsterblichen» und «Sterblichen», die das
Gottliche in der griechischen Religiositédt urspriinglich auszeichnet, herauszureis-
sen. Sophokles gibt in seinem Werk dem Gottlichen diese seine urspriingliche
Ferne zuriick, beldsst Gott in dieser Ferne und l4sst ihn so in dieser Ferne wieder
urspriinglich nahe sein.

Simone Weil hat die Gottferne ihrer Zeit radikal durchlitten, sie hat Gott
die Ferne belassen, die er in ihrer, in unserer Welt hat, sie hat — wie Sophokles
und zugleich ganz anders — dem Leid, der Zerstorung ins Auge geschaut, ohne
es erkldaren, aufheben zu wollen, sie hat dieses Leid mit seiner volligen Abwe-
senheit des Gottlichen angenommen und so Gott seine Ferne belassen, um ihm
den Raum einzurdumen, sich in einer neuen Néhe zu ereignen. «Vom mensch-
lichen Elend zu Gott. Aber nicht als Ausgleich oder Trost. Sondern als Wech-
selbeziehung»,* wie sie sagt. Und so hat sie auch — wie kaum sonst jemand,
wie mir scheint — das Wesen des Freudigen bei Sophokles, das, wie Schade-
waldt es ausdriickte, aus dem Leid selbst quillt, verstanden: «Die Hauptwirkung
des Ungliicks besteht darin, die Seele zu dem Schrei: “warum?” zu zwingen ...
Meinte das Wort “Warum” die Suche nach einer Ursache, erschiene die Antwort
leicht. Aber es meint die Suche nach einem Zweck. Das ganze Universum ist
leer von ZweckmaifBigkeit. Die Seele, die aus ihrer Zerrissenheit von Ungliick

43 Vv. 1768&ff.
44 S. Cahiers 11 130.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 217

ohne Unterlall nach diesem Zweck schreit, rithrt an diese Leere. Gibt sie es
nicht auf zu lieben, gelangt sie eines Tages dahin, nicht eine Antwort auf ihre
hinausgeschrieene Frage, denn die gibt es nicht, aber das Schweigen selbst als
ein unendlich Bedeutungsvolles als eine Antwort, als das Wort Gottes selbst,
zu horen ... Um aber das gottliche Schweigen zu héren, muf3 man gezwungen
sein, hier unten vergeblich eine ZweckmiBigkeit zu suchen; und nur zwei Dinge
haben die Macht zu diesem Zwang: entweder das Ungliick oder die reine, aus
dem Empfinden der Schonheit herriithrende Freude. Die Schonheit hat diese
Macht, welil sie, ohne irgendeine besondere Zweckmafigkeit zu enthalten, das
unabweisbare Gefiihl der Gegenwart einer Zweckmafigkeit gibt. Das Ungliick
und die duBerste und reine Freude sind die beiden einzigen und gleichwertigen
Wege ..»%

Und so trifft sich Simone Weil mit Sophokles von einem diametral entge-
gengesetzten Standpunkt aus in demselben. Und so konnen vielleicht wir uns von
unserem Standpunkt mit Sophokles und ihr in demselben treffen. Wir konnen
es, da Dichtung, Kunst stets auf etwas verweist, was ausserhalb des Kiinstlers,
des Kunstwerks, der Kunst selbst liegt. Wie Simone Weil sagte: «Es ist der Tri-
umph der Kunst, zu anderem als zu sich selbst zu fiihren ... Es ist also nutzlos,
die Kiinstler zu beneiden. Eine Fuge von Bach, ein Bild von Leonardo weisen
hin, aber driicken nicht aus. Und dennoch ... Die Kunst ist Erkenntnis. Oder
vielmehr: die Kunst ist Erforschung. Der grof3e Kiinstler lernt Dinge, die er
leider nicht mitteilt.»*

Die Reflexion auf die Rezeption von Kunstwerken lehrt uns etwas, wenn wir
dabei auf die jeweils anderen Voraussetzungen des Kiinstlers, seiner Rezipienten
und diejenigen von uns selbst reflektieren, aber nur dann, wenn wir zugleich
auch darauf reflektieren, dass wir alle von unserem jeweiligen Standpunkt auf
dasselbe zugehen, auf etwas, das in keinem dieser Zugédnge — auch und gerade
nicht im Standpunkt des Kiinstlers selbst —, das in keinem Wort je aufgehen
kann, etwas, das stets an jeden von uns immer wieder den Anspruch richtet, es
neu zu erfahren.

Korrespondenz:

Hans-Christian Giinther
Seminar fiir Klassische Philologie
der Albert-Ludwigs-Universitat
Werthmannplatz 3

D-79085 Freiburg i.Br.

45  S. Vorchristliche Schau 149f.
46  S. Cahiers 1 107.



	Noch einmal: Sophokles und das Leid : zur Sophoklesinterpretation Simone Weils

