
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 64 (2007)

Heft: 4

Artikel: Noch einmal: Sophokles und das Leid : zur Sophoklesinterpretation
Simone Weils

Autor: Günther, Hans-Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-49514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-49514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch einmal: Sophokles und das Leid.
Zur Sophoklesinterpretation Simone Weils

Von Hans-Christian Günther, Freiburg i.Br.

Meinem Lehrer Wolfgang Kulimann zum 80. Geburtstag

Abstract: Ausgehend von einem berühmten Vortrag von Wolfgang Schadewaldt
über 'Sophokles und das Leid' versuche ich in meinem Beitrag, die unter
klassischen Philologen kaum bekannte Sophoklesinterpretation Simone Weils für
unser Verständnis des Dichters nutzbar zu machen.

Simone Weil hat insbesondere zur Sophokleischen Antigone einen kleinen
Essay verfasst, den ich zum Anlass nehme, diese Tragödie vor dem Hintergrund
ihres Denkens zu interpretieren. Dazu werden dann insbesondere die Aphorismen

zur Tragödie aus ihren Aufzeichnungen (den Cahiers) herangezogen. Damit
der Leser diese verstreuten Gedanken würdigen kann, gebe ich zunächst eine

knappe Einführung in Simone Weils Leben und ihre Gedankenwelt. Daraufhin
interpretiere ich die Antigone - und in einem Ausblick auch die anderen Tragödien

des Sophokles - am Leitfaden von Zitaten aus Simone Weils Werk,
insbesondere den Cahiers. Dabei zeigt sich einerseits, wie Simone Weils
Sophoklesinterpretation dem besonderen Charakter der Sophokleischen Tragödie auf
ihre ganz eigene Weise gerecht wird. Andererseits bietet sie auch durchaus neue
Einsichten in ganz spezifische philologische Probleme der modernen
Sophoklesinterpretation, wie etwa der Punktion des berühmten 1. Stasimon der Antigone
oder des umstrittenen Schlussmonologes, mit dem Antigone in den Tod geht.

«Im Jahre 1944 erschien Wolfgang Schadewaldts Schrift 'Sophokles und das

Leid'. Inmitten einer Welt des Grauens geschrieben und - ohne jede Andeutung
solcher Zeitbezogenheit - zutiefst von dem Wunsche nach Überwindung dieses

Grauens bestimmt, gehört sie zum Schönsten, das über den Dichter gesagt
wurde. Diese Blätter lassen uns verstehen, wie Sophokles' Weise, Leid zu schildern,

eine andere ist als die aller anderen griechischen Dichter. Wie dieses den
Menschen ganz einhüllende, bis in die letzte Palte seines Wesens durchdringende
Leid doch zu gleicher Zeit das Große im leidenden Menschen, sein unverlierbar
Beständiges, frei macht und in den Bereich des Unbedingten hebt.»

So beginnt Albin Lesky seinen 1957 gehaltenen und 1963 zusammen mit
Schadewaldts Potsdamer Vortrag veröffentlichten Vortrag «Sophokles und das
Humane»1. Und in der Tat hat Schadewaldt in diesem Vortrag einen beson-

1 W. Schadewaldt, «Sophokles und das Leid», Potsdamer Vorträge 4 (Potsdam 1944), wieder¬

abgedruckt in: H. Diller/W. Schadewaldt/A. Lesky, Gottheit und Mensch in der Tragödie des

Museum Helveticum 64 (2007) 199-217



200 Hans-Christian Günther

deren Wesenszug der Sophokleischen Tragödie treffend wie kaum ein anderer
moderner Philologe herausgestellt. Er legt den Finger auf den entscheidenden
Punkt, dass Leid bei Sophokles in einer besonders scharfen Form, sozusagen als

«absolutes» Leid, wie Schadewaldt sagt, erscheint, ein Leid, das nicht einfach
nur von aussen auferlegt ist, vielmehr eines, das gewollt erscheint, es ist etwas,
das, wie ich es ausdrücken würde und auch ausgedrückt habe2, der Mensch in
sein Wesen aufnimmt und in dem so - als in einem gewollten, in das Wesen
aufgenommenen - der Mensch in seinem eigentlichsten Wesenskern sich
enthüllt: «das Leid also, gerade weil es bei Sophokles nicht einer äußeren Lösung
zustrebt, weil es ohne Ausweg ist, weil es absolutes Leiden ist, hat so die Kraft,
den Menschen zu offenbaren, ihn dem Schein zu entreißen und fest auf sein
eigenes Fundament zu gründen», sagt Schadewaldt.

Und so kann es geschehen, dass wir - paradoxerweise - gerade bei Sophokles
in der äussersten Verschärfung der Tragik, der Ausweglosigkeit des Leides etwas
freudig Bejahendes wahrzunehmen glauben: «Wir glauben in allem Leid eines
Wunderbaren teilhaftig geworden zu sein. Was wir erlebten, war in tiefstem
Sinne Freudiges, denn es war schön.» Und dies liegt, wie Schadewaldt bemerkt,
nicht nur an der «äußeren Geformtheit der Worte». Diese ist nur das äussere
Zeichen dafür, dass dieses «Freudige» «aus der Tiefe jenes ausweglosen Leides
selbst quoll. Woran liegt das?» Daran, so schliesst Schadewaldt, dass Sophokles,
den uns die antike biographische Legende als den «glückhaften Götterliebling»
vorstellt, aus der Sicherheit seines im richtigen Verhältnis von Selbst und Gottheit

ruhenden Wesens heraus «Kampf, Not, Verirrung, Schein» und «unsäglichem

Leid», das ihn in seiner Zeit überall umgab, ins Auge blickte, ohne ihm
auszuweichen, ohne auch nur nach einer Erlösung im Sinne pessimistischen
Weltverzichts zu suchen: «Er sah hin, sah das Leid als das, was es war, erkannte
seine furchtbare Unabdingbarkeit. Ja, er schaute noch tiefer in das Leid hinein,
durchschaute es sozusagen und entdeckte, daß es eben in seiner Ausweglosigkeit
die Kraft hat, das, was am Menschen ernsthaft und wahr und seiend und göttlich
ist, zum Vorschein zu bringen. Dies ist nun allerdings eine tief freudige Weisheit,
die sich da in der Trauer offenbart.»

In ungefähr dieselbe Zeit «des Grauens» wie der Vortrag Schadewaldts
fällt auch die Beschäftigung mit der klassischen Antike und insbesondere mit
Sophokles von einer Frau, deren Bedeutung als einer der grössten Denkerinnen

Sophokles (Darmstadt 1963) 31-57. Die im Folgenden zitierten Seitenzahlen entsprechen
diesem Neudruck. Der aus dem Beitrag Leskys zitierte Text steht dort S. 61.

Mein hier gedruckter Beitrag denkt das in meinem in der folgenden Anmerkung zitierten Beitrag

Gesagte in anderer Form weiter. Er stellt den kaum veränderten Text eines Vortrags dar,
den ich im Sommersemester 2006 an der Universität Bern gehalten habe. Ich danke meinem
Gastgeber und Freund Prof. Dr. A. Kerkhecker für seine Einladung, die zahlreichen Anregungen

sowie auch den anderen Hörern für die höchst lebhafte und lehrreiche Diskussion.
2 Vgl. H.-C. Günther/A. Rengakos (Hrsg.), Heidegger und die Antike, Zetemata 126 (München

2006) 205ff.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 201

des vergangenen Jahrhunderts erst langsam erkannt wird und deren Interpretation
der klassischen Antike unter klassischen Philologen noch kaum zur Kenntnis

genommen wird. In einem postum zusammengestellten Sammelband mit dem
Titel (zu deutsch) Vorchristliche Schau3 sind einige Essays zusammengestellt, die

Vorträge Simone Weils enthalten, die sie in den Jahren der deutschen Besetzung
in der Krypta des Dominikanerklosters von Marseille hielt.

Diese Essays enthalten auch einen zu Sophokles mit dem Titel «Erkennen
von Gott und Mensch»4, wo insbesondere Textstellen aus der Elektra und der
Antigone kurz besprochen werden.

Dort sagt Weil über Sophokles, er sei «der griechische Dichter, der das

Christliche der Inspiration am sichtbarsten und vielleicht außergewöhnlichsten
in Erscheinung bringt. Er ist», so sagt sie, «meiner Meinung nach viel christlicher
als irgendein Dramatiker der letzten zwanzig Jahrhunderte. Dies wird in der
Tragödie Antigone, die eine Erläuterung des Wortes "Es ist besser, Gott zu
gehorchen als den Menschen" sein könnte, besonders erkennbar [...]. Der Mensch
muß in seiner Barmherzigkeit Gottes Unparteilichkeit nachahmen, die sich auf
alle erstreckt. So befiehlt Christus, die Vollkommenheit des himmlischen Vaters
nachzuahmen, der über alle den Regen und das Strahlen der Sonne ergießt.» Darauf

zitiert sie die Verse 512ff. aus der Antigone, wo Antigone ihren Entschluss,
den Bruder zu begraben, gegen Kreons Verweis auf den Unterschied zwischen
Freund und Feind, Gut und Böse, zuletzt mit dem berühmten, vielzitierten Vers
523 rechtfertigt:

Où yàp ouvé%0eiv, akXa GugcpiVetv ecpuv.

Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da.

Dazu heisst es dann: «Dieser Vers der Antigone ist herrlich, aber Kreons Antwort

ist noch erhabener, denn sie zeigt, daß die, die allein an der Liebe und nicht
am Haß teilhaben, einer anderen Welt angehören und nur einen gewaltsamen
Tod zu erwarten haben.

Kreon: Karoo vùv è/M3oùo', ei (piÀ,r|T£ov, <piÀ,ei keivouç.

Kreon: So geh hinunter und liebe jene, wenn du lieben musst.

3 S. Weil, Vorchristliche Schau (München/Planegg 1959); der Titel der französischen Originalaus¬
gabe lautet Intuitions préchrétiennes (Paris 1951). Im Folgenden werden Weils Werke, soweit

möglich, der Bequemlichkeit halber stets nach der jeweils gängigen deutschen Übersetzung
zitiert. Nur die Übersetzung der griechischen Zitate Weils ist meine eigene, da die deutsche
Übersetzung Weils sich einer teilweise missverständlichen bis fehlerhaften Übersetzung des

Sophoklestextes bedient. Die mehrbändige französische Gesamtausgabe (Œuvres complètes)
wird von Gallimard, Paris, seit 1977 besorgt.

4 Vorchristliche Schau 17-20.



202 Hans-Christian Günther

Allein bei den Toten, in der anderen Welt hat man Freiheit zu lieben. Diese Welt
hier lässt die Liebe nicht zu. Allein die Abgeschiedenen kann man lieben, d.h.
die Seelen, soweit sie durch Bestimmung der anderen Welt angehören.

Antigone ist ein vollkommen reines, völlig unschuldiges, ganz heldisches
Wesen, das sich freiwillig dem Tod ausliefert, um einen schuldverstrickten Bruder

vor einem unglücklichen Schicksal in der anderen Welt zu bewahren.»
Simone Weil wird in dem grossen Buch G. Steiners zur Antigonerezeption5

keiner Erwähnung gewürdigt. Könnte das vielleicht auch daran liegen, dass man
nach diesen Worten glauben könnte, diese Wertung der Antigone sei bloss eine
weitere naive interpretatio Christiana dieser Gestalt, Weils Interpretation des

Verses 523 hoffnungslos sentimental, etwas, das angesichts der Fülle derartiger
Deutungen in der Vergangenheit kaum eigens Erwähnung verdient? Wie dem
auch sei: Weils Interpretation des Sophokles kann nur aus dem Gesamten ihres
Denkens heraus richtig verstanden werden. Denn nur so wird klar, dass ihre
radikale Neuinterpretation dessen, was sie angesichts der Erfahrung ihrer Epoche
für die Essenz des Christlichen hielt, Worten wie «christlich», «Liebe», aber auch

«Opfer» und «Leiden» einen völlig unsentimentalen, ganz anderen Sinn gibt als

das, was wir zunächst damit verbinden.
Neben manchen anderen durchaus auch etwas umfänglicheren Essays zur

klassischen Antigone6 finden sich insbesondere in ihren Aufzeichnungen, den
Cahiers1, zahlreiche verstreute Bemerkungen gerade auch zur griechischen
Tragödie und Sophokles, vor allem aber gibt es dort eine Fülle von Aphorismen,
die man geradezu zu einem Leitfaden einer Sophoklesinterpretation machen
kann. Etwas Derartiges will ich hier ansatzweise versuchen. Dies ist freilich ein
äusserst schwieriges Unterfangen, denn Simone Weils philosophisches Werk
besteht zum guten Teil in einer Fülle verstreuter Aphorismen oder auch
kleinerer Gelegenheitswerke, die zudem aus den verschiedensten Quellen ihrer
ungeheuren Belesenheit gespeist sind. Daraus ein Gesamtbild ihres - zumal stets
in Entwicklung befindlichen - Denkens zu gewinnen ist gewiss nicht leicht. Ich
kann nicht mehr tun, als hier nach einer kurzen allgemeinen Vorbemerkung zu
versuchen, paradigmatisch die Sophokleische Antigone vor dem Hintergrund
ihres Denkens zu interpretieren und so aufzuweisen, welche Substanz hinter
den oben zitierten Worten liegt.

Wie bei kaum einem anderen sind bei Simone Weil Leben und Denken eine
Einheit, und nur von dieser Einheit her kann man sich ihrem Denken nähern.
Am 3.2.1909 in Paris in einer jüdischen, der Religion freilich eher gleichgültig
gegenüberstehenden Arztfamilie geboren, wächst sie ohne religiöse Erziehung

5 G. Steiner, Antigones (Oxford 1984).
6 Vgl. insbesondere die unter dem Obertitel «Les modèles antiques» in: Ecrits historiques et poli¬

tiques III (Paris 1989) abgedruckten Beiträge «Rome» (ibid. 159ff.) und «L'Iliade ou le poème
de la force» (ibid. 227).

7 Im Folgenden zitiert nach der deutschen Übersetzung von E. Edl und W. Matz: S. Weil, Ca¬

hiers. Aufzeichnungen, 4 Bde. (München 1991-1998) I 141f.; frz.: 3 voll. (Paris 1970-1974).



Noch einmal: Sophokles und das Leid 203

und Bindung auf. Wie viele Intellektuelle der Zeit sympathisiert sie zunächst
mit einem freilich eher unorthodoxen Kommunismus und betätigt sich engagiert
als syndikalistische Aktivistin. Aus dieser Zeit stammen eine ganze Reihe von
Kampfschriften, die freilich schon 1933 in eine Kritik des 'orthodoxen'
Marxismus münden, die sich in einer zu ihren Lebzeiten unveröffentlichten Schrift
Réflexions sur les causes de la liberté et de l'oppression sociale8 fortsetzt.

Letztere Schrift bereitet Simone Weils Entschluss vor, sich im Jahre 1934
selbst der Erfahrung körperlicher Fabrikarbeit auszusetzen. Und gerade diese

Erfahrung markiert einen entscheidenden Wendepunkt in ihrem Leben und
Denken. Ganz wider ihr Erwarten führt diese - für sie angesichts ihrer labilen
Gesundheit und ihres eher linkischen Verhaltens besonders harte - Erfahrung
sie nicht zur Radikalisierung ihrer aktivistischen Rebellion gegen die bürgerliche
Gesellschaft, sondern zu einer passiven Haltung des Hinnehmens, des Anneh-
mens des Leidens, die zur Grundlage ihrer 'Mystik' - wenn man dieses Wort
verwenden will -, ihrer Zuwendung zum Christentum, zum Katholizismus
insbesondere, werden sollte. Letztere war freilich nie eine uneingeschränkte; so wie
für sie auch passives Annehmen des Leidens nie völligen Verzicht auf Aktivität,

gerade auch radikales politisches Handeln bedeutete. Beides steht in ihrem
späteren Leben, ihrem Handeln, das sie zur aktiven Teilnahme im spanischen
Bürgerkrieg und zu Plänen zur Teilnahme am französischen Widerstand,
zuletzt in den - von aussen gesehen selbstbewirkten, von ihrem Standpunkt wohl
eher freiwillig angenommenen - Tod durch Mangelernährung im Jahre 1943

in England führte, und in ihrem Denken in einem von einer eigentümlichen
inneren Spannung geprägten Zusammenhang. Und so ist ihr ganzes Denken
von diesem Zeitpunkt an geprägt von dieser ihrer persönlichen Erfahrung mit
dem Leiden sinnentleerter körperlicher Arbeit in der Fabrik, hervorgegangen
aus ihrem politischen Engagement, einer Erfahrung, die sie in ihre denkerische
und gelebte Bewältigung der gesellschaftlich-geistigen Krise nach dem Ersten
Weltkrieg und der Gewalt und Massenvernichtung des Zweiten Weltkrieges mit
seiner Vorgeschichte eingebracht hat. Das Grosse und vielleicht Einmalige an
Simone Weil ist diese Einheit von Leben und Denken, die, im Grunde genommen,

ein echtes Verständnis ihres Denkens nur durch ein Leben dieses Denkens
ermöglicht, ein Leben, das sie in die freiwillige Annahme des Todes geführt hat,
und das bedeutet aus einer Erfahrung heraus, die wenige bereit sein werden

- und vermögen - auf sich zu nehmen.
Um nach diesem Exkurs nun speziell zu demjenigen Aspekt von Simone

Weils Denken zurückzukommen, der Gegenstand dieses Aufsatzes ist, bleibt
festzuhalten, dass Simone Weil aus einer Kritik des Marxismus eine
radikalkritische Neuinterpretation des Christentums formuliert, die nichts mit einer

- billigen - Rückkehr zu oder gar Flucht in eine etablierte religiöse Tradition
zu tun hat. In dieser ihrer kritischen Neuinterpretation des Christentums spielt

8 Abgedruckt in S. Weil, Ecrits historiques et politiques II1 (Paris 1988).



204 Hans-Christian Günther

nun die Antike, insbesondere die griechische Religion und Philosophie, eine
entscheidende Rolle. Und dies wiederum heisst: Zugleich mit der christlichen
wird auch die antike griechische Religion neu gedeutet.

Diese Neudeutung der griechischen Religion gehört zum guten Teil wiederum

in ebenjene Zeit von Weils Arbeit in der Fabrik in den 30er Jahren, wo
sie versuchte, die Werke der griechischen Klassiker den «ungebildeten
Hilfsarbeitern von Renault» nahezubringen, die ihrer Ansicht nach dadurch «mehr
über die griechische Literatur wissen würden als 99% der Abiturienten»9. Diese
Zuwendung zu einem höherer bürgerlicher Bildung entbehrenden Publikum
verbindet Weil mit dem Anspruch, diese Inhalte ohne Substanzverlust zu vermitteln;

im Gegenteil, sie versteht ihre 'Lehrtätigkeit1 als ein «Übersetzen» dieser
Inhalte «in eine Sprache, die, um mit Pascal zu reden, diese Wahrheit dem Herzen

nahebringt»10, und als 'Wahrheit des Herzens1 ist diese wiederum Ausdruck
jener Einheit von Denken und Handeln, von der ich im vorigen gesprochen habe.
Auch der oben zitierte Text zur Antigone ist unter diesem Aspekt zu lesen.

Simone Weils Denken kreist um die Begriffe des Guten, der Liebe und der
Gnade. Der zentrale Punkt in ihrer Kritik der etablierten christlichen Dogmatik
ist ihre Ablehnung des Konzeptes von Schuld und Sünde. Die Interpretation
des Bösen in der Welt als Schuld und Verfehlung ist sozusagen eine falsche
«Lesart» - wie sie es nennen würde - der Wirklichkeit. Das eigentliche Böse ist
nicht das malum morale, sondern das malum physicum. Es offenbart sich nicht
in der Sünde, sondern im Leid. Das Kreuz Christi bedeutet nicht Erlösung von
Schuld und Sünde, sondern Erlösung vom Leid durch das Leiden selbst. In der
Menschwerdung und der radikalen Annahme des Leidens offenbart sich Gott
als höchstes Prinzip des Guten und der Liebe.

Simone Weil hat, wie bereits angedeutet, diese Interpretation des christlichen

Heilsgeschehens seit je von ihrer Sicht der griechischen Religion her,
dessen, was sie als das spezifisch Griechische ansah, entwickelt; und hier spielt,
wie überhaupt in ihrer Reflexion auf Kunst, die auf das Drama eine besondere
Rolle. So heisst es zum Bösen an einer Stelle in ihren Cahiers: «Das Böse hat
zwei Formen, die Sünde und das Unglück. (Sokrates hat das erkannt: weder
àôiKeîv noch ocötKetaöai) ...»; dann etwas später: «Die Unzulänglichkeit der
Politeia. Piaton analysiert darin die Sünde, aber nicht das Unglück. Elektra. Man
strebt danach, sich vom Unglück zu lösen; man strebt nicht danach, sich von der
Sünde zu lösen; so gibt man, wenn man die Sünde in Unglück verwandelt, der
Seele das Verlangen nach Heil; das wäre Rechtfertigung der Strafe. Aber strebt
man auf einer gewissen Stufe des Unglücks noch danach, sich zu lösen?»11 Dies
führt sie zu dem Gedanken, dass Leiden selbst Erlösung bedeutet.

9 S. Weil, Fabriktagebuch und andere Schriften zum Industriesystem (Frankfurt 1978) 172; frz.:
«La condition ouvrière», in: Essais historiques et politiques II2 (Paris 1991) 149ff.

10 S. Weil, Die Einwurzelung (München 1956) 105f.; frz. L'enracinement (Paris 1949).
11 S. Cahiers I 141 f.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 205

Für Weils Interpretation des Verhältnisses von Schuld, Sühne und Leid, von
Gut und Böse, ist die These zentral, Gott als Gutes im höchsten Sinne schliesse
das Konzept göttlicher Allmacht aus: als höchstes Gutes kann sich Gott nur in
seiner äussersten Schwäche offenbaren.

In der griechischen Religion ist dieses Konzept göttlicher Allmacht nach
Weils Ansicht noch nicht allgegenwärtig: es gibt die Vorstellung, dass auch die
Götter der Notwendigkeit unterworfen sind. Dann bedarf es angesichts des Bösen

in der Welt auch keiner Theodizee; das Gute ist angesichts der Notwendigkeit

machtlos. Das Zusammenfallen des Konzepts von Gott als höchstem Guten
und seiner Allmacht vergewaltigt sozusagen das Gute und macht es zu einem
Guten, das bloss dem Bösen gegenübersteht. Dem Bösen gegenüber aber steht
nur das Gute in dieser Welt; das höchste Gute steht jenseits der Unterscheidung
von Gut und Böse. «Was vom Bösen verletzt wird, ist nicht das Gute, denn das

Gute ist unverletzlich; man verletzt nur eine niedrigere Form des Guten. Doch
das ist nicht der wahre Grund. Das Gute ist von seinem Wesen her anders als das

Böse Das Gute, das man auf der Ebene des Bösen betrachtet und das diesem

gegenübersteht wie ein Gegensatz einem anderen, ist das Gute, wie man es im
Strafgesetzbuch findet. Darüber gibt es eine Form des Guten, die in gewissem
Sinne mehr dem Bösen gleicht als dieser niedrigen Form des Guten Das
ermöglicht sehr viel Demagogie und unerträglich langweilige Paradoxe. Das Gute,
das so definiert wird, wie man das Böse definiert, muß verneint werden. Nun
verneint aber das Böse dieses Gute - verneint es jedoch schlecht.»12

Das wahre Gute schliesst somit das Böse nicht aus, es schliesst es vielmehr
mit ein. Das Böse gehört zum Guten als die mit ihm in seinem innersten Wesen

gegebene Selbstverneinung. Das Böse als dem Guten Gegenüberstehendes
gibt es in der Welt, im Bereich des pexa^ü, wie Weil sagt: dies ist der Bereich,
in dem sich menschliches Handeln abspielt, der Bereich, der sozusagen durch
den Menschen, das menschliche Ich eröffnet wird, ein Bereich, der als von
Gott getrennter u.a. dadurch gekennzeichnet ist, dass der Mensch in ihm die
Wirklichkeit je verschieden «liest» und demgemäss gut oder schlecht handelt.
Simone Weil spricht von «Lesarten» der Wirklichkeit, diese bestimmen - im
Sinne einer radikalen Gesinnungsethik - Gut und Böse in der Welt, dem
Bereich des gerann.

So spricht Simone Weil davon, in der Ilias gehe es um «das Elend des
Menschen ohne Gott». Es seien «vergebliche Leiden», denn es seien nicht «die Leiden

Unschuldiger». Aber die Ilias stellt Leid dar im Schrei des Leidens: Warum?
Ein Schrei, der ohne Antwort bleibt; ohne Antwort bleiben muss. Sie fährt fort:
«Das Leiden erklären bedeutet, es zu lindern; es darf also nicht erklärt werden.
Daher der außerordentliche Wert des Leidens Unschuldiger. Es ähnelt dem
Annehmen des Bösen in der Schöpfung durch Gott, der unschuldig ist
Unschuldig sein bedeutet, das Gewicht des ganzen Universums zu tragen. Bedeutet,

12 S. Cahiers I 332.



206 Hans-Christian Günther

das Gegengewicht von sich zu werfen Das Leiden eines reinen Menschen ist
erlösend.»13

Die «richtige» Verneinung des Guten ist die Hinnahme des Bösen im
Leiden. Dieses beraubt den Menschen in letzter Konsequenz alles dessen, was er
hat, beraubt ihn seiner selbst und legt so sein eigentliches Sein bloss: vereint ihn
mit Gott. Es ist sozusagen die Umkehr der Leiden Christi. Mit Weils Worten:
«Dem Menschen wurde eine imaginäre Göttlichkeit gegeben, damit er sie
abstreifen kann wie Christus seine wirkliche Göttlichkeit».14

Das Böse wird aufgehoben, wo die Welt als etwas von Gott Verschiedenes
aufgehoben wird. Verschieden von Gott ist die Welt dadurch, dass der Mensch
zwischen Gott und Welt tritt; hebt der Mensch sein Ich auf, hebt er den Unterschied

zwischen Gott und Welt auf. Im Leiden Christi identifiziert sich Gott
radikal mit der Welt; er gibt sich auf in das Leiden der Welt am Bösen. Dadurch,
dass er so die Welt wird, gibt er dem Menschen die Möglichkeit, im Leiden sich
und die Welt in Gott hinein aufzuheben. Überwindung der Welt und des Bösen
bedeutet die bedingungslose Hinnahme des Leidens; dies verwandelt das Böse
in etwas, das dem Guten nicht mehr als anderes gegenübersteht. Diese Annahme
des Leidens per se löscht das Ich aus und lässt Gott bei der Welt und die Welt
bei Gott sein. Diese Befreiung vom Bösen geschieht durch die richtige «Lesart»
des Bösen, des Bösen als Leiden und somit als etwas dem Guten nicht mehr
Entgegenstehenden. Erlösung vom Leiden ist Erlösung durch Leiden. Leiden
selbst, radikal als solches angenommen und durchlitten, ist Erlösung.

Absolut wird Leid aber erst in der Erkenntnis, dass es in der Welt das

Gute, Gott nicht gibt, der Erkenntnis der völligen Gottferne. Annahme dieses
Leidens bedeutet: im vollen Wissen um die Unmöglichkeit des Guten in der
Welt, der Nichtexistenz Gottes in der Welt, dennoch am Guten als etwas
ausserhalb dieser Welt festhalten, sich auf ein nicht existentes Gutes auszurichten.

Diese Ausrichtung auf das nicht existente Gute als höchstes Leid ist die

Gründung des wahren, absolut transzendenten Guten, in ihr ereignet sich das
Gute. Das Wesen der Gnade ist sozusagen das Sichereignen des Guten als des
absolut Transzendenten hinein in die absolute Leere des Leids als Annahme
der Nichtexistenz Gottes.

Vor diesem Hintergrund, der selbstverständlich nur eine ganz grobe Skizze

einiger Grundgedanken Simone Weils darstellt, erhält nun schon manches
des oben Zitierten einen neuen Sinn. Und Simone Weil hat nun dieses Leiden
ganz konkret in ihrer ganzen physischen Existenz erfahren. So hat sie diese
Gedanken nicht nur mit Inhalten einer ungeheuren Belesenheit gefüllt, sie hat
sie zugleich mit der schärfsten Beobachtung ihrer eigenen seelischen Zustände
im Leiden ausgefüllt. Ebendiese letztere Methode überträgt sie auch auf ihre
Interpretation der Literatur; besonders die griechische Tragödie interpretiert

13 S. Cahiers II 139f.
14 S. Cahiers II 138.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 207

sie immer wieder, indem sie einzelne Szenen, Züge oder Motive isoliert und
darin zutage tretende seelische Vorgänge im Hinblick auf das Wirken der Gnade

im Leiden im oben skizzierten Sinne interpretiert. In diesem Sinne also
will ich nun die Sophokleische Antigone mit Hilfe einiger Zitate Simone Weils
interpretieren.

Ich möchte dabei das Stück in vier Abschnitten durchgehen: 1) Die Exposition

der Situation im Prolog; darauf entwickelt sich die Haupthandlung
sozusagen in zwei Schritten: 2) Antigones Tat und 3) Antigones Gang zum Tode,
jeweils in ihrer Konfrontation mit Kreon und mit dem 'Kommentar' des Chores;
zwischen 2) und 3) fällt die Einleitung sozusagen einer 4) Nebenhandlung durch
die Konfrontation 'Kreon - Haimon', die dann sozusagen zu einem Epilog auf
die zweite dramatische Hauptperson Kreon führt.

In diesen Handlungssträngen spiegelt sich Antigones Tat in der Kontrastierung

von Antigones «Lesart» der Situation in mehrfacher Brechung, d.h. in der
Konfrontation mit Ismene in 1), mit Kreon und dem Chor in 2) und 3) und zuletzt
in neuer Weise wiederum mit Kreon in 4), wo Kreon Antigone erneut, aber
jetzt nicht mehr als Handelnder, sondern als Leidender gegenübersteht. Man
könnte auch sagen: In 1) erscheint Antigone gegenüber Ismene als Leidende,
2) kontrastiert Antigone und Kreon als Handelnde, 3) Antigone als Leidende
mit Kreon als Handelndem und 4) Antigone und Kreon als Leidende. In jedem
Teil präsentieren sich die Personen mit je verschiedenen Einstellungen zu der
gegebenen Situation, d.h. ihren je verschiedenen «Lesarten» der Wirklichkeit.
Die Suche nach der richtigen «Lesart» muss, wie Weil es ausdrückt, «jede Handlung

nicht unter dem Gesichtspunkt des Gegenstandes, sondern des Antriebs
betrachten. Nicht: zu welchem Zweck? Sondern: woher kommt das?»15

Im Prolog wird die tragische Hauptperson Antigone mit einer untragischen
Nebenperson kontrastiert, wie dies bei Sophokles auch sonst üblich ist. Beide
Personen, Antigone und Ismene, definieren sich als Handelnde zu einem sie
betreffenden überwältigenden Leidensgeschick, dem des Labdakidenhauses,
das sie als einzige Überlebende übrigliess. Ismene erklärt sich für unfähig,
handelnd einzugreifen; sie definiert jedes ihr mögliche Handeln nur noch als einen
Versuch zu überleben. Antigones Handeln erscheint ihr sinnlos, es ist ohne vonç,
ist 7X£piGö6v, aprixttvov.

Damit ist Antigones Handeln durchaus richtig charakterisiert; auch Antigone

selbst erklärt ihr Handeln als Resultat der ausweglosen Situation, in der ihr
nichts anderes bleibt. Der Unterschied zwischen Antigone und Ismene besteht
darin, dass Ismene von aussen das Handeln Antigones beurteilt; für sich selbst
zieht sie eine andere Konsequenz. Antigone weiss, dass ihr eigenes Handeln
ausweglos, sinnlos, zum Scheitern verurteilt ist. Aber sie handelt, weil sie so
handeln muss. In Simone Weils Worten: «Nicht für etwas handeln, sondern

15 S. Cahiers II 140.



208 Hans-Christian Günther

weil man nicht anders kann».16 Antigone weiss auch, dass ihr Handeln anderen

- demjenigen, der es von aussen beurteilt - falsch erscheinen wird. Sie hält
dennoch an ihrer «Lesart» der Wirklichkeit fest. Antigones Handeln ist, um wieder
mit Simone Weil zu sprechen, Handeln aus einer durch äussere Gewalt, hier aus
der durch den Tod verursachten Leere heraus; diese Leere gibt «der Seele die
Energie, die nicht auf etwas gerichtet ist».17

Die «Lesart» Antigones ist bestimmt von ihrem Verhältnis zu dem, was ihr
(piA,oç, «lieb, zugehörig» ist.18 Dies ist für sie ein absoluter Massstab ihres
Handelns, dem sie ohne Zögern gehorcht: Ihre Erkenntnis dieses Massstabs führt
sie unmittelbar zum Handeln: «Wenn man die Sache, die gut scheint, betrachtet
und die unendliche Gefahr nicht weniger genau betrachtet und die Handlung
dennoch vollzogen wird - ist dann die Handlung nicht gut? Hamlet versteht es

nicht, auf diese Weise zu betrachten. "... is sicklied o'er", dies ist nicht das wahre
Denken. Dagegen Orest bei Sophokles. Antigone. Elektra.»19

Es ist wichtig, den Prolog stets präsent zu halten. Er stimmt uns von Anfang
an darauf ein, wie die folgende Auseinandersetzung zu werten ist. Kreons Auftritt

(162ff.) markiert seine - derjenigen Antigones diametral entgegengesetzte

- Sicht, d.h. «Lesart» der Situation; sie ist bestimmt von dem Gegensatz cp(A.oç

- éxBpoç, dem Gegensatz «Gut - Böse». Dass diese «Lesart» Kreons eine ist, die
sich allein an menschlichen Massstäben orientiert, wird in Kreons Konfrontation
mit den Fakten durch den Botenbericht deutlich. Die Schilderung des Ereignisses

am Grab des Polyneikes ist so unzweideutig eine, die an etwas Wunderbares
denken lässt, dass die Mahnung des Chors, das Geschehene könnte vielleicht
«gottgewirkt» sein (278f.), nur allzu verständlich ist. Kreons Reaktion macht deutlich,

dass er für eine Vorstellung des Göttlichen, die sich seinen menschlichen
Massstäben von «Gut und Böse» nicht fügt, keinerlei Verständnis hat. Andere
als menschliche, nur allzu menschliche Motive wie blosses Gewinnstreben sind
ihm als Erklärung der Wirklichkeit völlig unbegreiflich. In seiner übertriebenen
Verdächtigung des Wächters als Mittäter am Ende wird deutlich, dass Kreon in
einer «scheinbaren Lesart» der Wirklichkeit verhaftet ist:

T| öcivöv, (p öokei ye, Kai \|/£uörj Ôokeîv.

Wahrhaftig gewaltig, wem es so scheint jedenfalls,
ist auch das falsch Scheinen (323).

16 S. Cahiers I 231.
17 S. Cahiers II 91.
18 Zur Grundbedeutung von qnkoç s. H.-C. Günther, Grundfragen des griechischen Denkens

(Würzburg 2001) 132.

19 S. Cahiers I 229.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 209

Und hier fällt auch bereits, wie nebenbei, das bedeutungsschwere Wort öetvov,
das zum Thema des folgenden Chorlieds wird.20

Dieses Chorlied, welches das Wort Seivöv aufgreift, hat zunächst gewisser-
massen den Charakter eines bedeutungsschweren Exkurses; gerade dadurch,
dass es so explizit auf einen Kommentar zu dem Geschehen zurückverweist,
andererseits jedoch dieses Geschehen zunächst gar nicht zu kommentieren
scheint, ist seine Funktion zunächst retardierend. Es erzeugt eine Stimmung
von Ambiguität und Unsicherheit. Seine Bedeutung wird erst sozusagen von
hinten, vom Ende her verständlich.

Die Linie des ersten Epeisodion wird im zweiten fortgesetzt, wo Antigone
Kreon gegenübertritt. Hier wird der Konflikt zwischen ihrer im Prolog angekündigten

Haltung und derjenigen Kreons handgreiflich. Antigone definiert in
Absetzung von Kreon ihr allein dem göttlichen Gebot verpflichtetes Handeln noch
schärfer als im Prolog als etwas, das menschlichen Geboten, ja auch menschlicher
Moral zuwiderläuft. Sie definiert ihren Standpunkt als einen jenseits des Menschlichen.

Das Göttliche, das Antigone treibt, gehört in den Bereich der Toten, in
den sie dadurch selbst miteingerückt ist. Der Massstab ihres Handelns, dem
sie unbedingt und ohne weitere Überlegung gehorcht - wie bereits im Prolog
angedeutet -, ist sogar etwas, das jenseits von Menschenwmc« liegt: die
ungeschriebenen Gesetze, denen Antigone gehorcht, sind etwas, wovon niemand
weiss, woher es kam, wie sie sagt. Hier geht Antigone über das im Prolog
Gesagte hinaus: Antigone hört auf etwas, das sie nicht kennt. Aber gerade weil dies
etwas ihr gänzlich Entzogenes ist, ist sie sicher, die Stimme Gottes zu vernehmen,
richtig zu handeln. Dies gibt ihr die Kraft, die Isoliertheit, in die es sie führt, zu
ertragen, sich ganz mit ihrem Leben für das Aussichtslose einzusetzen. Denn
das, wofür sie sich einsetzt, erscheint ihr so doch als etwas Starkes, Überlegenes,
für das sie auch den Tod nicht scheut.

Das folgende Chorlied ordnet dieses Geschehen dem Fluch der Labdakiden
zu; die im Prolog geschilderte Situation wird nun explizit im Sinne des Geschlechterfluchs

interpretiert: das einzige Mal, dass in den uns erhaltenen Dramen des

Sophokles dieses aischyleische Motiv explizit gemacht wird. Sonst steht es immer
ganz im Hintergrund. Das Chorlied interpretiert diesen Fluch als etwas, das im
Innern der Person, in Antigones Charakter wirkt; die Erinye ist tppevcov 'Epivuç
(603). Doch das, was so im Innern der Person wirkt, ist die göttliche Übermacht,
die ôuvaaiç des Zeus (604ff.). Die Warnung vor Übermass und Mahnung zur
Demut, mit der dies verbunden ist, führen zurück zum ersten Stasimon. Dies hatte
von der Grösse des Menschen und ihrer Gefahr gesprochen; war ausgeklungen
im Verweis auf die Schwierigkeit dieses fast alles bewältigenden Menschen-

20 Vgl. dazu und zum Folgenden auch meinen in Anm. 2 genannten Beitrag.



210 Hans-Christian Günther

wesens, angesichts der Fülle seines Lebens den richtigen Weg zu finden zwischen

Menschengesetz (den Gesetzen der Polis) und der Dike der Götter.21
Simone Weil stellt in ihrem oben zitierten Text zur Antigone das Drama

in ihrer Interpretation als Tragödie des unschuldig Leidenden in den Kontext
des Geschlechterfluchs bei Aischylos. Sie schliesst mit einer Interpretation
der Aischyleischen Orestie, in der sie den, wie sie sagt, schlecht verstandenen
Schicksalsgedanken in der griechischen Tragödie zurückweist und statt dessen

von einem aus menschlichen Verbrechen sich unter Menschen fortpflanzenden
Fluch spricht, der in ihren Worten «durch das Leiden eines reinen, gottgefälligen
Opfers aufgehoben werden kann». Wie dies in bezug auf Antigone im Kontext
des bisher Gesagten zu deuten ist, kann einer Bemerkung zur Orestie aus den
Cahiers entnommen werden.

Dort heisst es an einer Stelle: «Lu xoi aeou)xf|v, oùk èyco, KaxaKxeveîç. Von
dieser Art ist das Nichteingreifen. Die Tat, die aus der Situation hervorgeht
und diese ausdrückt. Wie soll man sie definieren? Schöne Tat. Tat, die das
unbestimmte Gespräch der einander entsprechenden Ungleichgewichte beendet und
aufhebt, die das einzige Gleichgewicht herstellt, das mit der gegebenen Situation
übereinstimmt. Die Tat, in der die Person nicht erscheint. Aber der Fanatismus
ahmt dies sehr gut nach; wie soll man unterscheiden? Ist eine aufrechte Tat
diejenige, von der man sich vorstellt, dass man sie tun würde, wenn man sich eine

Situation vorstellt? Gewiss nicht. Nicht "ich würde es wieder tun, wenn ich es tun
müßte", sondern ich kann nicht anders Die Situation findet ein Bewußtsein:
daraus ergibt sich eine Veränderung der Situation».22 Der Orest der Choephoren,
sagt Weil an anderer Stelle, richtet nicht, Klytaimnestra wird gerichtet.23 Orests
Verzicht zu urteilen, zu richten bedeutet: nicht lesen. Nicht selbst lesen bedeutet:
die richtige «Lesart» der Wirklichkeit finden, denn es bedeutet: leer sein dafür,
die Stimme Gottes zu vernehmen. Dies ereignet sich in Antigone, die in sich das

Leben von ungeschriebenen Gesetzen fühlt, von deren Woher niemand weiss,
und dies ist nach den Worten des Chores göttlich, das Wirken des Fluches in
ihrem Innern: tppevœv 'Epivuç.

Das Chorlied, obwohl es schon manches klarer werden Hess, ist dennoch in

gewissem Sinne eine neue Retardation. Wir wissen immer noch nicht, was die

Mahnung zur Demut, zum ppbev ocyav - so selbstverständlich sie in diesem

sozusagen aischyleischen Kontext ist - eigentlich im Bezug auf das Geschehen des

Dramas bedeutet, ebensowenig wie wir das erste Stasimon verstehen. Und das

folgende Epeisodion mit dem folgenden Chorlied bedeutet durch die Einführung
der Nebenhandlung Haimon - Kreon eine weitere, noch stärkere Retardation.

Antigones Tragödie ist noch nicht zu Ende. Sie erreicht nach diesem langen
Aufschub erst ihren Elöhepunkt im Kommos und im vierten Epeisodion. Hier er-

21 Zu der textlich schwierigen Stelle vgl. H. Lloyd-Jones/N.G. Wilson, Sophoclea (Oxford 1990)

124 und Sophocles. Second Thoughts, Hypomnemata 100 (Berlin/New York 1997) 71.

22 S. Cahiers I 191.

23 S. Cahiers II 98.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 211

scheint Antigone plötzlich verwandelt. Ja, in ihrer vielberufenen Abschiedsrede
scheint sie so verwandelt, dass man ihr ihre scheinbare recantatio ihres absoluten
Gehorsams gegen Gott in der seltsam spitzfindigen Begründung, sie habe all
dies nur um ihres Bruders und um keines anderen, auch um keines göttlichen
Gebotes willen getan, nicht abnehmen wollte, und von Goethe bis heute hat man

gar die Echtheit eines Teiles ihrer Rede, eben die sophistische Interpretation der
Einzigartigkeit der Bruderbeziehung, bestritten.24 Simone Weil sagt zu diesem

Umschwung in dem oben zitierten Essay: «Im Augenblick des unmittelbaren
Herannahens des Todes verzagt die Natur in ihr (sc. Antigone), und sie fühlt
sich von Menschen und Göttern verlassen. Sie vergeht, wahnsinnig geworden
aus Liebe. Ihre Schwester sagt von Anfang an:

avouç pev epyei, roîç quAniç ô' ôpBoùç cplÀ-r).

Ohne Verstand gehst du, doch den Lieben wahrhaft lieb. (99)»

Hier wird etwas nur angedeutet, das für Simone Weils Interpretation des
Leidens und mithin ihre Interpretation des unschuldig leidenden tragischen Helden
zentral ist: Die Hinnahme des Leidens bedeutet Hinnahme des Leides in seiner
vollen Sinnlosigkeit. Solange Leid noch in der Hoffnung auf Rettung oder auch

nur im Bewusstsein, für etwas Rechtes im Sinne des Starken, Göttlichen zu
leiden, angenommen wird, ist es noch nicht absolutes Leid. Das Böse ist immer
noch nicht zu jenem 'absoluten' Übel, dem absoluten Leid geworden, das dem
Guten nicht mehr gegenübersteht, sondern mit ihm zusammenfällt. Absolutes

Leid muss sich der völligen Trostlosigkeit und Abwesenheit des Göttlichen
aussetzen, um die Leere zu erzeugen, in welcher der Mensch vergeht und der
göttlichen Gnade Raum macht. So sagt Weil zum Sophokleischen Philoktet:
«Unglück ohne Trost. Philoktet. Man darf keinen Trost haben. Keinen vorstellbaren

Trost. Dann steigt der unaussprechliche Trost herab».25 Und an anderer
Stelle: «Wie gerecht die Sache des Siegers auch sein mag, wie gerecht die Sache
des Besiegten auch sein mag, das Übel, das entweder der Sieg oder die Niederlage

anrichtet, ist darum nicht weniger unvermeidlich. Die Hoffnung, dem zu
entrinnen, ist verboten. Deshalb ist Christus nicht vom Kreuz herabgestiegen
und hat sich in dem schmerzlichsten Augenblick nicht einmal daran erinnert,
daß er auferstehen würde.»26

Doch am aufschlussreichsten dafür, was Antigones «Umkehr», ihre Klage
um das Leben, das sie vorher bereit war bedenkenlos wegzuwerfen, ihre Klage
um ihre Gottverlassenheit bedeutet, wo sie nichts mehr von göttlichen Geboten,
nur noch von ihrer hoffnungslosen Bindung an das weiss, was ihr cpfA-ov ist - dazu

24 Vgl. dazu etwa M. Griffiths Antigonekommentar (Cambridge 1999) zu Vv. 904-915 sowie

Lloyd-Jones/Wilson, Sophoclea 138 und Second Thoughts 81.

25 S. Cahiers II 113.

26 S. Cahiers I 185.



212 Hans-Christian Günther

ist die folgende Äusserung Simone Weils in den Cahiers der beste Kommentar:
«Im Unglück überlebt der Lebenstrieb die abgerissenen Bindungen und hält sich
blind an allem fest, was als Halt dienen kann, so wie sich die Ranken einer
Kletterpflanze festklammern Die zusätzliche Menge an Energie, die dem freien
Willen als Halt dient und mit deren Hilfe der Mensch Abstand nimmt, gibt es

nicht mehr. Unter diesem Gesichtspunkt ist das Unglück abscheulich, wie das

nackte Leben immer ist... Das Überleben ist hier die einzige Bindung. An dieser

Stelle beginnt das äußerste Unglück, wenn das Überleben an die Stelle aller
anderen Bindungen getreten ist. Hier erscheint die Bindung als solche. Ohne
anderen Gegenstand als sich selbst... Den Tod in dieser Situation anzunehmen,
ist vollkommene Loslösung Der für das Empfindungsvermögen gegenwärtige
Gott ist immer noch eine Bindung, und deshalb muß man durch das "Mein Gott,
warum hast du mich verlassen?" hindurch. Durch das äußerste Unglück wird
Gott dem Empfindungsvermögen genommen, wie alle anderen Gegenstände von
Bindungen. Nur das Leben bleibt für das Empfindungsvermögen gegenwärtig.
Den Tod in diesem Augenblick anzunehmen, bedeutet das Annehmen des Todes
in seiner Fülle, bedeutet die Loslösung in ihrer Fülle.»27

Ebenso wie von Gott verlassen fühlt sich Antigone jetzt völlig isoliert von
jeder menschlichen Gemeinschaft, unverstanden und ausgestossen auch vom
Chor der Mitbürger - während sie in der Auseinandersetzung mit Kreon noch
davon sprach, dass viele heimlich über Kreons Gebot murren, in Wahrheit auf
ihrer Seite sind: «Man soll nicht "ich" sein, aber man soll noch weniger "wir"
sein. Die Gemeinschaft der Mitbürger gibt das Gefühl des Zuhauseseins. Sich
in der Verbannung zu Hause fühlen lernen. Verwurzelt sein in der Abwesenheit
jeglicher Stätte», heisst es bei Simone Weil.28 Und jetzt von jeder «Bindung»
befreit, ist der Tod für Antigone nicht einmal mehr die ersehnte Erlösung aus
ihrem Leiden am Leid ihres Geschlechts, wie er es früher war, sie ist an jenem
Punkt des Unglücks, wo - in Simone Weils Worten - «wir außerstande sind,
weder sein Fortdauern noch die Erlösung davon zu ertragen».29

Was Antigones Menschen- und Gottverlassenheit bedeutet, wird besonders
deutlich im Vergleich mit dem Epilog des Dramas, der ihrem Antipoden Kreon

gewidmet ist. Im dritten Epeisodion emanzipiert sich Kreon sozusagen zur
zweiten tragischen - vielleicht sollte man sagen: pseudotragischen - Hauptfigur.
Die Gegenüberstellung Kreon - Haimon entspricht gewissermassen derjenigen
Antigone - Ismene. Haimon richtet einen ähnlichen Appell zur Mässigung an
Kreon wie Ismene an Antigone, den Kreon eigensinnig zurückweist. Erst nach
Teiresias' Warnung wird Kreon auf Mahnung des Chores zuletzt einsichtig und

27 S. Cahiers II 130f.
28 Vgl. S. Weil, Schwerkraft und Gnade (München 1952; mehrfach nachgedruckt, zitiert nach der

Seitenzählung der Ausgabe im Piper Verlag, München 1989) 58. Es handelt sich hier um die
Übersetzung einer bereits 1948 erschienenen kleinen Anthologie aus Weils Cahiers unter dem
Titel La pesanteur et la grâce (Paris 1948).

29 S. Schwerkraft und Gnade 117.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 213

versucht, sein Fehlverhalten gutzumachen. Doch das folgende Gebet des Chores
an Dionysos um göttliche Hilfe bleibt unerhört. Der wankend gewordene Kreon

kommt erst zur vollen Erkenntnis seines Fehlers durch die Konfrontation
mit den realen Folgen seines Verhaltens. Er lernt im Sinne der Aischyleischen
Tragödie durch Leid. Er - nicht Antigone - ist eine Person, die - ganz im
aristotelischen Sinne - einen Fehler begangen hat, eine âpapua. Er hat diesen
Fehler begangen in ehrlicher Überzeugung, nicht aus bösem Willen. Er hat ihn
begangen aus der Verabsolutierung seines menschlichen Standpunkts heraus,
aus einer «Lesart» der Wirklichkeit heraus, die falsch war, die sich, wie der Text
sagt, am Ende als leer (kcvoç) erweist. Er ist einer, bei dem die Ambiguität von
«Gut und Böse» Demagogie ermöglichte, dessen Pseudotragödie - in Weils
Worten - «langweilig» ist.

Freilich: Auch Kreons Tragödie ist - in anderer Weise, als die Antigones
eine Umdeutung des Geschlechterfluches ist - eine Umdeutung des aischyleischen

7ia0ei jiàGoç (Lernen durch Leiden): Kreon handelt - im Gegensatz zu den

aischyleischen tragischen Helden - aus der vollen Überzeugung, im Recht zu
sein, aus einer Scheinansicht des Guten, er besitzt, wie Weil es ausdrückt, «eine
gewisse niedrigere Tugend», «ein minderes Abbild des Guten», eben jenes Gute,
das der blosse Gegensatz des Bösen ist, etwas, «das man bereuen soll, und das

schwieriger zu bereuen ist als das Böse».30

Antigone wird an ihrem Entschluss niemals irre; Kreon wird am Ende
nachdenklich und gibt nach. Antigone bleibt im Tode, wer sie war, sie stirbt
ai)TÔvo|ioç, wie der Chor sagt; Kreon bleibt zurück, am Leben, alleine, leer. Am
Ende ist er von Gott verlassen, wie auch Antigone von Gott verlassen ist. Doch
wie anders sind ihre und Kreons Verlassenheit!

Dionysos, dessen Hilfe für Kreon ausbleibt, schien auch in den
Erwähnungen des Chores auf, die Antigones Schicksal in den Bereich von Personen
rückten, welche die göttliche Übermacht, die ôuvaoïç, erfuhren, im Guten wie
im Bösen: die Mutter des Gottes Semele, der Frevler Lykurg. Gerade in ihrer
Gottverlassenheit ist Gott als der Ferne, Abwesende Antigone in unheimlicher
Weise nahe. Er ist ihr so nahe, dass diese Nähe selbst das Wissen um diese Nähe
ausschliesst, es ist eine Nähe, die sich in ihrer Existenz, in der Aufhebung von
Antigones physischer, menschlicher Existenz unmittelbar entbirgt.

In Antigones Tod vollzieht sich die Offenbarung des Göttlichen als unheimliche

Nähe des Abwesenden, als Öeivöv im höchsten Sinne. Und jetzt verstehen
wir das erste Stasimon. Es nahm das Wort aus dem ersten Epeisodion auf, wo
von einem ungeheuerlichen, gottgewirkten Ereignis gesprochen wurde, ganz
im Sinne einer engen Vorbildstelle, des ersten Stasimon der Choephoren des

Aischylos.31 Doch der Chor der Antigone nennt dann als das höchste öeivöv
nicht mehr die göttliche Macht, gottgewirkte Ereignisse, Öeivöv ist der Mensch

30 S. Schwerkraft und Gnade 100.
31 Aesch. Cho. 585ff.



214 Hans-Christian Günther

und sein Wirken; sein Wirken, das ihm eine unheimliche Autonomie gibt, ihn so
nahe an das Göttliche rückt, dass es ihm schwer wird, seine Grenze zu erkennen,
die ihm freilich doch im Tode gesetzt ist. Tod zeigt, wie Simone Weil sagt, dass

«wir keine Götter sind». Und das ist für uns so schmerzlich. Der Achill der Ilias
tötet, wie sie sagt, «um sich zu rächen, daß er sterblich ist».32 Aber um unsere
imaginäre Göttlichkeit abzustreifen, müssen wir «wie Lykaon werden, wenn
Achill das Schwert zieht».33

Das öetvöv, von dem der Chor im ersten Stasimon sprach, ist Antigone; nach
seinem Lied sieht der Chor, wie der Wächter Antigone auf die Bühne führt,
und nennt dies ein öeivov xépaç (376). Noch ohne zu wissen, wovon er redete,
sprach der Chor in seiner Rede vom öeivov von Antigone. Und auch an dieser
Stelle ermisst er, ermessen wir noch nicht, was es bedeutet. Wir ermessen es

erst am Ende.
In Antigones Tod offenbart sich das Göttliche als öeivov im höchsten Sinne.

Auch der Mensch, gerade der Mensch ist Ausdruck des Wirkens des Göttlichen,
er ist öeivov als die Selbstverneinung des Göttlichen. Er ist es in seinem Streben
nach Selbstbehauptung, nach Autonomie. Dieses Streben führt ihn in der letzten
Konsequenz zur völligen Gottferne, in welcher der Mensch sich selbst wieder
aufhebt. In dieser Selbstaufhebung, erst in dieser Selbstaufhebung ereignet sich
das Göttliche. In ihr offenbart sich das Göttliche in seiner unheimlichen
Doppelnatur von Ferne und Nähe, die ein Ausdruck seines Wesens als Gutes, als
radikale Selbstverneinung ist.

öeivov ist das, worin sich das Göttliche offenbart. Das höchste öeivov ist der
Mensch. Im öeivov des Menschen offenbart sich das Göttliche am radikalsten. Im
Menschen mit seinem Streben nach Autonomie negiert das Göttliche sich selbst,
um sich in der Selbstzerstörung des Menschen, der in diesem seinem Streben ans
Ende geht, ereignen zu können. Erst in der äussersten Gottferne des Menschen
kann sich das Göttliche als Selbstaufhebung ereignen. «Gott hat mir das Sein

gegeben, damit ich es ihm zurückgebe Gott erlaubt mir, außerhalb seiner
ein Dasein zu haben. An mir ist es, mich zu weigern, von dieser Ermächtigung
Gebrauch zu machen.»34

In der Sophokleischen Tragödie sind Handeln und Leiden stets verbunden

als zwei Weisen des Der-Welt-Gegenübertretens, die in ihrem Äussersten
zusammenfallen. «Alle Dramen des Sophokles sind, in welcher Gestalt auch
immer, das Drama der Einsamkeit... der Schwäche des Individuums, selbst des

tatkräftigen (wie sie es alle sind)», sagt Simone Weil.35 Die grossen Täter
Antigone, Ödipus Tyrannos, Aias, auch Herakles in den Trachinierinnen, sind am
Ende Leidende; die Dulder Philoktet und Ödipus auf Kolonos in ihrem Leiden
starrsinnig Handelnde, die sich dem Appell zur Mässigung und Einordnung

32 S. Cahiers II 122.

33 S. Cahiers II 128.

34 S. Schwerkraft und Gnade 59.
35 S. Cahiers I 93.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 215

immer wieder entziehen wie die Täter Antigone und Ödipus Tyrannos.
Entsprechend hat das Handeln dieser Personen das Zwangsläufige des von aussen
Kommenden, ihr Leiden erscheint als etwas Selbstbewirktes: «Ablösung von den
Früchten der Tat» nennt es Simone Weil,36 «Handeln, nicht um eines
Gegenstandes willen, sondern aus einer Notwendigkeit. Ich kann nicht anders. Dies ist
kein Handeln, sondern eine Art Erleiden.» Das Göttliche - der höhere
Zusammenhang, wie er in Aischylos im Geschlechterfluch erscheint - bleibt weitgehend
ausgeblendet. Das Leiden ist auf sich selbst reduziert, ohne Sinn, ohne auch nur
den Versuch der Erklärung. Das Göttliche ist stets präsent, freilich zumeist im
Hintergrund, fraglos, ohne Warum.

Als Eingreifendes tritt es erst in den beiden Alterswerken in Erscheinung,
dem Philoktet und dem Ödipus aufKolonos. Im Philoktet erscheint das Göttliche
dort, wo der Mensch sich ihm im Leiden völlig verweigert; es füllt die dadurch
entstehende Leere, wie Simone Weil in dem oben gegebenen Zitat zum Philoktet
sagte. Und was bleibt zurück nach dieser Erscheinung? Philoktet verlässt mit den
anderen die einsame Insel, die er bisher alleine bewohnte, wo nur die gotterfüllte
Natur ihm das Echo seiner Stimme zurückgab,37 er lässt diese Natur in ihrer
ursprünglichen, gotterfüllten Einsamkeit zurück, fordert ihre Götter auf, ihm, der
dem Ruf des Gottes in die Ferne folgt, im Abschied das Geleit zu geben.38 «Daß
ich fortginge - und der Schöpfer und das Geschöpf könnten ihre Geheimnisse
austauschen! Eine Landschaft so zu sehen, wie sie ist, wenn ich nicht darin bin
Wenn ich irgendwo bin, beflecke ich das Schweigen des Himmels und der Erde
durch mein Atmen und das Schlagen meines Herzens»39... «Wenn es mir gelänge
zu verschwinden, so wäre die liebende Einigung vollkommen, zwischen Gott und
der Erde, auf der ich gehe, dem Meer, das ich höre ...».40 Letzteres steht in den
Cahiers unmittelbar hinter dem Zitat des Antigoneverses «Nicht mitzuhassen,
mitzulieben bin ich da».

Noch unheimlicher als im Philoktet ist die Ambivalenz des Sichereignens
des Göttlichen im Ödipus auf Kolonos dargestellt. Die Erscheinung des Gottes

- vor dem zögernden, sich noch im letzten verweigernden Ödipus - wird nur
berichtet, und nur von einem, der selbst von der Teilnahme an dieser Erscheinung
ausgeschlossen war, dem Boten, der wiederum nur über den sich der Teilhabe
in der Abwendung seines Blicks verschliessenden Theseus berichten kann.41

Als Theseus zurückkehrt, verweigert er den klagenden Töchtern des Ödipus
jeden Trost, jede Nähe zu dem in den Bereich des Göttlichen eingerückten toten
Vater.42 Mit dem Hinweis auf die unausweichliche Gültigkeit des Geschehenen

36 S. Schwerkraft und Gnade 65.

37 Vv. 1458-1460.
38 Vv. 1464f.
39 S. Schwerkraft und Gnade 116.

40 S. Schwerkraft und Gnade 115.

41 Vv. 1650-1652.
42 Vv. 1758ff.



216 Hans-Christian Günther

(Ktjpoç) werden sie - und Theseus - in ungeheurer Nüchternheit zurück in das

Leben, in das alltägliche - tätige - Leben gewiesen.43 Dieses Leben ist dasselbe
wie zuvor und doch verwandelt; dem Göttlichen nah und fern zugleich, verwandelt

nur dadurch, dass es dies in einer expliziteren Weise ist: ein Leben, welches
das Göttliche hinter sich gelassen hat. Das dem Göttlichen nahe ist, indem es

ihm seine Ferne zurückgegeben hat.
Schadewaldt beschwor in seinem Vortrag die biographische Legende vom

Götterliebling Sophokles, der, aus seiner Geborgenheit im Göttlichen auf Leid
und Zerstörung blickend, dieses Leid als das belassen konnte, was es war, ohne
an ihm zu verzweifeln. Was verbindet ihn mit Simone Weil, die wie kaum ein
anderer die Not ihrer Zeit durchlitten hat?

Wir sind es vielleicht gewohnt - und durchaus mit einem gewissen Recht -,
Sophokles als einen Dichter in einer Zeit der 'Aufklärung' zu sehen, in welcher
der traditionelle Götterglaube brüchig und hinterfragt wurde. Mit den obligaten
Einschränkungen, die solche Epochenvergleiche stets einfordern, ist daran auch
durchaus etwas Richtiges. Nur muss man sehen, dass Sophokles' Zeit dennoch
eine war, in der das Göttliche in gewissem Sinne allgegenwärtig, ungeheuer
nahe war, wo, um mit Thaies zu sprechen, «alles voll von Göttern» war. Die
Diskussion um diese Götter, auch ihre Entmythologisierung durch
«rationalistisch-aufklärerische» Kritik entspringt dieser Nähe, ist letztlich der Versuch
einer Vereinnahmung, der Versuch, sie aus der unheimlichen Ferne, der un-
überwindbaren Distanz zwischen «Unsterblichen» und «Sterblichen», die das

Göttliche in der griechischen Religiosität ursprünglich auszeichnet, herauszureis-
sen. Sophokles gibt in seinem Werk dem Göttlichen diese seine ursprüngliche
Ferne zurück, belässt Gott in dieser Ferne und lässt ihn so in dieser Ferne wieder
ursprünglich nahe sein.

Simone Weil hat die Gottferne ihrer Zeit radikal durchlitten, sie hat Gott
die Ferne belassen, die er in ihrer, in unserer Welt hat, sie hat - wie Sophokles
und zugleich ganz anders - dem Leid, der Zerstörung ins Auge geschaut, ohne
es erklären, aufheben zu wollen, sie hat dieses Leid mit seiner völligen
Abwesenheit des Göttlichen angenommen und so Gott seine Ferne belassen, um ihm
den Raum einzuräumen, sich in einer neuen Nähe zu ereignen. «Vom menschlichen

Elend zu Gott. Aber nicht als Ausgleich oder Trost. Sondern als

Wechselbeziehung»,44 wie sie sagt. Und so hat sie auch - wie kaum sonst jemand,
wie mir scheint - das Wesen des Freudigen bei Sophokles, das, wie Schade-
waldt es ausdrückte, aus dem Leid selbst quillt, verstanden: «Die Hauptwirkung
des Unglücks besteht darin, die Seele zu dem Schrei: "warum?" zu zwingen
Meinte das Wort "Warum" die Suche nach einer Ursache, erschiene die Antwort
leicht. Aber es meint die Suche nach einem Zweck. Das ganze Universum ist
leer von Zweckmäßigkeit. Die Seele, die aus ihrer Zerrissenheit von Unglück

43 Vv. 1768ff.
44 S. Cahiers II 130.



Noch einmal: Sophokles und das Leid 217

ohne Unterlaß nach diesem Zweck schreit, rührt an diese Leere. Gibt sie es

nicht auf zu lieben, gelangt sie eines Tages dahin, nicht eine Antwort auf ihre
hinausgeschrieene Frage, denn die gibt es nicht, aber das Schweigen selbst als

ein unendlich Bedeutungsvolles als eine Antwort, als das Wort Gottes selbst,
zu hören Um aber das göttliche Schweigen zu hören, muß man gezwungen
sein, hier unten vergeblich eine Zweckmäßigkeit zu suchen; und nur zwei Dinge
haben die Macht zu diesem Zwang: entweder das Unglück oder die reine, aus
dem Empfinden der Schönheit herrührende Freude. Die Schönheit hat diese

Macht, weil sie, ohne irgendeine besondere Zweckmäßigkeit zu enthalten, das

unabweisbare Gefühl der Gegenwart einer Zweckmäßigkeit gibt. Das Unglück
und die äußerste und reine Freude sind die beiden einzigen und gleichwertigen
Wege ,..»45

Und so trifft sich Simone Weil mit Sophokles von einem diametral
entgegengesetzten Standpunkt aus in demselben. Und so können vielleicht wir uns von
unserem Standpunkt mit Sophokles und ihr in demselben treffen. Wir können
es, da Dichtung, Kunst stets auf etwas verweist, was ausserhalb des Künstlers,
des Kunstwerks, der Kunst selbst liegt. Wie Simone Weil sagte: «Es ist der
Triumph der Kunst, zu anderem als zu sich selbst zu führen Es ist also nutzlos,
die Künstler zu beneiden. Eine Fuge von Bach, ein Bild von Leonardo weisen
hin, aber drücken nicht aus. Und dennoch Die Kunst ist Erkenntnis. Oder
vielmehr: die Kunst ist Erforschung. Der große Künstler lernt Dinge, die er
leider nicht mitteilt.»46

Die Reflexion auf die Rezeption von Kunstwerken lehrt uns etwas, wenn wir
dabei auf die jeweils anderen Voraussetzungen des Künstlers, seiner Rezipienten
und diejenigen von uns selbst reflektieren, aber nur dann, wenn wir zugleich
auch darauf reflektieren, dass wir alle von unserem jeweiligen Standpunkt auf
dasselbe zugehen, auf etwas, das in keinem dieser Zugänge - auch und gerade
nicht im Standpunkt des Künstlers selbst -, das in keinem Wort je aufgehen
kann, etwas, das stets an jeden von uns immer wieder den Anspruch richtet, es

neu zu erfahren.

Korrespondenz:
Hans-Christian Günther
Seminar für Klassische Philologie
der Albert-Ludwigs-Universität
Werthmannplatz 3

D-79085 Freiburg i.Br.

45 S. Vorchristliche Schau 149f.
46 S. Cahiers I 107.


	Noch einmal: Sophokles und das Leid : zur Sophoklesinterpretation Simone Weils

