
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 64 (2007)

Heft: 2

Artikel: Per un studio sulle donne della Pharsalia : Marcia Catonis

Autor: Sannicandro, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-49503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-49503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Per uno studio sulle donne délia Pharsalia:
Marcia Catonis

Di Lisa Sannicandro, Padova

Abstract: Nel sistema dei personaggi della Pharsalia di Lucano anche le figure
femminili giocano un ruolo significative», dal momento che sono direttamen-
te coinvolte nella guerra civile. Come il marito Catone anche Marzia opera
una précisa scelta di azione nella storia. Incarnazione delle più nobili virtù
femminili romane, Marzia trova la propria realizzazione di donna e di moglie
nelhobbedienza a Catone, con il quale vuole condividere le avversità della
guerra fino alla fine dei suoi giorni. Coinvolta cosï nel disperato tentativo di
salvare la res publica morente, pur nella consapevolezza del fallimento, Marzia
subordina la propria esistenza alio stato e a Catone, al quale il suo nome dovrà
essere legato in eterno.

Nonostante la fioritura di letteratura critica su Lucano degli ultimi anni - taie
da far parlare di una vera e propria «Lucanrenaissance»1 - lo studio delle
figure femminili della Pharsalia è stato singolarmente trascurato, quando
invece un lavoro organico sulle donne del poema permetterebbe di comple-
tare adeguatamente l'indagine sui personaggi2. Per molti decenni le figure
femminili della Pharsalia sono state declassate dagli studiosi a semplici ele-
menti di decoro per i corrispettivi partner maschili3; il personaggio che ha
suscitato più interesse è stata Cornelia (probabilmente perché a lei è riser-
vato lo spazio maggiore), a proposito della quale ricordiamo Formai clas-
sico contributo di Richard Bruère4. L'unica eccezione in questo panorama è

costituita dal recente lavoro di Concetta Finiello5, che, pur dedicato prevalen-

* Questo articolo è frutto del lavoro di ricerca svolto durante un piacevole e proficuo soggiorno
di studio nell'ottobre 2006 offertomi dalla Fondation Hardt (Vandœuvres, Ginevra), che qui
ringrazio di cuore.

1 Vedi WALDE (2005) VII. Per un'utile panoramica sui più recenti orientamenti della critica
lucanea si vedano ESPOSITO (1999) e WALDE (2005). I passi della Pharsalia sono citati
secondo Pedizione a cura di R. Badalî, Lucani opera (Roma 1992).

2 Una maggiore attenzione nei confronti dei personaggi minori auspica anche ESPOSITO (1999)
37 nella sua rassegna critica sulla Pharsalia.

3 Cfr. AHL (1976) 116: «Only Cornelia is given a truly independent characterization; the others
are used chiefly to supply an additional color to Cato and Caesar.»

4 BRUÈRE (1951). Secondo lo studioso i personaggi femminili della Pharsalia meglio costruiti
sono Cornelia e Cleopatra, mentre Marzia ed Eritto sarebbero figure 'grottesche': tale opi-
nione pare discutibile e soprattutto non motivata, cfr. le perplessità avanzate in proposito anche da

HARICH 1990) 214 n. 8 e FINIELLO (2005) 155 n. 4 e 165.

5 FINIELLO (2005).

Museum Helveticum 64 (2007) 83-99



84 Lisa Sannicandro

temente alla maga Eritto, non manca di esaminare le altre figure femminili del
poema6.

Scopo del présente contributo è analizzare la figura di Marzia, moglie di
Catone, e capire quale ruolo riveste nel poema in virtù del suo legame con l'Uti-
cense e con la causa della res publica1. Prima pero di esaminare l'unico passo in
cui Marzia compare (Lucan. 2,326-380) è a nostro parere indispensabile riper-
correre brevemente le scene che lo precedono, poiché esse risultano di grande
importanza per la sua interpretazione.

II colloquio fra Catone e Bruto (Lucan. 2,234-325)

II secondo libro della Pharsalia si apre con la descrizione della reazione alia

guerra civile da parte della cittadinanza romana: alia sospensione di ogni atti-
vità pubblica (vv. 16-21) si accompagnano manifestazioni di lutto da parte di un

gruppo di matrone (vv. 21-42), mentre i più anziani rievocano la guerra civile fra
Mario e Silla, primo scontro armato fra cives romani, che ora sembra rovinosa-
mente ripetersi con due nuovi protagonisti, Cesare e Pompeo (vv. 64-233)8.

Da questa atmosfera di dolore e terrore collettivo emerge per contrasto il
trittico costituito - in ordine di apparizione - da Bruto, Catone e Marzia, espo-
nenti della causa della liberté, che, immuni da timoré, operano una précisa scelta
di azione nella guerra civile.

In Lucan. 2,234-325 si svolge un lungo colloquio fra Catone e Bruto9. Il
conflitto è da poco scoppiato e il futuro cesaricida bussa di notte alla porta di
Catone per chiedergli consiglio sulhopportunità di parteciparvi o meno10. Bruto
rappresenta qui la voce delhortodossia stoica, che impone un completo distacco
dagli eventi, poiché dichiara di non avere intenzione di schierarsi con nessuno dei
due contendenti in quanto farsi coinvolgere nel nefas della guerra equivarrebbe

6 La studiosa non tratta pero il personaggio di Cleopatra in quanto compare dopo la battaglia di
Farsalo, che a suo parere aprirebbe un nuovo corso degli avvenimenti (FINIELLO (2005) 165

n. 41). Noi riteniamo invece che anche la figura della regina egiziana sia meritevole di atten-
zione, poiché costituisce la degna controparte femminile di Cesare e présenta uninteressante
specularità con la stessa Marzia (cfr. ZWIERLEIN (1974) 58).

7 Sulla figura di Marzia in Lucano segnaliamo AHL (1976) 248-252; HARICH (1990);
SKLENÂR (2003) 72-79; FINIELLO (2005) 165-169. Utili anche i commenti al secondo libro
di VAN CAMPEN (1991) e FANTHAM (1992).

8 Sulla concezione lucanea del conflitto fra Mario e Silla come prefigurazione della guerra civile
fra Cesare e Pompeo si veda il recente lavoro di CASAMENTO (2005).

9 Questa importante sezione del secondo libro della Pharsalia è stata oggetto di una relazione
di Fabio Stok dal titolo «Le passioni di Catone» in occasione del convegno Doctus Lucanus.

Aspetti dell'erudizione nella Pharsalia, tenutosi presso l'Université di Palermo il 5 e 6 dicembre
2005 (atti in corso di pubblicazione a cura di L. Landolfi e G. Picone). Cfr. inoltre NARDUCCI
(2002)370-404.

10 Secondo NARDUCCI (2002) 371-372 il modello di questa scena sarebbe l'episodio omerico di

II. 6,312ss. in cui Ettore si reca a casa di Paride e discorre con lui sulhopportunità di partecipare
alla guerra.



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 85

a diventare nocensn. Catone, ostentando invece un atteggiamento ben lontano
dairapatheia stoica12, replica che non è ammissibile restare inattivi quando il
mondo viene sconvolto da un simile evento, poiché questa stessa scelta sarebbe

una manifestazione di furor: procul hune arcete furorem, \ o, superi, matura Dahns

ut clade Getasque \ securo me Roma cadat (vv. 295-297). Pompeo non è

migliore di Cesare, né Cesare è migliore di Pompeo: ma, come dirà poco più
avanti (Lucan. 2,319-323), pur con tale perplessità Catone ha deciso di combat-
tere dalla parte di quest'ultimo per contrastarne l'eventuale tirannide in caso
di una sua vittoria (vv. 319-323). Nel dichiarare la propria decisione di aderire
alla causa dello stato Catone si paragona ad un padre che ha appena perduto
un figlio e cerca di prolungare il più possibile la cerimonia funebre in suo onore;
alio stesso modo egli partecipa al funerale di Roma e della Libertas, dalle cui
spoglie non riesce a sciogliere il suo abbraccio:

Ceu morte parentem
natorum orbatum longum producere funus
ad tumulos iubet ipse dolor, iuvat ignibus atris
inseruisse manus constructoque aggere busti
ipsum atras tenuisse faces, non ante revellar
exanimem quam te complectar, Roma, tuumque
nomen, Libertas, et inanem prosequar umbram.

(Lucan. 2,297-303)

Questa suggestiva similitudine13 introduce due importanti motivi che ritroveremo
più avanti nella nostra analisi dell'episodio. In primo luogo il poeta insiste sul

motivo delbombra. del fantasma: Roma è ridotta ad un corpo esanime (v. 302:

exanimem te), e la Libertas non è più che un nome e una vuota ombra (v. 303:

inanem umbram)14. Il lettore puö a questo proposito richiamare alla memoria

11 Cfr. Lucan. 2,259: facient te bella nocentem.
12 Cfr. Lucan. 2,239-241: invenit (sc. Brutus) insomni volventem publica cura \ fata virum casus-

que urbis cunctisque timentem \ securumque sui. Approfondita discussione sul passo in NAR-
DUCCI (2002) 383-401.

13 Cfr. la scena del lutto delle matrone in Lucan. 2,21-64. Anche in questo caso Lucano utilizza
una similitudine relativa all'esperienza privata della perdita di un figlio come simbolo del
dolore collettivo e nel contempo preannuncio della sofferenza futura (cfr. FANTHAM (1992) ad

loc. 83): Sic funere primo \ attonitae tacuere domus, cum corpora nondum \ conclamata lacent
nec mater crine soluto \ exigit ad saevos famularum bracchia planctus, \ sed cum membra premit
fugiente rigentia vita \ voltusque exanimis oculosque in morte minaces; \ needum est ille dolor nec
iam metus: incubât aniens \ miraturque malum (Lucan. 2,21-28).

14 Qui Lucano sembra riecheggiare una sprezzante defïnizione della res publica attribuita a Ce¬

sare: nihil esse rem publicam, appellationem modo sine corpore ac specie (Suet. lui. 77,1), cfr.
in proposito ERSKINE (1998). Si confronti per contrasto quanto afferma Cotta in Lucan.
3,145-147, quando cerca di distogliere Metello dal tentativo di fermare Cesare che sta saccheg-
giando l'erario: 'Libertas', inquit 'populi, quem régna coercent, \ libertatepérit, cuius servaveris
umbram, | si quidquid iubeare velis': al contrario di Catone, che vota la propria esistenza alla



86 Lisa Sannicandro

le sprezzanti parole che Cesare aveva pronunciato in riferimento a Catone, da lui
definito nomina vana (Lucan. 1,313)15, e la celebre similitudine con cui il poeta
aveva introdotto nel primo libro il personaggio di Pompeo, ridotto all'«ombra
di un grande nome» {Lucan. 1,135: magni nominis umbra)16, in quanto legato a

un passato di gloria che non potrà più ritornare17. Per concludere, l'insistenza
anche lessicale su questi motivi nella sezione del secondo libro dedicata a Catone
costituisce la prova dell'intenzione di Lucano di presentare la vieta causa délia
liberté corne sconfitta già in partenza, ma per questa è doveroso ancora lottare
pur nella consapevolezza del fallimento18.

Il secondo motivo ricorrente è l'immagine di Catone come padre di Roma,
che, proposta per la prima volta nella similitudine ai vv. 297-303, ritorna nelPef-
ficace laudatio dell'Uticense posta a chiusura di questa importante successione
di scene del secondo libro che lo vedono protagonista:

Hi mores, haec duri inmota Catonis
secta fuit: servare modum finemque teuere

naturamque sequi patriaeque inpendere vitam
nec sibi, sed toti genitum se credere mundo.
Hide epulae vicisse famem magnique penates
summovisse hiemem tecto pretiosaque vestis
hirtam membra super Romani more Quiritis
induxisse togam Venerisque hic maximus usus,
progenies; urbi pater est urbique maritus,
iustitiae cultor, rigidi servator honesti,
in commune bonus: nullosque Catonis in actus
subrepsit partemque tulit sibi nata voluptas.

{Lucan. 2,380-391)

difesa delïumbra délia libertas, Cotta nella sua viltà arriva a dichiarare che l'unico modo per
mantenere una parvenza di liberté sotto tirannide è arrivare a voler fare ciö che il tiranno
impone.

15 Cfr. anche FANTHAM (1992) ad loc. 135. Secondo NARDUCCI (2002) 427 n. 84 è meglio
intendere nomina vana come un plurale enfatico piuttosto che come un riferimento a Catone
il Censore e Catone Uticense.

16 Lucan. l,135ss.: stat magni nominis umbra, \ qualis frugifero quercus sublimis in agro \ exuvias
veteris populi sacrataque gestans | dona ducum nec iam validis radicibus haerens \ pondéré fixa
suo est nudosque per aera ramos | effundens, trunco non frondibus, efficit umbram \ et, quamvis
primo nutet casura sub euro, \ tot circum silvae firmo se robore tollant, \ sola tarnen colitur Su

questa celebre similitudine délia Pharsalia cfr. AYMARD (1951) 77-79; ROSNER-SIEGEL
(1983) eFEENEY (1986).

17 Cfr. AHL (1976) 159 su Pompeo: «Lucan neither spares his weakness nor ignores his paradoxi¬
cal beauty. In this too he is like the republic, decadent and doomed but still capable of eliciting
affection.»

18 Ricordiamo in proposito la celebre sententia: victrix causa deis placuit, sed victa Catoni (Lucan.
1,128).



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 87

La celebrazione di Catone come padre di Roma ritornerà infine in 9,601-604,
nel contesto della faticosa marcia nel deserto libico che il condottiero affronta
con i suoi uomini dopo aver assunto il comando dell'esercito repubblicano:

Ecce parens verus patriae, dignissumus aris,
Roma, tuis, per quem numquam iurare pudebit
et quem, si steteris umquam cervice soluta,
nunc olim, factura deum es.

(Lucan. 9,601-604)

Catone mérita l'appellativo di pater patriae perché suo unico scopo è la difesa
della res publica19: ad esso egli sacrifica tutto cid che concerne la sfera individua-
le, persino i sentimenti, come vedremo fra poco. Il lungo e articolato discorso
a Bruto si conclude con l'immagine della sua devotio per la salvezza dello stato
(vv. 304-319). Ogni azione di Catone è dunque manifestazione del suo amore
per la libertas, in nome della quale è pronto al sacrificio personale in quanto
urbi pater est urbique maritus {Lucan. 2,388), «padre e marito per la città»,
supremo punto di riferimento morale per la collettività, exemplum di disinteresse

per il bene della res publica. Se lo stato di cui Catone è pater è ormai ridotto ad
un'ombra, Catone pure - per usare le parole di Frederick Ahl - è personaggio
'spettrale' («shadowy»)20, quasi divino nella sua perfezione; ed è significativo che
il suo ruolo di difensore della libertas consista nella tutela delle «leggi e del diritto
ormai inutile» {Lucan. 2,316: leges et inania iura). Dichiarata dunque la propria
intenzione di difendere fino all'ultimo la libertà, Catone riesce a trasmettere a

Bruto l'ardore per la guerra civile (vv. 323-325).

L'ingresso di Marzia (Lucan. 2,326-350)

Dopo aver presentato Catone nel suo ruolo di difensore della patria, Lucano ne
offre al lettore il ritratto di marito e pater familias introducendo sulla scena per
la prima e unica volta la sua compagna Marzia:

Interea Phoebo gelidas pellente tenebras
pulsatae sonuere fores, quas sancta relicto
Hortensi maerens inrupit Marcia busto.

Quondam virgo toris melioris iuncta mariti,
mox, ubi conubii pretium mercesque soluta est
tertia iam suboles, alios fecunda penatis

19 Cfr. PARATORE (1976). In questi versi potrebbe essere sottesa una critica alla pretesa di
Cesare e anche di Nerone di fregiarsi del titolo di pater patriae, cfr. anche NARDUCCI (2002)
414-415.

20 AHL (1976) 252: «Throughout his appearance in book 2 Cato is remote, divine, and shadowy,
as are those things to which he dedicates himself. It is, perhaps, not surprising that he who
seeks to embrace the ghost of Rome and of liberty should take the side of Pompey, who is
himself the ghost of a name.»



88 Lisa Sannicandro

inpletura datur geminas et sanguine matris
permixtura domos. Sed, postquam condidit urna
supremos cineres, miserando concita voltu,
effusas laniata comas contusaque pectus
verberibus crebris cineresque ingesta sepulchri
(non aliter placitura viro), sic maesta profatur.

(.Lucan. 2,326-337)

In questi pochi versi Lucano riassume la tormentata quanto insolita vicenda
coniugale di Marzia e Catone, sulla quale sarà bene spendere qualche parola.
Come racconta Plutarco nel Cato Min. 25-26 il futuro martire di Utica, dopo
aver ripudiato per indegnità morale la moglie Atilia, sposo in seconde nozze
Marzia, dalla quale ebbe due figli. II celebre oratore Ortensio Ortalo, amico
intimo di Catone, non avendo figli, chiese a quest'ultimo in moglie la figlia Por-
cia, nonostante fosse già sposata con Bibulo. Dopo il rifiuto di Catone Ortensio
usci alio scoperto e chiese all'amico di cedergli Marzia - che allora era incinta21

- cosicché anch'egli potesse godere della sua fécondité e quindi avere da lei
della prole. Catone acconsentî: cedette la moglie, ma dopo la morte dell'amico
Ortensio, avvenuta nel 50 a. C. circa, la riprese con sé22. E interessante leggere
nel racconto plutarcheo la motivazione che Poratore adduce per la sua singolare
richiesta: «Non appartiene alia morale comune, diceva (sc. Ortensio), ma è giusto
per natura e utile alla société, che una donna nel flore degli anni e piena di forza
non lasci svanire la propria fécondité senza dar frutto; d'altra parte non deve

preoccupare e impoverire, con un numéro eccessivo di figli, una famiglia che ne
ha gié abbastanza. Diceva che, se degli uomini degni posseggono eredi comuni,
il loro valore si moltiplica e si diffonde fra i discendenti e, grazie a queste paren-
tele, si amalgama la stessa citté» (Plut. Cato Min. 25,3-7)23. Come si puö notare,
questa vicenda, che gié nell'antichité suscité cosi tante discussioni da diventare
argomento di controversiae nelle scuole di retorica24, ruota intorno al fine del

21 Questa notizia è riportata da Plut. Cato Min. 25,10.
22 Sul problema della datazione di questo episodio si veda FEHRLE (1983) 201 n. 34. Secondo

FANTHAM (1992) 140 il secondo matrimonio con Marzia fu un atto politico, perché, essendo
il padre di Marzia Marzio Filippo sposato con Atia, nipote di Cesare, la nuova unione avrebbe
assicurato a Catone la salvezza in caso di vittoria di Cesare. Per gettare discredito su Catone,

Cesare sparse la voce secondo la quale Catone avrebbe ceduto e ripreso con sé la moglie
esclusivamente alio scopo di mettere le mani sulla cospicua eredità del defunto Ortensio, come
racconta Plut. Cato min. 52,5-9 (cfr. TSCHIEDEL (1981) 96ss.). Sulla Lex Voconia de mulie-
rum hereditatibus si veda HOPWOOD (2005), secondo la quale l'accusa di Cesare non aveva
fondamento giuridico poiché Marzia non era erede di Ortensio, bensî una beneficiaria: erede
dell'oratore sarebbe stato invece il figlio (ringrazio qui la studiosa per avermi gentilmente an-
ticipato il contenuto di un suo contributo di prossima pubblicazione).

23 Trad, di Lucia Ghilli (Milano 1993).
24 Cfr. in proposito la testimonianza di Quintiliano inst. 3,5,11 e 10,5,15, che riporta rispettiva-

mente due titoli di controversie: an Cato recte Marciam Hortensio tradiderit e conveniatne res
talis bono viro. Nel complesso le testimonianze sulla vicenda non esprimono giudizi morali sul

comportamento di Catone.



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 89

matrimonio seconde» la mentalité romana: la generazione di figli e la creazione
di legami di parentela destinati a diventare alleanze politiche25, fine che poteva
giustificare perfino la cessione della moglie ad un altro uomo.

Lucano racconta il momento in cui Marzia, di ritorno dal funerale di Orten-
sio, si reca da Catone per chiedergli di poter diventare nuovamente sua moglie.
Sin dai primi versi il lettore ha di Marzia un'impressione di grande dignité. In
primo luogo è definita saneta, attributo che altrove Lucano riserva esclusivamen-
te a Catone e a Bruto26, e maerens: il participio allude al dolore per la perdita del
marito Ortensio ed è ripreso dal corradicale maesta27 al v. 337. L'ingresso della
donna sulla scena è improvviso, come risulta chiaro dal verbo inrupit, che mette
in risalto la fretta di ritornare dal primo marito immediatamente dopo la morte
di Ortensio (vv. 327-328: relicto \ Hortensi busto). Lucano précisa subito il
motivo per cui Marzia fu affidata a Quinto Ortensio Ortalo da Catone, giudicato
qui melior maritus (2,329). Scopo di questa cessione era sfruttare la fécondité
di Marzia per permettere a Ortensio di avere dei figli da lei (vv. 331-333: alios
fecunda penatis \ inpletura datiir geminas et sanguine matris \permixtura domos)
e quindi di unire più famiglie: l'azione di Marzia va perciö in direzione opposta a

quella della guerra civile che ha sta insanguinando Roma con la sua distruzione
dei legami familiari. Come notato Henriette Harich, questi versi sono dominati
inoltre dalla «Geschäftssprache»28: il matrimonio e la proereazione sono ridotti
a un commercio, dato che i figli sono definiti conubiipretium mercesque (v. 330),
mentre la moglie è ceduta ad un altro uomo per popolarne la casa. La donna è

giusto di ritorno dalla cerimonia funebre in onore di Ortensio e sul volto e sul

corpo sono ancora visibili i segni del lutto. Il viso è affranto (v. 328: maerens), i

capelli scomposti (v. 335: effusas comas); sul corpo reca le ceneri del marito

25 Sul matrimonio romano si veda l'importante lavoro di TREGGIARI (1991). Plutarco Lyc.

- Num. 3 attesta la diffusione della locatio ventris (ovvero la cessione della moglie incinta a un
altro uomo) presso il popolo romano in epoca arcaica e Seneca elenca il prestito della moglie
fra i servizi che si rendono fra amici in benef. 1,9,3. Da un punto di vista giuridico la questione
della cessione e della riacquisizione di Marzia si risolveva con la successione di un divorzio e

di un secondo matrimonio, come sostiene CANTARELLA (1995); probabilmente di questa
vicenda si parlö molto all'epoca a causa dei suoi protagonisti. Secondo MALCOVATI (1945)
il gesto di Catone sarebbe stato motivato dalla concezione stoica della donna come essere
destinato alla proereazione e appartenente all'intera comunità.

26 Nella Pharsalia sanetus è riferito a Catone in 2,372: ille nec horrificam saneto dimovit ab ore \

caesariem; 6,311: nec saneto caruisset vita Catone e 9,555: nam cui crediderim superos arcana
daturos \ dicturosque magis quam saneto vera Catoni? E invece riferito a Bruto in 9,17: in saneto

pectore Bruti. Cfr. anche Sen. de prov. 2,11: illam sanctissimam animam\ cons, ad Marciam 22,3:

non fuit sanetior quam Cato (sc. filius tuus). Di derivazione lucanea è il dantesco santo petto
di Catone in Comm. Pg. 1,80. L'aggettivo sanetus compare già nel Paulus di Pacuvio (Pacuv.

praetext. 2-3 R3) riferito a M. Porcio Catone Liciniano, il primogenito di Catone il Censore (cfr.
TANDOI (1985) 31-32): Lucano si rifà dunque all'uso consolidato di sanetus come epiteto dei
membri della Stirpe di Catone.

27 Maestus è parola tematica della Pharsalia, cfr. in proposito GAGLIARDI (1977).
28 HARICH (1990)216.



90 Lisa Sannicandro

(v. 336: cineresque ingesta sepulchri). Non abbiamo una descrizione fisica, se

non limitata alla gestualità tipica delle vedove: Marzia depone le ceneri del
marito nell'urna (vv. 333-334: postquam condidit urna \ supremos cineres), si

strappa i capelli (v. 335: effusas laniata comas) e si percuote il petto (vv. 335-336:

contusaque pectus | verberibus crebris), il tutto con grande misura e dignità in
ossequio al principio stoico del decorum29. La moderazione di Marzia nella sua
esternazione del lutto contrasta significativamente con batteggiamento di
Cornelia, che dopo la morte del marito Pompeo non riuscirà a trovare pace se non
rinchiudendosi un dolore senza fine: saevumque arte conplexa dolorem \ per-
fruitur lacrimis et amat pro coniuge luctum (Lucan. 9,111-112).

Marzia prende allora la parola ed esordisce ricordando a Catone come in
passato abbia sempre soddisfatto aile sue richieste:

«Dum sanguis inerat, dum vis materna, peregi
iussa, Cato, et geminos excepifeta maritos:
visceribus lassis partuque exhausta revertor
iam nulli tradenda viro. Da foedera prisci
inlibata tori, da tantum nomen inane
conubii: liceat tumulo scripsisse 'Catonis
Marcia' nec dubium longo quaeratur in aevo,
mutarim primas expulsa an tradita taedas.

Non me laetorum sociam rebusque secundis
accipis: in curas venio partemque laborum.
Da mihi castra sequi: cur tuta in pace relinquar
et sit civili propior Cornelia hello?»

{Lucan. 2,338-349)

Fino a quel momento Marzia aveva messo la propria fécondité e la propria
energia di madré a disposizione di un altro uomo per volere dello stesso Catone.
Si noti Tinsistenza a livello lessicale sul tema del sangue e délia fécondité: alios
fecunda penatis \ inpletura datur geminas et sanguine matris \ permixtura domos
(vv. 331-333); dum sanguis inerat, dum vis materna (v. 338); geminos excepifeta
maritos (v. 339)30. Ora, spossata dai numerosi parti (v. 340: visceribus lassis

partuque exhausta)31, la donna torna da Catone e gli avanza due richieste. Oggetto

29 Nella Consolatio ad Helviam matrem 16,1-2 Seneca raccomanda temperanza nel dolore a chi
ha subito la perdita di una persona cara. Non è bene infatti imitare quelle donne che fanno
coincidere la fine del lutto con quella délia loro vita: nam et infinito dolore, cum aliquem
ex carissimis amiseris, adfici stulta indulgentia est, et nullo inhumana duritia: optimum inter
pietatem et rationem temperamentum est et sentire desiderium et opprimere. Non est quod ad

quasdam feminas respicias quarum tristitiam semel sumptam mors finivit.
30 L'aggettivo feta ci sembra avere qui il significato di 'féconda' piuttosto che 'puerpera', corne

sostiene invece il ThLL VI 1,640,29.
31 L'uso di sanguis e cruor nella Pharsalia è stato oggetto di una relazione di Giusto Picone al

seminario lucaneo di Palermo, 5-6 dicembre 2005 (cfr. nota 9). Ricordiamo inoltre lo studio di
carattere generale di MENCACCI (1986).



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 91

della prima preghiera di Marzia sono i foedera prisci \ inlibata tori (v. 341-342),
ossia «i casti patti del primo matrimonio», unione della quale la donna desidera
soltanto il nome, nomen inane conubii (v. 342-343). Catone infatti dovrà aste-
nersi dal soddisfare i suoi diritti coniugali, perché questo secondo matrimonio
non verrà consumato (cfr. anche quanto verrà affermato ai vv. 378-379 nel corso
della scena delle nozze: nec foedera prisci | sunt temptata tori). Marzia e Catone
realizzano cost i prineipi del matrimonio romano, che veniva celebrato liberum
quaerundorum causa: ora che la fécondité della donna è esaurita, Tunione fra i
due coniugi diventa puramente nominale. Questo giustifica dunque la presen-
za di inanis a qualificare questo secondo matrimonio (nomen inane conubii)32.

La seconda richiesta di Marzia è di essere ricordata per sempre come la
moglie di Catone: liceat tumulo scripsisse 'Catonis | Marcia' nec dubium longo
quaeratur in aevo, \ mutarimprimas expulsa an tradita taedas (Lucan. 2,343-345).
Lucano riprende qui il motivo deU'epitaffio tipico della poesia elegiaca, in cui la
donna desidera essere ricordata quale compagna delhuomo amato anche dopo
la sua morte33. Marzia mostra dunque preoccupazione per il futuro: in primo
luogo vorrebbe recuperare e prolungare in eterno la condizione rispettabile e

veneranda deWunivira, nonostante il matrimonio con Ortensio. In secondo luogo
desidera che non vi siano dubbi sulla sua moralité, affinché tutti sappiano anche

dopo la sua morte che non è stata ripudiata dal marito, bensî soltanto affidata
ad un altro uomo.

Consapevole del fatto che la situazione contingente non è delle migliori e

che una nuova unione con Catone comporta la condivisione dei pericoli e delle
fatiche della guerra civile, Marzia manifesta la sua volonté di accompagnare il
marito nelle operazioni di guerra, proprio come Cornelia è sempre a franco di
Pompeo:

32 Anche in 2,387-388 Lucano ribadirà che per Catone la finalità deU'amore è la procreazione:
Venerisque hic maximus usus, \ progenies. Marzia e Catone sono in sintonia con i precetti della
dottrina stoica, codificati in epoca imperiale da Musonio Rufo 12,65-66 Hense: qui viene con-
dannato Tadulterio e ogni rapporto sessuale sia al di fuori del matrimonio, sia alhinterno del
matrimonio se finalizzato esclusivamente alla ricerca del piacere. Si confrontino anche i fram-
menti del perduto dialogo senecano De matrimonio, conservati nell'Adversum Iovinianum di
Girolamo 1,49 (fr. 27 Vottero): in aliéna quippe uxore omnis amor turpis est, in sua nimius.
Sapiens vir iudicio debet amare coniugem, non affectu Nihil est foedius quam uxorem amare
quasi adulteram. Sulla concezione senecana del matrimonio si veda TORRE (2000). Cfr. anche
Sen. epist. 74,2: ilium videbis alienae uxoris amore cruciari, ilium suae\ Sen. dial. 2,7,4: si quis
cum uxore sua tamquam cum aliéna concumbat, adulter erit, quamvis illa adultéra non sit.

33 Cfr. ad esempio Ov. epist. 7,193: nec inscribar ELISSA SYCHAEI. Non convince l'interpre-
tazione di SKLENÄR (2003), 71ss., secondo il quale Marzia desidera essere ricordata in eterno
corne la moglie di Catone alio scopo di partecipare della fama del marito: a parère nostro nella
donna questo atteggiamento di opportunismo è del tutto assente. Non condividiamo neppure
l'affermazione di FINIELLO (2005) 165-169, per la quale la richiesta di Marzia sarebbe fina-
lizzata ad ottenere soddisfazione del torto subito con la cessione a Ortensio.



92 Lisa Sannicandro

Non me laetorum sociam rebusque secundis

accipis: in curas venio partemque laborum.
Da mihi castra sequi: cur tuta in pace relinquar
et sit civili propior Cornelia bello?

(Lucan. 2,346-349)

La richiesta di Marzia (v. 348: da mihi castra sequi) ricorda quella analoga di
Aretusa al marito Licota nella celebre epistola elegiaca di Properzio: Romanis
utinam patuissent castra puellis! \ Essem militiae sarcina fida tuae (4,3,45-46)34.
La ripresa di questa tessera elegiaca permette al poeta di riproporre la questione
délia conciliazione fra due mondi che si escludevano reciprocamente, quello
dell'amore e quello della guerra, che costituisce il problema nodale del rapporto
di Pompeo con la moglie Cornelia35. Entrambe le donne manifestano la volontà
di abbattere la barriera fra questi due ambiti partecipando alla guerra civile a

fianco dei rispettivi mariti. E non a caso le ultime parole di Marzia contengono
un riferimento alla moglie di Pompeo, che è destinata a entrare in scena solo
nel quinto libro36.

Catone acconsente tacitamente aile richieste di Marzia37 e decide di rinno-
vare il vincolo nuziale in modo consono alla gravità del momento:

34 Quello di Aretusa è il primo caso di una donna che esprime il desiderio di accompagnare
l'amato in guerra, come osserva ROSATI (1996). Ad ogni modo nel desiderio di seguire il marito

in guerra Marzia mostra un atteggiamento consono alla morale stoica. Leggiamo ancora
in Musonio Rufo 13a, 67-68 Hense che fine del matrimonio è la Koivcovia, comunione totale
di corpo e anima in vista della crupßtcocnq. Questa consiste nel «tendere a un fine comune e

respirare insieme»: 0uvxeiveiv xe Kai ougTtveîv.
35 Fondamentale a questo proposito il contributo di ROSATI (1996), che discute Finflusso di

Properzio 4,3 su Lucano e più in generale sull'epica di età flavia.
36 Non sembra molto fondata l'opinione di SKLENAR (2003) 74, secondo il quale il riferimen¬

to finale a Cornelia sarebbe motivato dal fatto che Catone sta per diventare Pompeianus e

quindi Marzia vuole essere vicina all'azione bellica proprio come lo sarà la moglie di Pompeo.
Catone ha poco prima dichiarato di parteggiare innanzitutto per la causa dello stato e quindi
di appoggiare Pompeo; ma taie adesione è minata da moite perplessità circa l'ambizione di

potere del condottiero (2,319-323, vedi supra). Infatti Catone diventerà pompeiano a pieno
titolo solo dopo la morte del Magno: llle, ubi pendebant casus dubiumque manebat, \ quem
dominum mundi facerent civilia bella, \ oderat et Magnum, quamvis comes isset in arma | auspiciis
raptus patriae ductuque senatus: \ at post Thessalicas clades iam pectore toto \ Pompeianus erat

{Lucan. 9,19-24). La menzione di Cornelia ci sembra - corne anche nota più correttamente
HARICH (1990) 223 n. 34 - una ripresa del motivo elegiaco della rivalité e del confronto fra
donne.

37 Nel suo commento ad 2,350-353 FANTHAM (1992) 144 ha ravvisato una sorta di contrasto fra
il perfetto/7en'ere e il sostantivo virum, che alluderebbe alla fermezza e alla capacité decisionale

tipicamente maschile. Si confronti per opposizione il colloquio di Cleopatra con Cesare in
10,82-106, quando la regina chiede alFospite il suo aiuto per recuperare il trono d'Egitto: Marzia

convince Catone soltanto con le sue parole, mentre Cleopatra convince Cesare contando
sulla sua bellezza: nequiquam duras temptasset Caesaris aures: \ voltus adest precibus faciesque
incesta pérorât (10,104-105).



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 93

Hae flexere virum voces et, tempora quamquam
sint aliéna toris iam fato in bella vocante,
foedera sola tarnen vanaque carentia pompa
iura placent sacrisque deos admittere testes.

(Lucan. 2,350-353)

La cerimonia nuziale viene celebrata infatti senza alcuno sfarzo (v. 352: foedera
sola vanaque carentia pompa), come si confà alla grave situazione e all'au-
sterità di Catone38:

Festa coronato non pendent limine serta

infulaque in geminos discurrit Candida postes
legitimaeque faces gradibusque adclinis eburnis
stat torus et picto vestes discriminât auro
turritaque premens frontem matrona corona
translata vitat contingere limina planta;
non timidum nuptae leviter tectura pudorem
lutea demissos velarunt flammea voltus,
balteus autfluxos gemmis astrinxit amictus,
colla monile decens umerisque haerentia primis
suppara nudatos cingunt angusta lacertos.
Sicut erat, maesti servat lugubria cultus

quoque modo natus, hoc est amplexa maritum;
obsita funerea celatur purpura lana.
Non solid lusere sales nec more Sabino
excepit tristis convicia festa maritus.
Pignora nulla domus, nulli coiere propinqui:
iunguntur taciti contentique auspice Bruto.
Ille nec horrificam sancto dimovit ab ore
caesariem duroque admisit gaudia voltu
ut primum tolli feralia viderat arma,

intonsos rigidam in frontem descendere canos

passus erat maestamque genis increscere barbam.
uni quippe vacat studiis odiisque carenti
humanum lugere genus), nec foedera prisci
sunt temptata tori: iusto quoque robur amori
restitit.

(Lucan. 2,354-380)

38 L'austerità di Catone si rispecchiava anche nella semplicità della sua dimora, cfr. 2,238, dove la

casa di Catone è definita atria non ampla, e la descrizione dell'abitazione del saggio in Sen.

dial. 2,15,5: domus haec sapientis angusta, sine cultu, sine strepitu, sine apparatu, nullis adser-

vatur ianitoribus turbam venali fastidio digerentibus, sed per hoc limen vacuum et ab ostiariis
liberum fortuna non transit: seit non esse illic sibi locum ubi sui nihil est.



94 Lisa Sannicandro

La descrizione delle nozze è condotta secondo il procedimento della negazione

per antitesi39, assai amato da Lucano, in quanto essa consiste nella negazione
continua e quasi ossessiva di tutti gli elementi decorativi e rituali tipici del ma-
trimonio40, che in questo momento sono assenti. In questo caso specifico il poeta
adotta tale procedimento alio scopo di snaturare e vanificare il rito nuziale,
proprio nel momento stesso della morte della Ubertas\ in effetti si tratta di una

parvenza di matrimonio, celebrato in forma scarna e dimessa41, nella cui descrizione

è présente un marcato simbolismo funerario. La scena delle nozze, che

costituisce per questo motivo una sorta di prosecuzione della similitudine in cui
Catone è paragonato ad un padre che abbraccia il figlio morto, contiene infatti
molti elementi propri di una pompa funebris. Marzia non porta né l'acconcia-
tura né gli accessori tipici delle spose42, bensi indossa ancora gli abiti del lutto
(v. 365: sicut erat, maesti servat lugubria cultus), che nell'abbraccio con il marito
(abbraccio peraltro proprio di una madré più che di una moglie, v. 366: quoque
modo natos, hoc est amplexa maritima) coprono la porpora della toga di Catone
(v. 367: obsita funerea celatur purpura lana): questa, simbolo delle istituzioni
politiche, entra anch'essa nella simbologia funeraria che caratterizza il passo

39 Sull'uso di questo procedimento nella Pharsalia si veda ESPOSITO (2004) 39-67. Sull'argo-
mento importante anche la dissertazione di NOWAK (1955) 133-163.

40 Cfr. FANTHAM 1992 ad 2,354-371, che definisce questa cerimonia «the anti-wedding».
41 Questo anti-matrimonio austero e disadorno è in contrasto con la descrizione del sontuoso

banchetto allestito da Cleopatra in onore di Cesare nel decimo libro, cfr. in proposito ZWIER-
LEIN (1974) 57.

42 I commentatori sono divisi sull'interpretazione dei vv. 358-359: turritaque premens frontem
matrona corona \ translata vitat contingere limina planta, poiché non è ben chiaro se matrona sia

riferito a Marzia oppure. come sostiene FANTHAM (1992), a una delle donne che assistevano
la sposa nel giorno delle nozze e che - secondo la FANTHAM - sollevano la sposa all'ingresso
della nuova casa. Vitat parrebbe essere pero un indizio a favore della prima ipotesi. poiché è

chiaro che è la sposa a compiere il gesto di evitare di toccare la soglia della sua nuova casa, e

non una matrona del suo seguito. Non pare invece verosimile che fosse una donna a sollevare
la nova nupta, compito che spettava invece agli amici dello sposo (cfr. Dizionario della Civiltà
Classica, a cura di F. Ferrari/M. Fantuzzi/M. C. Martinelli/M. S. Mirto, vol. II, s.v. matrimonio
(Milano 1993)). Corne giustamente rileva la studiosa americana, non risulta che la nova nupta
indossasse una corona turrita (v. 358). Si potrebbe perciö pensare che Lucano si riferisse qui
non alla corona adorna di torri che era attributo della dea Cibele, bensî corne un'alta acconcia-

tura che portavano le spose, come del resto interpretano il Forcellini, l'Oxford Latin Dictionary

e il Lewis/Short. Secondo VIRGILI (1989) 37 già in età tardo neroniana le spose usavano

portare un'acconciatura molto elaborata, con i capelli disposti «a corona intorno alla testa
fino a formare un diadema che incornicia il volto, ottenuto mediante un posticcio di riccioli
posto sull'alto della fronte» (si veda in proposito anche FURNÉE-VAN ZWET (1956) lie
22, che riporta testimonianze iconografiche). Questa pettinatura, destinata a grande diffusione
in epoca flavia, è descritta da Stazio nell'epitalamio in onore di Violentilla e Arrunzio Stella

(silv. 1,2,113-114: celsae procul aspice frontis honorem \ suggestumque comae) e da Giovenale
in 6,502-504 (si veda l'analisi dei due passi di GELSOMINO (1979)). Si potrebbe allora ipotiz-
zare che Lucano con corona turrita pensasse dunque a questa acconciatura, che non era in uso
ai tempi di Marzia e Catone, bensî nella sua epoca.



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 95

per indicare la morte dello stato43. Catone è tristis (v. 369) e mantiene il cultus
proprio del lutto che aveva iniziato a portare sin dallo scoppio del conflitto44: ut
primum tolli feralia viderat arma, | intonsos rigidam infrontem descendere canos \

passas erat maestamque genis increscere barbam (vv. 374-376). La sua sofferenza
è diretta verso l'intero genere umano, aliéna da odi di parte: uni quippe vacat
studiis odiisque carenti \ humanuni lagere genas (vv. 378-379). Celebrato nel
pieno della guerra civile, questo matrimonio non verrà consumato: Tintegrità e

l'austerità di Catone non ammettono eccezioni nemmeno nel legittimo amore
verso la moglie: nec foedera prisci \ sunt temptata tori: iusto quoque robur amo-
ri | restitit (vv. 378-380). La descrizione della cerimonia sfuma poi ai vv. 380-391
nella laudatio di Catone, che puö essere considerata una sorta di summa dei
principi della dottrina stoica45.

Con il rinnovo del vincolo coniugale con Marzia e con il ritratto del saggio
ai vv. 380-391 si chiude cost questa lunga sezione del secondo libro dedicata a

Catone, la quale ha la funzione di presentare al lettore i rappresentanti della victa

causa, impegnata nella disperata difesa della liberté. Durante il dialogo con Bruto
Catone afferma la nécessité per il saggio di agire nella storia, trasmettendo il calor
belli al giovane nipote che alle Idi di marzo del 44 a. C. era destinato a vendicare
le colpe di Cesare verso la res publica. Marzia, incarnazione del modello romano
dellftnivira, non ha invece alcun dubbio sul suo ruolo nella guerra civile. La sua
realizzazione di donna consiste infatti nella più devota obbedienza al marito Catone

- pur se questo comporta esercitare la sua funzione di madré per un altro uomo

- e nella condivisione con lui delle avversité della guerra alla fine dei suoi giorni.
La sua esistenza è dunque subordinata del marito e dello stato: per volere di
Catone ha messo in passato la sua fécondité al servizio della collettivité e ora chiede
di prendere parte alla guerra insieme a lui. Anche se è stata sposa di due uomini,
solo a Catone il suo nome dovré essere legato in eterno; in questo consiste la sua
unica richiesta, che in nome della pietas coniugale non puö che essere soddisfatta46.

43 Si confronti a taie proposito la sezione del secondo libro che descrive il iustitium, ossia la so-
spensione di tutte le attività, decretato in seguito alio scoppio del conflitto: anche qui l'assenza
della porpora assurge a simbolo della morte della res publica: Ergo, ubi concipiunt quantis sit
cladibus orbi | constatura fides superum, ferale per urbem \ iustitium: latuit plebeio tectus amic-
tu | omnis honos, nullos comitata est purpura fascis (Lucan. 2,16-19).

44 Cfr. la testimonianza di Plut. Cato Min. 53,1: «Si dice che da quel giorno Catone non si taglio
più né capelli né barba, né porto più corone e mantenne fino alla fine, che i suoi vincessero o

perdessero, lo stesso atteggiamento afflitto, abbattuto e oppresso dalle sventure della patria»
(trad. Lucia Ghilli (Milano 1993)). In realtà il rito del matrimonio prevedeva anche per l'uomo
un'accurata toilette, cfr. TREGGIARI (1991) 163.

45 Cfr. BILLERBECK (1986) 3125.

46 Durante il Medioevo la Marzia lucanea divenne l'emblema della virtù femminile romana. La
moglie di Catone è infatti collocata da Dante nel Limbo insieme ad altre donne virtuose: Vidi
quel Bruto che cacciô Tarquino, \ Lucrezia, Iulia, Marzia e Corniglia; \ e solo, in parte, vidi
'l Saladino (If 4,127-129. Secondo PARATORE (1965) 206-209 la Cornelia qui menzionata
sarebbe da intendere come la moglie di Pompeo: Dante avrebbe voluto omaggiare Lucano
attraverso la menzione di queste tre donne della Pharsalia). Della sua travagliata vicenda ma-



96 Lisa Sannicandro

Bibliografia

AHL (1976)
F. Ahl, Lucan. An Introduction (Ithaca 1976).
ARMISEN-MARCHETTI (2003)
M. Armisen-Marchetti, «Les liens familiaux dans le Bellum Civile de Lucain», in: Gli Annei. Una

famiglia nella storia e nella cultura di Roma imperiale. Atti del Convegno Internazionale di
Milano/Pavia, 2-6 maggio 2000, a cura di I. Gualandri/G. Mazzoli (Como 2003) 245-258.

AYMARD (1951)
J. Aymard, Quelques séries de comparaisons chez Lucain (Montpellier 1951).
BILLERBECK (1986)
M. Billerbeck, «Stoizismus in der römischen Epik», AAIRWII, 32.5 (1986) 3116ss.
BRUÈRE (1951)
R. Bruère, «Lucan's Cornelia», CPh 46 (1951) 221-236.
CANTARELLA (1995)
E. Cantarella, «Marzia e la locatio ventris», in: Vicende e figure femminili in Grecia e a Roma. Atti del

Convegno di Pesaro, 28-30 aprile 1994, a cura di R. Raffaelli (Ancona 1995) 251-258.
CASAMENTO (2005)
A. Casamento, La parola e la guerra. Rappresentazioni letterarie del Bellum Civile in Lucano (Bo¬

logna 2005).
DE ANGELIS (1993)
V. De Angelis, «'... e /'ultimo Lucano'», in: Dante e la 'bella schola' délia poesia. Autorité e sfida

poetica, a cura di A. A. Iannucci (Ravenna 1993) 145-203.
ERSKINE (1998)
A. Erskine, «Cato, Caesar and the Name of the Republic in Lucan, Phars. 2,297-303», Scholia 7

(1998)118-120.
ESPOSITO (1999)
P. Esposito, «Alcune priorité della critica lucanea», in: ESPOSITO/NICASTRI (1999) 11-37.
ESPOSITO (2004)
P. Esposito, «Lucano e 'la negazione per antitesi'», in: Lucano e la tradizione dell'epica latina, a cura

di P. Esposito/E. M. Ariemma (Napoli 2004) 39-61.
ESPOSITO/NICASTRI (1999)
Interpretare Lucano. Miscellanea di studi, a cura di P. Esposito/L. Nicastri, Université degli studi di

Salerno, Quaderni del Dipartimento di Scienze dell'Antichité (Napoli 1999).
FANTHAM (1992)
E. Fantham (ed.), De Bello Civili. Book II (Cambridge 1992).
FAYER (1986)
C. Fayer, «L'ornatus della sposa romana», StudRom 34 (1986) 1-24.

trimoniale il poeta della Commedia offre inoltre nel Convivio IV,28 un'interpretazione alle-
gorica, secondo la quale ad ogni fase della vita di Marzia corrisponderebbe una fase della vita
della nobile anima: la seconda unione con Catone corrisponde all'età del senio, in cui essa si

ricongiunge a Dio (si veda in proposito PASTORE STOCCHI (1984)). Interessante è inoltre
la testimonianza di Matthieu de Vendôme, che dedica a Marzia una sezione della sua Ars
versificatoria (1,55) presentandola come un modello delle virtù coniugali. Sembra essere stato
suggestionato dai versi di Lucano anche Geoffrey Chaucer, che colloca Marzia a fianco di
Penelope quale emblema di fedelté e devozione coniugale nel Prologo a The Legend of Good
Women, vv. 252-253: Penalopee, and Marcia Catoun, \ mak of your wyfhod no comparison.
Per quanto riguarda le arti figurative, ricordiamo il dipinto Marcia (1520, ora alia National
Gallery di Londra) del manierista senese Domenico di Giacomo di Pace «Beccafumi», detto
il Mecherino, dove la vicenda di Marzia è cosi riassunta: ME CATO COGNOVIT VIR MOX
HORTENSIUS ALTER. \ DEINDE CATONIS EGO MARTIA NUPTA FUI.



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 97

FEENEY (1986)
D. Feeney, «'Stat magni nominis umbra': Lucan on the Greatness of Pompeius Magnus», CO 36

(1986) 239-243.
FEHRLE (1983)
R. Fehrle, Cato Uticensis (Darmstadt 1983).
FINIELLO (2005)
C. Finiello, «Der Bürgerkrieg: Reine Männersache? Keine Männersache! Erictho und die Frauen¬

gestalten im Bellum Civile Lucans», in: Lucan im 21. Jahrhundert, hrsg. von C. Walde
(München/Leipzig 2005) 155-185.

FLACELIÈRE (1976)
R. Flacelière, «Caton d'Utique et les femmes», in: Mélanges Jacques Heurgon, vol. I: L'Italie pré¬

romaine et la Rome républicaine (Roma 1976) 293-302.
FURNÉE-VAN ZWET (1956)
L. Furnée-Van Zwet, «Fashion in Woman's Hair-dress in the First Century of the Roman Empire»,

BABesch 31 (1956) 1-22.
GAGLIARDI (1977)
D. Gagliardi, «Maestus in Lucano e il problema testuale di Phars. Ill 632», RCCM 19 (1977) 393-

397.

GELSOMINO (1979)
R. Gelsomino, «La Violentilla di Stazio (Silvae 1,2) ed una signora della sesta satira di Giovenale (474-

507)», in: Studi dipoesia latina in onore di Antonio Traglia, vol. II (Roma 1979) 841-870.
GORDON (1933)
H. L. Gordon, «The Eternal Triangle, first century b. C.», CJ 28 (1933) 574-578.
HAMILTON (1933)
M. Hamilton, «Chaucer's 'Marcia Catoun'», Modern Philology 30.4 (1933) 361-364.
HARICH (1990)
H. Harich, «Catonis Marcia. Stoisches Kolorit eines Frauenportraits bei Lucan (II 326-350)», Gym¬

nasium 97 (1990)212-223.
HOPWOOD (2005)
B. Hopwood, Heres esto: Property, Dignity, and the Inheritance Rights of Roman Woman. 215 BC -

AD 14 (Sydney 2005).
LA FOLLETTE (2001)
L. La Follette, «The Costume of the Roman Bride», in: The World ofRoman Costume, ed. by J. Lynn

Sebesta/L. Bonfante (Madison 2001) 54-64.
LAUSBERG (1985)
M. Lausberg, «Lucan and Homer», ANRW II 32.3 (1985) 1565-1622.
MALCOVATI (1945)
E. Malcovati, Donne di Roma antica, Quaderni di storia romana, Istituto di Studi romani, fase 8,1

(Roma 1945).
MENCACCI (1986)
F. Mencacci, «Sanguis/cruor. Designazioni linguistiche e classificazione antropologica del sangue

nella cultura romana», MD 17 (1986) 25-91.
MUNARI (1988)
F. Munari (ed.), Mathei Vindocinensis Opera, vol. III: Ars versificatoria (Roma 1988).
NARDUCCI (1979)
E. Narducci, La provvidenza crudele. Lucano e la distruzione dei miti augustei (Pisa 1979).
NARDUCCI (2002)
E. Narducci, Lucano. Un'epica contro l'impero (Bari 2002).
NEHRKORN (1960)
H. Nehrkorn, Die Darstellung und Funktion der Nebencharaktere in Lucan's Bellum Civile (Balti¬

more 1960).



98 Lisa Sannicandro

NOWAK (1955)
H. Nowak, Lucanstudien (Wien 1955).
PARATORE (1965)
E. Paratore, «Lucano e Dante», in: E. Paratore, Antico e nuovo (Caltanissetta/Roma 1965) 165—

210.

PARATORE (1976)
E. Paratore, «Lucano e la concezione del pater patriae», in: E. Paratore, Romanae litterae (Roma

1976) 597-603.
PASTORE STOCCHI (1984)
M. Pastore Stocchi, «Marzia», in: Enciclopedia dantesca, vol. III (Roma 21984) 850.

PEDERZANI (1984)
O. Pederzani, II talamo, l'albero e lo specchio. Saggio di commento a Stat. Silv. 12, II 3, III 4 (Bari

1995).
PELLEGRINO (2004)
C. Pellegrino, «Immagini del rituale funebre nelle elegie di Properzio», in: Properzio tra storia arte

e mito. Atti del convegno Internazionale di Assisi 24-26 maggio 2002, a cura di C. Santini/
F. Santucci (Assisi 2004) 131-147.

PEPPE (1984)
L. Peppe, Posizione giuridica e ruolo sociale délia donna romana in età repubblicana (Milano

1984).
QUARTANA (1918)
M. Quartana, «Marzia e Cornelia nel poema di Lucano », A&R 21 (1918) 189-198.
RADICKE (2004)
J. Radicke. Lucans poetische Technik. Studien zum historischen Epos (Leiden 2004).
ROSATI (1996)
G. Rosati, «II modello di Aretusa (Prop. 4,3): Tracce elegiache nell'epica del I sec. d. C.», Mala 48

(1996)139-155.
ROSNER-SIEGEL (1983)
J. A. Rosner-Siegel, «The Oak and the Lightning. Lucan, Bellum Civile 1,135-157», Athenaeum 61

(1983)165-177.
SKLENÄR (2003)
R. Sklenâr, The Taste for Nothingness. A Study of Virtus and Related Themes in Lucan's Bellum

Civile (Ann Arbor 2003).
TANDOI (1985)
V. Tandoi, «II dramma stoico di Pacuvio: restauri e interpretazione», in: Disiecti membra poetae,

vol. II, a cura di V. Tandoi (Foggia 1985) 11-38.
TORRE (2000)
C. Torre, II matrimonio del sapiens. Ricerche sul De matrimonio di Seneca (Genova 2000).
TREGGIARI (1991)
S. Treggiari. Roman Marriage. Iusti Coniuges from the Time ofCicero to the Time of Ulpian (Oxford

1991).
TSCHIEDEL (1981)
H. J. Tschiedel, Caesars Anticato. Eine Untersuchung der Testimonien und Fragmente (Darmstadt

1981).
VAN CAMPEN (1991)
F. H. M. Van Campen, M. Annaei Lucani De bello civili liber II: Een commentaar (Amsterdam

1991).
VIRGILI (1989)
P. Virgili, «Acconciature e maquillage», in: Vita e costume dei Romani antichi, vol. 7 (Roma 1989).
VOTTERO (1992)
D. Vottero (ed.), L. Anneo Seneca, I frammenti (Bologna 1992).



Per uno studio sulle donne della Pharsalia: Marcia Catonis 99

WALDE (2005)
C. Walde, «Einleitung», in: Lucan im 21. Jahrhundert, hrsg. von C. Walde (München/Leipzig 2005)

VII-XIX.
ZIEGLER (2000)
D. Ziegler, Frauenfrisuren der römischen Antike. Abbild und Realität (Berlin 2000).
ZWIERLEIN (1974)
O. Zwierlein, «Caesar und Kleopatra bei Lucan und in späterer Dichtung», A&A 20 (1974) 54-73.

Corrispondenza:
Lisa Sannicandro
Université di Padova
Dipartimento di Scienze del Mondo Antico
Piazza Capitiniato 7

1-35139 Padova


	Per un studio sulle donne della Pharsalia : Marcia Catonis

