Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 4

Artikel: Hymenaeus und die Panfléte - Claudians Epithalamium an Palladius
und Celerina (c.m. 25)

Autor: Breitenstein, Natalie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-47945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-47945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hymenaeus und die Panflote —
Claudians Epithalamium an Palladius und Celerina (c.m. 25)

Von Natalie Breitenstein, Bern/Rom

Obwohl Claudius Claudianus zu den gut erforschten Dichtern der Spétantike
zdhlt, hat sein Hochzeitsgedicht an Palladius und Celerina (c.m. 25) in der For-
schung kaum Beachtung gefunden. Das Epithalamium, das zu den carmina mi-
nora gezahlt wird, stand stets im Schatten des langeren und bekannteren Hoch-
zeitsgedichts an den westromischen Kaiser Honorius und seine Gattin Maria,
das sich in den carmina maiora in eine Sammlung panegyrischer Herrscher-
gedichte einreiht (C. 9-10). Unlédngst ist mit Sabine Horstmanns Disserta-
tion «Das Epithalamium in der lateinischen Literatur der Spitantike» eine
gattungsgeschichtliche Abhandlung erschienen, die sich in einem Kapitel auch
mit c.m. 25 befasst.! Allerdings setzt sich Horstmann nicht wesentlich von der
gangigen Meinung ab, das Gedicht sei als ein Nebenprodukt und eine periphere
Leistung im (Euvre Claudians zu betrachten. Im Folgenden soll gezeigt werden,
dass Claudian mit seinem Hochzeitsgedicht c.m. 25 neue Wege beschreitet, in-
dem er in entscheidenden Punkten von der Gattungstradition abweicht und
diese so durch seine variatio um eine weitere Sinndimension bereichert.
Vorausgehend sei der Inhalt des 145 Verse umfassenden Gedichts kurz re-
feriert: In der Mittagshitze hat sich Venus in einer Grotte niedergelegt; in ihrer
Nihe schlafen Nymphen, Grazien und Amorgestalten (1-24). Plotzlicher Larm
weckt Venus — es sind die Gerdusche einer Hochzeit. Venus macht sich auf zu
Hymenaeus, dem Hochzeitsgott (25-33). Dieser liegt ausgestreckt unter einer
Platane und iibt sich im Flotenspiel. Die heraneilende Venus erblickend, lasst
er die Flote fallen (34-—43). Die Liebesgottin tadelt seinen Miissiggang und er-
kundigt sich nach den Brautleuten (43-55). Der Hochzeitsgott nimmt dies zum
Anlass, eine Lobrede auf deren Eltern zu halten (56-99), worauf Venus mit ih-
rem Wagen zum Brautpaar fahrt (99-115), um die Vorbereitungen fiir die
Hochzeit zu treffen (116-127), eine allocutio sponsalis zu halten (128-138) und

*  Fiir hilfreiche Anregungen danke ich Prof. Dr. Henriette Harich-Schwarzbauer (Basel) und
Prof. Dr. Martin Korenjak (Bern). Claudian wird nach der Textausgabe von J.H. Hall (1985)
zitiert.

1 Sabine Horstmann, Das Epithalamium in der lateinischen Literatur der Spitantike (Miinchen/
Leipzig 2004) 182-215. Frithere Untersuchungen zu c.m. 25 bei Camillo Morelli, «L’epithalamio
nella tarda poesia latina», in: SIFC 18 (1910) 319-432 (dort 367-374); Michael Roberts, «The
Use of Myth in Latin Epithalamia from Statius to Venantius Fortunatus», in: TAPhA 119 (1989)
321-348 (dort 334f.); kommentiert bei Lisa Maria Ricci, Claudii Claudiani Carmina
Minora. Introduzione, traduzione e commento (Bari 2001); ins Deutsche iibersetzt von Georg
Freiherr von Wedekind, Dichtungen des Claudius Claudianus (Darmstadt 1868).

Museum Helveticum 62 (2005) 214-222



Natalie Breitenstein 215

den Schuss der Liebespfeile in die Herzen von Braut und Brautigam zu veran-
lassen (139-145).

Zwei Bestandteile des Gedichts stechen als gattungsuntypisch hervor und
sind daher erklarungsbediirftig. Das ist zum einen die Variation des Gotterap-
parates. Die Gattungstradition der spatantiken Epithalamien wurde massgeb-
lich bestimmt durch Statius’ Hochzeitsgedicht Silv. 1,2, das zum Modell fiir
nachfolgende Dichter wurde® und das auch Claudian in C. 10° getreu aufgreift.
Wihrend diese Epithalamien allesamt Amor der Liebesgottin Venus gegen-
iberstellen, fiihrt Claudian in c.m. 25 den Hochzeitsgott Hymenaeus als han-
delnde Figur ein. Der zweite Punkt betrifft die zeitliche Abfolge der Handlung.
Die Gotter sind verspitet, werden von der Hochzeit regelrecht iiberrumpelt.
Venus verschléft beinahe die Hochzeit, und auch der Hochzeitsgott Hyme-
naeus ist nicht auf die Feierlichkeit vorbereitet. Bei Venus’ Ankunft auf der
Erde ist die Hochzeit schon in vollem Gange. Die anderen Gedichte hingegen
erzdhlen die gottlich gesteuerte Vorgeschichte der Hochzeit: wie Amor den zu-
kiinftigen Briautigam mit seinem Pfeil trifft, danach bei Venus um die Erlaub-
nis zu einer Hochzeit bittet, und wie diese sich zur Braut auf die Erde be-
gibt, um die Hochzeit durchzufiihren. Venus und Amor sind dort aktiv am
Zustandekommen der Heirat beteiligt (Amors Liebespfeil als Ausloser), wih-
rend im anderen Fall Venus nur an der Ausrichtung des Hochzeitsfestes, nicht
jedoch an der Entscheidung zur Vermédhlung mitwirkt (der Abschuss der Lie-
bespfeile erfolgt erst am Fest).*

Was haben diese markanten Abweichungen zu bedeuten? Dass Hyme-
naeus im Gedicht erscheint, ist an und fiir sich nicht erstaunlich, zumal
Menander Rhetor in seinem Traktat zur Hochzeitsrede eine Beschreibung
des Hochzeitsgottes Gamos, dem Hymenaeus sehr dhnlich ist, explizit emp-
fiehlt.” Was die dussere Erscheinung und Abstammung des Claudianischen
Hymenaeus betrifft, so reiht er sich ebenfalls in die antike Tradition der Litera-
tur und Ikonographie ein. Sein Verhalten und seine Rolle innerhalb des

2 Sofiir Claudian, Ep. fiir Honorius und Maria (C. 9-10); Paulinus Nolanus, Ep. fiir Julian und Titia
(carm.?25); Sidonius Apollinaris, Ep. fiir Ruricius und Hiberia (carm. 10-11), Ep. fiir Polemius und
Araneola (carm. 14-15); Dracontius, Ep. fiir die Briider Victorianus und Rufinianus (Romul. 6),
Ep. fiir Johannes und Vitula (Romul. 7); Ennodius, Ep. fiir Maximus (carm. 1,4); Luxurius, Ep.
(Cento) fiir Fridus; Venantius Fortunatus, Ep. fiir Sigibert und Brunichilde (carm. 6,1).

3 Man geht allgemein davon aus, dass C. 10 vor c.m. 25 entstanden ist, siche dazu Horstmann
(Anm. 1) 183-185.

4  Das wurde bis anhin oft iibersehen. Mehrmals wurden in Anlehnung an C. 10 irrtiimliche Aus-
sagen iiber c.m. 25 gemacht. So vermischt Zoja Pavlovskis, «Statius and the Late Latin
Epithalamia», in: CPh 60 (1965) 164-177 (dort 166), die beiden Gedichte bei der Aussage: «Be-
fore the marriage of Palladius, Amor acquaints Venus with the love of this man for Celerina».
Ebenso behauptet Friedrich Vollmer, P. Papinii Statii Silvarum libri, hrsg. und erkl. (Leipzig
1898) 235: «Von St.[atius] abhéngig ist das Epithalamium Palladii von Claudian, wo Venus auf
Amors Bericht zur Hochzeit geht.»

5  Men.Rh. 404, 29-405,13.



216 Hymenaeus und die Panflote

Gedichts jedoch scheinen einzigartig.® Erklirungen fiir sein ungewohnliches
Verhalten finden sich in der Sekundérliteratur nur wenige, und sie iiberzeugen
nicht immer.

Camillo Morelli hilt die Tatsache, dass Hymenaeus musiziert, fiir nahelie-
gend: «La cosa ¢ in s¢ spiegabilissima. [...] La sua musicalita non & quindi strana:
gia Eros e gli Eroti, suoi affini, sono spesso rappresentati come suonatori di lira,
cetra ecc.»’ Hymenaeus sei musikalisch, weil er in seiner Rolle einem (ebenfalls
musikalischen) Amor verwandt sei. Damit versucht Morelli, das Spezielle des
Gedichtes, den Ersatz Amors durch Hymenaeus, in das traditionelle Schema
der anderen Gedichte einzupassen, statt die Abweichung zu erkldren. Michael
Roberts hingegen schlégt eine biographische Lektiire vor und meint, dass die
Biographie der Brautleute den Ausschlag fiir die Gestaltung der Gotterfiguren
gegeben habe: «I wonder whether there is not a reference here to one of the
participants in the marriage.»® Er nimmt an, dass mit den studiis communibus in
V. 5 zur Praefatio unseres Gedichts die Dichtertétigkeit gemeint ist, die Palla-
dius mit Claudian gemeinsam gehabt habe, und er fragt sich: «Might he [Palla-
dius] have been a writer of pastoral verse? In that case Venus’ exhortation to
him to abandon his exclusive devotion to pastoral poetry for an interest in mat-
ters amatory would take on special point.»’ Sabine Horstmann bezeichnet die
Gestaltung des Hymenaeus als eine «eigenwillige Interpretation» der mytholo-
gischen Gestalt, enthilt sich aber einer weiteren Deutung.'

M.E. lassen sich beide Eigentiimlichkeiten, sowohl die Tatsache, dass Hy-
menaeus auftritt, als auch sein Verhalten, poetologisch deuten. Eine solche
Deutung sei im Folgenden versucht. Dabei mochte ich in vier Schritten vorge-

6  Inden unsiiberlieferten Texten kommt Hymenaeus nur in unserem Gedicht eine tragende Rol-
le zu. In Catull. 61,1-45 wird Hymenaeus in einem Hymnos kletikos aufgefordert, der irdischen
Hochzeit beizuwohnen; Stat. Silv. 1,2, 237ff. wird iiber ihn berichtet, dass er am Hochzeitsfest ein
Lied anstimmt; Claud. C. 10,312 erwéhnt ihn beildufig. Zu Ursprung, Name und Darstellung des
Hymenaeus allgemein siehe Horstmann (Anm. 1) 195ff.

7  Morelli (Anm. 1) 370f.

Roberts (Anm. 1) 335.

9  Inbezug auf das Verstdndnis von studiis communibus in der Praefatio herrscht unter den Inter-
preten keine Einigkeit. Fritz Felgentreu, Claudians Praefationes. Bedingungen, Beschreibungen
und Wirkungen einer poetischen Kleinform (Stuttgart/Leipzig 1999) 182 meint wie Roberts, es
handle sich um ein gemeinsames literarisches Interesse. Zwar hatten Claudian und Palladius als
tribuni et notarii eine gemeinsame dienstliche Beschéftigung, doch diese kénne nicht gemeint
sein, da studium kein Synonym fiir officium und negotium sei. Uberpriift man den Gebrauch des
Wortes studium in Claudians Gesamtwerk, zeigt sich jedoch, dass sich der Begriff bei der Mehr-
zahl der insgesamt 26 Stellen auf das Bedeutungsfeld Pflicht, Militar und Arbeit bezieht, und
nicht auf Dichtertatigkeit (im Falle des letzteren meistens in der Kombination studium Musa-
rum). Da in der PLRFE zudem kein Hinweis auf eine Dichtertétigkeit des Palladius zu finden ist
und die Beziehung Palladius’ und Claudians auch in den tibrigen Versen der Praefatio auf ihre
gemeinsame Téatigkeit am Hof hindeutet, kann nicht davon ausgegangen werden, dass Palladius
Dichter war.

10 Horstmann (Anm. 1) 198.

oo



Natalie Breitenstein 217

hen: Der wiederholte Hinweis auf die Verwandtschaft des Hymenaeus mit den
Musen (1) sowie sein Gebaren als musizierender Hirte (2) lassen Hymenaeus
als Autorfigur erscheinen. Zudem kann der zweite Punkt der variatio, die zeitli-
che Verspatung der Gotter (3), auf die Entstehungsbedingungen des Gedichts
bezogen werden, was sich, zieht man die Praefatio des Gedichts noch hinzu, auf
einer weiteren Ebene bestitigen wird. Nicht zuletzt konnten die Instrumente
Panflote und cithara (4) eine Bedeutung haben, die iiber die Handlungsebene
hinausgeht und einen Blick auf Claudians Produktionssituation und sein Ver-
héltnis zu seinen Auftraggebern eroffnet.

(1) Die Dichter fiihlen sich seit jeher eng mit den Musen verbunden, als de-
ren Medium und Sprachrohr sie sich verstehen. Wenn Hymenaeus im Gedicht
mehrfach als Sohn einer Muse bezeichnet wird und diese seine Abstammung
mehrfach problematisiert wird, kann dies als erstes Anzeichen dafiir aufgefasst
werden, dass Claudian in seinen Gedichten die eigene Dichterrolle reflektiert.

Dem Hymenaeus wird explizit als einem Sohn einer Muse die Vorherr-
schaft iiber die Ehe zugesprochen (31-33):

hunc Musa genitum legit Cytherea ducemque
praefecit thalamis; nullum iunxisse cubile
hoc sine nec primas fas est attollere taedas.

Ihn, den Sohn einer Muse, hat Venus ausgewahlt und als Fithrer
dem Brautgemach vorangestellt. Eine Ehe zu schliessen
ist ohne ihn nicht rechtens, noch die ersten Fackeln emporzuhalten.

Schon bei Catull wird Hymenaeus als Sohn der Muse Urania und des Helikon
bei einer Hochzeit aufgerufen. Catulls dux bonae Veneris, boni coniugator amo-
ris (Catull. 61,441.) ist hier der dux (c.m. 25,31), den Venus der Hochzeit voran-
gestellt hat. Es féllt auf, dass es bei Claudian nicht um Liebe geht (Veneris und
amoris als Attribute zu dux fehlen). Dafiir wird stiarker hervorgehoben, dass
Hymenaeus von einer Muse abstammt (genitum steht grammatikalisch parallel
zu ducem). Seine verwandtschaftliche Beziehung zu den Musen kommt ebenso
im Tadel der Venus zum Ausdruck, wenn sie sagt (44-51):

numquamne, puer, dilecta reliques
carmina? maternis numquam satiabere donis,
dedite Musarum studio nimiumgque parentis
aemule? quid medio tecum modularis in aestu?
iamne tibi sordent citharae? iam lustra Lycaei
atque pecus cordi redituraque rupibus echo?
huc ades et tantae nobis edissere causas
laetitiae ...

Gibst du denn, Knabe, die geliebten Lieder nie auf?

Wirst du denn an den miitterlichen Gaben nie Sattigung finden,

der du der Musenkunst fronst und allzusehr mit der Mutter wetteiferst?
Was spielst du bei dir in der Mittagshitze?



218 Hymenaeus und die Panflote

Verschméhst du die cithara schon? Sind dir schon die Lyké&ischen Schluchten
und die Herden ans Herz gewachsen und das Echo, das von den Felsen zurtick-
Komm hierher und erklédre mir die Griinde fiir die so grosse Freude ... [kehrt?

Die ermahnenden Worte, die Venus an Hymenaeus richtet, beziehen sich alle-
samt auf seine Abstammung von einer Muse: maternis donis (45), dedite Musa-
rum studio (46), nimiumque parentis aemule (46f.)." Venus’ Vorwurf an Hyme-
naeus zielt darauf, dass er seine Funktion als Eheschliesser vernachléssigt und
sich stattdessen ausschliesslich der Musenkunst widmet, wie er sie von seiner
Mutter iibernommen hat. Uberraschend ist allerdings — darauf sei an dieser
Stelle bereits hingewiesen —, dass die cithara hier nicht als zur Musenkunst ge-
horig apostrophiert wird.

(2) Fiir eine poetologische Deutung des Gedichts ist zudem die Tatsache
von Interesse, dass sich Hymenaeus als musizierender Hirte gebéardet. Bereits
in der archaischen Zeit war der Hirte eine Identifikationsfigur fiir den Dich-
ter.”” Die Analogie Hirte/Dichter haben insbesondere Vergils Eklogen ver-
festigt, die sich als poetische Reflexion des Dichtens verstehen lassen.”

Venus trifft Hymenaeus unter einer Platane liegend, beschiftigt mit dem
Spiel auf einer Panflote (34—40):

conspicitur tandem. platano namque ille sub alta
fusus inaequales cera texebat avenas
Maenaliosque modos et pastoralia labris
murmura temptabat relegens orisque recursu
dissimilem tenui variabat harundine ventum.
restitit ut vidit Venerem, digitisque remissis

ad terram tacito defluxit fla lapsu.

Endlich erblickt sie ihn. Jener lag ausgestreckt unter einer hohen Platane,

im Begriff, ungleich lange Rohre mit Wachs aneinander zu fiigen

und sich mit den Lippen in Minalischen Weisen und Hirtentonen zu ver-
Die zarte Flote am Mund hin und her bewegend variierte er auf ihr [suchen.
Als er Venus sah, hielt er inne, 16ste seine Finger [den ungleichen Atem.
und liess die Flote still zu Boden gleiten.

Hymenaeus’ Zuriickgezogenheit, das einsame Musizieren, die noch folgende
Erwiahnung der Lykaischen Schluchten, der Herden und des Echos (48f.) er-
wecken den Eindruck einer bukolischen Umgebung. Wenn Hymenaeus an sei-
ner Panflote bastelt, ist er in eine bukolische Welt versetzt, die eng an die Pan-
flote als rohes Hirteninstrument der landlichen Sphére gekniipft ist.

11 Aemulus parentis konnte sich auch auf den Vater (Pan, Apoll oder Dionysos) beziehen, siche
dazu Horstmann (Anm. 1) 200.

12 Siehe dazu Kathryn J. Gutzwiller, Theocritus’ Pastoral Analogies. The Formation of a Genre
(Wisconsin 1991) 29ff.

13 Z.B. Ernst A. Schmidt, Poetische Reflexion. Vergils Bukolik (Miinchen 1972) 283: «Vergils bu-
kolische Welt ist das Symbol der Dichtung der Dichtung».



Natalie Breitenstein 219

Die Gattung der Hochzeitsdichtung ist von jeher mit der Bukolik verbun-
den.'" Spitestens seit der Kaiserzeit ist die Bukolik zudem ein eminent pan-
egyrisches Genus, man denke an die Carmina Einsidlensia, die Eklogen des
Calpurnius Siculus oder Nemesian.” So gesehen kann man das Bild des floten-
spielenden Hymenaeus auf den Epithalamiendichter selbst beziehen und sieht
die Lage veranschaulicht, in der sich Claudian als Auftragsdichter befand.'

Die dichterische Tétigkeit konnte in der Zeit Claudians nicht als selbstédn-
diger Beruf ausgeiibt werden."” Als «wandering poet» wurde Claudian auf der
Suche nach einem Mézen fiir seine Literatur um 396 n. Chr. an den kaiserlichen
Hof in Mailand geholt, wo er als offizieller Hofdichter Gedichte zu wichtigen
Anléassen verfasste. Etwa zeitgleich wurde ihm das Hofamt eines tribunus et no-
tarius (Privatsekretdr) iibergeben, das ihm ein gesichertes Einkommen ver-
schafft haben diirfte. Hymenaeus unter dem Baum, versunken in sein Flten-
spiel, ist ein schones Bild fiir den Autor, der von einem Auftrag iiberrascht wird.

(3) Der Auftrag fiir das Hochzeitsgedicht an Palladius und Celerina diirfte
sehr kurzfristig eingegangen sein. Die Eile kommt in der Praefatio™ zur
Sprache, wenn das Gedicht in Vers 1 als festina bezeichnet wird (c.m. 25
praef. 1£.):"

Carmina per thalamum quamvis festina negare
nec volui genero nec potui socero.

Ein Gedicht zur Hochzeit, wenn auch noch so eilig,
wollte ich dem Schwiegersohn und konnte ich dem Schwiegervater
[nicht verweigern.

14  Siehe v.a. E. Faye Wilson, «Pastoral and Epithalamium in Latin Literature», in: Speculum 23
(1948) 35-57. Theokrit 18 ist ein pastorales Epithalamium, und auch Catull 62 greift mit der
Form des alternierenden Wettgesangs auf die Hirtendichtung zuriick. Durch die Rhetorisierung
und Episierung des Epithalamiums nach Catull hat die Gattung jedoch an bukolischen Elemen-
ten verloren. Zu Vergils 4. Ekloge als Epithalamium sieche Wendell Clausen, A Commentary on
Vergil. Eclogues (Oxford 1994) 126. Bei Claudian hat das Bukolische mit den Figuren des musi-
zierenden Hymenaeus und der schlafenden Venus erneut Einlass in das Gedicht gefunden.
Nach Claudian kommen sich Hochzeits- und Hirtendichtung wieder sehr nahe. Vor allem das
Reich der Venus wird mit pastoralen Elementen angefiillt, und das Hochzeitsfest wird zum Fest
der landlichen Gottheiten.

15 Siehe dazu Bernd Effe, Gerhard Binder, Die antike Bukolik. Eine Einfiihrung (Miinchen/
Ziirich 1989) 112ff.

16 Zum Verhiltnis von Dichtung und Realitdt in Claudians C. 9-10 siehe Marie-France Gineste,
Poésie, pouvoir et rhétorique a la fin du 4™ siecle apres J.—C. Les poémes nuptiaux de Claudien,
in: Rhetorica 22 (2004) 269-296.

17  Zu Claudians Biographie und seiner Stellung als «wandering poet» siche Alan Cameron, Clau-
dian. Poetry and Propaganda at the Court of Honorius (Oxford 1970).

18 Claudian stellte seinen carmina maiora und dem c.m. 25 als einzigem Gedicht unter den carmina
minora eine Praefatio voran. Zur Praefatio von c.m. 25 siehe Felgentreu (Anm. 9) 182-186.

19 Auch Morelli (Anm. 1) 268 und Felgentreu (Anm. 9) 184 gehen davon aus, dass Claudian seinen
Auftrag tatsichlich in kurzer Zeit zu erfiillen hatte und es sich nicht nur um einen Bescheiden-
heitstopos handelt.



220 Hymenaeus und die Panflote

Die Elile des Dichters zeigt sich nicht nur in der Praefatio, sondern auch im Ge-
dicht selbst: im iiberstiirzten Handeln der Gottheiten Venus und Hymenaeus,
die aus ihrem Schlaf bzw. dem freien Musizieren gerissen werden und ex tem-
pore reagieren miissen.

(4) Ein patronus verschaffte dem Dichter otium, indem er ihm Raum und
Zeit fiir seine dichterische Kreativitit bot. Zugleich unterbrach er es aber auch
durch seine Auftrige, die er dem Dichter erteilte. Das bukolische Spiel auf der
Panflote ist zwar panegyrisch, jedoch privater und leichter (tecum modularis,
47) als das offizielle Enkomium auf der cithara, das fiir eine Hochzeit gefordert
wird. Fiir einen solch wichtigen Anlass soll sich der Dichter dem edleren Instru-
ment zuwenden.

Mit der tenuis harundo des Hymenaeus (c.m. 25,38) wird auf das «zarte»
Genre der Hirtendichtung angespielt. Die Stelle korrespondiert mit Vergils er-
ster Ekloge (Verg. ecl. 1,2): silvestrem tenui Musam meditaris avena,” wo auf die
Gattung der Bukolik als genus tenue (oder humile) Bezug genommen wird.”
Vergil thematisiert in seinen Eklogen die Differenz von pastoraler und
heroischer Dichtung: Eben darauf spielt auch Claudian an, wenn er die Musik-
instrumente Panflote und cithara aufeinander treffen ldsst. Venus beschwert
sich dariiber, dass Hymenaeus sein Instrument gewechselt hat. Sie meint etwa:
«Attend to your own business, play your own instrument (the cithara) and do
not seek the haunts, and imitate the pipes, of Pan.»* Dem Hymenaeus wurde
einst die cithara zugewiesen, die zur Begleitung der Hochzeitslieder am Hoch-
zeitsfest bestimmt war.”

Als leicht herzustellendes Instrument aus meist sieben Rohren unter-
schiedlicher Liange und etwas Wachs hatte die Syrinx bzw. Panflote immer ih-
ren Platz im Leben der einfachén Leute und besonders der Hirten, die sich da-
mit ihre Zeit vertrieben.”* Aufgrund ihrer geringen technischen Moglichkeiten
reihte man sie in der Hierarchie der Instrumente unten ein. Bedeutung fiir die
Kunstmusik wurde ihr abgesprochen.”

20 Siehe zur Vergilstelle Viktor Poschl, Die Hirtendichtung Virgils (Heidelberg 1964) 11.

21 Hymenaeus’ Bau der Panflote konnte zudem mit der Dichtungsmetapher des Webens und
Kréinzewindens verwandt sein. In den Schlussversen von Vergils 10. Ekloge (70f.) versinnbild-
licht das Flechten eines Korbchens das bukolische Dichten: gracili fiscellam texit hibisco («aus
Ranken des Eibisch flocht er sich ein Korbchen»). Siehe zum Motiv Poschl (Anm. 20) 12.

22  Maurice Platnauer, Claudian. With an English Translation, Bd. 2 (Cambridge [Mass.] 1922) 208.

23 Bei Stat. Silv. 1,2,237f. wartet Hymenaeus darauf, das Hochzeitslied anzustimmen, so wie in
Stat. Silv. 1,2,1-4 Apoll die cithara spielt und dazu die Musen vom Helikon tanzen. Auch in
Claud. C. 9,15-22 singt Apoll bei der Hochzeit von Peleus und Thetis ein Lied auf der Leier.

24  Giinther Wille, Musica romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Romer (Amsterdam
1967) 112.

25 Franz Bomer, P. Ovidius Naso, Metamorphosen. Kommentar. Buch 1-3, Bd. 1 (Heidelberg
1969) 206f.



Natalie Breitenstein 221

Die Saiteninstrumente cithara, lyra und barbiton™ hingegen sind Apolls In-
strumente und werden im Vergleich mit den Blas-/ Windinstrumenten seit jeher
in ihrem musikalischen Wert hoher eingestuft. Dieser Tatsache wird in mytho-
logischen Darstellungen Rechnung getragen, in denen die beiden Instrument-
typen aufeinander treffen. Mit einer Flote fordert Marsyas den Lyra spielenden
Apoll heraus und verliert dabei sein Leben.” Auch Pan tritt im musikalischen
Wettstreit mit seiner Panflote gegen Apoll und dessen Saiteninstrument an.”® In
Ovids Metamorphosen erreichen die calami agrestes (161) des Pan mit ihrem
barbaricum carmen (162f.) in keiner Weise die dulcedo citharae (170f.) des
Apoll, so dass Apoll den Streit gewinnt.

Der Unterschied der zwei Instrumente des Hymenaeus, der privaten Pan-
flote sowie der offiziellen cithara, konnte in Analogie zu Claudians unter-
schiedlicher Beziehung zu den beiden direkten Auftraggebern der Gedichte
stehen: dem Schwiegersohn Palladius (gener, c.m. 25 praef. 1) und dem Schwie-
gervater Celerinus (socer, 1).” Mit erstgenanntem verbanden Claudian eine
Freundschaft und das gemeinsame Amt des tribunus et notarius (socius, 3;
amor, 7), wahrend letztgenannter als primicerius der direkte Vorgesetzte (dux,
3) der beiden war. Claudian reflektiert sein eigenes Verhéltnis zu den genann-
ten Personen und seine Rolle als Hochzeitsdichter (c.m. 25 praef.):

Carmina per thalamum quamvis festina negare
nec volui genero nec potui socero.

hic socius, dux ille mihi, nostrique per aulam
ordinis hic consors, emicat ille prior.

hunc mihi coniungit studiis communibus aetas;
illum praeponit vel senium vel honos.

carmen amor generi, soceri reverentia poscit
officio vatis, militis obsequio.

Ein Gedicht zur Hochzeit, wenn auch noch so eilig,
wollte ich dem Schwiegersohn und konnte ich dem Schwiegervater nicht
Dieser ist mein Geféhrte, jener mein Vorgesetzter, und am Hof [verweigern.
ist dieser meinem Rang gleich, jener im Glanz hoher.
Diesen verbindet mir die Jugend durch gemeinsame Interessen.
Jenen stellt mir das Alter sowie die Amtswiirde voran.
Liebe zum Schwiegersohn, Respekt vor dem Schwiegervater fordert
mit der Gefilligkeit eines Dichters und dem Gehorsam eines  [ein Gedicht
[Soldaten.

26 Haiufig werden die Bezeichnungen cithara, lyra und barbiton als Synonyme verwendet, wobei
die cithara aber eher fiir die sanfteren Tone steht, wahrend mit der /yra je nach Spielform Leich-
tes oder Ernstes ausgedriickt werden kann.

27 Z.B. Ov. met. 6,382ff.

28 Z.B. Ov. met. 11,146ff.

29 Dassmitsocer der Vater der Braut und nicht der des Brautigams gemeint ist, entspricht der gén-
gigen Meinung. Siehe dazu Horstmann (Anm. 1) 186.



222 Natalie Breitenstein: Hymenaeus und die Panflote (Claud. c.m. 25)

Die Person des Briutigams (als eines Freundes, socius) und diejenige des
Brautvaters (als eines Vorgesetzten, dux) werden in ihrem Verhéltnis zum
Dichter einander antithetisch gegeniibergestellt (nec volui, nec potui; amor, re-
verentia etc.). Privater Liebesdienst (amor) und offizielle Pflichterfiillung (re-
verentia) fiihrten zu diesem Gedicht. Dieses Bild der zweigeteilten Personlich-
keit des Dichters steht fiir Claudians Selbstverstidndnis als Auftragsdichter, das
sich vor allem im Gegensatzpaar vates — miles manifestiert.”® Die Funktion des
Dichters (vates) kontrastiert mit derjenigen des Dienstleistenden (miles). So
lasst sich der Motivstrang des vates und miles in der Praefatio als poetologischer
Dialog der beiden Seiten des Dichters verstehen, der mit dem Rollenkonflikt
des musizierenden Hymenaeus und seinen unterschiedlichen Instrumenten
korrespondiert.”

In unserem Gedicht treffen Elemente der heroischen und der pastoralen
Dichtung aufeinander; diese Kontamination des genus grande mit dem genus te-
nue wird in der Gotterszene zwischen Venus und Hymenaeus thematisiert und
durch den Gegensatz von cithara und fistula bildlich umgesetzt. Der Hochzeits-
gott Hymenaeus tritt durch seine Affinitit zu den Musen, zu Apoll und zur Hir-
tenwelt in der Rolle des Dichters auf und verkorpert die Diskrepanz zwischen
offizieller und privater Dichtung, ebenso wie auch der Dichter Claudian den
miles und vates in sich vereint.

Korrespondenz:

Natalie Breitenstein, lic. phil.
Istituto Svizzero di Roma
Via Ludovisi 48

1-00187 Roma

30 So auch Felgentreu (Anm. 9) 185. Der Doppelaspekt vates und (poeta) miles (ein «von soldati-
schem Pflichtgefiihl beseelter Gefolgsmann», 205) ist eine produktionsisthetische Fiktion, in
der sich Claudian als Dichter stilisiert. Uberhaupt thematisiert Claudian sehr héufig in den Prae-
fationes die Vortragssituation der Gedichte (Publikum, Instrumente, Lied, Sanger etc.). Siehe
dazu die Zusammenstellung der Topoi und Motive der Praefationes bei Felgentreu (Anm. 9)
1951f.

31 Vergleiche die Praefatio von Claudians Epithalamium an Honorius und Maria (C. 9), wo
Claudian seine Rolle als Hochzeitsdichter in zwei Erzahlerfiguren aufteilt, die er durch zwei
mythologische Figuren bildlich darstellt: Terpsichore entlockt ihrem Barbiton laszive Tone
(Terpsichore facilem lascivo pollice movit/ barbiton et molles duxit in antra choros, 9f.), wahrend
Apoll, von der Leier begleitet, ein Hochzeitslied — im Vergleich zur Darbietung Terpsichores
mit «edlerem Griffel» (pectine nobiliore, 18) — spielt. Wahrend Terpsichores leichter Gesang auf
die Fescenninendichtung hinweist, steht Apolls Darbietung fiir die Gattung des Epithalamiums.



	Hymenaeus und die Panflöte - Claudians Epithalamium an Palladius und Celerina (c.m. 25)

