
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 4

Artikel: Hymenaeus und die Panflöte - Claudians Epithalamium an Palladius
und Celerina (c.m. 25)

Autor: Breitenstein, Natalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hymenaeus und die Panflöte -
Claudians Epithalamium an Palladius und Celerina (cm. 25)

Von Natalie Breitenstein, Bern/Rom

Obwohl Claudius Claudianus zu den gut erforschten Dichtern der Spätantike
zählt, hat sein Hochzeitsgedicht an Palladius und Celerina (cm. 25) in der
Forschung kaum Beachtung gefunden. Das Epithalamium, das zu den carmina
minora gezählt wird, stand stets im Schatten des längeren und bekannteren
Hochzeitsgedichts an den weströmischen Kaiser Honorius und seine Gattin Maria,
das sich in den carmina maiora in eine Sammlung panegyrischer Herrschergedichte

einreiht (C. 9-10). Unlängst ist mit Sabine Horstmanns Dissertation

«Das Epithalamium in der lateinischen Literatur der Spätantike» eine
gattungsgeschichtliche Abhandlung erschienen, die sich in einem Kapitel auch
mit cm. 25 befasst.1 Allerdings setzt sich Horstmann nicht wesentlich von der
gängigen Meinung ab, das Gedicht sei als ein Nebenprodukt und eine periphere
Leistung im CEuvre Claudians zu betrachten. Im Folgenden soll gezeigt werden,
dass Claudian mit seinem Hochzeitsgedicht cm. 25 neue Wege beschreitet,
indem er in entscheidenden Punkten von der Gattungstradition abweicht und
diese so durch seine variatio um eine weitere Sinndimension bereichert.

Vorausgehend sei der Inhalt des 145 Verse umfassenden Gedichts kurz
referiert: In der Mittagshitze hat sich Venus in einer Grotte niedergelegt; in ihrer
Nähe schlafen Nymphen, Grazien und Amorgestalten (1-24). Plötzlicher Lärm
weckt Venus - es sind die Geräusche einer Hochzeit. Venus macht sich auf zu
Hymenaeus, dem Hochzeitsgott (25-33). Dieser liegt ausgestreckt unter einer
Platane und übt sich im Flötenspiel. Die heraneilende Venus erblickend, lässt

er die Flöte fallen (34-43). Die Liebesgöttin tadelt seinen Müssiggang und
erkundigt sich nach den Brautleuten (43-55). Der Hochzeitsgott nimmt dies zum
Anlass, eine Lobrede auf deren Eltern zu halten (56-99), worauf Venus mit
ihrem Wagen zum Brautpaar fährt (99-115), um die Vorbereitungen für die
Hochzeit zu treffen (116-127), eine allocutio sponsalis zu halten (128-138) und

* Für hilfreiche Anregungen danke ich Prof. Dr. Henriette Harich-Schwarzbauer (Basel) und
Prof. Dr. Martin Korenjak (Bern). Claudian wird nach der Textausgabe von J.H. Hall (1985)
zitiert.

1 Sabine Horstmann, Das Epithalamium in der lateinischen Literatur der Spätantike (München/
Leipzig 2004) 182-215. Frühere Untersuchungen zu cm. 25 bei Camillo Morelli, «L'epithalamio
nella tarda poesia latina», in: S1FC 18 (1910) 319-432 (dort 367-374); Michael Roberts, «The
Use of Myth in Latin Epithalamia from Statius to Venantius Fortunatus», in: TAPhA 119 (1989)
321-348 (dort 334f.); kommentiert bei Lisa Maria Ricci, Claudii Claudiani Carmina
Minora. Introduzione, traduzione e commento (Bari 2001); ins Deutsche übersetzt von Georg
Freiherr von Wedekind, Dichtungen des Claudius Claudianus (Darmstadt 1868).

Museum Helveticum 62 (2005) 214-222



Natalie Breitenstein 215

den Schuss der Liebespfeile in die Herzen von Braut und Bräutigam zu veranlassen

(139-145).
Zwei Bestandteile des Gedichts stechen als gattungsuntypisch hervor und

sind daher erklärungsbedürftig. Das ist zum einen die Variation des Götterapparates.

Die Gattungstradition der spätantiken Epithalamien wurde massgeblich

bestimmt durch Statius' Hochzeitsgedicht Silv. 1,2, das zum Modell für
nachfolgende Dichter wurde2 und das auch Claudian in C. IO3 getreu aufgreift.
Während diese Epithalamien allesamt Amor der Liebesgöttin Venus
gegenüberstellen, führt Claudian in cm. 25 den Hochzeitsgott Hymenaeus als
handelnde Figur ein. Der zweite Punkt betrifft die zeitliche Abfolge der Handlung.
Die Götter sind verspätet, werden von der Hochzeit regelrecht überrumpelt.
Venus verschläft beinahe die Hochzeit, und auch der Hochzeitsgott Hymenaeus

ist nicht auf die Feierlichkeit vorbereitet. Bei Venus' Ankunft auf der
Erde ist die Hochzeit schon in vollem Gange. Die anderen Gedichte hingegen
erzählen die göttlich gesteuerte Vorgeschichte der Hochzeit: wie Amor den
zukünftigen Bräutigam mit seinem Pfeil trifft, danach bei Venus um die Erlaubnis

zu einer Hochzeit bittet, und wie diese sich zur Braut auf die Erde
begibt, um die Hochzeit durchzuführen. Venus und Amor sind dort aktiv am
Zustandekommen der Heirat beteiligt (Amors Liebespfeil als Auslöser), während

im anderen Fall Venus nur an der Ausrichtung des Hochzeitsfestes, nicht
jedoch an der Entscheidung zur Vermählung mitwirkt (der Abschuss der
Liebespfeile erfolgt erst am Fest).4

Was haben diese markanten Abweichungen zu bedeuten? Dass Hymenaeus

im Gedicht erscheint, ist an und für sich nicht erstaunlich, zumal
Menander Rhetor in seinem Traktat zur Hochzeitsrede eine Beschreibung
des Hochzeitsgottes Gamos, dem Hymenaeus sehr ähnlich ist, explizit
empfiehlt.5 Was die äussere Erscheinung und Abstammung des Claudianischen
Hymenaeus betrifft, so reiht er sich ebenfalls in die antike Tradition der Literatur

und Ikonographie ein. Sein Verhalten und seine Rolle innerhalb des

So für Claudian, Ep. für Honorius und Maria (C. 9-10); Paulinus Nolanus, Ep. für Julian und Titia
(carm. 25); Sidonius Apollinaris, Ep. für Ruricius und Hiberia (carm. 10-11), Ep. für Polemius und
Araneola (carm. 14-15); Dracontius, Ep. für die Brüder Victorianus und Rufinianus (Romul. 6),
Ep. für Johannes und Vitula (Romul. 1); Ennodius, Ep. für Maximus (carm. 1,4); Luxurius, Ep.
(Cento) für Fridus; Venantius Fortunatus, Ep. für Sigibert und Brunichilde (carm. 6,1).
Man geht allgemein davon aus, dass C. 10 vor cm. 25 entstanden ist, siehe dazu Horstmann
(Anm. 1) 183-185.
Das wurde bis anhin oft übersehen. Mehrmals wurden in Anlehnung an C. 10 irrtümliche
Aussagen über cm. 25 gemacht. So vermischt Zoja Pavlovskis, «Statius and the Late Latin
Epithalamia», in: CPh 60 (1965) 164-177 (dort 166), die beiden Gedichte bei der Aussage: «Before

the marriage of Palladius, Amor acquaints Venus with the love of this man for Celerina».
Ebenso behauptet Friedrich Vollmer, P. Papinii Statu Silvarum libri, hrsg. und erkl. (Leipzig
1898) 235: «Von St.fatius] abhängig ist das Epithalamium Palladii von Claudian, wo Venus auf
Amors Bericht zur Hochzeit geht.»
Men.Rh. 404, 29^105,13.



216 Hymenaeus und die Panflöte

Gedichts jedoch scheinen einzigartig.6 Erklärungen für sein ungewöhnliches
Verhalten finden sich in der Sekundärliteratur nur wenige, und sie überzeugen
nicht immer.

Camillo Morelli hält die Tatsache, dass Hymenaeus musiziert, für naheliegend:

«La cosa e in se spiegabilissima. [...] La sua musicalitä non e quindi strana:
giä Eros e gli Eroti, suoi affini, sono spesso rappresentati come suonatori di lira,
cetra ecc.»7 Hymenaeus sei musikalisch, weil er in seiner Rolle einem (ebenfalls
musikalischen) Amor verwandt sei. Damit versucht Morelli, das Spezielle des
Gedichtes, den Ersatz Amors durch Hymenaeus, in das traditionelle Schema
der anderen Gedichte einzupassen, statt die Abweichung zu erklären. Michael
Roberts hingegen schlägt eine biographische Lektüre vor und meint, dass die
Biographie der Brautleute den Ausschlag für die Gestaltung der Götterfiguren
gegeben habe: «I wonder whether there is not a reference here to one of the
participants in the marriage.»8 Er nimmt an, dass mit den studiis communibus in
V. 5 zur Praefatio unseres Gedichts die Dichtertätigkeit gemeint ist, die Palladius

mit Claudian gemeinsam gehabt habe, und er fragt sich: «Might he [Palladius]

have been a writer of pastoral verse? In that case Venus' exhortation to
him to abandon his exclusive devotion to pastoral poetry for an interest in matters

amatory would take on special point.»9 Sabine Horstmann bezeichnet die
Gestaltung des Hymenaeus als eine «eigenwillige Interpretation» der mythologischen

Gestalt, enthält sich aber einer weiteren Deutung.10
M.E. lassen sich beide Eigentümlichkeiten, sowohl die Tatsache, dass

Hymenaeus auftritt, als auch sein Verhalten, poetologisch deuten. Eine solche
Deutung sei im Folgenden versucht. Dabei möchte ich in vier Schritten vorge-

6 In den uns überlieferten Texten kommt Hymenaeus nur in unserem Gedicht eine tragende Rol¬
le zu. In Catull. 61,1-45 wird Hymenaeus in einem Hymnos kletikos aufgefordert, der irdischen
Hochzeit beizuwohnen; Stat. Silv. l,2,237ff. wird über ihn berichtet, dass er am Hochzeitsfest ein
Lied anstimmt; Claud. C. 10,312 erwähnt ihn beiläufig. Zu Ursprung, Name und Darstellung des

Hymenaeus allgemein siehe Horstmann (Anm. 1) 195ff.
7 Morelli (Anm. 1) 370f.
8 Roberts (Anm. 1) 335.
9 In bezug auf das Verständnis von studiis communibus in der Praefatio herrscht unter den Inter¬

preten keine Einigkeit. Fritz Felgentreu, Claudians Praefationes. Bedingungen, Beschreibungen
und Wirkungen einer poetischen Kleinform (Stuttgart/Leipzig 1999) 182 meint wie Roberts, es

handle sich um ein gemeinsames literarisches Interesse. Zwar hatten Claudian und Palladius als

tribuni et notarii eine gemeinsame dienstliche Beschäftigung, doch diese könne nicht gemeint
sein, da Studium kein Synonym für officium und negotium sei. Überprüft man den Gebrauch des

Wortes Studium in Claudians Gesamtwerk, zeigt sich jedoch, dass sich der Begriff bei der Mehrzahl

der insgesamt 26 Stellen auf das Bedeutungsfeld Pflicht, Militär und Arbeit bezieht, und
nicht auf Dichtertätigkeit (im Falle des letzteren meistens in der Kombination Studium Musarum).

Da in der PLRE zudem kein Hinweis auf eine Dichtertätigkeit des Palladius zu finden ist
und die Beziehung Palladius' und Claudians auch in den übrigen Versen der Praefatio auf ihre
gemeinsame Tätigkeit am Hof hindeutet, kann nicht davon ausgegangen werden, dass Palladius
Dichter war.

10 Horstmann (Anm. 1) 198.



Natalie Breitenstein 217

hen: Der wiederholte Hinweis auf die Verwandtschaft des Hymenaeus mit den
Musen (1) sowie sein Gebaren als musizierender Hirte (2) lassen Hymenaeus
als Autorfigur erscheinen. Zudem kann der zweite Punkt der variatio, die zeitliche

Verspätung der Götter (3), auf die Entstehungsbedingungen des Gedichts
bezogen werden, was sich, zieht man die Praefatio des Gedichts noch hinzu, auf
einer weiteren Ebene bestätigen wird. Nicht zuletzt könnten die Instrumente
Panflöte und cithara (4) eine Bedeutung haben, die über die Handlungsebene
hinausgeht und einen Blick auf Claudians Produktionssituation und sein
Verhältnis zu seinen Auftraggebern eröffnet.

(1) Die Dichter fühlen sich seit jeher eng mit den Musen verbunden, als
deren Medium und Sprachrohr sie sich verstehen. Wenn Hymenaeus im Gedicht
mehrfach als Sohn einer Muse bezeichnet wird und diese seine Abstammung
mehrfach problematisiert wird, kann dies als erstes Anzeichen dafür aufgefasst
werden, dass Claudian in seinen Gedichten die eigene Dichterrolle reflektiert.

Dem Hymenaeus wird explizit als einem Sohn einer Muse die Vorherrschaft

über die Ehe zugesprochen (31-33):

hunc Musa gentium legit Cytherea ducemque
praefecit thalamis; nullum iunxisse cubile
hoc sine nee primas fas est attollere taedas.

Ihn, den Sohn einer Muse, hat Venus ausgewählt und als Führer
dem Brautgemach vorangestellt. Eine Ehe zu schliessen
ist ohne ihn nicht rechtens, noch die ersten Fackeln emporzuhalten.

Schon bei Catull wird Hymenaeus als Sohn der Muse Urania und des Helikon
bei einer Hochzeit aufgerufen. Catulls dux bonae Veneris, boni coniugator amoris

(Catull. 61,44f.) ist hier der dux (cm. 25,31), den Venus der Hochzeit
vorangestellt hat. Es fällt auf, dass es bei Claudian nicht um Liebe geht (Veneris und
amoris als Attribute zu dux fehlen). Dafür wird stärker hervorgehoben, dass

Hymenaeus von einer Muse abstammt (genitum steht grammatikalisch parallel
zu ducem). Seine verwandtschaftliche Beziehung zu den Musen kommt ebenso
im Tadel der Venus zum Ausdruck, wenn sie sagt (44-51):

numquamne, puer, dileeta reliques
carmina? maternis numquam satiabere donis,
dedite Musarum studio nimiumque parentis
aemule? quid medio tecum modularis in aestu?

iamne tibi sordent citharae? iam lustra Lycaei
atque pecus cordi redituraque rupibus echo?

huc ades et tantae nobis edissere causas
laetitiae...

Gibst du denn, Knabe, die geliebten Lieder nie auf?
Wirst du denn an den mütterlichen Gaben nie Sättigung finden,
der du der Musenkunst frönst und allzusehr mit der Mutter wetteiferst?
Was spielst du bei dir in der Mittagshitze?



218 Hymenaeus und die Panflöte

Verschmähst du die cithara schon? Sind dir schon die Lykäischen Schluchten
und die Herden ans Herz gewachsen und das Echo, das von den Felsen zurück-
Komm hierher und erkläre mir die Gründe für die so grosse Freude [kehrt?

Die ermahnenden Worte, die Venus an Hymenaeus richtet, beziehen sich
allesamt auf seine Abstammung von einer Muse: maternis donis (45), dedite Musarum

studio (46), nimiumque parentis aemule (46f.).n Venus' Vorwurf an Hymenaeus

zielt darauf, dass er seine Funktion als Eheschliesser vernachlässigt und
sich stattdessen ausschliesslich der Musenkunst widmet, wie er sie von seiner
Mutter übernommen hat. Überraschend ist allerdings - darauf sei an dieser
Stelle bereits hingewiesen -, dass die cithara hier nicht als zur Musenkunst
gehörig apostrophiert wird.

(2) Für eine poetologische Deutung des Gedichts ist zudem die Tatsache

von Interesse, dass sich Hymenaeus als musizierender Hirte gebärdet. Bereits
in der archaischen Zeit war der Hirte eine Identifikationsfigur für den Dichter.12

Die Analogie Hirte/Dichter haben insbesondere Vergils Eklogen
verfestigt, die sich als poetische Reflexion des Dichtens verstehen lassen.13

Venus trifft Hymenaeus unter einer Platane liegend, beschäftigt mit dem

Spiel auf einer Panflöte (34-40):

conspicitur tandem. platano namque ille sub alta

fusus inaequales cera texebat avenas
Maenaliosque modos et pastoralia labris
murmura temptabat relegens orisque recursu
dissimilem tenui variabat harundine ventum.
restitit ut vidit Venerem, digitisque remissis
ad terram tacito defluxit fla lapsu.

Endlich erblickt sie ihn. Jener lag ausgestreckt unter einer hohen Platane,
im Begriff, ungleich lange Rohre mit Wachs aneinander zu fügen
und sich mit den Lippen in Mänalischen Weisen und Hirtentönen zu ver-
Die zarte Flöte am Mund hin und her bewegend variierte er auf ihr [suchen.
Als er Venus sah, hielt er inne, löste seine Finger [den ungleichen Atem,
und liess die Flöte still zu Boden gleiten.

Hymenaeus' Zurückgezogenheit, das einsame Musizieren, die noch folgende
Erwähnung der Lykäischen Schluchten, der Herden und des Echos (48f.)
erwecken den Eindruck einer bukolischen Umgebung. Wenn Hymenaeus an seiner

Panflöte bastelt, ist er in eine bukolische Welt versetzt, die eng an die Panflöte

als rohes Hirteninstrument der ländlichen Sphäre geknüpft ist.

11 Aemulus parentis könnte sich auch auf den Vater (Pan, Apoll oder Dionysos) beziehen, siehe
dazu Horstmann (Anm. 1) 200.

12 Siehe dazu Kathryn J. Gutzwiller. Theocritus' Pastoral Analogies. The Formation of a Genre

(Wisconsin 1991) 29ff.
13 Z.B. Ernst A. Schmidt. Poetische Reflexion. Vergils Bukolik (München 1972) 283: «Vergils bu¬

kolische Welt ist das Symbol der Dichtung der Dichtung».



Natalie Breitenstein 219

Die Gattung der Hochzeitsdichtung ist von jeher mit der Bukolik verbunden.14

Spätestens seit der Kaiserzeit ist die Bukolik zudem ein eminent
panegyrisches Genus, man denke an die Carmina Einsidlensia, die Eklogen des

Calpurnius Siculus oder Nemesian.15 So gesehen kann man das Bild des flöten-
spielenden Hymenaeus auf den Epithalamiendichter selbst beziehen und sieht
die Lage veranschaulicht, in der sich Claudian als Auftragsdichter befand.16

Die dichterische Tätigkeit konnte in der Zeit Claudians nicht als selbständiger

Beruf ausgeübt werden.17 Als «wandering poet» wurde Claudian auf der
Suche nach einem Mäzen für seine Literatur um 396 n. Chr. an den kaiserlichen
Hof in Mailand geholt, wo er als offizieller Hofdichter Gedichte zu wichtigen
Anlässen verfasste. Etwa zeitgleich wurde ihm das Hofamt eines tribunus et
notarius (Privatsekretär) übergeben, das ihm ein gesichertes Einkommen
verschafft haben dürfte. Hymenaeus unter dem Baum, versunken in sein Flötenspiel,

ist ein schönes Bild für den Autor, der von einem Auftrag überrascht wird.
(3) Der Auftrag für das Hochzeitsgedicht an Palladius und Celerina dürfte

sehr kurzfristig eingegangen sein. Die Eile kommt in der Praefatio18 zur
Sprache, wenn das Gedicht in Vers 1 als festina bezeichnet wird (cm. 25

praef. lf.):19

Carmina per thalamum quamvis festina negare
nee volui genero nee potui socero.

Ein Gedicht zur Hochzeit, wenn auch noch so eilig,
wollte ich dem Schwiegersohn und konnte ich dem Schwiegervater

[nicht verweigern.

14 Siehe v.a. E. Faye Wilson, «Pastoral and Epithalamium in Latin Literature», in: Speculum 23

(1948) 35-57. Theokrit 18 ist ein pastorales Epithalamium, und auch Catull 62 greift mit der
Form des alternierenden Wettgesangs auf die Hirtendichtung zurück. Durch die Rhetorisierung
und Episierung des Epithalamiums nach Catull hat die Gattung jedoch an bukolischen Elementen

verloren. Zu Vergils 4. Ekloge als Epithalamium siehe Wendell Clausen, A Commentary on
Vergil. Eclogues (Oxford 1994) 126. Bei Claudian hat das Bukolische mit den Figuren des
musizierenden Hymenaeus und der schlafenden Venus erneut Einlass in das Gedicht gefunden.
Nach Claudian kommen sich Hochzeits- und Hirtendichtung wieder sehr nahe. Vor allem das

Reich der Venus wird mit pastoralen Elementen angefüllt, und das Hochzeitsfest wird zum Fest
der ländlichen Gottheiten.

15 Siehe dazu Bernd Effe, Gerhard Binder, Die antike Bukolik. Eine Einführung (München/
Zürich 1989) 112ff.

16 Zum Verhältnis von Dichtung und Realität in Claudians C. 9-10 siehe Marie-France Gineste,
Poesie, pouvoir et rhetorique ä la fin du 4eme siecle apres J.-C. Les poemes nuptiaux de Claudien,
in: Rhetorica 22 (2004) 269-296.

17 Zu Claudians Biographie und seiner Stellung als «wandering poet» siehe Alan Cameron, Clau¬

dian. Poetry and Propaganda at the Court ofHonorius (Oxford 1970).
18 Claudian stellte seinen carmina maiora und dem cm. 25 als einzigem Gedicht unter den carmina

minora eine Praefatio voran. Zur Praefatio von cm. 25 siehe Felgentreu (Anm. 9) 182-186.
19 Auch Morelli (Anm. 1) 268 und Felgentreu (Anm. 9) 184 gehen davon aus, dass Claudian seinen

Auftrag tatsächlich in kurzer Zeit zu erfüllen hatte und es sich nicht nur um einen Bescheiden-

heitstopos handelt.



220 Hymenaeus und die Panflöte

Die Eile des Dichters zeigt sich nicht nur in der Praefatio, sondern auch im
Gedicht selbst: im überstürzten Handeln der Gottheiten Venus und Hymenaeus,
die aus ihrem Schlaf bzw. dem freien Musizieren gerissen werden und ex
tempore reagieren müssen.

(4) Ein patronus verschaffte dem Dichter otium, indem er ihm Raum und
Zeit für seine dichterische Kreativität bot. Zugleich unterbrach er es aber auch
durch seine Aufträge, die er dem Dichter erteilte. Das bukolische Spiel auf der
Panflöte ist zwar panegyrisch, jedoch privater und leichter (tecum modularis,
AI) als das offizielle Enkomium auf der cithara, das für eine Hochzeit gefordert
wird. Für einen solch wichtigen Anlass soll sich der Dichter dem edleren Instrument

zuwenden.
Mit der tenuis harundo des Hymenaeus (cm. 25,38) wird auf das «zarte»

Genre der Hirtendichtung angespielt. Die Stelle korrespondiert mit Vergils
erster Ekloge (Verg. ecl. 1,2): süvestrem tenui Musam meditaris avena,20 wo auf die
Gattung der Bukolik als genus tenue (oder humile) Bezug genommen wird.21

Vergil thematisiert in seinen Eklogen die Differenz von pastoraler und
heroischer Dichtung: Eben darauf spielt auch Claudian an, wenn er die
Musikinstrumente Panflöte und cithara aufeinander treffen lässt. Venus beschwert
sich darüber, dass Hymenaeus sein Instrument gewechselt hat. Sie meint etwa:
«Attend to your own business, play your own instrument (the cithara) and do
not seek the haunts, and imitate the pipes, of Pan.»22 Dem Hymenaeus wurde
einst die cithara zugewiesen, die zur Begleitung der Hochzeitslieder am
Hochzeitsfest bestimmt war.23

Als leicht herzustellendes Instrument aus meist sieben Rohren
unterschiedlicher Länge und etwas Wachs hatte die Syrinx bzw. Panflöte immer
ihren Platz im Leben der einfachen Leute und besonders der Hirten, die sich
damit ihre Zeit vertrieben.24 Aufgrund ihrer geringen technischen Möglichkeiten
reihte man sie in der Hierarchie der Instrumente unten ein. Bedeutung für die
Kunstmusik wurde ihr abgesprochen.25

20 Siehe zur Vergilstelle Viktor Pöschl, Die Hirtendichtung Virgils (Heidelberg 1964) 11.

21 Hymenaeus' Bau der Panflöte könnte zudem mit der Dichtungsmetapher des Webens und
Kränzewindens verwandt sein. In den Schlussversen von Vergils 10. Ekloge (70f.) versinnbildlicht

das Flechten eines Körbchens das bukolische Dichten: gracili fiscellam texit hibisco («aus
Ranken des Eibisch flocht er sich ein Körbchen»). Siehe zum Motiv Pöschl (Anm. 20) 12.

22 Maurice Platnauer, Claudian. With an English Translation, Bd. 2 (Cambridge [Mass.] 1922) 208.

23 Bei Stat. Silv. l,2,237f. wartet Hymenaeus darauf, das Hochzeitslied anzustimmen, so wie in
Stat. Silv. 1,2,1^4 Apoll die cithara spielt und dazu die Musen vom Helikon tanzen. Auch in
Claud. C. 9,15-22 singt Apoll bei der Hochzeit von Peleus und Thetis ein Lied auf der Leier.

24 Günther Wille, Musica romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer (Amsterdam
1967)112.

25 Franz Bömer, P. Ovidius Naso, Metamorphosen. Kommentar. Buch 1-3, Bd. 1 (Heidelberg
1969) 206f.



Natalie Breitenstein 221

Die Saiteninstrumente cithara, lyra und barbiton26 hingegen sind Apolls
Instrumente und werden im Vergleich mit den Blas-/ Windinstrumenten seit jeher
in ihrem musikalischen Wert höher eingestuft. Dieser Tatsache wird in
mythologischen Darstellungen Rechnung getragen, in denen die beiden Instrumenttypen

aufeinander treffen. Mit einer Flöte fordert Marsyas den Lyra spielenden
Apoll heraus und verliert dabei sein Leben.27 Auch Pan tritt im musikalischen
Wettstreit mit seiner Panflöte gegen Apoll und dessen Saiteninstrument an.28 In
Ovids Metamorphosen erreichen die calami agrestes (161) des Pan mit ihrem
barbaricum Carmen (162f.) in keiner Weise die dulcedo citharae (170f.) des

Apoll, so dass Apoll den Streit gewinnt.
Der Unterschied der zwei Instrumente des Hymenaeus, der privaten

Panflöte sowie der offiziellen cithara, könnte in Analogie zu Claudians
unterschiedlicher Beziehung zu den beiden direkten Auftraggebern der Gedichte
stehen: dem Schwiegersohn Palladius (gener, cm. 25praef. 1) und dem
Schwiegervater Celerinus (socer, l).29 Mit erstgenanntem verbanden Claudian eine
Freundschaft und das gemeinsame Amt des tribunus et notarius (socius, 3;

amor, 7), während letztgenannter als primicerius der direkte Vorgesetzte (dux,
3) der beiden war. Claudian reflektiert sein eigenes Verhältnis zu den genannten

Personen und seine Rolle als Hochzeitsdichter (cm. 25 praef):

Carmina per thalamum quamvis festina negare
nee volui genero nee potui socero.

hic socius, dux ille mihi, nostrique per aulam
ordinis hic consors, emicat ille prior,

hunc mihi coniungit studiis communibus aetas;
illum praeponit vel Senium vel honos.

Carmen amor generi, soceri reverentia poscit
officio vatis, militis obsequio.

Ein Gedicht zur Hochzeit, wenn auch noch so eilig,
wollte ich dem Schwiegersohn und konnte ich dem Schwiegervater nicht

Dieser ist mein Gefährte, jener mein Vorgesetzter, und am Hof [verweigern.
ist dieser meinem Rang gleich, jener im Glanz höher.

Diesen verbindet mir die Jugend durch gemeinsame Interessen.
Jenen stellt mir das Alter sowie die Amtswürde voran.

Liebe zum Schwiegersohn, Respekt vor dem Schwiegervater fordert
mit der Gefälligkeit eines Dichters und dem Gehorsam eines [ein Gedicht

[Soldaten.

26 Häufig werden die Bezeichnungen cithara, lyra und barbiton als Synonyme verwendet, wobei
die cithara aber eher für die sanfteren Töne steht, während mit der lyra je nach Spielform Leichtes

oder Ernstes ausgedrückt werden kann.
27 Z.B. Ov. met. 6,382ff.
28 Z.B. Ov. met. ll,146ff.
29 Dass mit socer der Vater der Braut und nicht der des Bräutigams gemeint ist, entspricht der gän¬

gigen Meinung. Siehe dazu Horstmann (Anm. 1) 186.



222 Natalie Breitenstein: Hymenaeus und die Panflöte (Claud. cm. 25)

Die Person des Bräutigams (als eines Freundes, socius) und diejenige des

Brautvaters (als eines Vorgesetzten, dux) werden in ihrem Verhältnis zum
Dichter einander antithetisch gegenübergestellt (nee volui, nee potui; amor, re-
verentia etc.). Privater Liebesdienst (amor) und offizielle Pflichterfüllung (re-
verentia) führten zu diesem Gedicht. Dieses Bild der zweigeteilten Persönlichkeit

des Dichters steht für Claudians Selbstverständnis als Auftragsdichter, das

sich vor allem im Gegensatzpaar vates - miles manifestiert.30 Die Funktion des

Dichters (vates) kontrastiert mit derjenigen des Dienstleistenden (miles). So

lässt sich der Motivstrang des vates und miles in der Praefatio als poetologischer
Dialog der beiden Seiten des Dichters verstehen, der mit dem Rollenkonflikt
des musizierenden Hymenaeus und seinen unterschiedlichen Instrumenten
korrespondiert.31

In unserem Gedicht treffen Elemente der heroischen und der pastoralen
Dichtung aufeinander; diese Kontamination des genus grande mit dem genus
tenue wird in der Götterszene zwischen Venus und Hymenaeus thematisiert und
durch den Gegensatz von cithara und fistula bildlich umgesetzt. Der Hochzeitsgott

Hymenaeus tritt durch seine Affinität zu den Musen, zu Apoll und zur
Hirtenwelt in der Rolle des Dichters auf und verkörpert die Diskrepanz zwischen
offizieller und privater Dichtung, ebenso wie auch der Dichter Claudian den
miles und vates in sich vereint.

Korrespondenz:
Natalie Breitenstein, lic. phil.
Istituto Svizzero di Roma
Via Ludovisi 48

1-00187 Roma

30 So auch Felgentreu (Anm. 9) 185. Der Doppelaspekt vates und (poeta) miles (ein «von soldati¬
schem Pflichtgefühl beseelter Gefolgsmann», 205) ist eine produktionsästhetische Fiktion, in
der sich Claudian als Dichter stilisiert. Überhaupt thematisiert Claudian sehr häufig in den Prae-
fationes die Vortragssituation der Gedichte (Publikum, Instrumente, Lied, Sänger etc.). Siehe
dazu die Zusammenstellung der Topoi und Motive der Praefationes bei Felgentreu (Anm. 9)
195ff.

31 Vergleiche die Praefatio von Claudians Epithalamium an Honorius und Maria (C. 9), wo
Claudian seine Rolle als Hochzeitsdichter in zwei Erzählerfiguren aufteilt, die er durch zwei
mythologische Figuren bildlich darstellt: Terpsichore entlockt ihrem Barbiton laszive Töne
(Terpsichore faedem laseivo pollice movit/barbiton et molles duxit in antra choros, 9f.), während
Apoll, von der Leier begleitet, ein Hochzeitslied - im Vergleich zur Darbietung Terpsichores
mit «edlerem Griffel» (pectine nobiliore, 18) - spielt. Während Terpsichores leichter Gesang auf
die Fescenninendichtung hinweist, steht Apolls Darbietung für die Gattung des Epithalamiums.


	Hymenaeus und die Panflöte - Claudians Epithalamium an Palladius und Celerina (c.m. 25)

