Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 2

Artikel: Divination, Wissen und Autoritat in Augustins Cassiciacum-Dialogen
Autor: Schlapbach, Karin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-47936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-47936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Divination, Wissen und Autoritit
in Augustins Cassiciacum-Dialogen

Von Karin Schlapbach, Ziirich/UC Berkeley

Die philosophische Auseinandersetzung mit der Divination steht in der grie-
chisch-romischen Antike in einem engen Zusammenhang mit der wesentlich
umfassenderen Frage, ob und wie es grundsitzlich moglich ist, Wissen zu erlan-
gen. Nicht zufillig sind die heftigsten Gegner der Divination die Skeptiker, die
die Moglichkeit jeglichen Wissens verneinen. Die Wahrsagekunst priasentiert
sich jedoch nicht als eine unter mehreren gleichwertigen Formen des Wissens-
erwerbs, sondern vielmehr als eine Moglichkeit, geradezu gottliche Fahigkei-
ten zu erlangen. Dies bezeugt Cicero zu Beginn seiner Schrift De divinatione —
allerdings nicht ohne skeptische Zuriickhaltung: «Die Divination ist eine gross-
artige und zutréagliche Sache — wenn es sie denn gibt —, und durch sie kann die
menschliche Natur nah an das Wesen der Gotter herangelangen.»'

Der folgende Beitrag mochte am Beispiel von Augustins Cassiciacum-Dia-
logen Contra Academicos, De beata vita und De ordine zeigen, dass die Diskus-
sion der Divination auch in der Spitantike in eine umfassendere erkenntnis-
theoretische Fragestellung eingebunden ist’. Doch lésst sich gleichzeitig beob-
achten, wie sich der Fokus von erkenntnistheoretischen auf ethische Aspekte
verschiebt. In Frage steht nicht mehr die Moglichkeit von Wissen — diese wird
keineswegs angezweifelt —, sondern vielmehr dessen Wertung’. Aber auch vom
Wissensinhalt und der zugehorigen Werteskala wird letztlich abstrahiert, wenn

*  Der vorliegende Aufsatz ist aus verschiedenen Vortrdgen hervorgegangen, die ich an den Uni-
versititen Berlin (FU), Mulhouse, Freiburgi.U. und Neuenburg gehalten habe. An dieser Stelle
mochte ich den Diskussionsteilnehmerinnen und -teilnehmern herzlich fiir ihre Beitrige dan-
ken. Besonderen Dank fiir wichtige Anregungen schulde ich ausserdem den Proff. Marie The-
res Fogen, Henriette Harich-Schwarzbauer und Robert A. Markus.

1 Div. 1,1: magnifica quaedam res et salutaris (sc. divinatio), si modo est ulla, quaque proxime ad
deorum vim natura mortalis possit accedere. Zum Zusammenhang zwischen Divination und
Wissensdiskurs vgl. M. T. Fogen, Die Enteignung der Wahrsager. Studien zum kaiserlichen Wis-
sensmonopol in der Spdtantike (Frankfurt a.M. 1993) 26. 45f. Fiir die Gegnerschaft der Skepti-
ker sind Cic. Div. 2 und Sext. Emp. Math. 5 die wichtigsten Quellen.

2 Zu Cassiciacum und Augustins biographischer Situation im Herbst des Jahres 386 vgl. T. Fuh-
rer, Augustin, ‘Contra Academicos’ vel ‘De Academicis’ Biicher 2 und 3. Einleitung und Kom-
mentar (Berlin/New York 1997) 3f. 12-14.

3 Andersals die Skeptiker bezweifelt Augustin nie, dass Divination grundsétzlich méglichist (vgl.
J. den Boeft, «Divinatio», AL 2, 1996-2002, 517). Zur Verbreitung der paganen Divination un-
ter Christen vgl. F. R. Trombley, Hellenic Religion and Christianization (Leiden etc. 1993) 1, 59—
72; P. Brown, «Sorcery, Demons and the Rise of Christianity: From Late Antiquity into the
Middle Ages», in: ders., Religion and Society in the Age of Saint Augustine (London 1972) 119-
146.

Museum Helveticum 62 (2005) 84-98



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 85

die ‘Macht der Zeichen’ als solchen, losgeldst von ihrer Bedeutung, ins Blick-
feld riickt. Dies geschieht, wenn Divination als ‘Wunder’ (signum) wahrgenom-
men wird. Genau weil dies mitunter der Fall war, stellte die pagane Divination
fiir die Christen eine ernstzunehmende Konkurrenz dar, denn Wunder und
Prophezeiungen spielten ihrerseits eine fundamentale Rolle fiir die Legitimie-
rung christlicher Autoritit*. Es mussten also sichere Kriterien zur Unterschei-
dung von ‘echten’ und ‘falschen’ Wundern gefunden werden. Das ist letztlich
der Kontext, in dem Augustins Thematisierung der Divination betrachtet wer-

den muss.
1. Ein divinus als stoischer Weiser?

Ausgangspunkt der folgenden Ausfiihrungen ist eine lingere Textpassage iiber
einen divinus im ersten Buch von Contra Academicos. Dieses Buch wirbt einer-
seits in der Tradition von Ciceros Hortensius fiir die Hinwendung zur Philoso-
phie; andererseits eroffnet es die Auseinandersetzung mit der akademischen
Skepsis, die in den folgenden beiden Biichern fortgesetzt wird. Der Dialogteil
wird weitgehend von zwei Schiilern Augustins bestritten, von denen der eine,
Licentius, eine skeptische Position einnimmt, der andere, Trygetius, eine dog-
matische. Die Debatte umreisst aber nicht nur in groben Ziigen die einander
gegeniiberstehenden philosophischen Positionen, sondern bietet auch Gele-
genheit fiir die Behandlung und Beurteilung so unterschiedlicher Methoden
des Wissenserwerbs wie Dialog und Dialektik, Lektiire, disciplinae liberales
und Divination. Die Frage, auf welche Arten Wissen zustandekommt und ver-
mittelt wird, bildet im ersten Buch geradezu ein Leitmotiv, das unter verschie-
denen Aspekten wiederkehrt’. Die Formen des Wissenserwerbs werden am
Kriterium der Rationalitit gemessen, wie besonders die Gegeniiberstellung
von Lektiire und rationaler Argumentation zeigt: Der Inhalt eines Texts — sei
sein Autor auch eine philosophische Autoritédt wie Cicero — wird erst dann ak-
zeptiert, wenn er sich durch genaue Priifung als schliissig erwiesen hat; blosse
Autorititsglaubigkeit wird abgelehnt’. Das Thema der Autoritit wird sich aller-
dings als vielschichtiger erweisen, als es auf den ersten Blick aussieht.

Am ausfiihrlichsten wird von den genannten Formen des Wissenserwerbs
die Divination erortert. Dies geschieht anhand des divinus Albicerius, der von
Licentius als vermeintliches Beispiel eines Weisen in die Diskussion eingebracht
wird’. Weise ist gemiiss einer oftmals belegten stoischen Definition, die Augu-

4  Siehe unten Anm. 48.

5  Vgl. K. Schlapbach, Augustin, ‘Contra Academicos’ vel ‘De Academicis’. Buch 1. Einleitung und
Kommentar (Berlin/New York 2003) 4. 9-13.

6  Acad. 1,9 (61-63): iam enim libertate, in quam maxime nos vindicaturam se philosophia pollice-
tur, iugum illud auctoritatis excussi (mit auctoritas ist Cicero gemeint).

7  Acad. 1,17-22. Zu Albicerius vgl. A. Sizoo, «Albicerius, waarzegger en gedachtenlezer», Her-
meneus 10 (1937/38) 131-133; W. E. Klingshirn, «The figure of Albicerius the diviner in Augusti-
ne’s Contra Academicos», StudPatr 38 (2001) 219-223; F. Graf, «Augustine and Magic», in: J. N.



86 Karin Schlapbach

stinin Contra Academicos 1,16 referiert, wer Wissen um menschliche und gottli-
che Dinge besitzt®. Im Anschluss an das Referat dieser Definition versucht Li-
centius zu zeigen, dass Albicerius iiber das gefragte Wissen verfiigt und somit als
weise gelten kann. Allerdings stellt er Albicerius, der den iibrigen Gespréchs-
partnern bekannt ist, gleich zu Beginn als ungebildeten Bonvivant dar. Sollte er
dennoch iiberzeugend vertreten konnen, dass dieser divinus die Kriterien der
genannten Weisheitsdefinition erfiillt, dann kann er dadurch diese Definition ad
absurdum fiihren. Seine Argumente sind, dass Albicerius einerseits um mensch-
liche Dinge wisse, da er iiber den Verbleib verlorener Gegenstinde wie z.B. ei-
nes Silberloffels oder von Geld Auskunft geben konne und da er miihelos die
Gedanken der Ratsuchenden lesen konne. Andererseits wisse er um gottliche
Dinge, da durch diese — divina — ja iberhaupt divinatio zustande komme”’.
Indem Licentius das Beispiel eines divinus anfiihrt, um das stoische Weis-
heitsideal zu widerlegen, scheint er ein traditionelles skeptisches Argumenta-
tionsmuster zu benutzen, das er allerdings fiir seine Zwecke verdndert. Nach
dem Zeugnis von Ciceros Lucullus machten sich die Skeptiker die stoische Par-
teinahme zugunsten der Divination fiir einen elenktischen Beweisgang gegen
die Konzeption der ‘wahren Erscheinung’ und damit gegen die stoische Grund-
lage von Wissen und Weisheit zunutze. Der Beweisgang hat die Form eines
Aparallaxie-Arguments: Gezeigt werden soll, dass wahre und falsche Erschei-
nungen nicht unterschieden werden kénnen. Als Ausgangspunkt des Argu-
ments dient die These, dass es aus stoischer Sicht divinatorische Erscheinungen
gebe, die a priori falsa seien und trotzdem probabilia. Als solche ‘falschen’ Er-
scheinungen konnen insbesondere Traume und Visionen gelten. Diese werden
insofern als falsa bezeichnet, als sie taduschen: Wer einen Traum hat, weiss meist
nicht, dass er traumt, und schitzt daher seine Wahrnehmung nicht richtig ein'.
Als probabilia wiederum konnen sie nicht nur deshalb gelten, weil man die Er-

Bremmer/J. R. Veenstra (eds), The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early
Modern Period (Leuven etc. 2002) 87-103. Die Figur ist historisch nicht belegt.

8  Acad. 1,16 (141.): sapientiam esse rerum humanarum divinarumque scientiam (vgl. z.B. SVF
2,35f.). Der Text wird zitiert nach Sancti Aurelii Augustini Contra Academicos, De beata vita, De
ordine, De magistro, De libero arbitrio, ed. W. M. Green, CCL XXIX 2, 2 (Turnhout 1970).

9  Acad. 1,17-18. — Ahnliche Beispiele fiir das Wissen des divinus finden sich bei Porphyrios apud
Aug. Civ. 10,11 p. 421,18-27 D.-K. (unten Anm. 19 zitiert); Apul. Mag. 42 (vgl. E. R. Dodds, Pa-
gan and Christian in an Age of Anxiety, Cambridge 1965, 57). Zur Etymologie vgl. Cic. Div. 1,1.
Mit der Etymologie zu argumentieren war in der Antike iiblich; dazu Schlapbach, a.O. (oben
Anm. 5) 167.

10  Vgl. PL. Tht. 157e ff., bes. 158alf.: g mavtog nahhov Nuiv Pevdeig alodnoers &v adtoig (sc. in
Traumen u.4.) yryvopuévag; auch Aug. Acad. 3,26 (73f.) mit Fuhrer, a. O. (oben Anm. 2) z.St. und
C. Brittain, «<KKnowledge, no doubt (Augustine Contra Academicos 3.26)», Medieval Philosophy
and Theology 12 (2003, im Druck) section 2. Inwiefern aus stoischer Perspektive neben Tréu-
men und Visionen auch quaeque oraculis auspiciis extis declarentur (Cic. Ac. 2,47) a priori als fal-
sa gelten konnen, ist nicht klar; die Ausweitung des Arguments auf diese Arten von Divination
ist daher problematisch.



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 87

scheinungen (zumindest voriibergehend) fiir etwas anderes hilt, als sie tatséch-
lich sind, sondern auch weil sie (aus stoischer Perspektive) mitunter als Hand-
lungsanweisungen gelesen werden, die zu befolgen sind". Auf der genannten
These basiert folgendes Argument a fortiori: Wenn schon divinatorische Er-
scheinungen (die klar falsa sind) probabilia sind, dann auch solche Erscheinun-
gen, die (im Gegensatz zu den divinatorischen) vom Wahren kaum oder gar
nicht zu unterscheiden sind".

Licentius’ Variante des Arguments lautet zwar im Detail anders, doch lasst
sich eine strukturelle Ahnlichkeit feststellen. Beide Versionen beruhen auf ei-
ner Inkongruenz innerhalb des ‘Mediums’ der Divination: Der Traum ist an
sich tduschend, doch tiberzeugend; der inspirierte divinus ist an sich kein Wei-
ser, doch verfiigt er iiber weisheitskonstituierendes Wissen". Wihrend jedoch
das von Lucullus referierte skeptische Argument auf dem epistemologischen
Status von Trdumen und vergleichbaren Visionen beruht, hakt Licentius beim
Bildungshintergrund und der Lebensfithrung des divinus ein. Sein Argument
zielt nicht auf die Ununterscheidbarkeit von wahren und falschen Erscheinun-
gen ab, sondern vielmehr auf die Verwechslung von sapiens und divinus". Da-
mit steht ungleich mehr zur Diskussion als im Lucullus: Es geht nicht um ein
Spezialproblem der Wahrnehmungslehre, sondern um das hochste Ziel der Phi-
losophie tiberhaupt, sapientia. Der divinus wird als potentieller Weiser in die
Diskussion eingebracht, als einer, der iiber Wissen verfiigt, das Weisheit konsti-
tuiert. Wenn jedoch der divinus ein Weiser ist, dann muss die Divination als
ernstzunehmende Konkurrenz zur Philosophie betrachtet werden; die Philoso-

11 Cic. Ac. 2,47 diirfte sich auf eine dltere stoische Diskussion beziehen, die bei Plutarch bezeugt ist
(De Stoic. repugn. 47,1057a-b = SVF 3,177): nai tOv B0V Pevdeig EUNOLETY QAVTOOING ROl TOV
00OV, 0V cuyratattdeuévav 0vd’ elxdvimv deopuévoug UMV, ALY TEATTOVIOV HOVOV %Ol
OoouwvToV €mi 10 gouvouevov. Gemiss diesem Zeugnis unterscheidet Chrysipp zwischen der
Zustimmung zu einer tduschenden Erscheinung und dem blossem Befolgen eines durch die Er-
scheinung ausgelosten Handlungsantriebs (vgl. A. A. Long, «Language and thought in Stoi-
cism», in: ders. [ed.], Problems in Stoicism, London 1971, 100). Interessant ist, dass hier offenbar
ein Divinationspraktiker als cogog (sowohl ‘Fachmann’ als auch ‘Weiser’) bezeichnet wird.

12 Cic. Ac. 2,47: nam cum dicatis, inquiunt (sc. Academici), visa quaedam mitti a deo, velut ea quae
in somnis videantur quaeque oraculis auspiciis extis declarentur (haec enim aiunt probari a Stoi-
cis, quos contra disputant) — quaerunt, quonam modo falsa visa quae sint ea deus efficere possit
probabilia, quae autem plane proxume ad verum accedant, efficere non possit; aut si ea quoque
possit cur illa non possit quae perdifficiliter internoscantur tamen; et si haec, cur non inter quae ni-
hil sit omnino (vgl. G. O’Daly, Augustine’s Philosophy of Mind, London 1987, 106f. Anm. 3;
M. F. Burnyeat, «Idealism and Greek Philosophy: What Descartes saw and Berkeley missed»,
The Philosophical Review 91,1982, 36f.). Das Argument wird im Lucullus — zu Recht — als Bei-
spiel eines Trugschlusses diskutiert.

13 Zur Inspiration s. unten Anm. 24.

14 Vgl. die Gegeniiberstellung von sapiens und Seherin in Cic. Div. 1,85 (Priamus sapiens vs. Cas-
sandra furens; auch 2,110: sapiens vs. insanus), wobei sapiens an diesen Stellen nicht als stoischer
Fachbegriff verwendet wird, sondern soviel wie ‘bei Sinnen’ heisst (vgl. M. Tulli Ciceronis De di-
vinatione libri duo, ed. A. S. Pease, Darmstadt 1963, 211 zu 1,66).



88 Karin Schlapbach

phie ist nicht mehr der einzige Weg zur Weisheit, sondern sieht sich in der Divi-
nation einer ebenbiirtigen Alternative gegeniiber. Mit diesem Szenario wird
der Rahmen einer rein erkenntnistheoretischen Diskussion verlassen und die
Frage nach den Zustandigkeitsbereichen von Divination und Philosophie auf-
geworfen.

11. Wissen und was es wert ist

Trygetius geht in seiner Entgegnung genau wie Licentius davon aus, dass Albi-
cerius in Tat und Wahrheit unmoglich als stoischer Weiser gelten kann. Er ver-
sucht also nicht etwa, Licentius’ pejorative Charakterisierung des divinus zu
korrigieren und Albicerius damit als wiirdiges Beispiel eines Weisen zu etablie-
ren. Vielmehr argumentiert er dahingehend, dass das Wissen des Albicerius
nicht das von der stoischen Weisheitsdefinition geforderte Wissen um mensch-
liche und gottliche Dinge sei. Zu diesem Zweck geht er auf drei Fragen ein: Wie
zuverlissig ist das Wissen des divinus? Wozu dient es? Wie kommt es zustande?
Seine Entgegnung beruht auf dem Kriterium des grundsétzlichen Vorrangs des
Intellekts und des bestidndig Seienden vor der Sinnesebene und den vergéangli-
chen Dingen. Dieses Kriterium kommt bei der Beantwortung aller drei Fragen
zur Anwendung, also in bezug auf die Wissenskonzeption, anhand der Albice-
rius’ Wissen gepriift wird, in bezug auf die Anwendung der Divination (wobei
sowohl Anbieter als auch Benutzer beriicksichtigt werden) und in bezug auf
das konkrete Zustandekommen des Wissens. Offensichtlich scheint ihm das
Szenario des divinus als Weisen grundsitzlich plausibel genug, um die dafiir
beigebrachten Argumente eins ums andere akkurat zu widerlegen.

Als erstes fiihrt Trygetius an, dass sich Albicerius ab und zu téuschte, wenn
er Auskiinfte gab"”. Gemaiss der stoischen Auffassung von Wissen konne bei Al-
bicerius daher gar nicht von Wissen die Rede sein'’. Tatsdchlich bedingt Wissen
gemaiss der Stoa mehr als einzelne Beispiele wahrer Aussagen und muss viel-
mehr als kognitiver Zustand des hochsten Seelenteils verstanden werden'.

15 1,19 (1f.): primo, inquit, ego scientiam non appello, in qua ille, qui eam profitetur, aliquando falli-
tur.

16 1,19 (2-5): scientia enim non solum conprehensis sed ita conprehensis rebus constat, ut neque in ea
quisquam errare nec quibuslibet adversantibus inpulsus nutare debeat. Dass sich die Deutungen
und Prophezeiungen von Divinationspraktikern als falsch erweisen konnten, ist ein traditionel-
les Argument gegen die Divination (z.B. Cic. Div. 2,99; Tac. Ann. 6,22). Allerdings ist auch die
umgekehrte Argumentation belegt, namlich dass ein einziges Beispiel geniige, um die Mdoglich-
keit der Divination zu bestétigen (Cic. Div. 1,60). — Die Verwendung von stoischen Fachbegrif-
fen in der Argumentation gegen die Divination hat in Favorinus’ Polemik gegen die Astrologen
eine Parallele (Fr. 3 Barigazzi = Gell. 14,1,33: non enim comprehensa ... neque percepta dicunt).

17 Vgl A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic philosophers. Vol. 1: Translations of the principal
sources with philosophical commentary (Cambridge etc. 1987) 256f. (dt.: Stuttgart/Weimar 2000,
305f.); P. Steinmetz, Die Stoa, in: F. Uberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie: Die
Philosophie der Antike, Bd. 4: H. Flashar (Hrsg.), Die hellenistische Philosophie (Basel 1994)
529f.; Long, a.0. (oben Anm. 11) 98-101.



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 89

Als geniige die Feststellung nicht, dass Albicerius gar kein Wissen habe, das
diesen Namen verdient, geht Trygetius in der Folge dennoch auf die einzelnen
Wissensinhalte ein, iiber die Albicerius verfiigt, um zu zeigen, dass Albicerius
nicht die von der Weisheitsdefinition geforderten Dinge ‘wisse’ (1,20). Dieser
Uberschuss an Argumentation diirfte sich dadurch erkliren, dass der stoische
Wissensbegriff so rigoros ist, dass seine Kriterien kaum je von jemandem erfiillt
werden konnten, was schon in der Antike von verschiedener Seite bemerkt
wurde'®. Trygetius argumentiert also, dass materielle Dinge wie Gold und Sil-
ber nicht als die menschlichen Dinge par excellence gelten konnen, denn diese
seien dem Zufall unterworfen und konnen dem Menschen jederzeit entrissen
werden. Die wahren menschlichen Dinge seien dagegen die Tugenden; diese
seien unverlierbar (vere nostra, 1,20 [27]). Wenn Trygetius an der Divination
kritisiert, dass sie lediglich auf materielle, nicht aber auf gliicksrelevante, gei-
stige Giiter angewendet werde, dann scheint er Porphyrios zu folgen, wie eine
Passage aus dessen Brief an Anebo wahrscheinlich macht, die Augustin in De
civitate dei referiert®.

Die Frage nach der Anwendung betrifft auch die Motive, aus denen der di-
vinus seinen Beruf ausiibt. Gemaéss Trygetius sind dies Selbstverherrlichung
und personliche Bereicherung”. Erneut stehen materielle Giiter im Vorder-
grund, und hinzu kommt, dass Albicerius’ Dienstleistung das Kriterium der
Gemeinniitzigkeit nicht erfiillt, das die Gegner der Divination den genannten
privaten, egoistischen Motiven entgegenhalten®.

Wenn die Fehlbarkeit des Wissens, das zudem nicht weisheitsrelevant ist,
und die Verwendung der Divination zu moralisch verwerflichen Zwecken em-

18 Zum Beispiel Cic. Ac. 2,145; Div. 2,61; Sen. Benef. 4,33,2; vgl. M. Reesor, «The Stoic Wise Man»,
in:J. J. Cleary/D. C. Shartin (eds), Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philo-
sophy 5 (Lanham etc. 1991) 107f.

19  Civ. 10,11 p. 421,18-27 D.-K.: ceterum illos, quibus conversatio cum diis ad hoc esset, ut ob inve-
niendum fugitivum vel praedium comparandum, aut propter nuptias vel mercaturam vel quid hui-
us modi mentem divinam inquietarent, frustra eos videri dicit (sc. Porphyrius) coluisse sapienti-
am;, illa etiam ipsa numina, cum quibus conversarentur, etsi de ceteris rebus vera praedicerent,
tamen quoniam de beatitudine nihil cautum nec satis idoneum monerent, nec deos illos esse nec
benignos daemones, sed aut illum, qui dicitur fallax, aut humanum omne commentum (das Refe-
rat diirfte sich auf Porph. Epist. Aneb. 2,19 Sodano beziehen; vgl. auch Abst. 2,52,2: &v &’ fuelg
VITOYQAQOUEY PIMOCTOPOV APLOTAUEVOV TV EXTOG EIROTWG PAUEV ut) EvoxAnoev daiptoot unde
uavrewv denoeodon unde omAdyyxvov Lhwv. v Yo Evexa ai pavieiot, TOUTwY 0UTOG HePEAETN-
%nev agiotaodar).

20 1,22 (9f.): vana iactantia bzw. quaestus. Diese Vorwiirfe sind wiederum géngige polemische Mo-
tive, besonders das der Geldgier (z.B. Soph. Ant. 1055; Cic. Div. 1,132 mit Pease, a.0., oben
Anm. 14, 336).

21 R. A. Markus, «Augustine on magic: A neglected semiotic theory», REAug 40 (1994) 380 =
ders., Signs and Meanings. World and Text in Ancient Christianity (Liverpool 1996) 133 spricht
diesbeziiglich von einer ‘soziologischen’ Unterscheidung; vgl. auch Trombley, a.O. (oben
Anm. 3) 1,64. Moglicherweise spielt dabei die Tatsache eine Rolle, dass die Divination in Rom
urspriinglich in die Politik eingebunden war.



90 Karin Schlapbach

pirisch nachpriifbar sind, dann ist dies bei der Beantwortung der dritten Frage
nicht der Fall. Trygetius beruft sich in seiner Antwort auf die urspriinglich Pla-
tonische Erkliarung der (natiirlichen) Divination durch Ddmonen?®. Diese Er-
klarung wurde von den Christen iibernommen und auf die natiirlichen wie auch
die technischen Divinationsarten angewendet — allerdings mit der entscheiden-
den Modifikation, dass die Damonen nicht als Gotterboten und Divination
dementsprechend nicht als Kommunikation mit einer gottlichen Instanz ver-
standen wurde”. Trygetius folgt dieser jiingeren Tradition, wenn er den Wir-
kungsbereich der Ddmonen ausschliesslich auf der Ebene der unteren Seelen-
vermogen ansiedelt. Gemaéss seiner Darstellung verfiigen die Damonen iiber
eine dusserst verfeinerte Sinneswahrnehmung, die ihnen Zugang zu bewussten
und unbewussten Gedachtnisinhalten der Menschen verschafft. Diese Inhalte
teilen sie ihrerseits wieder mittels Inspiration dem divinus mit. Es handelt sich
also um eine Art Gedankeniibertragung von Mensch zu Mensch mittels Ddamo-
nen*. Diesem Vorgang spricht Trygetius eine aussergewohnliche, staunens-
werte Dimension entschieden ab: non mirum (1,20 [35]; vgl. Anm. 51). Als Folie
dienen in der Fortsetzung die wissenschaftlichen disciplinae, mit deren Hilfe es
der Seele gelinge, die Ebene der Ddmonen weit hinter sich zu lassen®. Die Ge-
geniiberstellung von Ddmonen und disciplinae fiihrt deutlich vor Augen, dass
die Divination in Contra Academicos 1 in eine breitere Untersuchung konkur-
rierender Wissenssysteme eingebettet ist, wobei die verschiedenen Formen des

22 Symp.202e3-7: éounvedov xai drartooduedov (scil. 1o dayudviov) deoig T o’ dvionmmv xal
Aaviomrolg T Taed Yed@V ... d1d ToUuTOU ®ai N pavtirn Tdoa xweel, vgl. [PL.] Epin. 984e1-3. Zur
Rolle der Ddamonen in der platonischen Tradition bzw. im Christentum vgl. J. Dillon, The
Middle Platonists. 80 B.C. to A.D. 220 (Ithaca *1996) 216-219. 317-320. Die Verbindung der Di-
monen mit dem Wissensdiskurs wird durch die (Pseudo-)Etymologie von Platons Kratylos illu-
striert, auf die sich Augustin z.B. in Civ. 9,20 p. 395,8¢. D.-K. bezieht: daemones enim dicuntur ...
ab scientia nominati (vgl. Cra. 398b6-7: i pedviuol xai danquoveg foav, «daipovog» adtovg
OVOUAOEY).

23 Vgl Aug. Civ. 8,18 p. 347,30-348,4; 8,22 p. 354,8f. D.-K. Augustin setzt sich dort insbesondere
mit Apuleius’ Ddmonologie auseinander.

24 Acad. 1,20 (34-39) und 1,21 (491.): quasi spiritu admonitus vel inflatus. Vgl. E. R. Dodds, «Tele-
pathy and Clairvoyance in Classical Antiquity», in: Greek Poetry and Life. Essays presented to
G. Murray (Oxford 1936) 364-385 (erweiterte Fassung davon in: «Supernormal Phenomena in
Classical Antiquity», in: ders., The Ancient Concept of Progress and other Essays on Greek Lite-
rature and Belief, Oxford 1973, 159-176). Augustin beschéftigt sich insbesondere in Gn. litt. 12
mit der Inspiration; vgl. R. A. Markus, «Saint Augustine on History, Prophecy and Inspiration»,
Augustinus 12 (1967) 271-280.

25  Acad. 1,21 (54-59): hortabatur (sc. Flaccianus), ut animos suos hi, qui talia didicissent, illi divina-
tioni sine dubitatione praeferrent darentque operam his disciplinis instruere atque adminiculare
suam mentem, quibus aeriam istam invisibilium animantium naturam transilire et eam superevo-
lare contingeret. Vgl. Cic. Cons. Fr. 12 van Wageningen: bonis etiam studiis atque artibus expoli-
tos leni quodam et facili lapsu ad deos, id est ad natura sui similem, pervolare. Einen Kontrast zwi-
schen Inspiration und disciplinae baut Augustin auch in Ord. 2 auf; vgl. R. E. Winn, «The Moral
and Intellectual Failure of Divine Inspiration in Augustine’s De Ordine», StudPatr 38 (2001)
345.



Divination, Wissen und Autoritit in Augustins Cassiciacum-Dialogen 91

Wissenserwerbs ihrerseits auf ihre Tauglichkeit als Methoden der Seelenlei-
tung hin gepriift werden. Dabei nimmt Augustin gegen die neuplatonische Auf-
fassung Stellung, dass die Damonen als Seelenfiihrer wirken (so z.B. Porphyrios
gemiss einem Referat in Augustins Gottesstaat)*. Augustin vertritt dagegen
anderswo die Meinung, dass die Dadmonen den Aufstieg der Seele zum Himmel
nicht nur nicht férdern, sondern sogar beeintrichtigen®.

Das Wissen des divinus erfiillt also in bezug auf keine der drei Fragen das
Kriterium des Vorrangs des Intellekts und des bestéandig Seienden. Doch wenn
sich das konkrete Zustandekommen der Divination nicht empirisch nachwei-
sen lasst und der stoische Wissensbegriff allzu rigoros ist, um zum Massstab ge-
nommen zu werden, folgt daraus, dass die Anwendung die wichtigste Hand-
habe bietet, um das Wissen eines divinus zu beurteilen. Die entscheidende
Frage ist dabei nicht, ob man mit Hilfe eines Albicerius sein Silberbesteck wie-
derfinden kann, sondern ob der Besitz von Silberbesteck etwas Erstrebenswer-
tes ist oder nicht. Mit anderen Worten, zur Diskussion steht nicht die blosse
Verfiigbarkeit von Wissen, sondern vielmehr dessen Wertung anhand eines
schon bestehenden Wertesystems, das zwischen mehr oder weniger erstrebens-
werten Giitern unterscheidet. Ja mit der Frage, welches die wahren ‘menschli-
chen Dinge’ sind, stehen gar nicht mehr unbedingt Wissensobjekte im Zentrum
der Aufmerksamkeit, sondern zu besitzende Giiter®. Damit bestitigt sich, was
schon der Vergleich von Licentius’ Argumenten mit Ciceros Lucullus sowie die
Gegeniiberstellung von Ddmonen und disciplinae in Contra Academicos 1,21
gezeigt haben: Die Divination wird im Hinblick auf die Frage diskutiert, ob sie
ethischen Fortschritt gewédhrt oder nicht. Wiahrend das Wertesystem, das dabei
als Massstab dient, durchaus mit der hellenistischen Philosophie in Einklang
steht, riickt die Tendenz an sich, den Wissensdiskurs in eine ethische Fragestel-
lung einzubinden, in der Spétantike und besonders bei christlichen Autoren

26 Civ.10,9 p.416,11-13 D.-K.: admoneat (sc. Porphyrius) utendum alicuius daemonis amicitia, quo
subvectante vel paululum a terra possit elevari quisque post mortem (= Porph. De regressu animae
293F Smith; Parallelen bei Arnobius, Jamblich und Proklos sind in Smiths Apparat verzeich-
net); vgl. auch [PL.] Ax. 371c¢5-7: 001G pev odv &v t@ Cijv daipwv dyadog Evémvevoey, €ig TOv
@V VoDV Y DOV oiniCovtar (obwohl die Vorstellung eines daipwv bisweilen auch metapho-
risch verwendet wird, ist das hier nicht zwingend der Fall, da die Ddmonen in der platonischen
Tradition tats#chlich eine wichtige Rolle spielen; vgl. Dillon, a.O. (oben Anm. 22) 46f. 219-221).

27 Ord. 2,27 (29-39) (unten Anm. 45 zitiert); Mus. 6,50: sed haec actio qua sese anima, opitulante
deo et domino suo, ab amore inferioris pulchritudinis extrahit, debellans atque interficiens adver-
sus se militantem consuetudinem suam, ea victoria triumphatura in semetipsa de potestatibus aeris
huius, quibus invidentibus et praepedire cupientibus evolat ad suam stabilitatem et firmamentum
deum, nonne tibi videtur ea esse virtus quae temperantia dicitur? (vgl. J. Doignon, «La probléma-
tique des quatre vertus dans les premiers traités de Saint Augustin», in: M. Fabris (ed.), L’uma-
nesimo di Sant’Agostino. Atti del congresso internazionale, Bari 1988, 182).

28 Dieswirdin 1,20 (19) durch den Wechsel zum possessiven Genitiv illustriert: res humanas esse ut
concedam res hominum. Zur Frage, ob das hochste Gut, Tugend, ein Wissen ist, s. Platons Meno
87c; auch Arist. Eth. Fud. 1214al11f. und 1216b2-8.



92 Karin Schlapbach

verstdrkt in den Vordergrund. Die Gegenstdnde des Wissens sowie die Motive
derjenigen, die nach Wissen streben, werden hierarchisiert und einer vorgege-
benen Skala von Werten unterworfen. Dies gilt nicht nur fiir das Wissen, das
durch Divination erlangt wird, sondern fiir jegliche Art von Wissenserwerb
iberhaupt. In diesen Kontext gehort insbesondere die folgenreiche Abwertung
der curiositas (‘theoretische Neugierde’) zugunsten des absoluten Strebens
nach Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis. In der Geschichte dieser Abwer-
tung spielt Augustin eine prominente Rolle, wie sich auch in den Cassiciacum-
Dialogen beobachten ldsst®.

Wenn die Gegenstdnde des Wissens und die Motivation desjenigen, der
nach Wissen strebt, zum entscheidenden Massstab werden, dann iiberrascht es
nicht, dass Augustin Divination bzw. Inspiration durchaus positiv fassen kann,
sofern der Inhalt und die Person, die involviert ist, nicht mit vorgegebenen Wer-
ten in Widerspruch stehen. Auf einer metaphorischen Ebene lisst sich dies im
Prodmium zum zweiten Buch von Contra Academicos beobachten. Dort wird
die Tugend als mantisches Zeichen beschrieben, das aufblitzt, auf der Erde eine
Weissagung verkiindet und wieder in den Himmel zuriickkehrt™. Diese Bilder-
sprache wire nicht moglich, wenn Augustin nicht auch akzeptable, ja willkom-
mene Formen von Divination und Inspiration annehmen wiirde, die nichts mit
Dimonen zu tun haben. Dafiir gab es nicht nur eine neutestamentliche Ma-
trix, sondern das Thema der Inspiration gehorte schon seit Platon und Aristote-
les in den Kontext der philosophischen Erorterung der Frage, wie Wissen und
das gute Leben erlangt werden kénnen™.

Die Moglichkeit gottlicher Inspiration wird in De beata vita anhand der Fi-
gur von Augustins Mutter Monica ausgeleuchtet. Sie verkorpert das Ideal der

29  Zum Beispiel Ord. 2,27, unten Anm. 45 zitiert. Vgl. insbesondere H. Blumenberg, «Augustins
Anteil an der Geschichte des Begriffs der theoretischen Neugierde», REAug 7 (1961) 35-70.
Zur Beurteilung von Divination anhand von moralischen Kriterien vgl. Dodds, a.0O. (oben
Anm. 9) 58; Markus, a.O. (oben Anm. 21) 383/137. Eine té)vr/ars an ihrem Nutzen zu messen
und dadurch den Grad ihrer Wissenschaftlichkeit zu bestimmen ist auch der Stoa, Sextus Empi-
ricus und Galen nicht fremd; vgl. R. J. Hankinson, «Stoicism, Science and Divination», Apeiron
21 (1988) 137 mit Anm. 67; J. Barnes, «Scepticism and the Arts», Apeiron 21 (1988) 63.

30 Acad. 2,2 (41-45): ergone non erumpet aliquando ista virtus et multorum desperantium risus in
horrorem stuporemque convertet et locuta in terris quasi quaedam futurorum signa rursus proiec-
to totius corporis onere recurret in caelum? Das virtus-Prodigium erinnert an neuplatonische
Vorstellungen der Divination durch ein menschliches Medium, z.B. Porph. 349F Smith = Euseb.
Praep. evang. 5,8,11-12: ein Orakel des Apoll wird als Inkarnation einer gottlichen Emanation
interpretiert. Vgl. Fuhrer, a.O. (oben Anm. 2) zu 2,2 (43f.); K. Schlapbach, «Ciceronisches und
Neuplatonisches in den Prodmien von Augustin, Contra Academicos 1 und 2», in: T. Fuhrer/
M. Erler (Hgg.), Zur Rezeption der hellenistischen Philosophie in der Spdtantike (Stuttgart 1999)
147-149.

31 Ein weiteres Beispiel ist die Gartenszene in Conf. 8,29, die auf zeitgendssische Formen von sor-
tes biblicae Bezug nimmt.

32 Zum Beispiel Arist. Eth. Eud. 1214a23f.; zu Platon s. unten Anm. 39.



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 93

glaubigen Christin, die zwar ungebildet ist, aber dennoch kraft ihres Glaubens
zu wichtigen philosophischen Einsichten gelangt. Ihre Wissensquelle, tliber de-
ren Natur zunichst nichts gesagt wird, ist eine ebenbiirtige Alternative zur Ci-
cero-Lektiire der Schiiler, denn Monica ist in der Lage, Voten zu formulieren,
die dem Inhalt des Hortensius genau entsprechen — ohne dass sie diesen Dialog
je gelesen hitte®. Im Verlauf des Dialogs wird ihr nichts weniger attestiert, als
dass sie die ‘Festung der Philosophie’ innehabe (beata v. 10 [92]). Monicas Wis-
sen kann mit der Philosophie konkurrieren, und ihre Eingebungen werden von
den iibrigen Dialogteilnehmern gerade insofern positiv gewertet, als sie sich am
Massstab der Philosophie — reprasentiert durch den Hortensius —messen lassen
und diesem standhalten. Mit anderen Worten, ihr Wissen wird nicht etwa a
priori durch eine gottliche Quelle legitimiert; vielmehr wird umgekehrt von ih-
rem Wissen auf eine gottliche Quelle lediglich zuriickgeschlossen™.

Ahnliches lisst sich auch in De ordine beobachten. In diesem Dialog wer-
den verschiedene Thesen zur Frage formuliert, auf welche Weise und in wel-
chem Ausmass Wissen zugénglich ist. Licentius’ Beobachtung, dass sich von
Ursachen auf Folgen schliessen ldsst und umgekehrt die Folgen ihre Ursachen
verraten, fithrt nahtlos iiber zur These, dass alles zukiinftige Geschehen voraus-
gesagt werden konne, und zwar bis ins kleinste Detail. Denn alles sei mit allem
durch ununterbrochene Ursachenketten verbunden, was Licentius daran illu-
striert, dass in der vorliegenden Gespréichsrunde ein scheinbar vollig unbedeu-
tender dusserer Anlass einen komplexen philosophischen Gedankengang aus-
gelost hat®. Dank solcher Zusammenhinge muss es moglich sein, so sein Argu-
ment, von der jeweiligen Gegenwart auf die Zukunft zu schliessen®. Diese
These wird zwar in der Folge nicht diskutiert, doch ist auch Augustin als Ge-
sprachspartner auf die Frage sensibilisiert, was letztlich der Ursprung der Ge-
danken ist, die einem scheinbar ohne Anlass in den Sinn kommen®. Jedoch
richtet er seine Aufmerksamkeit weniger auf mogliche dussere Anlisse als viel-

33  Beata v. 10; 27 (102-105) (Aug.): me ipso ... alacri atque laeto, quod ab ea (sc. Monica) potissi-
mum dictum esset, quod pro magno de philosophorum libris atque ultimum proferre paraveram.

34  Beata v. 27 (106f.): nam unde ista, quae miramur, nisi inde (sc. a deo) procedunt? (dies gilt tibri-
gens fiir samtliche philosophische Inhalte der paganen Tradition, die auch aus christlicher Per-
spektive vertretbar sind; vgl. beata v. 10 [104]).

35 Ord. 1,14 (60f.): quae sine illis praecedentibus vilissimis rebus nec in mentem venire possent. Vgl.
auch 1,9, wo Licentius gewisse bedeutsamen Parallelen zwischen einer Maus, die er soeben ver-
scheucht hat, und seinem eigenen Verhalten kommentiert (vgl. zur Rolle der Maus in der anti-
ken Divination H. H. Gunermann, «Literarische und philosophische Tradition im ersten Tages-
gespriach von Augustinus’ De ordine», RecAug 9, 1974, 185-189).

36 Tatsdchlich beruht aus stoischer Sicht die Vorhersehbarkeit der Zukunft auf der eipaouévn; vgl.
A. A. Long, Hellenistic Philosophy. Stoics, Epicureans, Sceptics (Berkeley/Los Angeles *1986)
164; Steinmetz, a.0O. (oben Anm. 17) 538.

37 Ord. 1,6 (1-3): cum ... tacitus agitarem, quae in mentem nescio unde veniebant, vgl. 1,14 (44£.):
non enim cuiquam in potestate est, quid veniat in mentem.



94 Karin Schlapbach

mehr auf eine gottliche Inspirationsquelle®™. Dem entspricht insbesondere die
Charakterisierung von Licentius, der seine Voten wiederholt aufgrund einer In-
spiration formuliert und sich zudem auch als Dichter erprobt®. Als Licentius
seine These, dass in der Welt nichts praeter ordinem geschehe (1,8 [50]), wie die
Ahnung einer gottlichen Eingebung verteidigt, liest Augustin dies begeistert
als Beweis dafiir, dass Christus selbst den Gang des Gesprichs leitet®.

Die Fortsetzung des Gesprichs lisst daran allerdings Zweifel aufkommen.
Trotz des Kredits, den Augustin den Schiilern gewéhrt, argumentiert er gegen
Licentius, um mogliche Mingel in dessen Position aufzudecken*'. Tatsdchlich
wandelt sich die anfiangliche Begeisterung in Kiirze in bittere Enttduschung, als
sich die Schiiler in einen kleinmiitigen Streit iiber ihre Positionen verwickeln
und dadurch ihre Eitelkeit und Unreife blosslegen. Mit anderen Worten, es be-
steht ein eklatanter Gegensatz zwischen ihrem Wissen und ihrem Verhalten®.
Durch diese Entwicklung des Gespriachsgangs wird zwar nicht das Wissen als
solches widerlegt oder entwertet. Doch zeigt sich, dass durch Inspiration er-
langtes Wissen keine Gewihr fiir moralische Integritit bietet.

I11. Signa, gottliche auctoritas und ihr ddmonisches Doppel

Im zweiten Buch von De ordine lotet Augustin das Verhéltnis von rechter Le-
bensweise und rationaler Erkenntnis aus”. Die rechte Lebensweise ist eine un-
abdingbare Voraussetzung fiir rationale Erkenntnis, so dass alle Menschen zu-
nichst der auctoritas — verstanden als Anleitung zum besten Leben — folgen

38 Ord. 1,13 (25-27): interrogo, per quem mihi ille respondeat, qui me cotidie querulum accipit, cuius
te quidem credo quandoque vatem futurum; vgl. 2,12 (26-28); Beata v. 31 (192f.).

39  Ord. 1,16 (261f.): quasi mente quadam correptus; 1,17 (2): hominem paululum quasi digesta ebrie-
tate affabilem factum; 1,19 (39£.): afflatum nova inspiratione sermonem; 1,20 (53): nova nunc reli-
glo istaec in te incessit, cedo; 1,28 (10): nescio, quo adventicio spiritu me credis inflatum. Die Ver-
bindung des Dichters mit Inspiration und Mantik ist seit Platon ein philosophischer Gemein-
platz (z.B. Ion 533d-534e; Phdr. 245a). In Ion 534e4-5 werden die Dichter als éQunviig ... T®V
Pe@v beschrieben, genau wie die Ddmonen in Symp. 202¢ (s. oben Anm. 22).

40 Ord. 1,10 (14f.) (Lic.): a nescio qua divina re, quae mihi se ostentare coepit et cui me inhiantem
suspendo; 1,10 (20-26) (Aug.): perducet enim ipse, si sequimur, quo nos ire iubet atque ubi ponere
sedem, qui dat modo augurium nostrisque inlabitur animis. nec enim altus Apollo est, qui in spe-
luncis in montibus in nemoribus nidore turis pecudumque calamitate concitatus inplet insanos,
sed alius profecto est, alius ille altus veridicus atque ipsa— quid enim verbis ambiam? — veritas, cui-
us vates sunt, quicumaque possunt esse sapientes.

41  Ord. 1,8 (58); 1,20 (58f.); 1,27 (29). Zur Priifung von Inspirationswissen vgl. Platons Jon.

42 Ord.1,29-30. Vgl. Gunermann, a.0. (oben Anm. 35) 224 und v.a. die interessante Interpretation
von Winn, a.0. (oben Anm. 25) 343. Allerdings ist Winns Einschidtzung Monicas zu negativ:
Auch in De ordine stellt das Beispiel ihres Lebenswandels eine gleichwertige Alternative zum
Studium der disciplinae und der Philosophie dar (Winn nimmt in den Cassiciacum-Dialogen all-
gemein eine zu lineare Entwicklung von Inspiration zu ratio als massgeblichen Instanzen fiir
Wissensvermittlung an).

43 Ord. 2,15: disciplinae vs. fides; 2,25-26: eruditio vs. vita.



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 95

miissen. Fiir die meisten bleibt sie iiberhaupt die einzige Moglichkeit, sich Gott
anzundhern; nur wenige konnen dariiber hinaus auch den Weg der ratio ein-
schlagen®. In Bezug auf auctoritas, bei der zwischen menschlicher und gottli-
cher unterschieden wird, spricht Augustin allerdings eine Warnung aus, die zu-
gleich tiber die Frage Aufschluss gibt, welches Interesse der Thematisierung der
Divination in den Cassiciacum-Dialogen letztlich zugrunde liegt*:

«Bei der gottlichen Autoritdt muss man den wundersamen Trug der Lebewesen in der Luft
fiirchten, die durch gewisse Weissagungen und eine gewisse Macht iiber die Dinge, die in den
Bereich der korperlichen Sinne gehoren, die Seelen gewohnlich sehr leicht tduschen, die auf ver-
gangliche Geschicke neugierig oder auf kurzlebige Macht erpicht oder vor leeren Wunderer-
scheinungen in Furcht sind. Jene Autoritit verdient also, gottlich genannt zu werden, die nicht
nur bei den sinnlich wahrnehmbaren Wunderzeichen jedes menschliche Vermogen iiberschrei-
tet, sondern die dem Menschen auch durch die eigene Menschwerdung zeigt, wie weit sie sich
fiir ihn erniedrigt hat, und uns heisst, nicht in den Sinnen verhaftet zu bleiben, denen jenes Zeug
wunderbar erscheint, sondern zum Intellekt hinzufliegen.»

Gottliche Autoritdt — mit Christus gleichgesetzt — und ddmonischer Trug sehen
einander offenbar so dhnlich, dass es notig ist, auf die Gefahr der Verwechslung
aufmerksam zu machen und Kriterien fiir eine Unterscheidung bereitzustel-
len*. Wenn Augustin in diesem Bestreben die gottliche Autoritdt dadurch cha-
rakterisiert, dass sie «nicht nur bei den sinnlich wahrnehmbaren Wunderzei-
chen jedes menschliche Vermogen iiberschreitet, sondern ... uns heisst, ... zum
Intellekt hinzufliegen» (ebd.), dann ist es, als ob hier der divinus aus Contra
Academicos als Negativfolie diente: Dieser legte ja mit Hilfe der Damonen
‘libermenschliche’ Fahigkeiten an den Tag, doch vermochte er damit nicht zum
Intellekt hinzufiihren. Letzteres scheint das wichtigste Erkennungsmerkmal
der gottlichen Autoritit in ihren gegenwirtigen Manifestationen zu sein, denn
das andere Merkmal, die Inkarnation Christi, ist ein historisches Ereignis, das
zugegebenermassen in der Vergangenheit liegt. Insofern deckt sich dieser Be-
fund mit Contra Academicos.

Wenn jedoch die Divination in Contra Academicos unter den Stichworten
von Wissen und Weisheit verhandelt wird, dann geschieht dies hier vielmehr
unter denjenigen von Wunder und Autoritét. Die Divination steht hier —neben
anderen potentiae und miracula, die den Damonen zugeschrieben werden —
nicht notwendigerweise insofern zur Diskussion, als sie Wissen verschafft, das

44  Ord. 2,16 (431.); 2,26 (19£.).

45  Ord. 2,27 (29-39): in qua (sc. divina auctoritate) metuenda est aeriorum animalium mira fallacia,
quae per rerum ad istos sensus corporis pertinentium quasdam divinationes nonnullasque potenti-
as decipere animas facillime consuerunt aut periturarum fortunarum curiosas aut fragilium cupi-
das potestatum aut inanium formidulosas miraculorum. illa ergo auctoritas divina dicenda est,
quae non solum in sensibilibus signis transcendit omnem humanam facultatem sed et ipsum homi-
nem agens ostendit ei, quo usque se propter ipsum depresserit, et non teneri sensibus, quibus vi-
dentur illa miranda, sed ad intellectum iubet evolare (zu curiosas s. oben Anm. 29).

46  Auctoritas wird auch in Ord. 2,16 sowie Acad. 3,42 (15) und 3,43 (18f.) mit Christus verbunden.



96 Karin Schlapbach

nach ethischen Kriterien gewertet werden muss. Vielmehr steht ihre unmittel-
bare Wirkung als solche im Zentrum: Sie vermag es, sich durch ihre eindriickli-
chen und ungewohnlichen sensibilia signa auf eine solche Art und Weise Auf-
merksamkeit zu verschaffen, dass sie von manchen Menschen filschlich als Ma-
nifestation gottlicher Autoritit gelesen wird”. Denn géttliche Autoritit vermit-
telt sich ebenfalls durch sinnlich wahrnehmbare Zeichen, durch Wunder und
Prophezeiungen, und in dieser Gemeinsamkeit mit ddmonischer Divination
liegt ein gewisses Tduschungspotential®. Wenn jedoch auch Divination als
Wunder wahrgenommen wird, dann kommt die Macht der Zeichen als solchen
in den Blick, losgelost von ihrer Bedeutung. Denn das Kriterium zur Unter-
scheidung von ddmonischer Divination und gottlicher auctoritas, der Vorrang
des Intellekts, bezieht sich auf die Bedeutung oder Intention der Zeichen; doch
bevor diese gepriift und gewertet werden kann, iiben die Zeichen als solche
eine — moglicherweise triigerische — Wirkung aus®. Der Grund, warum die Di-
vination aus christlicher Sicht eine Bedrohung darstellt, ist letztlich hier zu su-
chen.

Besonders tiickisch sind die vermeintlichen Wunder ddmonischer Her-
kunft dann, wenn das Kriterium, das sie als solche erweisen soll, am Inhalt der
Divination versagt. Dies kann am Beispiel einer Weissagung des Heiden Anto-

47 Vgl z.B. Min. Fel. 27,1: daemones ... adflatu suo auctoritatem quasi praesentis numinis conse-
quuntur. Beim Vorwurf, die Menschen liessen sich leicht von scheinbaren Wundern beeindruk-
ken (inanium formidulosas miraculorum; vgl. Ord. 1,8 [47f.]: admiratio als vitium), darf man
nicht vergessen, dass ein ‘echtes’ Wunder wie das virtus-Prodigium in Acad. 2,2 (oben Anm. 30)
gerade ‘Schrecken und Staunen’ bewirkt (horrorem stuporemque; s. auch unten Anm. 51). Die
Formulierung animas ... aut periturarum fortunarum curiosas aut fragilium cupidas potestatum
(Ord. 2,27 [32-34]) verweist ihrerseits auf die Kritik am Anwendungsbereich der Divination in
Acad. 1,20 (vgl. oben Anm. 19).

48 Die Formulierung quae ... transcendit omnem humanam facultatem (s. oben Anm. 45) zeigt klar,
dass mit signa hier nicht beliebige Zeichen (wie z.B. der Hahnenkampf als Zeichen des ordo in
Ord. 1,25) gemeint sind, sondern ‘Wunderzeichen’ (dies entgeht Gunermann, a.O., oben
Anm. 35, 218f.). Signum als ‘Wunder’ hat insbesondere eine neutestamentliche Matrix, z.B. Ac-
ta 2,22: lesum Nazarenum, virum approbatum a Deo apud vos virtutibus et prodigiis et signis,
quae fecit per illum Deus; bei Augustin z.B. Conf. 10,55: signa et prodigia (vgl. Markus, Signs,
oben Anm. 21, 76; H. C. Kee, Miracle in the Early Christian World, New Haven/London 1983,
147). Zur Rolle von Wundern fiir die Begriindung christlicher Autoritdt vgl. K.-H. Liitcke,
«Auctoritas» bei Augustin. Mit einer Einleitung zur romischen Vorgeschichte des Begriffs (Stutt-
gart etc. 1968) 168f.; ders., «Auctoritas», AL 1 (1986-1994) 506; B. Kollmann, Jesus und die Chri-
sten als Wundertiter. Studien zu Magie, Medizin und Schamanismus in Antike und Christentum
(Gottingen 1996) 42. 53f.; Kee, a.0. (s. oben) 171.

49  Augustin spricht in einem anderen Kontext von der ‘Unterwerfung der Seele’ durch Zeichen,
wenn diese nicht als solche erkannt werden: miserabilis animi servitus, signa pro rebus accipere
(Doctr. chr. 3,9 [16£.]; dazu Markus, Signs, oben Anm. 21, 23f. und 29). Im vorliegenden Zusam-
menhang liegt eine andere Spielart des gleichen Phdnomens vor: Der Mensch wird gleichsam
von der Materialitdt der Zeichen in die Irre gefiihrt, wenn diese filschlich als gottlich verstanden
werden. Divination ist hier nicht mehr von Magie zu unterscheiden; dazu Graf, a.O. (oben Anm.
7) 89.



Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen 97

ninus illustriert werden, der am Ende des vierten Jahrhunderts richtig voraus-
sagte, dass der Serapis-Tempel in Alexandria zerstort werden wiirde. Der In-
halt dieser Weissagung erwies sich nicht nur als wahr, sondern musste aus
christlicher Sicht auch begriisst werden. Daher kann dem divinus nicht wie im
Fall von Albicerius aufgrund der offenkundigen Banalitit des Wissens jegliche
Autoritit abgesprochen werden, sondern es stellt sich den Christen in Alexan-
dria die Frage, wie sie Antoninus und die beunruhigende Tatsache, dass er — als
Heide - zu einer solchen Weissagung fahig war, zu beurteilen hétten. Benotigt
wird ein vom Inhalt der Weissagung unabhéngiges Kriterium, das Antoninus’
Divination als wertlos erweist, denn es ist aus christlicher Sicht inakzeptabel,
dass sich ein Heide auf diese Weise Autoritét verschaffen sollte. Es geht letzt-
lich um die Frage, wer die Zeichen und Wunder verwaltet, die von der Menge
als Ausdruck von Autoritét gelesen werden. Die Christen mochten diese Rolle
selbstverstandlich fiir sich reservieren. Es ist ihnen daher daran gelegen zu zei-
gen, dass die Divination eines Antoninus — genau wie die des Albicerius —nichts
Verwunderliches oder Bewundernswertes an sich hat.

Dieses Ziel verfolgt Augustin in der Schrift De divinatione daemonum, die
Antoninus’ Prophezeiung zum Ausgangspunkt nimmt*. Allerdings gelangt er
nicht iiber die Losung von Contra Academicos hinaus. Wie dort erklart er auch
in der spateren Schrift die Divination durch die Einwirkung von Ddmonen, wo-
mit das gesuchte Kriterium zur Entwertung der Divination gefunden und das
Phidnomen seines Wundercharakters beraubt scheint: non esse mirandum’.
Doch das Problem, dass sich ddmonische Inspiration nicht empirisch nachwei-
sen lasst, bleibt bestehen. Wie den einzelnen Zeichen anzusehen ist, ob sie
durch Damonen zustandegekommen sind und folglich nicht als Ausdruck gott-
licher auctoritas zu betrachten sind, ist nach wie vor unklar. Die Beispiele — Mo-
nica und Romanianus einerseits, Albicerius, die Schiiler und Antoninus ande-
rerseits — legen nahe, dass letztlich die Person und ihr Kontext massgeblich an
der Entscheidung beteiligt sind. Dies wird im Fall von Antoninus am deutlich-
sten: Er ist Heide, also ist er von Damonen inspiriert.

Im zwolften Buch seines Kommentars De Genesi ad litteram unternimmt
Augustin zwar noch einmal einen Versuch, die Beurteilung von Prophezeiun-
gen und Visionen von Mutmassungen zu Person und Kontext zu entkoppeln. Er
entwirft dort das Konzept eines Intellekts, der ‘echte’, gottliche Zeichen unfehl-
bar als solche erkennt und von ‘unechten’, dimonischen unterscheidet™. Doch
wird sich eine andere, kurze Passage aus dem gleichen Buch im Mittelalter als

50 Vgl A. D. Nock, «Two Notes (II)», VChr 3 (1949) 56.

51 Divin. daem. 1; vgl. Acad. 1,20 (35). Staunen ist die natiirliche Reaktion auf die Manifestation
gottlicher auctoritas durch Wunder und Prophezeiungen (s. dazu die Lit. in Anm. 48). Zur Wer-
tung des Staunens in der griechischen Philosophie vgl. S. Matuschek, Uber das Staunen. Eine
ideengeschichtliche Analyse (Tiibingen 1991) 8-23.

52 Vgl. K. Schlapbach, «Intellectual Vision in Augustine, De Genesi ad litteram 12, or: Seeing the
hidden meaning of images», StudPatr 14 (im Druck).



98 Karin Schlapbach: Divination, Wissen und Autoritét in Augustins Cassiciacum-Dialogen

wirkungsmachtiger erweisen: Eher beildufig bezieht Augustin die Paulinische
Gnadengabe der diiudicatio spirituum in seine Argumentation mit ein”. Ge-
miss diesem Motiv aus dem I Korinther werden ‘gute Geister’ als Urheber von
prophetischen Traumen und Visionen durch gottliche Gnade als solche erkannt
und von schlechten unterschieden. Indem der Intellekt als Instanz, die die Zei-
chen beurteilt, aus dem Blickfeld verschwindet, wird im Mittelalter ein neues
Kapitel der Legitimierung von Autoritédt eréffnet — ein Prozess, an dem Augu-
stin gleichsam gegen seine erklidrte Absicht mitbeteiligt ist.

Korrespondenz:

Dr. Karin Schlapbach
Klassisch-Philologisches Seminar
Rémistrasse 68

CH-8001 Ziirich

E-Mail: Karin.Schlapbach@klphs.unizh.ch

53 1 Cor12,10; Aug. Gn. litt. 12,13,28: quando etiam vera dicit et utilia praedicat (sc. spiritus malig-
nus), transfigurans se, sicut scriptum est, ‘velut angelum lucis’, ad hoc, ut, cum illi in manifestis bo-
nis creditum fuerit, seducat ad sua. hunc discerni non arbitror nisi dono illo, de quo ait apostolus,
cum de diversis dei muneribus loqueretur, ‘alii diiudicatio spirituum’. Dazu Markus, a.O. (oben
Anm. 24) 278; W. Wieland, Offenbarung bei Augustinus (Mainz 1978) 62.



	Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen

