
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 2

Artikel: Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen

Autor: Schlapbach, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Divination, Wissen und Autorität
in Augustins Cassiciacum-Dialogen

Von Karin Schlapbach, Zürich/UC Berkeley

Die philosophische Auseinandersetzung mit der Divination steht in der
griechisch-römischen Antike in einem engen Zusammenhang mit der wesentlich
umfassenderen Frage, ob und wie es grundsätzlich möglich ist, Wissen zu erlangen.

Nicht zufällig sind die heftigsten Gegner der Divination die Skeptiker, die
die Möglichkeit jeglichen Wissens verneinen. Die Wahrsagekunst präsentiert
sich jedoch nicht als eine unter mehreren gleichwertigen Formen des Wissenserwerbs,

sondern vielmehr als eine Möglichkeit, geradezu göttliche Fähigkeiten

zu erlangen. Dies bezeugt Cicero zu Beginn seiner Schrift De divinatione -
allerdings nicht ohne skeptische Zurückhaltung: «Die Divination ist eine grossartige

und zuträgliche Sache - wenn es sie denn gibt -, und durch sie kann die
menschliche Natur nah an das Wesen der Götter herangelangen.»1

Der folgende Beitrag möchte am Beispiel von Augustins Cassiciacum-Dialogen

Contra Academicos, De beata vita und De ordine zeigen, dass die Diskussion

der Divination auch in der Spätantike in eine umfassendere
erkenntnistheoretische Fragestellung eingebunden ist2. Doch lässt sich gleichzeitig
beobachten, wie sich der Fokus von erkenntnistheoretischen auf ethische Aspekte
verschiebt. In Frage steht nicht mehr die Möglichkeit von Wissen - diese wird
keineswegs angezweifelt -, sondern vielmehr dessen Wertung3. Aber auch vom
Wissensinhalt und der zugehörigen Werteskala wird letztlich abstrahiert, wenn

* Der vorliegende Aufsatz ist aus verschiedenen Vorträgen hervorgegangen, die ich an den Uni¬
versitäten Berlin (FU), Mulhouse, Freiburg i.Ü. und Neuenburg gehalten habe. An dieser Stelle
möchte ich den Diskussionsteilnehmerinnen und -teilnehmern herzlich für ihre Beiträge danken.

Besonderen Dank für wichtige Anregungen schulde ich ausserdem den Proff. Marie The-
res Fögen, Henriette Harich-Schwarzbauer und Robert A. Markus.

1 Div. 1,1: magnifica quaedam res et salutaris (sc. divinatio), si modo est ulla, quaque proxime ad
deorum vim natura mortalis possit accedere. Zum Zusammenhang zwischen Divination und
Wissensdiskurs vgl. M. T. Fögen, Die Enteignung der Wahrsager. Studien zum kaiserlichen
Wissensmonopol in der Spätantike (Frankfurt a.M. 1993) 26. 45f. Für die Gegnerschaft der Skeptiker

sind Cic. Div. 2 und Sext. Emp. Math. 5 die wichtigsten Quellen.
2 Zu Cassiciacum und Augustins biographischer Situation im Herbst des Jahres 386 vgl. T. Fuh¬

rer, Augustin, 'Contra Academicos' vel 'De Academicis' Bücher 2 und 3. Einleitung und
Kommentar (Berlin/New York 1997) 3f. 12-14.

3 Anders als die Skeptiker bezweifelt Augustin nie, dass Divination grundsätzlich möglich ist (vgl.
J. den Boeft, «Divinatio», AL 2,1996-2002,517). Zur Verbreitung der paganen Divination unter

Christen vgl. F. R. Trombley, Hellenic Religion and Christianization (Leiden etc. 1993) 1,59-
72; P. Brown, «Sorcery, Demons and the Rise of Christianity: From Late Antiquity into the
Middle Ages», in: ders., Religion and Society in the Age ofSaint Augustine (London 1972) 119—

146.

Museum Helveticum 62 f20051 84-98



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 85

die 'Macht der Zeichen' als solchen, losgelöst von ihrer Bedeutung, ins Blickfeld

rückt. Dies geschieht, wenn Divination als 'Wunder' (signum) wahrgenommen

wird. Genau weil dies mitunter der Fall war, stellte die pagane Divination
für die Christen eine ernstzunehmende Konkurrenz dar, denn Wunder und
Prophezeiungen spielten ihrerseits eine fundamentale Rolle für die Legitimierung

christlicher Autorität4. Es mussten also sichere Kriterien zur Unterscheidung

von 'echten' und 'falschen' Wundern gefunden werden. Das ist letztlich
der Kontext, in dem Augustins Thematisierung der Divination betrachtet werden

muss.

/. Ein divinus als stoischer Weiser?

Ausgangspunkt der folgenden Ausführungen ist eine längere Textpassage über
einen divinus im ersten Buch von Contra Academicos. Dieses Buch wirbt einerseits

in der Tradition von Ciceros Hortensius für die Hinwendung zur Philosophie;

andererseits eröffnet es die Auseinandersetzung mit der akademischen
Skepsis, die in den folgenden beiden Büchern fortgesetzt wird. Der Dialogteil
wird weitgehend von zwei Schülern Augustins bestritten, von denen der eine,
Licentius, eine skeptische Position einnimmt, der andere, Trygetius, eine
dogmatische. Die Debatte umreisst aber nicht nur in groben Zügen die einander
gegenüberstehenden philosophischen Positionen, sondern bietet auch
Gelegenheit für die Behandlung und Beurteilung so unterschiedlicher Methoden
des Wissenserwerbs wie Dialog und Dialektik, Lektüre, disciplinae liberales
und Divination. Die Frage, auf welche Arten Wissen zustandekommt und
vermittelt wird, bildet im ersten Buch geradezu ein Leitmotiv, das unter verschiedenen

Aspekten wiederkehrt5. Die Formen des Wissenserwerbs werden am
Kriterium der Rationalität gemessen, wie besonders die Gegenüberstellung
von Lektüre und rationaler Argumentation zeigt: Der Inhalt eines Texts - sei
sein Autor auch eine philosophische Autorität wie Cicero - wird erst dann
akzeptiert, wenn er sich durch genaue Prüfung als schlüssig erwiesen hat; blosse

Autoritätsgläubigkeit wird abgelehnt6. Das Thema der Autorität wird sich
allerdings als vielschichtiger erweisen, als es auf den ersten Blick aussieht.

Am ausführlichsten wird von den genannten Formen des Wissenserwerbs
die Divination erörtert. Dies geschieht anhand des divinus Albicerius, der von
Licentius als vermeintliches Beispiel eines Weisen in die Diskussion eingebracht
wird7. Weise ist gemäss einer oftmals belegten stoischen Definition, die Augu-

4 Siehe unten Anm. 48.
5 Vgl. K. Schlapbach, Augustin, 'Contra Academicos' vel 'De Academicis'. Buch 1. Einleitung und

Kommentar (Berlin/New York 2003) 4. 9-13.
6 Acad. 1,9 (61-63): iam enim libertate, in quam maxime nos vindicaturam se philosophia pollice-

tur, iugum illud audoritatis excussi (mit auctoritas ist Cicero gemeint).
7 Acad. 1,17-22. Zu Albicerius vgl. A. Sizoo, «Albicerius, waarzegger en gedachtenlezer», Her-

meneus 10 (1937/38) 131-133; W. E. Klingshirn, «The figure of Albicerius the diviner in Augustine's

Contra Academicos», StudPatr38 (2001) 219-223; F. Graf, «Augustine and Magic», in: J. N.



86 Karin Schlapbach

stin in Contra Academicos 1,16 referiert, wer Wissen um menschliche und göttliche

Dinge besitzt8. Im Anschluss an das Referat dieser Definition versucht
Licentius zu zeigen, dass Albicerius über das gefragte Wissen verfügt und somit als
weise gelten kann. Allerdings stellt er Albicerius, der den übrigen Gesprächspartnern

bekannt ist, gleich zu Beginn als ungebildeten Bonvivant dar. Sollte er
dennoch überzeugend vertreten können, dass dieser divinus die Kriterien der
genannten Weisheitsdefinition erfüllt, dann kann er dadurch diese Definition ad
absurdum führen. Seine Argumente sind, dass Albicerius einerseits um menschliche

Dinge wisse, da er über den Verbleib verlorener Gegenstände wie z.B.
eines Silberlöffels oder von Geld Auskunft geben könne und da er mühelos die
Gedanken der Ratsuchenden lesen könne. Andererseits wisse er um göttliche
Dinge, da durch diese - divina -ja überhaupt divinatio zustande komme9.

Indem Licentius das Beispiel eines divinus anführt, um das stoische
Weisheitsideal zu widerlegen, scheint er ein traditionelles skeptisches Argumentationsmuster

zu benutzen, das er allerdings für seine Zwecke verändert. Nach
dem Zeugnis von Ciceros Lucullus machten sich die Skeptiker die stoische
Parteinahme zugunsten der Divination für einen elenktischen Beweisgang gegen
die Konzeption der 'wahren Erscheinung' und damit gegen die stoische Grundlage

von Wissen und Weisheit zunutze. Der Beweisgang hat die Form eines

Aparallaxie-Arguments: Gezeigt werden soll, dass wahre und falsche Erscheinungen

nicht unterschieden werden können. Als Ausgangspunkt des Arguments

dient die These, dass es aus stoischer Sicht divinatorische Erscheinungen
gebe, die a priori falsa seien und trotzdem probabüia. Als solche 'falschen'
Erscheinungen können insbesondere Träume und Visionen gelten. Diese werden
insofern als falsa bezeichnet, als sie täuschen: Wer einen Traum hat, weiss meist
nicht, dass er träumt, und schätzt daher seine Wahrnehmung nicht richtig ein10.

Als probabüia wiederum können sie nicht nur deshalb gelten, weil man die Er-

Bremmer/J. R. Veenstra (eds), The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early
Modern Period (Leuven etc. 2002) 87-103. Die Figur ist historisch nicht belegt.

8 Acad. 1,16 (14f.): sapientiam esse rerum humanarum divinarumque scientiam (vgl. z.B. SVF
2,35f.). Der Text wird zitiert nach Sancti Aurelii Augustini Contra Academicos, De beata vita, De
ordine, De magistro, De libero arbitrio, ed. W. M. Green, CCL XXIX 2, 2 (Turnhout 1970).

9 Acad. 1,17-18. - Ähnliche Beispiele für das Wissen des divinus finden sich bei Porphyrios apud
Aug. Civ. 10,11 p. 421,18-27 D.-K. (unten Anm. 19 zitiert); Apul. Mag. 42 (vgl. E. R. Dodds,
Pagan and Christian in an Age ofAnxiety, Cambridge 1965, 57). Zur Etymologie vgl. Cic. Div. 1,1.

Mit der Etymologie zu argumentieren war in der Antike üblich; dazu Schlapbach, a.O. (oben
Anm. 5) 167.

10 Vgl. PI. Tht. 157e ff., bes. 158alf.: che, navxöc, \iäXkov f|Lü"v t|>euöelg alof}f|oeic, ev aüxoTg (sc. in
Träumen u.a.) yr/voLievac;; auch Aug. Acad. 3,26 (73f.) mit Fuhrer, a. O. (oben Anm. 2) z.St. und
C. Brittain, «Knowledge, no doubt (Augustine Contra Academicos 3.26)», Medieval Philosophy
and Theology 12 (2003, im Druck) section 2. Inwiefern aus stoischer Perspektive neben Träumen

und Visionen auch quaeque oraculis auspiciis extis declarentur (Cic. Ac. 2,47) a priori als falsa

gelten können, ist nicht klar; die Ausweitung des Arguments auf diese Arten von Divination
ist daher problematisch.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 87

scheinungen (zumindest vorübergehend) für etwas anderes hält, als sie tatsächlich

sind, sondern auch weil sie (aus stoischer Perspektive) mitunter als

Handlungsanweisungen gelesen werden, die zu befolgen sind11. Auf der genannten
These basiert folgendes Argument a fortiori: Wenn schon divinatorische
Erscheinungen (die klar falsa sind) probabüia sind, dann auch solche Erscheinungen,

die (im Gegensatz zu den divinatorischen) vom Wahren kaum oder gar
nicht zu unterscheiden sind12.

Licentius' Variante des Arguments lautet zwar im Detail anders, doch lässt
sich eine strukturelle Ähnlichkeit feststellen. Beide Versionen beruhen auf
einer Inkongruenz innerhalb des 'Mediums' der Divination: Der Traum ist an
sich täuschend, doch überzeugend; der inspirierte divinus ist an sich kein Weiser,

doch verfügt er über weisheitskonstituierendes Wissen13. Während jedoch
das von Lucullus referierte skeptische Argument auf dem epistemologischen
Status von Träumen und vergleichbaren Visionen beruht, hakt Licentius beim
Bildungshintergrund und der Lebensführung des divinus ein. Sein Argument
zielt nicht auf die UnUnterscheidbarkeit von wahren und falschen Erscheinungen

ab, sondern vielmehr auf die Verwechslung von sapiens und divinus14. Damit

steht ungleich mehr zur Diskussion als im Lucullus: Es geht nicht um ein
Spezialproblem der Wahrnehmungslehre, sondern um das höchste Ziel der
Philosophie überhaupt, sapientia. Der divinus wird als potentieller Weiser in die
Diskussion eingebracht, als einer, der über Wissen verfügt, das Weisheit konstituiert.

Wenn jedoch der divinus ein Weiser ist, dann muss die Divination als
ernstzunehmende Konkurrenz zur Philosophie betrachtet werden; die Philoso-

11 Cic. Ac. 2,47 dürfte sich auf eine ältere stoische Diskussion beziehen, die bei Plutarch bezeugt ist

(De Stoic. repugn. 47,1057a-b SVF 3,177): xai xöv üeöv tyeuöelg eLixcoieiv cpavxaaiag xal xöv
aoepöv, oü ouYxaxaxr&eLievcov oüö' eixövxcov öeoLievoug f|Ltcöv, aXkä jrpaxxövxiüv liövov xai
ÖQLicövxtov em xö qpaivÖLievov. Gemäss diesem Zeugnis unterscheidet Chrysipp zwischen der

Zustimmung zu einer täuschenden Erscheinung und dem blossem Befolgen eines durch die
Erscheinung ausgelösten Handlungsantriebs (vgl. A. A. Long, «Language and thought in
Stoicism», in: ders. [ed.], Problems in Stoicism, London 1971,100). Interessant ist, dass hier offenbar
ein Divinationspraktiker als aoepög (sowohl 'Fachmann' als auch 'Weiser') bezeichnet wird.

12 Cic. Ac. 2,47: nam cum dicatis, inquiunt (sc. Academiei), visa quaedam mitti a deo, velut ea quae
in somnis videantur quaeque oraculis auspiciis extis declarentur (haec enim aiunt probari a Stoi-
cis, quos contra disputant) - quaerunt, quonam modo falsa visa quae sint ea deus efficere possit
probabilia, quae autem plane proxume ad verum accedant, efficere non possit; aut si ea quoque
possit cur ilia non possit quae perdifficiliter internoscantur tarnen; et si haec, cur non inter quae
nihil sit omnino (vgl. G. O'Daly, Augustine's Philosophy of Mind, London 1987, 106f. Anm. 3;

M. F. Burnyeat, «Idealism and Greek Philosophy: What Descartes saw and Berkeley missed»,
The Philosophical Review 91,1982, 36f.). Das Argument wird im Lucullus - zu Recht - als
Beispiel eines Trugschlusses diskutiert.

13 Zur Inspiration s. unten Anm. 24.
14 Vgl. die Gegenüberstellung von sapiens und Seherin in Cic. Div. 1,85 (Priamus sapiens vs. Cas¬

sandro furens; auch 2,110: sapiens vs. insanus), wobei sapiens an diesen Stellen nicht als stoischer

Fachbegriff verwendet wird, sondern soviel wie 'bei Sinnen' heisst (vgl. M. Tulli Ciceronis De
divinatione libri duo, ed. A. S. Pease, Darmstadt 1963, 211 zu 1,66).



88 Karin Schlapbach

phie ist nicht mehr der einzige Weg zur Weisheit, sondern sieht sich in der
Divination einer ebenbürtigen Alternative gegenüber. Mit diesem Szenario wird
der Rahmen einer rein erkenntnistheoretischen Diskussion verlassen und die
Frage nach den Zuständigkeitsbereichen von Divination und Philosophie
aufgeworfen.

77. Wissen und was es wert ist

Trygetius geht in seiner Entgegnung genau wie Licentius davon aus, dass
Albicerius in Tat und Wahrheit unmöglich als stoischer Weiser gelten kann. Er
versucht also nicht etwa, Licentius' pejorative Charakterisierung des divinus zu
korrigieren und Albicerius damit als würdiges Beispiel eines Weisen zu etablieren.

Vielmehr argumentiert er dahingehend, dass das Wissen des Albicerius
nicht das von der stoischen Weisheitsdefinition geforderte Wissen um menschliche

und göttliche Dinge sei. Zu diesem Zweck geht er auf drei Fragen ein: Wie
zuverlässig ist das Wissen des divinus? Wozu dient es? Wie kommt es zustande?
Seine Entgegnung beruht auf dem Kriterium des grundsätzlichen Vorrangs des

Intellekts und des beständig Seienden vor der Sinnesebene und den vergänglichen

Dingen. Dieses Kriterium kommt bei der Beantwortung aller drei Fragen
zur Anwendung, also in bezug auf die Wissenskonzeption, anhand der Albicerius'

Wissen geprüft wird, in bezug auf die Anwendung der Divination (wobei
sowohl Anbieter als auch Benutzer berücksichtigt werden) und in bezug auf
das konkrete Zustandekommen des Wissens. Offensichtlich scheint ihm das

Szenario des divinus als Weisen grundsätzlich plausibel genug, um die dafür
beigebrachten Argumente eins ums andere akkurat zu widerlegen.

Als erstes führt Trygetius an, dass sich Albicerius ab und zu täuschte, wenn
er Auskünfte gab15. Gemäss der stoischen Auffassung von Wissen könne bei
Albicerius daher gar nicht von Wissen die Rede sein16. Tatsächlich bedingt Wissen

gemäss der Stoa mehr als einzelne Beispiele wahrer Aussagen und muss
vielmehr als kognitiver Zustand des höchsten Seelenteils verstanden werden17.

15 1,19 (lf.):primo, inquit, ego scientiam non appello, inquaille, qui eam profitetur, aliquando falli-
tur.

16 1,19 (2-5): scientia enim non solum conprehensis sed ita conprehensis rebus constat, ut neque in ea

quisquam errare nee quibuslibet adversantibus inpulsus nutare debeat. Dass sich die Deutungen
und Prophezeiungen von Divinationspraktikern als falsch erweisen konnten, ist ein traditionelles

Argument gegen die Divination (z.B. Cic. Div. 2,99; Tac. Ann. 6,22). Allerdings ist auch die

umgekehrte Argumentation belegt, nämlich dass ein einziges Beispiel genüge, um die Möglichkeit

der Divination zu bestätigen (Cic. Div. 1,60). - Die Verwendung von stoischen Fachbegriffen

in der Argumentation gegen die Divination hat in Favorinus' Polemik gegen die Astrologen
eine Parallele (Fr. 3 Barigazzi Gell. 14,1,33: non enim comprehensa... neque pereepta dicunt).

17 Vgl. A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic philosophers. Vol. 1: Translations of the principal
sources with philosophical commentary (Cambridge etc. 1987) 256f. (dt.: Stuttgart/Weimar 2000,

305f.); P. Steinmetz, Die Stoa, in: F. Überweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie: Die
Philosophie der Antike, Bd. 4: H. Flashar (Hrsg.), Die heUenistische Philosophie (Basel 1994)
529f.; Long, a.O. (oben Anm. 11) 98-101.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 89

Als genüge die Feststellung nicht, dass Albicerius gar kein Wissen habe, das

diesen Namen verdient, geht Trygetius in der Folge dennoch auf die einzelnen
Wissensinhalte ein, über die Albicerius verfügt, um zu zeigen, dass Albicerius
nicht die von der Weisheitsdefinition geforderten Dinge 'wisse' (1,20). Dieser
Überschuss an Argumentation dürfte sich dadurch erklären, dass der stoische

Wissensbegriff so rigoros ist, dass seine Kriterien kaum je von jemandem erfüllt
werden konnten, was schon in der Antike von verschiedener Seite bemerkt
wurde18. Trygetius argumentiert also, dass materielle Dinge wie Gold und
Silber nicht als die menschlichen Dinge par excellence gelten können, denn diese
seien dem Zufall unterworfen und können dem Menschen jederzeit entrissen
werden. Die wahren menschlichen Dinge seien dagegen die Tugenden; diese
seien unverlierbar (vere nostra, 1,20 [27]). Wenn Trygetius an der Divination
kritisiert, dass sie lediglich auf materielle, nicht aber auf glücksrelevante,
geistige Güter angewendet werde, dann scheint er Porphyrios zu folgen, wie eine
Passage aus dessen Brief an Anebo wahrscheinlich macht, die Augustin in De
civitate dei referiert19.

Die Frage nach der Anwendung betrifft auch die Motive, aus denen der
divinus seinen Beruf ausübt. Gemäss Trygetius sind dies Selbstverherrlichung
und persönliche Bereicherung20. Erneut stehen materielle Güter im Vordergrund,

und hinzu kommt, dass Albicerius' Dienstleistung das Kriterium der
Gemeinnützigkeit nicht erfüllt, das die Gegner der Divination den genannten
privaten, egoistischen Motiven entgegenhalten21.

Wenn die Fehlbarkeit des Wissens, das zudem nicht weisheitsrelevant ist,
und die Verwendung der Divination zu moralisch verwerflichen Zwecken em-

18 Zum Beispiel Cic. Ac. 2,145; Div. 2,61; Sen. Benef. 4,33,2; vgl. M. Reesor, «The Stoic Wise Man»,
in: J. J. Cleary/D. C. Shartin (eds), Proceedings ofthe Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy

5 (Lanham etc. 1991) 107f.
19 Civ. 10,11 p. 421,18-27 D.-K.: ceterum illos, quibus conversatio cum diis ad hoc esset, ut ob inve-

niendum fugitivum velpraedium comparandum, autpropter nuptias vel mercaturam vel quid huius

modi mentem divinam inquietarent, frustra eos videri dicit (sc. Porphyrius) coluisse sapienti-

am; ilia etiam ipsa numina, cum quibus conversarentur, etsi de ceteris rebus vera praedicerent,
tarnen quoniam de beatitudine nihil cautum nee satis idoneum monerent, nee deos illos esse nee

benignus daemones, sed aut illum, qui diciturfiallax, aut humanum omne commentum (das Referat

dürfte sich auf Porph. Epist. Aneb. 2,19 Sodano beziehen; vgl. auch Abst. 2,52,2: öv 6' fjpeig
ÜJtoypdcpoiiev qpi^öoocpov dqpiaxÖLievov xeöv exxög elxöxoog cpaLiev pf] evox^rjaeiv öaipooi Linöe

iidvxeiDv öer)oeaf}ai Linöe ojiXäyxvtav ^ooeov. cbv ydo evexa ai uavxeiai, xoüxoov ouxog LieiieXexn-

xev dqpioxaaüai).
20 1,22 (9f.): vana iadantia bzw. quaestus. Diese Vorwürfe sind wiederum gängige polemische Mo¬

tive, besonders das der Geldgier (z.B. Soph. Ant. 1055; Cic. Div. 1,132 mit Pease, a.O., oben
Anm. 14, 336).

21 R. A. Markus, «Augustine on magie: A neglected semiotic theory», REAug 40 (1994) 380

ders., Signs and Meanings. World and Text in Ancient Christianity (Liverpool 1996) 133 spricht
diesbezüglich von einer 'soziologischen' Unterscheidung; vgl. auch Trombley, a.O. (oben
Anm. 3) 1,64. Möglicherweise spielt dabei die Tatsache eine Rolle, dass die Divination in Rom

ursprünglich in die Politik eingebunden war.



90 Karin Schlapbach

pirisch nachprüfbar sind, dann ist dies bei der Beantwortung der dritten Frage
nicht der Fall. Trygetius beruft sich in seiner Antwort auf die ursprünglich
Platonische Erklärung der (natürlichen) Divination durch Dämonen22. Diese
Erklärung wurde von den Christen übernommen und auf die natürlichen wie auch
die technischen Divinationsarten angewendet - allerdings mit der entscheidenden

Modifikation, dass die Dämonen nicht als Götterboten und Divination
dementsprechend nicht als Kommunikation mit einer göttlichen Instanz
verstanden wurde23. Trygetius folgt dieser jüngeren Tradition, wenn er den
Wirkungsbereich der Dämonen ausschliesslich auf der Ebene der unteren
Seelenvermögen ansiedelt. Gemäss seiner Darstellung verfügen die Dämonen über
eine äusserst verfeinerte Sinneswahrnehmung, die ihnen Zugang zu bewussten
und unbewussten Gedächtnisinhalten der Menschen verschafft. Diese Inhalte
teilen sie ihrerseits wieder mittels Inspiration dem divinus mit. Es handelt sich
also um eine Art Gedankenübertragung von Mensch zu Mensch mittels Dämonen24.

Diesem Vorgang spricht Trygetius eine aussergewöhnliche, staunenswerte

Dimension entschieden ab: non mirum (1,20 [35]; vgl. Anm. 51). Als Folie
dienen in der Fortsetzung die wissenschaftlichen disciplinae, mit deren Hilfe es

der Seele gelinge, die Ebene der Dämonen weit hinter sich zu lassen25. Die
Gegenüberstellung von Dämonen und disciplinae führt deutlich vor Augen, dass

die Divination in Contra Academicos 1 in eine breitere Untersuchung
konkurrierender Wissenssysteme eingebettet ist, wobei die verschiedenen Formen des

22 Symp. 202e3-7: eQLinveCov xai öiajtooüiieüov (seil, xö öaiLioviov) üeoig xd Jtap' dvüpümcov xai
dvÜQomoig xd Jtapd üeiöv... öid xoüxou xai f| iiavxixf| jtäoa xcoqei; vgl. [PI] Epin. 984el-3. Zur
Rolle der Dämonen in der platonischen Tradition bzw. im Christentum vgl. J. Dillon, The
Middle Platonists. 80 B.C. to A.D. 220 (Ithaca 21996) 216-219.317-320. Die Verbindung der
Dämonen mit dem Wissensdiskurs wird durch die (Pseudo-)Etymologie von Platons Kratylos
illustriert, auf die sich Augustin z.B. in Civ. 9,20 p. 395,8f. D.-K. bezieht: daemones enim dicuntur...
ab scientia nominati (vgl. Cra. 398b6-7: öxi (poöviLioi xai öaf|iioveg f|aav, «öaiLiovag» aüxoüg
(bvÖLiaoev).

23 Vgl. Aug. Civ. 8,18 p. 347,30-348,4; 8,22 p. 354,8f. D.-K. Augustin setzt sich dort insbesondere
mit Äpuleius' Dämonologie auseinander.

24 Acad. 1,20 (34-39) und 1,21 (49f.): quasi spiritu admonitus vel inflatus. Vgl. E. R. Dodds, «Tele-

pathy and Clairvoyance in Classical Antiquity», in: Greek Poetry and Life. Essays presented to
G. Murray (Oxford 1936) 364-385 (erweiterte Fassung davon in: «Supernormal Phenomena in
Classical Antiquity», in: ders., The Ancient Concept ofProgress and other Essays on Greek
Literature and Belief, Oxford 1973,159-176). Augustin beschäftigt sich insbesondere in Gn. litt. 12

mit der Inspiration; vgl. R. A. Markus, «Saint Augustine on History, Prophecy and Inspiration»,
Augustinus 12 (1967) 271-280.

25 Acad. 1,21 (54-59): hortabatur (sc. Flaccianus), ut animos suos hi, qui talia didicissent, illi divina-
tioni sine dubitatione praeferrent darentque operam his diseiplinis instruere atque adminiculare
suam mentem, quibus aeriam istam invisibilium animantium naturam transilire et eam superevo-
lare contingeret. Vgl. Cic. Cons. Fr. 12 van Wageningen: bonis etiam studiis atque artibus expoli-
tos leni quodam etfacili lapsu ad deos, id est ad natura sui similem, pervolare. Einen Kontrast
zwischen Inspiration und disciplinae baut Augustin auch in Ord. 2 auf; vgl. R. E. Winn, «The Moral
and InteUectual Failure of Divine Inspiration in Augustine's De Ordine», StudPatr 38 (2001)
345.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 91

Wissenserwerbs ihrerseits auf ihre Tauglichkeit als Methoden der Seelenleitung

hin geprüft werden. Dabei nimmt Augustin gegen die neuplatonische
Auffassung Stellung, dass die Dämonen als Seelenführer wirken (so z.B. Porphyrios
gemäss einem Referat in Augustins Gottesstaat)26. Augustin vertritt dagegen
anderswo die Meinung, dass die Dämonen den Aufstieg der Seele zum Himmel
nicht nur nicht fördern, sondern sogar beeinträchtigen27.

Das Wissen des divinus erfüllt also in bezug auf keine der drei Fragen das

Kriterium des Vorrangs des Intellekts und des beständig Seienden. Doch wenn
sich das konkrete Zustandekommen der Divination nicht empirisch nachweisen

lässt und der stoische Wissensbegriff allzu rigoros ist, um zum Massstab
genommen zu werden, folgt daraus, dass die Anwendung die wichtigste Handhabe

bietet, um das Wissen eines divinus zu beurteilen. Die entscheidende
Frage ist dabei nicht, ob man mit Hilfe eines Albicerius sein Silberbesteck
wiederfinden kann, sondern ob der Besitz von Silberbesteck etwas Erstrebenswertes

ist oder nicht. Mit anderen Worten, zur Diskussion steht nicht die blosse

Verfügbarkeit von Wissen, sondern vielmehr dessen Wertung anhand eines
schon bestehenden Wertesystems, das zwischen mehr oder weniger erstrebenswerten

Gütern unterscheidet. Ja mit der Frage, welches die wahren 'menschlichen

Dinge' sind, stehen gar nicht mehr unbedingt Wissensobjekte im Zentrum
der Aufmerksamkeit, sondern zu besitzende Güter28. Damit bestätigt sich, was
schon der Vergleich von Licentius' Argumenten mit Ciceros Lucullus sowie die
Gegenüberstellung von Dämonen und disciplinae in Contra Academicos 1,21

gezeigt haben: Die Divination wird im Hinblick auf die Frage diskutiert, ob sie

ethischen Fortschritt gewährt oder nicht. Während das Wertesystem, das dabei
als Massstab dient, durchaus mit der hellenistischen Philosophie in Einklang
steht, rückt die Tendenz an sich, den Wissensdiskurs in eine ethische Fragestellung

einzubinden, in der Spätantike und besonders bei christlichen Autoren

26 Civ. 10,9 p. 416,11-13 D.-K.: admoneat (sc. Porphyrius) utendum alieuius daemonis amicitia, quo
subveetante velpaululum a terrapossit elevari quisque post mortem Porph. De regressu animae
293F Smith; Parallelen bei Arnobius, Jamblich und Proklos sind in Smiths Apparat verzeichnet);

vgl. auch [PL] Ax. 371c5-7: öooig Liev oüv ev xö) t,f\v öaiLicov dyaüög evenveuoev, eig xöv
xcöv eüoeßtöv x<üqov olxi^ovxat (obwohl die Vorstellung eines öaipiov bisweilen auch metaphorisch

verwendet wird, ist das hier nicht zwingend der Fall, da die Dämonen in der platonischen
Tradition tatsächlich eine wichtige Rolle spielen; vgl. Dillon, a.O. (oben Anm. 22) 46f. 219-221).

27 Ord. 2,27 (29-39) (unten Anm. 45 zitiert); Mus. 6,50: sed haec actio qua sese anima, opitulante
deo et domino suo, ab amore inferioris pulchritudinis extrahit, debellans atque interficiens adversus

se militantem consuetudinem suam, ea victoria triumphatura in semetipsa de potestatibus aeris

huius, quibus invidentibus et praepedire cupientibus evolat ad suam stabilitatem et firmamentum
deum, nonne tibi videtur ea esse virtus quae temperantia dicitur? (vgl. J. Doignon, «La problema-
tique des quatre vertus dans les premiers traites de Saint Augustin», in: M. Fabris (ed.), L'uma-
nesimo di Sant'Agostino. Atti del congresso internazionale, Bari 1988,182).

28 Dies wird in 1,20 (19) durch den Wechsel zum possessiven Genitiv illustriert: res humanas esse ut
concedam res hominum. Zur Frage, ob das höchste Gut, Tugend, ein Wissen ist, s. Platons Meno
87c; auch Arist. Eth. Eud. 1214allf. und 1216b2-8.



92 Karin Schlapbach

verstärkt in den Vordergrund. Die Gegenstände des Wissens sowie die Motive
derjenigen, die nach Wissen streben, werden hierarchisiert und einer vorgegebenen

Skala von Werten unterworfen. Dies gilt nicht nur für das Wissen, das
durch Divination erlangt wird, sondern für jegliche Art von Wissenserwerb
überhaupt. In diesen Kontext gehört insbesondere die folgenreiche Abwertung
der curiositas ('theoretische Neugierde') zugunsten des absoluten Strebens
nach Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis. In der Geschichte dieser Abwertung

spielt Augustin eine prominente Rolle, wie sich auch in den Cassiciacum-
Dialogen beobachten lässt29.

Wenn die Gegenstände des Wissens und die Motivation desjenigen, der
nach Wissen strebt, zum entscheidenden Massstab werden, dann überrascht es

nicht, dass Augustin Divination bzw. Inspiration durchaus positiv fassen kann,
sofern der Inhalt und die Person, die involviert ist, nicht mit vorgegebenen Werten

in Widerspruch stehen. Auf einer metaphorischen Ebene lässt sich dies im
Proömium zum zweiten Buch von Contra Academicos beobachten. Dort wird
die Tugend als mantisches Zeichen beschrieben, das aufblitzt, auf der Erde eine
Weissagung verkündet und wieder in den Himmel zurückkehrt30. Diese
Bildersprache wäre nicht möglich, wenn Augustin nicht auch akzeptable, ja willkommene

Formen von Divination und Inspiration annehmen würde, die nichts mit
Dämonen zu tun haben31. Dafür gab es nicht nur eine neutestamentliche Matrix,

sondern das Thema der Inspiration gehörte schon seit Platon und Aristoteles

in den Kontext der philosophischen Erörterung der Frage, wie Wissen und
das gute Leben erlangt werden können32.

Die Möglichkeit göttlicher Inspiration wird in De beata vita anhand der
Figur von Augustins Mutter Monica ausgeleuchtet. Sie verkörpert das Ideal der

29 Zum Beispiel Ord. 2,27, unten Anm. 45 zitiert. Vgl. insbesondere H. Blumenberg, «Augustins
Anteil an der Geschichte des Begriffs der theoretischen Neugierde», REAug 1 (1961) 35-70.
Zur Beurteilung von Divination anhand von moralischen Kriterien vgl. Dodds, a.O. (oben
Anm. 9) 58; Markus, a.O. (oben Anm. 21) 383/137. Eine XEyrvn/ars an ihrem Nutzen zu messen
und dadurch den Grad ihrer Wissenschaftlichkeit zu bestimmen ist auch der Stoa, Sextus Empiricus

und Galen nicht fremd; vgl. R. J. Hankinson, «Stoicism, Science and Divination», Apeiron
21 (1988) 137 mit Anm. 67; J. Barnes, «Scepticism and the Arts», Apeiron 21 (1988) 63.

30 Acad. 2,2 (41-45): ergone non erumpet aliquando ista virtus et multorum desperantium risus in
horrorem stuporemque convertet et locuta in terris quasi quaedam futurorum signa rursus proiec-
to totius corporis onere recurret in caelum? Das v/rto-Prodigium erinnert an neuplatonische
Vorstellungen der Divination durch ein menschliches Medium, z.B. Porph. 349F Smith Euseb.
Praep. evang. 5,8,11-12: ein Orakel des Apoll wird als Inkarnation einer göttlichen Emanation
interpretiert. Vgl. Fuhrer, a.O. (oben Anm. 2) zu 2,2 (43f.); K. Schlapbach, «Ciceronisches und
Neuplatonisches in den Proömien von Augustin, Contra Academicos 1 und 2», in: T. Fuhrer/
M. Erler (Hgg.), Zur Rezeption der hellenistischen Philosophie in der Spätantike (Stuttgart 1999)
147-149.

31 Ein weiteres Beispiel ist die Gartenszene in Conf. 8,29, die auf zeitgenössische Formen von sor¬
tes biblicae Bezug nimmt.

32 Zum Beispiel Arist. Eth. Eud. 1214a23f.; zu Platon s. unten Anm. 39.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 93

gläubigen Christin, die zwar ungebildet ist, aber dennoch kraft ihres Glaubens
zu wichtigen philosophischen Einsichten gelangt. Ihre Wissensquelle, über
deren Natur zunächst nichts gesagt wird, ist eine ebenbürtige Alternative zur
Cicero-Lektüre der Schüler, denn Monica ist in der Lage, Voten zu formulieren,
die dem Inhalt des Hortensius genau entsprechen - ohne dass sie diesen Dialog
je gelesen hätte33. Im Verlauf des Dialogs wird ihr nichts weniger attestiert, als
dass sie die 'Festung der Philosophie' innehabe (beata v. 10 [92]). Monicas Wissen

kann mit der Philosophie konkurrieren, und ihre Eingebungen werden von
den übrigen Dialogteilnehmern gerade insofern positiv gewertet, als sie sich am
Massstab der Philosophie - repräsentiert durch den Hortensius - messen lassen
und diesem standhalten. Mit anderen Worten, ihr Wissen wird nicht etwa a

priori durch eine göttliche Quelle legitimiert; vielmehr wird umgekehrt von
ihrem Wissen auf eine göttliche Quelle lediglich zurückgeschlossen34.

Ähnliches lässt sich auch in De ordine beobachten. In diesem Dialog werden

verschiedene Thesen zur Frage formuliert, auf welche Weise und in
welchem Ausmass Wissen zugänglich ist. Licentius' Beobachtung, dass sich von
Ursachen auf Folgen schliessen lässt und umgekehrt die Folgen ihre Ursachen
verraten, führt nahtlos über zur These, dass alles zukünftige Geschehen vorausgesagt

werden könne, und zwar bis ins kleinste Detail. Denn alles sei mit allem
durch ununterbrochene Ursachenketten verbunden, was Licentius daran
illustriert, dass in der vorliegenden Gesprächsrunde ein scheinbar völlig unbedeutender

äusserer Anlass einen komplexen philosophischen Gedankengang
ausgelöst hat35. Dank solcher Zusammenhänge muss es möglich sein, so sein Argument,

von der jeweiligen Gegenwart auf die Zukunft zu schliessen36. Diese
These wird zwar in der Folge nicht diskutiert, doch ist auch Augustin als

Gesprächspartner auf die Frage sensibilisiert, was letztlich der Ursprung der
Gedanken ist, die einem scheinbar ohne Anlass in den Sinn kommen37. Jedoch
richtet er seine Aufmerksamkeit weniger auf mögliche äussere Anlässe als viel-

33 Beata v. 10; 27 (102-105) (Aug.): me ipso alacri atque laeto, quod ab ea (sc. Monica) potissi-
mum dictum esset, quod pro magno de philosophorum Hbris atque ultimum proferre paraveram.

34 Beata v. 27 (106f.): nam unde ista, quae miramur, nisi inde (sc. a deo) procedunt? (dies gilt übri¬

gens für sämtliche philosophische Inhalte der paganen Tradition, die auch aus christlicher
Perspektive vertretbar sind; vgl. beata v. 10 [104]).

35 Ord. 1,14 (60f.): quae sine illis praecedentibus vilissimis rebus nee in mentem venire possent. Vgl.
auch 1,9, wo Licentius gewisse bedeutsamen Parallelen zwischen einer Maus, die er soeben
verscheucht hat, und seinem eigenen Verhalten kommentiert (vgl. zur Rolle der Maus in der antiken

Divination H. H. Gunermann, «Literarische und philosophische Tradition im ersten
Tagesgespräch von Augustinus' De ordine», RecAug 9,1974, 185-189).

36 Tatsächlich beruht aus stoischer Sicht die Vorhersehbarkeit der Zukunft auf der eipaQpevn; vgl.
A. A. Long, Hellenistic Philosophy. Stoics, Epicureans, Sceptics (Berkeley/Los Angeles 21986)

164; Steinmetz, a.O. (oben Anm. 17) 538.

37 Ord. 1,6 (1-3): cum tacitus agitarem, quae in mentem nescio unde veniebant, vgl. 1,14 (44f.):
non enim cuiquam in potestate est, quid veniat in mentem.



94 Karin Schlapbach

mehr auf eine göttliche Inspirationsquelle38. Dem entspricht insbesondere die
Charakterisierung von Licentius, der seine Voten wiederholt aufgrund einer
Inspiration formuliert und sich zudem auch als Dichter erprobt39. Als Licentius
seine These, dass in der Welt nichts praeter ordinem geschehe (1,8 [50]), wie die
Ahnung einer göttlichen Eingebung verteidigt, liest Augustin dies begeistert
als Beweis dafür, dass Christus selbst den Gang des Gesprächs leitet40.

Die Fortsetzung des Gesprächs lässt daran allerdings Zweifel aufkommen.
Trotz des Kredits, den Augustin den Schülern gewährt, argumentiert er gegen
Licentius, um mögliche Mängel in dessen Position aufzudecken41. Tatsächlich
wandelt sich die anfängliche Begeisterung in Kürze in bittere Enttäuschung, als
sich die Schüler in einen kleinmütigen Streit über ihre Positionen verwickeln
und dadurch ihre Eitelkeit und Unreife biossiegen. Mit anderen Worten, es
besteht ein eklatanter Gegensatz zwischen ihrem Wissen und ihrem Verhalten42.

Durch diese Entwicklung des Gesprächsgangs wird zwar nicht das Wissen als
solches widerlegt oder entwertet. Doch zeigt sich, dass durch Inspiration
erlangtes Wissen keine Gewähr für moralische Integrität bietet.

777. Signa, göttliche auctoritas und ihr dämonisches Doppel

Im zweiten Buch von De ordine lotet Augustin das Verhältnis von rechter
Lebensweise und rationaler Erkenntnis aus43. Die rechte Lebensweise ist eine
unabdingbare Voraussetzung für rationale Erkenntnis, so dass alle Menschen
zunächst der auctoritas - verstanden als Anleitung zum besten Leben - folgen

38 Ord. 1,13 (25-27): interrogo, per quem mihi ille respondeat, qui me cotidie querulum accipit, cuius
te quidem credo quandoque vatem futurum; vgl. 2,12 (26-28); Beata v. 31 (192f.).

39 Ord. 1,16 (26f.): quasi mente quadam correptus; 1,17 (2): hominem paululum quasi digesta ebrie-

tate äffabilem factum; 1,19 (39f.): afflatum nova inspiratione sermonem; 1,20 (53): nova nunc religio

istaec in te incessit, cedo; 1,28 (10): nescio, quo adventicio spiritu me credis inflatum. Die
Verbindung des Dichters mit Inspiration und Mantik ist seit Platon ein philosophischer Gemeinplatz

(z.B. Ion 533d-534e; Phdr. 245a). In Ion 534e4-5 werden die Dichter als eQLinvf]g xcöv

üeöv beschrieben, genau wie die Dämonen in Symp. 202e (s. oben Anm. 22).
40 Ord. 1,10 (14f.) (Lic): a nescio qua divina re, quae mihi se ostentare coepit et cui me inhiantem

suspendo; 1,10 (20-26) (Aug.): perducet enim ipse, si sequimur, quo nos ire iubet atque ubiponere
sedem, qui dat modo augurium nostrisque inlabitur animis. nee enim altus ApoUo est, qui in
speluncis in montibus in nemoribus nidore turis peeudumque calamitate concitatus inplet insanos,
sed alius profedo est, alius ille altus veridicus atque ipsa - quid enim verbis ambiam - veritas, cuius

vates sunt, quicumque possunt esse sapientes.
41 Ord. 1,8 (58); 1,20 (58f.); 1,27 (29). Zur Prüfung von Inspirationswissen vgl. Platons Ion.
42 Ord. 1,29-30. Vgl. Gunermann, a.O. (oben Anm. 35) 224 und v.a. die interessante Interpretation

von Winn, a.O. (oben Anm. 25) 343. Allerdings ist Winns Einschätzung Monicas zu negativ:
Auch in De ordine stellt das Beispiel ihres Lebenswandels eine gleichwertige Alternative zum
Studium der disciplinae und der Philosophie dar (Winn nimmt in den Cassiciacum-Dialogen
allgemein eine zu lineare Entwicklung von Inspiration zu ratio als massgeblichen Instanzen für
Wissensvermittlung an).

43 Ord. 2,15: disciplinae vs. fides; 2,25-26: eruditio vs. vita.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 95

müssen. Für die meisten bleibt sie überhaupt die einzige Möglichkeit, sich Gott
anzunähern; nur wenige können darüber hinaus auch den Weg der ratio
einschlagen44. In Bezug auf auctoritas, bei der zwischen menschlicher und göttlicher

unterschieden wird, spricht Augustin allerdings eine Warnung aus, die
zugleich über die Frage Aufschluss gibt, welches Interesse der Thematisierung der
Divination in den Cassiciacum-Dialogen letztlich zugrunde liegt45:

«Bei der göttlichen Autorität muss man den wundersamen Trug der Lebewesen in der Luft
fürchten, die durch gewisse Weissagungen und eine gewisse Macht über die Dinge, die in den
Bereich der körperlichen Sinne gehören, die Seelen gewöhnlich sehr leicht täuschen, die auf
vergängliche Geschicke neugierig oder auf kurzlebige Macht erpicht oder vor leeren
Wundererscheinungen in Furcht sind. Jene Autorität verdient also, göttlich genannt zu werden, die nicht
nur bei den sinnlich wahrnehmbaren Wunderzeichen jedes menschliche Vermögen überschreitet,

sondern die dem Menschen auch durch die eigene Menschwerdung zeigt, wie weit sie sich

für ihn erniedrigt hat, und uns heisst, nicht in den Sinnen verhaftet zu bleiben, denen jenes Zeug
wunderbar erscheint, sondern zum Intellekt hinzufliegen.»

Göttliche Autorität - mit Christus gleichgesetzt - und dämonischer Trug sehen
einander offenbar so ähnlich, dass es nötig ist, auf die Gefahr der Verwechslung
aufmerksam zu machen und Kriterien für eine Unterscheidung bereitzustellen46.

Wenn Augustin in diesem Bestreben die göttliche Autorität dadurch
charakterisiert, dass sie «nicht nur bei den sinnlich wahrnehmbaren Wunderzeichen

jedes menschliche Vermögen überschreitet, sondern uns heisst,... zum
Intellekt hinzufliegen» (ebd.), dann ist es, als ob hier der divinus aus Contra
Academicos als Negativfolie diente: Dieser legte ja mit Hilfe der Dämonen
'übermenschliche' Fähigkeiten an den Tag, doch vermochte er damit nicht zum
Intellekt hinzuführen. Letzteres scheint das wichtigste Erkennungsmerkmal
der göttlichen Autorität in ihren gegenwärtigen Manifestationen zu sein, denn
das andere Merkmal, die Inkarnation Christi, ist ein historisches Ereignis, das

zugegebenermassen in der Vergangenheit liegt. Insofern deckt sich dieser
Befund mit Contra Academicos.

Wenn jedoch die Divination in Contra Academicos unter den Stichworten
von Wissen und Weisheit verhandelt wird, dann geschieht dies hier vielmehr
unter denjenigen von Wunder und Autorität. Die Divination steht hier - neben
anderen potentiae und miracula, die den Dämonen zugeschrieben werden -
nicht notwendigerweise insofern zur Diskussion, als sie Wissen verschafft, das

44 Ord. 2,16 (43f.); 2,26 (19f.).
45 Ord. 2,27 (29-39): in qua (sc. divina auctoritate) metuenda est aeriorum animalium mira fallacia,

quae per rerum ad istos sensus corporis pertinentium quasdam divinationes nonnullasquepotenti-
as decipere animas facillime consuerunt aut periturarum fortunarum curiosas aut fragilium cupi-
das potestatum aut inanium formidulosas miraculorum. ilia ergo auctoritas divina dicenda est,

quae non solum in sensibilibus signis transcendit omnem humanam facultatem sed et ipsum hominem

agens ostendit ei, quo usque se propter ipsum depresserit, et non teneri sensibus, quibus vi-
dentur üla miranda, sed ad intellectum iubet evolare (zu curiosas s. oben Anm. 29).

46 Auctoritas wird auch in Ord. 2,16 sowie Acad. 3,42 (15) und 3,43 (18f.) mit Christus verbunden.



96 Karin Schlapbach

nach ethischen Kriterien gewertet werden muss. Vielmehr steht ihre unmittelbare

Wirkung als solche im Zentrum: Sie vermag es, sich durch ihre eindrücklichen

und ungewöhnlichen sensibilia signa auf eine solche Art und Weise
Aufmerksamkeit zu verschaffen, dass sie von manchen Menschen fälschlich als
Manifestation göttlicher Autorität gelesen wird47. Denn göttliche Autorität vermittelt

sich ebenfalls durch sinnlich wahrnehmbare Zeichen, durch Wunder und
Prophezeiungen, und in dieser Gemeinsamkeit mit dämonischer Divination
liegt ein gewisses Täuschungspotential48. Wenn jedoch auch Divination als

Wunder wahrgenommen wird, dann kommt die Macht der Zeichen als solchen
in den Blick, losgelöst von ihrer Bedeutung. Denn das Kriterium zur
Unterscheidung von dämonischer Divination und göttlicher auctoritas, der Vorrang
des Intellekts, bezieht sich auf die Bedeutung oder Intention der Zeichen; doch
bevor diese geprüft und gewertet werden kann, üben die Zeichen als solche
eine - möglicherweise trügerische - Wirkung aus49. Der Grund, warum die
Divination aus christlicher Sicht eine Bedrohung darstellt, ist letztlich hier zu
suchen.

Besonders tückisch sind die vermeintlichen Wunder dämonischer
Herkunft dann, wenn das Kriterium, das sie als solche erweisen soll, am Inhalt der
Divination versagt. Dies kann am Beispiel einer Weissagung des Heiden Anto-

47 Vgl. z.B. Min. Fei. 27,1: daemones adflatu suo auctoritatem quasi praesentis numinis conse-

quuntur. Beim Vorwurf, die Menschen liessen sich leicht von scheinbaren Wundern beeindruk-
ken (inanium formidulosas miraculorum; vgl. Ord. 1,8 [47f.]: admiratio als Vitium), darf man
nicht vergessen, dass ein 'echtes' Wunder wie das Wm«-Prodigium in Acad. 2,2 (oben Anm. 30)
gerade 'Schrecken und Staunen' bewirkt (horrorem stuporemque; s. auch unten Anm. 51). Die
Formulierung animas aut periturarum fortunarum curiosas aut fragilium cup idas po testatum
(Ord. 2,27 [32-34]) verweist ihrerseits auf die Kritik am Anwendungsbereich der Divination in
Acad. 1,20 (vgl. oben Anm. 19).

48 Die Formulierung quae... transcendit omnem humanam facultatem (s. oben Anm. 45) zeigt klar,
dass mit signa hier nicht beliebige Zeichen (wie z.B. der Hahnenkampf als Zeichen des ordo in
Ord. 1,25) gemeint sind, sondern 'Wunderzeichen' (dies entgeht Gunermann, a.O., oben
Anm. 35,218f.). Signum als 'Wunder' hat insbesondere eine neutestamentliche Matrix, z.B. Acta

2,22: lesum Nazarenum, virum approbatum a Deo apud vos virtutibus et prodigiis et signis,

quae fecit per illum Deus; bei Augustin z.B. Conf. 10,55: signa et prodigia (vgl. Markus, Signs,
oben Anm. 21, 76; H. C. Kee, Miracle in the Early Christian World, New Haven/London 1983,

147). Zur Rolle von Wundern für die Begründung christlicher Autorität vgl. K.-H. Lütcke,
«Auctoritas» bei Augustin. Mit einer Einleitung zur römischen Vorgeschichte des Begriffs (Stuttgart

etc. 1968) 168f.; ders., «Auctoritas», AL 1 (1986-1994) 506; B. Kollmann, Jesus und die Christen

als Wundertäter. Studien zu Magie, Medizin und Schamanismus in Antike und Christentum
(Göttingen 1996) 42. 53t; Kee, a.O. (s. oben) 171.

49 Augustin spricht in einem anderen Kontext von der 'Unterwerfung der Seele' durch Zeichen,
wenn diese nicht als solche erkannt werden: miserabilis animi servitus, signa pro rebus aeeipere
(Doctr. chr. 3,9 [16t]; dazu Markus, Signs, oben Anm. 21,23f. und 29). Im vorliegenden
Zusammenhang liegt eine andere Spielart des gleichen Phänomens vor: Der Mensch wird gleichsam
von der Materialität der Zeichen in die Irre geführt, wenn diese fälschlich als göttlich verstanden
werden. Divination ist hier nicht mehr von Magie zu unterscheiden; dazu Graf, a.O. (oben Anm.
7) 89.



Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen 97

ninus illustriert werden, der am Ende des vierten Jahrhunderts richtig voraussagte,

dass der Serapis-Tempel in Alexandria zerstört werden würde. Der
Inhalt dieser Weissagung erwies sich nicht nur als wahr, sondern musste aus
christlicher Sicht auch begrüsst werden. Daher kann dem divinus nicht wie im
Fall von Albicerius aufgrund der offenkundigen Banalität des Wissens jegliche
Autorität abgesprochen werden, sondern es stellt sich den Christen in Alexandria

die Frage, wie sie Antoninus und die beunruhigende Tatsache, dass er - als
Heide - zu einer solchen Weissagung fähig war, zu beurteilen hätten. Benötigt
wird ein vom Inhalt der Weissagung unabhängiges Kriterium, das Antoninus'
Divination als wertlos erweist, denn es ist aus christlicher Sicht inakzeptabel,
dass sich ein Heide auf diese Weise Autorität verschaffen sollte. Es geht letztlich

um die Frage, wer die Zeichen und Wunder verwaltet, die von der Menge
als Ausdruck von Autorität gelesen werden. Die Christen möchten diese Rolle
selbstverständlich für sich reservieren. Es ist ihnen daher daran gelegen zu
zeigen, dass die Divination eines Antoninus - genau wie die des Albicerius - nichts
Verwunderliches oder Bewundernswertes an sich hat.

Dieses Ziel verfolgt Augustin in der Schrift De divinatione daemonum, die
Antoninus' Prophezeiung zum Ausgangspunkt nimmt50. Allerdings gelangt er
nicht über die Lösung von Contra Academicos hinaus. Wie dort erklärt er auch
in der späteren Schrift die Divination durch die Einwirkung von Dämonen, womit

das gesuchte Kriterium zur Entwertung der Divination gefunden und das
Phänomen seines Wundercharakters beraubt scheint: non esse mirandum51.
Doch das Problem, dass sich dämonische Inspiration nicht empirisch nachweisen

lässt, bleibt bestehen. Wie den einzelnen Zeichen anzusehen ist, ob sie
durch Dämonen zustandegekommen sind und folglich nicht als Ausdruck
göttlicher auctoritas zu betrachten sind, ist nach wie vor unklar. Die Beispiele - Monica

und Romanianus einerseits, Albicerius, die Schüler und Antoninus
andererseits - legen nahe, dass letztlich die Person und ihr Kontext massgeblich an
der Entscheidung beteiligt sind. Dies wird im Fall von Antoninus am deutlichsten:

Er ist Heide, also ist er von Dämonen inspiriert.
Im zwölften Buch seines Kommentars De Genesi ad lüteram unternimmt

Augustin zwar noch einmal einen Versuch, die Beurteilung von Prophezeiungen
und Visionen von Mutmassungen zu Person und Kontext zu entkoppeln. Er

entwirft dort das Konzept eines Intellekts, der 'echte', göttliche Zeichen unfehlbar

als solche erkennt und von 'unechten', dämonischen unterscheidet52. Doch
wird sich eine andere, kurze Passage aus dem gleichen Buch im Mittelalter als

50 Vgl. A. D. Nock, «Two Notes (II)», VChr 3 (1949) 56.

51 Divin. daem. 1; vgl. Acad. 1,20 (35). Staunen ist die natürliche Reaktion auf die Manifestation
göttlicher auctoritas durch Wunder und Prophezeiungen (s. dazu die Lit. in Anm. 48). Zur Wertung

des Staunens in der griechischen Philosophie vgl. S. Matuschek, Über das Staunen. Eine
ideengeschichtliche Analyse (Tübingen 1991) 8-23.

52 Vgl. K. Schlapbach, «InteUectual Vision in Augustine, De Genesi ad litteram 12, or: Seeing the
hidden meaning of images». StudPatr 14 (im Druck).



98 Karin Schlapbach: Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen

wirkungsmächtiger erweisen: Eher beiläufig bezieht Augustin die Paulinische
Gnadengabe der düudicatio spirituum in seine Argumentation mit ein53.

Gemäss diesem Motiv aus dem I Korinther werden 'gute Geister' als Urheber von
prophetischen Träumen und Visionen durch göttliche Gnade als solche erkannt
und von schlechten unterschieden. Indem der Intellekt als Instanz, die die
Zeichen beurteilt, aus dem Blickfeld verschwindet, wird im Mittelalter ein neues
Kapitel der Legitimierung von Autorität eröffnet - ein Prozess, an dem Augustin

gleichsam gegen seine erklärte Absicht mitbeteiligt ist.

Korrespondenz:
Dr. Karin Schlapbach
Klassisch-Philologisches Seminar
Rämistrasse 68
CH-8001 Zürich
E-Mail: Karin.Schlapbach@klphs.unizh.ch

53 1 Cor 12,10; Aug. Gn. litt. 12,13,28: quando etiam vera dicit et utilia praedicat (sc. spiritus malig-
nus), transfigurans se, sicut scriptum est, 'velut angelum lucis', ad hoc, ut, cum Uli in manifestis bonis

creditum fuerit, seducat ad sua. hunc discerni non arbitror nisi dono illo, de quo ait apostolus,
cum de diversis dei muneribus loqueretur, 'alii diiudicatio spirituum'. Dazu Markus, a.O. (oben
Anm. 24) 278; W. Wieland, Offenbarung bei Augustinus (Mainz 1978) 62.


	Divination, Wissen und Autorität in Augustins Cassiciacum-Dialogen

