
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 2

Artikel: Medea, Jason und Thetis : zur Gründungslegende des
Aphroditetempels von Korinth

Autor: Hillgruber, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medea, Jason und Thetis

Zur Gründungslegende des Aphroditetempels von Korinth

Von Michael Hillgruber, Halle (Saale)

Im 39. Kapitel seiner Schrift über die Böswilligkeit Herodots (De Herodoti ma-
lignitate) berührt Plutarch die Gründungslegende des Aphroditetempels von
Korinth1. Anlass dazu bietet ihm die Geschichte von den Korintherinnen, die
sich kurz vor der Schlacht bei Salamis in das Heiligtum der Stadt begeben hatten,

um dafür zu beten, dass die Göttin ihren Männern die nötige Leidenschaft
im Kampf gegen die Perser einflösst. Eben dieses Ereignis, so meint Plutarch,
hätte Herodot nicht unerwähnt lassen dürfen, wenn es ihm um eine ausgewogene

Darstellung des Verhaltens der griechischen Stämme im Angesicht der
persischen Bedrohung gegangen wäre: öießorcör) ydp xö Jipäyfxa xai2iuxüviör|g
euioinaev emYpa|iu.a2, xa^xö)V eixövcov dvaoxadeiocöv ev xö vaäp xfjg
AippoöixTjg öv iöpüaaaüm Mfjöeiav Xeyovoiv, ot uev aüxüv jrauoaLievnv (epcö-
oav) xoü dvöpöc,, ot ö' eni xcö xöv 'Idoova xfjg Oexiöog epcovxa Jtaüoai xr|v freöv
(p. 871B).

Als Stifterin des Tempels steht demnach eine der berühmtesten Gestalten
des griechischen Mythos fest. Über ihre Motive aber werden zwei verschiedene
Meinungen referiert, die sich nur schwer in den uns vertrauten Sagenstoff
einordnen lassen. Da heisst es in der ersten Version, Medea habe das Heiligtum
errichtet, weil sie aufgehört hatte, ihren Mann zu lieben3; die mythologischen
Hintergründe aber bleiben im dunkeln, ja es wird nicht einmal deutlich, ob die
Aktion eine Dankesschuld für die bereits erfolgte Erlösung von dieser Liebe
begleichen sollte oder aber als Ausdruck des Wunsches nach einer Wiedererweckung

der erloschenen Leidenschaft durch ein erst noch bevorstehendes

1 Gemeint ist das auf dem Burgberg der Stadt liegende Heiligtum, in dem Statuen der AqpQOÖixn
(JbjrAiaLievn, des Helios und des mit einem Bogen bewaffneten Eros aufgestellt waren (Paus.
2,5,1).

2 Nr. 14 Page (Further Greek Epigrams, Cambridge 1981). Wie wir einer Notiz bei Athenaios
(13,32 p. 573C-E ChamaÜeon fr. 31 Wehrli) entnehmen können, war das Epigramm als
Weihinschrift für ein Gemälde gedacht, das die an dem Bittgang beteiligten Frauen nicht als gewöhnliche

Bürgerinnen, sondern als Hetären darstellte (dazu H. Erbse, «Zu den Epigrammen des

Simonides», RhM 141, 1998, 226).
3 Die allgemein akzeptierte Ergänzung des Partizips eocöaav geht auf Wyttenbach zurück (Plut¬

archi Moralia, vol. IV, Oxford 1797,499), dem J. F. Kaltwasser in seiner Übersetzung («weil sie
ihre Liebe zum Jason besiegte») sinngemäss schon zuvorgekommen war (Plutarchs moralische
Abhandlungen aus dem Griechischen übersetzt, Bd. 6, Frankfurt 1795, 758).

Museum Helveticum 62 (2005) 65-69



66 Michael Hillgruber

Eingreifen der Göttin zu interpretieren ist4. Nicht weniger rätselhaft nimmt
sich die zweite Erklärung aus. Hier hören wir von der Beendigung einer sonst
nirgendwo bezeugten Liebe Jasons zu der Nereide Thetis, und wiederum
drückt sich Plutarch so vage aus, dass man nicht weiss, ob der Tempelbau als

Dank oder als Vorleistung für ein Einschreiten der Aphrodite gedacht ist; in
Verbindung mit einem Dativ des Infinitivs kann die Präposition em im
kaiserzeitlichen Griechisch sowohl den Grund als auch den Zweck einer Handlung
bezeichnen5.

Die Forschung hat sich mit den genannten Problemen bisher nur sehr
oberflächlich beschäftigt. Nachdem ältere Gelehrte den Namen der Thetis entweder

als Überlieferungsfehler oder aber als einen Irrtum Plutarchs gewertet
hatten6, verweist man heute zur Rechtfertigung des überlieferten Namens auf
einen Abschnitt in der Kaivr) 'Ioxopia des Ptolemaios Chennos, in dem von
einem in Thessalien ausgetragenen Schönheitswettbewerb zwischen Medea und
Thetis die Rede ist, den der Kreter Idomeneus zugunsten der Thetis entschied7.

Beispiele für Tempelgründungen, die aus vergleichbaren Motiven erfolgten, lassen sich in beiden

Fällen anführen; als Dankesgaben für göttliche Hilfe sind sie z.B. für Diomedes (Paus.
2,24,2), den spartanischen Gesetzgeber Lykurg (Paus. 3,18,2) und Themistokles (Plut. Vit.
Them. 22,2-3; De Her. mal. 37 p. 869C-D) bezeugt, während umgekehrt die Überdachung einer
göttlichen Wohnstatt schon in der Ilias (1,39-41) neben den üblichen Opfergaben als eine
Leistung erscheint, mit der man den Beistand der Götter einzufordern pflegte (vgl. J. Latacz,
Homers Ilias. Gesamtkommentar, Bd. I 2, München/Leipzig 2000, 42); aus Pindars Angabe, die
Amazonen hätten den Artemistempel in Ephesos auf ihrem Zug gegen Athen gegründet, darf
man wohl ebenfalls den Wunsch nach einer Unterstützung dieses Unternehmens durch die Göttin

herauslesen (Paus. 7,2,7 Pind. fr. 174 Snell/Maehler).
Eine reiche Belegsammlung für beide Möglichkeiten bietet F. Krapp, Der substantivierte Infinitiv

abhängig von Präpositionen und Präpositionsadverbien in der historischen Gräcität (Herodot
bis Zosimus) (Diss. Heidelberg 1892) 88-93.
Einen Eingriff in den Text, der den Namen der Nereide durch den der korinthischen Königstochter

ersetzen sollte, die bei Euripides als Medeas Rivalin in Erscheinung tritt, nahm der
französische Renaissancegelehrte Meziriac mit der Konjektur Koeovriöog vor (bei Wyttenbach zur
Stelle); an ein entsprechendes Versehen Plutarchs dachten Kaltwasser, a.O. (oben Anm. 3) 758

Anm. 68, und F. Schnitzer, Plutarchs moralische Schriften, 20. Bändchen Griechische Prosaiker

in neuen Übersetzungen, hg. v. Osiander und Schwab, 313. Bändchen (Stuttgart 1860) 2579

Anm. 2.

Vgl. G. Lachenaud, Plutarque. CEuvres morales, Bd. XII1 (Paris 1981) 255 (Anm. 3 zu S. 181).
Den in der Bibliotheke des Photios überlieferten Text (Cod. 190 p. 150a37-b5) hatte zuerst
A. Lesky in aller Vorsicht mit den Angaben in De Herodoti malignitate in Verbindung gebracht
(«Medeia», RE XV 1,1931, 44,39-51); L. Pearson bemühte sich dann jedoch um eine Deutung
der Geschichte, die auf eine bewusste Harmonisierung mit den Ausführungen Plutarchs hinausläuft:

«Medea engaged in a beauty contest in Thessaly with Thetis and was judged the loser by
Idomeneus; this might mean that Jason feil in love with Thetis and Medea feil out of love with
him, but that both were 'cured' by Aphrodite before they came to Corinth» (Plutarch's Moralia
with an English Translation, Bd. 11, Cambridge, Mass. 1965,111 Anm. c); der jüngste Kommentar

zu unserem Text lässt von der Problematik dieses Erklärungsansatzes schon kaum mehr
etwas erkennen: «Euripides' play Medea shows the conversion of Medea's passion for Jason into
hatred and revenge; as for Thetis, the tale is..., that she and Medea were in a beauty competition



Medea, Jason und Thetis 67

Eine Klärung der oben skizzierten Probleme ist auf diesem Wege jedoch nicht
zu erreichen; Jason kommt bei Ptolemaios gar nicht vor, und das Ende der
Erzählung - Medea rächt sich für ihre Niederlage, indem sie den Schiedsrichter
und dessen Nachkommen zu Menschen erklärt, die niemals die Wahrheit sagen
- erweist die ganze Geschichte als ein blosses Aition für die sprichwörtliche
Redensart von den ewig lügenden Kretern8.

Die Suche nach anderen Texten, die einen Beitrag zur Aufklärung des von
Plutarch Gemeinten leisten könnten, führt uns auf ein Pindarscholion, das
einer Bemerkung des Dichters über die Kampfkraft der korinthischen Jugend
gilt: xöv 'Apijv cpnoiv ev Kopivdcp X,d|ijceiv xeivcov eig xd Jtepi nepoiöa, ev 015

imep xfjg xcov cEA.Xt|V(ji)v acoxnpiag fivöpaydü'rioav olKopivöxoi, ©eöjroujtog öe

tpnai xai xdg y^dixag aüxcov etj^aofrai xfj Acppoöixr| epcoxa eujreoeiv xöig
dvöpdoiv aüxcov ^dxeadm ÜJiep xfjg 'EAAdöog xoig Mrjöoig, eiaeXftoüoag eig xö
iepöv xfjg Acppoöixrjg, ÖJtep töpüaaadai xf|v Mf|öeiav Xeyovoiv "Hpag Jtpoo-
xa^dang (Schol. Pind. Ol. 13,32b FGrHist 115 F 285b).

Die weitreichenden Übereinstimmungen mit den Angaben Plutarchs legen
es nahe, beide Texte, wenn nicht direkt, so doch wenigstens indirekt auf eine
gemeinsame Vorlage zurückzuführen9, und dank der Auskunftsfreude des
Scholiasten lässt sich der Verfasser dieser Vorlage sogar namentlich identifizieren.
Es handelt sich um den griechischen Historiker Theopomp, der wahrscheinlich
in einem Exkurs seiner Philippika auf die Leistungen der Korinther während
der Perserkriege zu sprechen kam10. Vor diesem Hintergrund ist es gewiss
berechtigt, die inhaltlichen Aussagen beider Texte als einander ergänzende
Elemente ein und derselben Gründungslegende zu betrachten. Während wir ohne
Plutarch gar nicht wussten, dass Medea für den Bau des Tempels persönliche
Motive hatte, über deren genaue Beschaffenheit mehrere Versionen im Umlauf

waren, verdanken wir dem Scholion die wichtige Nachricht, dass das Hei-

in Thessaly, Jason's part of the world; Idomeneus judged, Medea lost, and presumably Jason

agreed with him» (A. Bowen, Plutarch, The Malice of Herodotus. Translated with an Introduction

and Commentary, Warminster 1992, 142).
8 Vgl. K.-H. Tomberg, Die Kaine Historia des Ptolemaios Chennos (Bonn 1968) 113 mit Anm. 121

(S. 183f.).
9 Vgl. Wilamowitz, «Commentariolum grammaticum IV», Ind. Schol. Hib. (Göttingen 1889) 3

Kleine Schriften, Bd. 4, Berlin 1962, 660); B. A. van Groningen, «Theopompe ou Chamaeleon?
A propos de Simonide 137 B, 104 D», Mnemosyne 9 (1956) 14; Page, a.O. (oben Anm. 2) 208;
M. Manfredini, «Gli epigrammi del De Herodoti malignitate», Annali della Scuola Normale
Superiore di Pisa 21 (1991) 584; Vinciane Pirenne-Delforge, L Aphrodite grecque, Kernos Suppl. 4

(Athen/Liege 1994) 108; gegen die Annahme, Plutarch hänge direkt von derselben Quelle ab

wie das Scholion, spricht zum einen die unterschiedliche Fassung des im Anschluss an den oben

ausgeschriebenen Text zitierten Epigramms, zum anderen der Umstand, dass Plutarch das
Gedicht nicht wie der Scholiast anonym zitiert, sondern Simonides als seinen Verfasser nennt.

10 Vgl. Jacoby im Kommentar zur Stelle: «das stand doch wohl in dem exkurs, der die vergangenen
ruhmestitel Athens untersuchte» (FGrHist II D, Berlin 1930, 392); vorsichtiger W. R. Connor,
Theopomp and Fifth-Century Athens (Cambridge, Mass. 1968) 97.



68 Michael Hillgruber

ligtum auf Anweisung der Hera ("Hpag Jipooxa^dar|g) errichtet wurde.'Neh¬
men wir alle Informationen zusammen, kommen wir einer Antwort auf die
Frage nach dem Sinn des Ganzen ein gutes Stück näher: Ziel des Unternehmens

kann nicht gewesen sein, der Liebesgöttin für eine bereits erbrachte
Hilfeleistung den nötigen Dank abzustatten; denn in einem solchen Fall hätte es
sicher nicht erst eines Anstosses von seiten der Hera bedurft, um Medea an ihre
Pflicht zu erinnern. Die Initiative der Göttin ist vielmehr nur dann plausibel,
wenn die Aktion auf die Zukunft gerichtet war und dazu beitragen sollte, eine
Krise in der Beziehung zwischen Jason und Medea mit Hilfe der Aphrodite zu
überwinden11.

Schauen wir uns nun nach einer mythologischen Erzählung um, die dazu
den passenden Rahmen liefert, so werden wir in dem Bericht des Pausanias
über den Inhalt der Corinthiaca des Eumelos fündig. Hier nämlich gewinnt das
Zerwürfnis zwischen Jason und Medea, das wir als Voraussetzung für den Bau
des Heiligtums erschlossen haben, konkrete Gestalt. Medea unternimmt als

rechtmässige Herrscherin Korinths den Versuch, ihre Kinder im Heiligtum der
Hera unsterblich zu machen, bewirkt dabei jedoch deren Tod und wird bei
ihrem Tun von Jason überrascht; der schenkt den Bitten seiner Frau um Verzeihung

kein Gehör, verschwindet vielmehr in seine thessalische Heimat Jolkos,
so dass Medea allein in der Stadt zurückbleibt12. An dieser Stelle, auf die im
Inhaltsreferat des Pausanias gleich der Weggang Medeas aus Korinth und die
Übergabe ihrer Herrschaft an Sisyphos folgen, fügt sich ein Versuch der Hera,
die Liebe zwischen Jason und Medea zu retten, sinnvoll in die Handlung ein,
und auch die konkreten Absichten, die Medea bei der Errichtung des
Aphroditetempels geleitet haben sollen, werden vor dem Hintergrund der von Eumelos
erzählten Ereignisse verständlich. Nach der ersten Version hatte Jasons
unversöhnliche Haltung zur Folge, dass auch Medea ihren Mann nicht mehr lieben
konnte, unter dem Einfluss der Hera aber den Entschluss fasste, ein erneutes
Aufflammen ihrer Liebe durch den Bau eines Tempels zu Ehren der Aphrodite
zu forcieren. Nach der zweiten Version blieben Medeas Gefühle vom Verhalten

ihres Mannes unberührt; in Jason aber erwachte im fernen Thessalien eine
neue Liebe zu der Nereide Thetis13, und Hera sah sich aus diesem Grunde ver-

11 Als eine Beschützerin der Interessen Jasons und Medeas ist uns Hera vor allem aus der Argo¬
nautensage vertraut, wobei sie sich nach der Ankunft Jasons in Kolchis, als Medeas Leidenschaft

für den fremden Helden überhaupt erst geweckt werden soll, ebenfalls der Aphrodite als

eines Werkzeuges zur Durchsetzung ihrer Absichten bedient (Apoll. Rhod. 3,7-110).
12 Paus. 2,3,11 (FGrHist 451 F 2a Eumelos Cor. Fr. 3A Davies Eumelos fr. 5 Bernabe fr. 23

West).
13 Die enge Bindung der Thetis an Jasons Heimat, die diese Erfindung begünstigt haben dürfte,

findet nicht zuletzt in einem Oeiiöeiov nahe der thessalischen Stadt Larissa ihren Ausdruck
(Strab. 9,5,6); am Kap Sepias auf der Halbinsel Magnesia soll Peleus die Meergöttin in seine
Gewalt gebracht haben (Hdt. 7,191,2).



Medea, Jason und Thetis 69

anlasst, Medea zur Errichtung eines Heiligtums zu drängen, das die Göttin der
Liebe für die Wünsche der Heldin empfänglich machen sollte14.

Ob eine der beiden rekonstruierten Fassungen der Tempellegende in das

Epos des Eumelos tatsächlich Eingang gefunden hat, lässt sich nicht mehr
entscheiden15. Aber dass beide Versionen dasselbe mythische Geschehen zur
Grundlage haben, das auch der Dichter behandelte, Gründungslegende und
epische Erzählung also einer gemeinsamen, spezifisch korinthischen Tradition
des Medeageschichte verpflichtet sind, hat alle Wahrscheinlichkeit für sich.
Wie sehr diese Tradition zur Ausbildung immer neuer Erzählvarianten neigte,
wird noch durch ein weiteres, ebenfalls auf Theopomp zurückgehendes Zeugnis

belegt, das von der angeblichen Liebe Medeas zu ihrem Nachfolger
Sisyphos redet16. Die besondere Berühmtheit und Langlebigkeit der auf die
Tempelgründung bezogenen Erzählungen aber erhellt nicht zuletzt aus der Art, in
der Plutarch auf sie zu sprechen kommt; er konnte offenbar noch damit rechnen,

von seinen Lesern auch dann verstanden zu werden, wenn er es bei
Andeutungen beliess.

Korrespondenz:
Prof. Dr. Michael Hillgruber
Martin-Luther-Universität
Halle-Wittenberg
Institut für klassische Altertumswissenschaften
Universitätsplatz 12

DE-06099 Halle (Saale)

14 Für die Annahme einer korinthischen Göttin Medea, die später durch Aphrodite ersetzt wurde,
liefert die Gründungslegende des Tempels somit keinen Anhaltspunkt (gegen E. Will, Korinthiaka.

Recherches sur l'histoire et la civilisation de Corinthe des origines aux guerres mediques,
Paris 1955,117 Anm. 1); eine solche Substitution liesse sich allenfalls mit Bezug auf Medea und
Hera aus dem Kult erschliessen, den die toten Kinder der Medea im Tempel der korinthischen
Hera Akraia genossen (Eur. Med. 1378-1383; Schol. Eur. Med. 264); vgl. Will, a.O., 114-118;
A. Moreau, Le mythe de Jason et Medee (Paris 1994) 106-108; P. Giannini, «Medea nell'epica e

nella poesia lirica arcaica e tardo-arcaica», in: B. Gentili/Franca Perusino (Hgg.), Medea nella
letteratura e nell'arte (Venedig 2000) 22.

15 Die geraffte Form, in der Pausanias den Inhalt des Epos referiert, schhesst eine solche Möglich¬
keit zumindest nicht aus, und die Chronologie bereitet ebenfalls keine Schwierigkeiten, da die
Gründung des korinthischen Aphroditetempels im späten achten Jahrhundert erfolgt sein dürfte

(Ch. K. Williams II, «Corinth and the Cult of Aphrodite», in: Corinthiaca. Studies in Honor of
DarrellA. Amyx, Columbia 1986,12-24), die Corinthiaca des Eumelos dagegen ins sechste
Jahrhundert zu gehören scheinen (M. L. West, «'Eumelos': A Corinthian Epic Cycle?», JHS 122,

2002, 109-123).
16 Tfrv öe Mf|öeiav eoaofrfjvai Zioüqpou qmoi OeÖJtouJioc, (Schol. Pind. Ol. 13,74e FGrHist 115

F 356a); die schon von Jacoby, a.O. (oben Anm. 10) 398, geäusserte Vermutung, hierbei handele
es sich um eine «romanhafte fortbildung» des bei Eumelos Vorliegenden, hat u.a. bei Lesky, a.O.

(oben Anm. 7) 43,10-16, und West, a.O. (oben Anm. 15) 124 Anm. 79, Zustimmung gefunden.


	Medea, Jason und Thetis : zur Gründungslegende des Aphroditetempels von Korinth

