Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 1

Artikel: Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides
Autor: Gartner, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-47928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-47928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides

Von Thomas Girtner, Koln

Wenn im folgenden der Blick auf die euripideische Version des von allen drei
grossen griechischen Tragikern behandelten Orestie-Mythos gerichtet wird, so
geschieht dies mit dem Zweck, die textlichen Signale herauszuarbeiten, welche
Euripides dem Zuschauer in zwei Hinsichten gibt: zum einen in der Frage, wer
eigentlich die faktische Verantwortung fiir die Ermordung von Aigisth bzw.
Klytaimestra trigt, zum anderen, wie die Schuldverhiltnisse in beiden Fillen
liegen, oder, konkreter gefragt, ob die beiden Mordtaten durch die von den T4-
tern gedusserten Motive gerechtfertigt erscheinen. Eine préazise Beantwortung
beider Fragen wird wichtige Aspekte der euripideischen Elektra in gegeniiber
der bisherigen Forschung abweichender Weise erhellen und zudem neues Licht
auf die Bewertung der immer noch umstrittenen Deus-ex-machina-Szene am
Ende des Stiicks werfen.

Die entscheidende Voraussetzung fiir eine freie dramaturgische Gestal-
tung beider Mordtaten hat sich Euripides durch seine vollige Neuorganisation
der mythischen Voraussetzungen des Stiicks geschaffen. Dadurch, dass er Elek-
tra infolge einer Intrige Aigisths mit einem armen Landmann verheiratet sein
lasst, verlegt er die Handlung gewissermassen von Argos' in die lindliche Um-
gebung der Stadt® und 16st damit seine dramatische Handlung ab von jeglichen

1 Der Nachdruck, mit welchem Orest (94) bzw. der alte Diener (615) ein Vordringen in die Stadt
als abwegig verwerfen (jeweils mit der Wendung teryéwv pév évtdg), lasst an eine poetologische
Polemik des Euripides gegen die Versionen des Aischylos bzw. Sophokles (sofern dessen Elek-
tra frither ist) denken. Vgl. Steiger 583f.

2 Mitdieser Anderung der dusseren Szenerie ist nicht unbedingt eine «Anderung der Bewertung
... durch eine Anderung der Situation» (von Fritz 151) verbunden. Zwar ist die euripideische
Elektra im Gegensatz zu ihrem sophokleischen Pendant nicht der «vollig vergifteten Atmo-
sphére im Palast» ausgesetzt, aber dafiir einer Lebenssituation in einem bauerlichen Umfeld,
die sie als adlige Frau nach antikem Denken zu Recht als ebenso unertraglich empfinden darf.
Insofern kann man nicht sagen, dass bereits die Verdnderung der dusseren Situation im euripi-
deischen Stiick die Notwendigkeit oder Berechtigung des Muttermords in Frage stellt. Steidle
69 hebt den verschiedenen Gesichtspunkt hervor, dass die Veranderung der Szenerie «die Intri-
ge gegen das regierende Konigspaar glaubhafter macht und insofern ‘bithnenstrategisch’ vor-
trefflich ist». Andererseits betont Geyer 83, der ldndliche Schauplatz mache die Durchfiihrung
der Racheaktionen komplizierter. (Beides trifft teilweise zu: Einerseits fehlt auf dem Land der
politische Machtapparat Aigisths grossenteils, andererseits ist ein xapdg zum Losschlagen un-
wahrscheinlicher; im Falle Aigisths ergibt er sich durch Zufall, im Falle der Klytaimestra wird er
von Elektra herbeigefiihrt, vgl. Anm. 6.) C. W. Miiller, Uberlegungen 39 sieht hinter der Verin-
derung der Szenerie die Verdusserlichung eines psychologischen Umstands: «Euripides iiber-
fiihrt die innere Distanz der aischyleischen Elektra zu den Herrschenden in die riumliche Ent-
fernung der Verbannung vom Hofe und die soziale Ausgrenzung eines drmlichen Lebens auf

Museum Helveticum 62 (2005) 1-29



2 Thomas Gartner

politischen Aspekten, welche sich notwendig ergiaben, wenn die Mordtaten in
der Stadt stattfinden und somit die Reaktion der Bevolkerung eine gewisse Be-
deutung hitte. Euripides behandelt in seiner Elektra den Orestie-Mythos mit
geradezu komplementirer Tendenz im Vergleich zum spéteren Orestes (408
v.Chr.), wo der Muttermoérder durch die argivische Volksversammlung zum
Tod verurteilt wird und somit gerade die Reaktion der Polis-Gemeinschaft auf
Orests Tat die entscheidende mythische Neuerung bildet, welche die dramati-
sche Handlung in Gang setzt. Euripides zeigt also in seinen Tragodien Elektra
und Orestes in paradigmatischer Weise, dass er imstande ist, den ihm vorliegen-
den Mythos in polar entgegengesetzter Weise neuzugestalten: In der Elektra
wird aus dem Orestie-Mythos ein in ldndlicher Idylle spielendes Familien-
drama, im Orestes dagegen ein an die athenische Gegenwart des Euripides zur
Zeit des Peloponesischen Kriegs erinnerndes politisches Intrigenstiick. Euripi-
des hat durch seine beiden Neugestaltungen gewissermassen die bipolare Po-
tenzialitdt gezeigt, welche im Orestie-Mythos lag und von seinen beiden Vor-
gangern Aischylos und Sophokles ungenutzt blieb. Sowohl in den Choephoren
des Aischylos als auch in der Elektra des Sophokles finden einerseits die Mord-
taten in der Stadt Argos statt und wird andererseits das Einverstdndnis der poli-
tischen Gemeinschaft mit der Totung von Aigisth und Klytaimestra als selbst-
verstandlich vorausgesetzt. In seinen eigenen mit dem Orestie-Stoff befassten
Tragodien hat Euripides jeweils eine dieser beiden Voraussetzungen ausser
Kraft gesetzt.

Die neuartige landliche Szenerie bietet die dusseren Voraussetzungen fiir
die euripideische Ausgestaltung der Mordtaten, welche beide im Zusammen-
hang mit sakralen Feierlichkeiten durchgefiihrt werden: Aigisth wird wiahrend
eines fiir die Nymphen ausgerichten landlichen Opferfests ermordet von Orest,
der sich Aigisth als ein aus Thessalien kommender Reisender zu den Olympi-
schen Spielen vorgestellt hat und von diesem zu einer Teilnahme an den Opfer-
feierlichkeiten eingeladen wird. Klytaimestra, die Aigisth bei dessen auf dem
Land durchgefiihrten Nymphen-Opfer aufsuchen will, wird von Elektra mit
der Trugnachricht, diese habe ein ménnliches Kind geboren, in deren béauerli-
ches Haus gelockt unter dem Vorwand, sie solle ein traditionell zehn Tage nach
der Geburt eines Kindes stattfindendes Opfer fiir Elektra durchfiihren; als sie
mit ihrer Tochter deren Wohnsitz (das Biihnenhaus) betritt, wird sie von Elek-
tra und Orest ermordet.

dem Lande» (in der — nach C.W. Miiller spateren — Elektra des Sophokles zeige sich dagegen die
«Verbannung» wiederum «als mentales Phanomen», a.0. 41). In der gleichen Richtung Lusch-
nig 1995, 94: «The displacement of the setting is a metaphor for the distancing of the characters
from their deeds in addition to their alienation from each other.» In der Interpretation Lusch-
nigs spielt die «Distanziertheit» Orests von seinen eigenen Taten eine bedeutende Rolle (vgl.
auch dens. 1992, 21; zur Figur Orest in der euripideischen Elektra unten Anm. 26-28).



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 3

Der Plan, die giinstige Gelegenheit der Abwesenheit Aigisths von Argos
auszunutzen und diesen beim ldndlichen Nymphen-Opfer zu iiberraschen,
stammt von dem ebenfalls auf dem Land wohnenden alten Diener des argivi-
schen Konigshauses, der Orest wiedererkennt und somit mit der dramatischen
Anagnorisis zwischen Orest und Elektra erst die dramaturgisch notwendigen
Voraussetzungen fiir das weitere Vorgehen schafft. Die Ausfiihrung des Plans
liegt in Orests Handen, der von seinem Freund Pylades unterstiitzt wird; die
Einzelheiten werden in einem an Elektra gerichteten Botenbericht geschildert.
Die Ermordung Aigisths ist also allein Orests Sache, ganz im Gegensatz zum
Vorgehen gegen Klytaimestra. Dieser Gegensatz in der «Zustdndigkeit» der
beiden Geschwister fiir die Morde wird bereits deutlich in den Worten, mit wel-
chen Elektra Orest auffordert, sich auf den Weg zu Aigisth zu machen: «Deine
Aufgabe steht nunmehr an. In deine Zustdndigkeit fillt der frithere Mord»
(wortlich: «du hast zuerst den Mord erlost»)’. Aus dieser Formulierung erhellt
ohne Zweifel, dass der folgende, zweite Mord, namlich der an Klytaimestra, in
die «Zustindigkeit» Elektras fallt*.

Diese Implikation bestétigt sich vollauf durch die euripideische Darstel-
lung des Muttermords. Zunéchst stammt der bereits oben angedeutete Plan,
Klytaimestra mit einer fingierten Nachricht in Elektras biauerliches Anwesen
zu locken, von Elektra selbst, welche in das Gespréach zwischen dem alten Die-
ner und Orest aus eigenem Antrieb eingreift mit den Worten: «Ich werde den
Mord an der Mutter vorbereiten.»’ Elektra ist es also, von welcher der konkrete
Mordplan stammt®.

Gleichermassen ist es Elektra, die spéter die nach der Vollendung von Ai-
gisths Ermordung in Orest aufsteigenden Zweifel an der Richtigkeit des Mut-
termords bekdmpft. Einerseits hilt sie den von Orest geltend gemachten Mit-

3 Eur. EL 668. Der von Mossman 379 hervorgehobene geschlechtsspezifische Charakter der Zu-
ordnung («From the first the murders were assigned along gender lines, with Orestes responsi-
ble for the killing of Aegisthus and Electra undertaking at least to set up her mother’s death») ist
nicht zentral. Entscheidend ist, dass Elektra als der tragischen Titelheldin des Stiicks die Ver-
antwortung fiir die eigentlich problematische Tat (den Muttermord) zufllt.

4  Die Bemerkung von Sheppard 139 («as soon as he [Orestes] is recognised, ... she [Electra] takes
the lead») ist auf den Muttermord einzuschranken. Unmittelbar nach der Wiedererkennung er-
greift zunichst Orest die Initiative und betreibt die Ermordung Aigisths, vgl. unten Anm. 28.

5  Eur. EL 647 ¢yo @ovov ye untoog EEagtioopan (Victorius : EEagticopar L yo : éEautnoopar L).
Das urspriinglich im Laurentianus iiberlieferte éEartioopan bedeutet: «Ich werde mir den Mord
an der Mutter (als meinen Anteil) ausbitten.»

6 Vgl Stoessl 60f.; Erbse 170. Geyer 8688 arbeitet zutreffend heraus, dass der Plan des alten Die-
ners zur Ermordung Aigisths sich im wesentlichen aus der gewussten Sachlage (Nymphen-Op-
fer Aigisths) von selbst ergibt (Geyer 87: «Einen Plan im strengen Sinne verkiindet der Alte al-
lerdings nicht», vgl. a.0. 93), wohingegen Elektra eine wirkliche Intrige gegen ihre Mutter ins
Werk setzt (a.O. 87: «Ihr Plan verdient den Namen nun allerdings voll, denn hier muss die Mog-
lichkeit erst durch kluge Berechnung geschaffen werden»). Auch aus diesem Gegensatz erhellt,
welche zentrale Bedeutung das Eingreifen Elektras in die Planungen fiir den weiteren Gang des
dramatischen Geschehens hat.



4 Thomas Giartner

leidanspriichen der Mutter gegeniiber ihren Kindern unbeindruckt die Miss-
handlung des Vaters durch Klytaimestra und die Notwendigkeit einer Vergel-
tung von Gleichem mit Gleichem entgegen’. Wie Agamemnon kein Mitleid
von Klytaimestra erfahren habe, so diirfe auch jetzt Orest kein Mitleid mit Kly-
taimestra haben. Andererseits entkréftet Elektra auch Orests —spéiter von gott-
licher Seite bestitigte — Zweifel an der Richtigkeit von Apolls durch ein Orakel
erteiltem Auftrag zum Muttermord, und zwar nicht etwa, indem sie sich auf die
absolute Giiltigkeit des gottlichen Auftrags beruft, sondern indem sie auf
Orests Bedenken, vielleicht stamme der Auftrag von einem in Gestalt Apolls
sprechenden Rachegeist (dAdotwe)®, mit betonter Subjektivitit antwortet:
«Ein Rachegeist auf dem heiligen Dreifuss sitzend? Ich meinesteils glaube das
nicht.»” Noch stiarkere Wirkung als dieses betont subjektiv formulierte Be-
kenntnis zur Objektivitit gottlicher Auftrige'® scheint jedoch die unmittelbar
folgende Aufforderung an Orest auszuiiben, er solle nicht in feige Unménnlich-
keit verfallen''. Aus dieser Gestaltung geht deutlich hervor, dass Euripides
nicht etwa zeigen wollte, dass eine von der unbedingten Notwendigkeit der
Umsetzung gottlicher Satzungen tiberzeugte junge Frau (wie etwa die sophok-
leische Antigone) ihrem schwankenden Bruder entgegentritt, sondern viel-
mehr, dass Elektra ihren Widerstand gegen Orests Zweifel aus der ureigenen
Energie ihres stark ausgeprigten subjektiven Wollens schopft'.

Vor allem aber bei der Ausfithrung des Muttermords zeigt sich die bestim-
mende Rolle Elektras. Nachdem die Geschwister blutbefleckt vom Mutter-
mord aus dem Biithnenhaus auf die Biihne zuriickkehren, sagt Elektra inner-
halb eines in lyrischen Massen gehaltenen Gespréchs zu Orest: «Ich habe dir

Eur. El 967ff.
Eur. EL 979.
Eur. EL 980.

0 Elektra bekdmpft an dieser Stelle also Orests Zweifel gerade nicht, «indem sie zeigt, dass der
gottliche Spruch kein Ausweichen zulidsst» (Steidle 84). Das Phoebus-Orakel steht ohne Zwei-
fel als objektive Tatsache hinter der Handlung, vgl. Lloyd 1986, 15: «in none of the Electra plays
is it possible to dissociate the desire to obey the oracle from the belief that the oracle is just» (zu
letzterem vgl. Elektras Ausserung in Vers 972; iibertreibend Dalfen 24: «Der gottliche Spruch
spielt fiir Elektra iiberhaupt keine Rolle»); aber Elektra argumentiert hier (in Vers 980) eben
betont subjektiv. Vgl. auch Anm. 12.

11  Eur. EL 982. Vgl. Schmidt 167: «Nur das ungestiime Dréangen der Schwester, ihr Vorwurf der
Feigheit vermogen den Widerstrebenden schliesslich dazu zu bringen, den Anschlag durchzu-
fiihren.»

12 Stoessl 63 spricht von Elektras «eisernem Willen», «der Orestes beherrscht und ihn fast nur wie
ihren Beauftragten zur Tat treibt». Treffend Erbse 168: «<Wenn Elektra den Bruder ... dazu be-
stimmt, dem verabredeten Vorhaben treu zu bleiben, wird das traditionelle Motiv (Befehl des
delphischen Gottes) entkriftet und durch menschliche Zielstrebigkeit gestiitzt, ja beinahe er-
setzt»; 174: «Natiirlich bleibt der Befehl des Gottes auch hier bestehen ... Aber die Achtung vor
der gottlichen Weisung ist fiir die Handelnden nicht das allein entscheidende Motiv ... Damit
machen sie die anbefohlene Tat zu ihrer eigenen Sache und werden fiir sie in h6herem Masse
verantwortlich.»

=0 00 ~J



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 5

den Befehl gegeben (énexélevoa) und zugleich dein Schwert mit angefasst
(¢pmpauav).»” Dieselben beiden Motive werden mit denselben Worten auch
im euripideischen Orestes ausgesprochen, wo Elektra das Schwert mit ange-
fasst (Nypapunv) und Pylades den Befehl gegeben und Orest von seinen Skrupeln
befreit hat (¢émexélevoa xaméhvo’ dxvou)'. Grundverschieden ist jedoch die
Funktion dieser gemeinsamen Motive in den jeweiligen Zusammenhingen":
Im Orestes begegnen sie in einer gebetsartigen Anrufung Agamemnons, wo die
drei Freunde Orest, Elektra und Pylades den Atriden um Unterstiitzung bei ih-
rem erneuten, gegen Menelaos gerichteten Komplott bitten, mit welchem sie
eine Ausserkraftsetzung des Todesurteils gegen die Muttermorder erzwingen
wollen. Der Verweis auf den hier schon einige Zeit zuriickliegenden Mutter-
mord dient in diesem Zusammenhang dazu, die Kameradschaft bei der jetzt an-
stehenden Unternehmung durch einen kollektiven Rekurs auf die gemeinsame
Beteiligung an der fritheren Tat zu erhérten. Jeder der drei Beteiligten spricht
seinen Anteil an der fritheren Tat selbst aus. Die Zerlegung der Tat in 1. eigent-
liche Ausfiihrung des Stosses, 2. Mitanfassen am Schwert und 3. befehlenden
Zuruf dient dem Zweck, die gleichméssige Beteiligung aller drei an der Tat zu
betonen. Entsprechend sind iibrigens auch alle drei im Orestes gleichméssig an
der neuen Intrigenhandlung beteiligt: Orest ist wieder der Ausfiihrende, Pyla-
des und Elektra haben wichtige Teile des Plans beigesteuert.

Ganz anders liegen die Verhiltnisse in der Elektra. Hier dient das Motiv,
dass Elektra das Schwert mit anfasste und den Befehl zur Tat gab, nicht dazu,
ihre gleichwertige Beteiligung an der Tat zu zeigen'®, sondern vielmehr dazu,
sie — und eben nicht Orest — als die eigentlich bestimmende Person herauszu-
stellen. Dies wird durch den Zusammenhang der Worte im lyrischen Dialog
deutlich: Als Orest von seiner Mutter angefleht wurde, die Tat zu unterlassen,
entglitt seinen Hianden das Schwert (dote yéoag Eudg Mmelv féhog). Als er
sich dann tatséchlich zur Tat anschickte, musste er seine Augen verhiillen'®, weil
er den Anblick nicht ertragen konnte'’. Hieraus wird jeder Zuschauer schlies-

13 Eur. EL 1224f.

14 Eur. Or. 1235f. (zur richtigen Sprecherverteilung, die nur in einem geringen Teil der Uberliefe-
rung erhalten ist, vgl. Willink und West z.St.). Zu énexélevoa existiert eine Variante éxefov-
Aevoa, die von Willink z.St. bevorzugt wird. Wenn Pylades sagte, dass er an der Planung des
Mords teilgenommen und in diesem Zusammenhang Orest von Zweifeln befreit habe, briachte
er den entscheidenden Gesichtspunkt seiner Beteiligung am Tétungsakt selbst nicht zum Aus-
druck und wiirde die Unmittelbarkeit seiner Teilnahme gegeniiber Orest und Elektra spiirbar
zuriicktreten lassen.

15 Willinks (zu Or. 1235f.) Bemerkung iiber Orests und Elektras Haltung im Orestes («shockingly
rather than shocked [in der Elektra]») erschopft den Unterschied zwischen beiden Stellen nicht.

16  So Steidle 77. Ahnlich Dalfen 25: Elektra «wirkt sogar selbst bei der Tétung mit».

17 Eur. EL 1217.

18 Eur. EL 1221.

19 Eine Anspielung auf den Perseus-Mythos (O’Brien 18) ist hier schwerlich von zentraler Bedeu-
tung, trotz Aisch. Choeph. 831-837. Die Verhiillung beruht nicht, wie im Perseus-Mythos, auf



6 Thomas Géartner

sen, dass Elektras Befehl notwendig war, weil Orest sonst die Handlung nicht
iiber sich gebracht hitte®, ja dass ihm Elektra die Hand fiihren musste, weil er
sie sonst — mit verdecktem Gesicht und weil ihm das Schwert schon einmal ent-
glitten war — nicht hétte ausfithren kénnen®. Elektra ist also — wie schon in der
fritheren Szene, wo sie die Zweifel Orests niederkdmpfte — diejenige, welche
das Zustandekommen des Muttermords eigentlich herbeifiihrt. Euripides hat
den herkdmmlichen Mythos, wonach nun einmal Orest der Muttermorder war,
bis an die Grenzen seiner Elastizitit ausgedehnt, um Elektra zur bestimmen-
den Person des Muttermords zu machen. Sie fiihrt einem Orest, der seine Au-
gen verhiillt hat und das Schwert kaum zu halten vermag, beim todlichen Stoss
die Hand.

Zusammenfassend kann man feststellen, dass Euripides die bestimmende
Rolle seiner Elektra beim Muttermord mit aller Klarheit herausstellt, indem er
drei mogliche Wendepunkte in das Geschehen einbaut, an denen der Mutter-
mord ohne Elektras Eingreifen gar nicht zustandegekommen wire”: Zunéchst
bei der Planung, wo Orest und der alte Diener keine Moglichkeit wissen, wie
man Klytaimestra in den Mordplan miteinbeziehen konne, und des Plans der
Elektra bediirfen, dann in der Szene, wo Orest ohne den entschiedenen Wider-
spruch Elektras beim Gedanken an die furchtbare Tat verzweifelt wire, und
schliesslich bei der Durchfiihrung des Mords selbst, den er nach dem Gesagten
ohne Elektra kaum vollendet hitte. Soweit es der Mythos zuliess, ist also Elek-
tra in dieser euripideischen Version die Muttermorderin®. Dies bestitigt sich
durch ihre eigene Ausserung gebeniiber Orest nach der Tat, als Elektra erst-
mals ihre Befleckung durch den Muttermord empfindet: «Die Sache ist iiber
die Massen der Trinen wert, mein Bruder; und schuld an ihr bin ich (aitio &’
gym).»** Wenig spiter hélt ihr der Chor entgegen: «Meine Liebe, du hast dei-

dem Bestreben, den furchtbaren Anblick des getéteten Wesens zu vermeiden, sondern dient
dem Zweck, die eigene Tat, namlich die T6tung der um Mitleid flehenden Mutter, nicht ansehen
zumiissen. Verfehlt ist auch der Versuch von Goff 101, dieses angebliche Perseus-Motiv in Ver-
bindung zu bringen mit der Unfihigkeit Orests, seine eigene Handlung zu erkennen: «when
Orestes covers his eyes with his cloak as he strikes at his Gorgon mother, he quite simply cannot
see what he is doing (1218-1223)».

20 Richtig Bremer 330: «die Tat wird vollzogen, nur weil Elektra ihren Bruder anspornt und das
Schwert mit anfasst».

21  Vgl. Erbse 170: «<Und da Orest unmittelbar vorher sagt, dass er sich beim Stoss gegen den Hals
Klytaimestras die Augen verhiillt habe, um das Abscheuliche nicht sehen zu miissen (1221-
1223), darf man folgern, dass Elektra auch hier das Entscheidende getan, d.h. die Richtung des
Todesstosses angegeben hat.»

22 Vgl. Stoessl 78: «Dieser Orest hitte den Mord nicht vollbringen konnen: der Grossteil der
Schuld und der Verantwortung fillt auf Elektra.»

23 Noch viel zu zuriickhaltend urteilt Geyer 109, wenn er Elektra «beim Anschlag auf Klytaimestra
... als aktive Mithelferin» ansieht.

24 Eur. EL 1182. Steidle 89f. meint sonderbarerweise, diese Aussage wirke «im Zusammenhang
des Ganzen ... eher wie ein Nebenmotiv».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 7

nem Bruder, der die Tat nicht wollte, Furchtbares angetan.»” Die Verantwort-
lichkeit der Elektra fiir den Muttermord ist also eindeutig.

Mit der Dominanz Elektras hiangt auch die in der Forschungsliteratur hau-

figer festgestellte Schwiche der Orest-Figur zusammen®. Sie erklirt sich kaum
daraus, dass Euripides Orest in der Elektra als jugendlich unreif und unent-
schlossen schildern wollte”. Im Gegenteil bricht Orest seine Freudenbekun-
dungen nach dem Wiedersehen mit Elektra sehr schnell ab und leitet seiner-
seits zielbewusst die Planungen des Mordkomplotts ein*®; auch bei der Durch-
fiihrung der ihm zufallenden Rache an Aigisth offenbart er keinerlei Unsicher-

25

26
27

28

Eur. EL 1204f. Dass die Worte dem Chor (Camper), nicht Orest (cod.) gehoren, wird heute all-
gemein anerkannt (anders Stoessl 77). '

Vgl. etwa O’Brien 28. Eine derartige Tendenz in der Forschung registriert auch Lloyd 1986, 10.
Vgl. Sheppard 138: «He is, in fact, cautious beyond measure, weak, indecisive.» England 100:
«Euripides’ Orestes is a coward ... Irresolution is the keynote of his character.» Stoessl 68: Orest
«ungefestigt, wandelbar, jugendlich»; dagegen Elektra «fester und starker im Entschluss der
Rache» (ferner a.O. 81. 87. 88). Bremer 330: «Orest ist vollig ohne Initiative.» «Der Alte» muss
«ihm vorkauen ..., wo und wie er den Aegisthus finden und t6ten kann (596-646)». Luschnig
1995, 95: «Orestes has come unprepared for action and he simply accepts the plans of others ...
Orestes plays the allotted roles and does it with the technical skill required. He, most of all, is dis-
tanced from the deeds he does [vgl. auch Luschnig 1992, 13 und oben Anm. 2].» Aber wie hitte
der aus der Fremde kommende Orest wissen konnen, dass Aigisth gerade ein Nymphen-Opfer
plant? C. W. Miiller, Uberlegungen 38 bezeichnet Orest am Anfang des Stiickes als «plan- und
orientierungslos»: «Euripides steigert das Motiv der anfinglichen Unsicherheit Orests bei
Aischylos zu lihmender Angstlichkeit» (dagegen sieht Pohlenz 311 in der euripideischen Ge-
staltung eine «bewusste Korrektur» der psychologisch unwahrscheinlichen sicheren Situations-
beherrschung des aischyleischen Orest); dhnlich Luschnig 1995, 88: Orest «though he says he
means to kill the killers of his father (89), is not sure that this is the right time for it, is at a loss
how to do it, and has come to the wrong place for a serious attempt on the palace and its inhabi-
tants». Doch der Umstand, dass Orest nicht in die Stadt vordringt (womit auch C. W. Miiller sei-
ne Vorwiirfe gegen Orest begriindet), erscheint eher als Symptom fiir Orests kluge Planung, zu-
mal der Gedanke, dass ein Vordringen in die Stadt abwegig wire, spater von dem situationskun-
digen alten Diener mit einem auffilligen Anklang bestatigt wird (vgl. oben Anm. 1). Elektras
Bemerkung, der wirkliche Orest wiirde nicht heimlich vorgehen (524-526), bekundet nur ihre
eigenen iibersteigerten Erwartungen und beruht nicht auf realistischer Lagebeurteilung.

Eur. El. 596ff. (vgl. Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 256ff.; Solmsen 46 = 47: «a comparison
with Aeschylus and Sophocles shows how deliberately Euripides must have kept the expressions
of rejoicing at a minimum»; Geyer 80f.; Erbse 169: «Der Vorgang vollzieht sich rasch, sachlich
und niichtern»). Insofern widerlegt sich die psychologische Ausdeutung von Orests langer Ver-
zogerung der Anagnorisis bei Halporn 103: «Orestes hesitates to be recognized, since once re-
cognized he will have to act» (dhnlich Luschnig 1995, 126: «This Orestes ... is such a passive cha-
racter that even telling his name may be too assertive for him»; dhnlich schon England 100). Der
Sinn dieser Verzogerung scheint nur dramaturgisch, nicht psychologisch, fassbar zu sein, vgl. zu-
letzt C. W. Miiller, Erkenntnisproblem 255, der auf die «retardierende Wirkung der Spannungs-
forderung» verweist; zu demselben Ergebnis kamen bereits Tycho von Wilamowitz-Moellen-
dorff 249f. und Solmsen 41 = 42: «Not Orestes but Euripides wishes to keep on pursuing the
game ...»



8 Thomas Géirtner

heit”. Erst als er Klytaimestra vor sich sieht, wird er wankend. Diese Schwiiche
Orests beschrinkt sich auf die Durchfiihrung des Muttermords® — wo ihm, wie
gezeigt, von Elektra die Hand gefiihrt werden muss; sie ist somit weniger cha-
rakterlich-allgemein denn als eine notwendige dramaturgische Folge der star-
ken Betonung von Elektras Rolle beim Muttermord zu fassen. Man kann sa-
gen: Die Schwiche Orests bei der Durchfithrung des Muttermords ist im we-
sentlichen relativ zu Elektras Stirke.

Bei den bisherigen Betrachtungen hat sich also herausgestellt, dass zwar
bei der Rache an Aigisth Orest die dominierende Person ist, Elektra dagegen
beim Muttermord in einer Weise in den Vordergrund gestellt wird, die die T4a-
terschaft Orests als ein verkiimmerndes mythologisches Substrat in den Hinter-
grund treten ldsst™. Im folgenden soll nun der Aspekt der faktischen Ausfiih-
rungen in den Hintergrund treten gegeniiber der Frage nach ihrer moralisch-
sittlichen Rechtmaissigkeit, oder, konkreter gefragt, welche Signale Euripides
dem Zuschauer gibt, wie er die beiden Mordtaten beurteilt wissen will.

Es wurde bereits anfangs darauf hingewiesen, dass beide Mordtaten im Zu-
sammenhang mit sakralen Handlungen durchgefiihrt werden. In der For-
schungsliteratur wird mehrfach betont, dass diese Tatsache das Handeln der
Morder problematisch mache und zugleich die Ermordeten trotz ihrer jeweili-
gen Schuld entlaste®. Welche Motive veranlassen also Aigisth bzw. Klytaime-
stra zu der jeweiligen Sakralhandlung, welche ihre Ermordung ermoglicht? Die
Motive, welche Klytaimestra bestimmen, Elektras Bitte um einen Besuch und
die Durchfiihrung des Zehn-Tage-Opfers zu erfiillen, bleiben im dunkeln. Der

29 Vgl Pohlenz 313: Euripides’ «Orest is alles andre als ein Schwichling. Mit voller Tatkraft und
iiberlegter List erschligt er ohne Zaudern und Bedenken ... Agisth.»

30 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff 229 = 175 differenziert: Orest «entschlossen und ener-
gisch wider Aigisthos, zaghaft und widerstrebend, wo es den Muttermord galt». Dass selbst die-
se Differenzierung noch zu allgemein ist und die «Zaghaftigkeit» Orests auf die eigentliche
Durchfiihrung des Muttermords zu beschrianken ist, zeigt anhand einzelner Belege Tycho von
Wilamowitz-Moellendorff 238-240, besonders 240: «an Bereitwilligkeit zu dem Muttermord
lasst er es also wirklich nicht fehlen, und ein innerliches Widerstreben ist bis zu der Stelle, wo er
die Mutter kommen sieht ..., mit keinem Wort angedeutet». Vgl. auch Vogler 19: «Der Text ...
zeigt, dass Orest von Anfang an zur Ausfithrung des Muttermords fest entschlossen ist und bis
zum Zusammentreffen mit der Mutter zielbewusst dieses Vorhaben angeht.» Erbse 168: «Orest
16st zwar den ersten Teil seiner Aufgabe (die Totung Aigisths) klug und riicksichtslos, schreckt
aber dann vor dem Muttermord zuriick und kann von Elektra nur mit Miithe zur Durchfiithrung
des Planes bewegt werden» (vgl. auch a.O. 165 gegen die Ansicht, «Orest sei unsicher, feige und
unentschlossen»).

31 Schmidt 166f. spricht von «dem geringen Teil der Tat, der Orest verbleibt (als dem Werkzeug
Elektras)».

32 Etwa Lloyd 1992, 56 parallelisiert den Botenbericht iiber die Ermordung Aigisths und die Ver-
teidigungsrede Klytaimestras als zwei Reden, die jeweils «the victim in a comparatively sympa-
thetic light» zeigen. Vgl. auch Harder 23: «both are eventually killed through the act of perhaps
notkind, but at least civilized human behaviour in accordance with the requirements of religious
practice».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 9

alte Diener, der die Trugbotschaft iiberbringen muss, zweifelt daran, ob Elektra
ihrer Mutter so viel bedeute, dass sie ihre Bitte erfiille”. Dass Klytaimestra
schliesslich tatsidchlich zu Elektras lindlichem Anwesen kommt, hat man — um
die Extrempositionen der Forschung zu nennen — entweder als Beweis ihrer
aufrichtigen miitterlichen Fiirsorge™ oder aber als Symptom ihrer berechnen-
den Gemeinheit aufgefasst, insofern sie Elektra nur besuche, weil sie besorgt
sei wegen der Geburt eines méannlichen Enkels, der als Racher Agamemnons in
Frage kommen konnte. Der Text bestitigt keine dieser Extrempositionen. Er-
wahnenswert erscheint lediglich eine gewisse kaprizidse Arroganz in Klytaime-
stras Auftritt, welche mit Elektras durch ihre dussere Erscheinung verdeutlich-
ter Armut kontrastiert. Ein fragwiirdiges Licht auf die Annahme reiner Mut-
terliebe bei Klytaimestra wirft eine Bemerkung iiber die trojanischen Sklavin-
nen, welche Klytaimestra bei ihrem pomposen Auftritt als Kriegsbeute von der
Eroberung Trojas mit sich fiihrt. Diese bilden nach ihren Worten einen zwar ge-
ringen, aber doch willkommenen Ausgleich fiir den Tod ihrer anderen Tochter
Iphigenie®, welche Agamemnon, um den Troja-Feldzug zu erméglichen, op-
fern musste. Damit offenbart sich bei Klytaimestra ein den Zuschauer befrem-
dender und abstossender Materialismus, der ihn moglicherweise auch an der
Aufrichtigkeit ihrer Besorgnis um Elektra zweifeln ldsst. Doch ein sicheres In-
diz fiir die Motive der Klytaimestra ergibt sich damit nicht.

Klarer scheinen die Verhiltnisse bei Aigisth zu liegen. Auch in diesem Fall
hat die moderne Forschung versucht, Aigisth zu entlasten durch die arglose
Freundlichkeit, mit der er zwei fremde Wanderer zur Teilnahme an einem Op-
fer einlade®. In diesem Zusammenhang ist jedoch ein im Botenbericht in Ora-

33  Eur. El 657.

34 Vgl Stoessl 72f.; besonders aber 89: Klytaimestra wird «bei der Erfiillung einer Pflicht der Men-
schenfreundlichkeit und Mutterliebe ermordet». Ahnlich auch Arnott 184f. und jetzt Luschnig
1995, 152 (Klytaimestra «curious and sympathetic and perhaps looking for a reconciliation»).

35 Eur. El. 1001-1003. Geyer 101 sieht — kaum iiberzeugend — hinter der Bemerkung Klytaimestras
Absicht wirksam, «Agamemnon durch die Erinnerung an das Iphigenie-Opfer zu schmahen».

36 Vgl. England 103: «Aegisthus had courteously invited the strangers to share in the sacrifice»;
O’Brien 27: «Aegisthus, before his death, is a perfect gentleman and a good host»; 38: Euripides
zeigt die Ermordung Aigisths «in the ungenerous light of an offense against open-handed hospi-
tality»; Arnott 185: «Aegisthus in the role of a polite host at a sacrifice»; 186: «Aegisthus’ courte-
ous generosity to Orestes»; 187: «Orestes stabs his host in the back when off his guard during a
holy sacrifice». Ahnlich jetzt auch Dalfen 23f.; Erbse 168; Lloyd 1992, 56; Luschnig 1995, 148;
Dubischar 264. Porter sucht in seinem Aufsatz eine Verbindung zwischen der Art, wie Orest Ai-
gisth totet (839-842), und der kultischen Tatigkeit des foutvmog ziehen (vgl. besonders a.O.
277). Doch beschrinkt sich diese Entsprechung auf die (nicht besonders auffillige) Tatsache,
dass der Totende sich beim Ausholen zum Schlag jeweils auf die Zehenspitzen reckt, und, wenn
tatséchlich bei Euripides eine dem Zuschauer nachvollziehbare Anspielung vorliegt, so bleibt
fraglich, ob eine solche antiquarische Allusion die Wertung von Orests Mordtat durch den Zu-
schauer nachhaltig determiniert, vgl. Porters eigene vorsichtige Formulierung a.O.278: «While I
would not place too great a critical burden on this (admittedly) rather obscure allusion, such a
cleverly submerged reminiscence of the Bouphonia would weigh against those readings that



10 Thomas Girtner

tio recta mitgeteiltes Gebet Aigisths an die Nymphen zu beriicksichtigen, in
dem er sich selbst und Klytaimestra langes Gliick, seinen Feinden Orest und
Elektra jedoch Verderben wiinscht”. Damit tritt die sakrale Handlung in eine
enge Verbindung zu der in der Prologrede von Elektras Ehemann beschriebe-
nen skrupellosen Feindseligkeit Aigisths gegen die Agamemnon-Kinder, die so
weit geht, ein Kopfgeld gegen Orest auszusetzen™ und auch die Ermordung
Elektras zu versuchen®. Somit wird die sakrale Handlung Aigisths zu einem
Versuch, gottlichen Beistand zu seinem kriminellen Vorgehen gegen die Aga-
memnon-Kinder zu erflehen, und kann nicht mehr als Aigisth entlastender und
Orest belastender Umstand gewertet werden®. Die Beziehung der Opferszene
zu Aigisths fritherem, dem Zuschauer aus dem Prolog bekannten Tun wird
auch an einer spéteren Stelle des Botenberichts aufrechterhalten, wo Aigisth
das ungiinstige Zeichen der Eingeweideschau in Gegenwart des vermeintli-
chen Thessaliers auf eine von seinem Feind Orest drohende List bezieht*.
Durch dieses Ergebnis der Eingeweideschau wird iiberdies deutlich, dass der
Anschlag Orests gegen Aigisth bereits in die von den Gottern geoffenbarte Zu-
kunft einbezogen ist. Die kultische Handlung, die Orest durch seine Mordtat
angeblich verletzt®, fordert als mantisches Ergebnis gerade das Eintreten von
Orests Tat zu Tage.

Gemiss den dusseren Tatumstdnden der Ermordung scheint also die Ra-
che an Aigisth weitaus weniger problematisch als der Muttermord®. Im folgen-

flatly deny the existence of disturbing features in the Euripidean account»; ferner a.0. 279: «The
evaluation of Orestes’ deed remains a subjective matter ... to the degree that it must be based on
a determination of the audience’s sympathies.» Diese Sympathien kénnen sich aber nur gegen
Aigisth richten, insofern dieser durch sein Gebet ausdriicklich an sein im Prolog geschildertes
kriminelles Vorgehen gegen die Agamemnon-Kinder ankniipft (s.o.).

37 Eur. EL 805-808. Zum Gebrauch der Begriffe @ilog und éx900g bzw. moréwog in diesem Zu-
sammenhang vgl. Konstan 180f.

38 Eur. EL 33.

39 Eur. EL 27.

40 Auch Porter 279 sieht «a fitting irony (and perhaps a sign of divine influence?) in Aegisthus’
murder at the hands of the rightful heir to the throne at the moment of this sacrifices to ensure
the continued prosperity of his own familiy and, thereby, the continuation of his illegitimate rule
over Argos».

41 Eur. EL 831-833.

42 Dass sich Orest des Problems bewusst ist, dass man seine Mordtat als Verstoss gegen die Rein-
heit der kultischen Handlung verstehen konnte, zeigt seine geschickt begriindete Weigerung, an
den rituellen Reinigungsriten teilzunehmen (793f.), vgl. England 103 und Porter 278.

43 Vgl Voegler 177 Anm. 120: «Wéhrend der Tod Aigisths keine Problematik aufwirft und mit ei-
nem Triumph endet, tritt mit dem Erscheinen der Mutter die bis dahin verdeckte Konfliktsitua-
tion deutlich hervor» (dhnlich Geyer 90). Die besondere Problematik der Ermordung Klytaime-
stras bei Euripides wird schon sinnfillig durch die gegeniiber Sophokles umgekehrte Reihenfol-
ge der beiden Mordtaten: Die Schlussstellung zieht alle Aufmerksamkeit auf den Muttermord
(vgl. O’Brien 25 und Vogler 177). Zu der Ansicht, dass die Totung Aigisths als weniger proble-
matische Handlung eine «Folie» zu dem problembeladenen Muttermord bildet, vgl. die Doxo-
graphie bei Porter 260 (mit Anm. 12); dhnlich auch Lloyd 1992, 57: «This realism [in der Darstel-



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 11

den sollen nun vor allem diejenigen Partien herangezogen werden, in welchen
die beiden Mordtaten eine Rechtfertigung erfahren. Es entspricht der bereits
zuvor herausgearbeiteten Dominanz der Elektra, dass sie in beiden Fillen die-
jenige ist, welche diese Rechtfertigung ausspricht. In beiden Fillen musste Eu-
ripides dramaturgisch recht komplizierte Umwege gehen, um eine solche
Rechtfertigungsszene zu ermoglichen®. Im Falle Aigisths muss Orest dessen
Leiche vom Tatort zum Anwesen Elektras schaffen® — eine bei rein pragmati-
scher Betrachtung riskante Aktion —, um dann seine Schwester auffordern zu
koénnen, dem Toten all ihre Vorwiirfe entgegenzuschleudern®. Im Falle der Kly-
taimestra muss Elektra sich mit ihrer Mutter, die sie eigentlich nur in das Haus
locken will, um ihre Ermordung zu erméglichen, auf eine breite Auseinander-
setzung einlassen, die stellenweise einer Offenbarung des Mordplans gefédhr-
lich nahekommt und im Sinne des Erfolgs der Intrige bei rationalistischer Be-
trachtungsweise eher als kontraproduktiv anzusehen wire*.

lung der Ermordung Aigisths] serves partly as preparation for the much more problematic mur-
der of Clytaemestra.» Die Struktur der Intrigenhandlung wird ausfiihrlich untersucht bei Vogler
175ff., der zeigt, dass bei Euripides (anders als bei Sophokles) «zwei vollig voneinander ver-
schiedene Tisisaktionen» ausgebildet sind, «die sowohl raumlich geschieden sind ... und sich
auch hinsichtlich der jeweiligen Triger der betreffenden Mechanemahandlung voneinander un-
terscheiden» (175; vgl. auch a.O. 180). Auf S. 177 erldutert Vogler die «symmetrisch-chiasti-
sche» Kompositionsweise: «Die Darstellungen der Morde rahmen die beiden {6yot, zwei gros-
se Gerichtsszenen, ein.» Eine andere Gestaltung wire schon unter rein faktischem Gesichts-
punkt schwer denkbar: Eine Anklagerede gegen Aigisth darf kaum seiner Ermordung voraus-
gehen, da der Aigisth-Morder (Orest) sein Inkognito wahren muss. Umgekehrt wiére eine An-
klagerede gegen Klytaimestra nach dem Muttermord schwer vorstellbar, insofern in der euri-
pideischen Version beide Tater unmittelbar nach der Mordtat von Reue und Zweifeln heimge-
sucht werden. Allerdings sind die bei Euripides vorliegenden Positionen der Auseinanderset-
zungen Elektras mit Aigisth bzw. Klytaimestra ebenfalls dramaturgisch nicht unproblematisch,
vgl. unten Anm. 45 und 47.

44  Zuder von Euripides intendierten Parallelitdt zwischen der Schm#hung von Aigisths Leichnam
und der Klytaimestra-Elektra-Antilogie vgl. Geyer 96. 99.

45 Vogler 179 sieht den dramaturgischen Sinn dieser Aktion darin, «den sophokleischen Gedan-
ken der Einheit des Tatortes» nicht vollig verkiimmern zu lassen: Zu diesem Zweck soll der tote
Aigisth an den Ort des geplanten Muttermords transportiert werden. Eine solche Erklarung be-
friedigt wohl nur einen Interpreten, der — wie Vogler — vollig auf das Problem des Prioritétsver-
hiltnisses fixiert ist. Im Rahmen des euripideischen Stiickes — das hier im Mittelpunkt der Be-
trachtungen steht —ist die Funktion des Leichentransports offenkundig, Elektra eine personlich
gegen Aigisth gerichtete Anklage zu ermoglichen. Im Munde der handelnden Person Orest wird
diese dramaturgische Absicht des Dichters nur geringfiigig verbramt: Orest sagt, er habe den
Leichnam hergeschafft, um den Erfolg seiner Tat zu vergegenwirtigen, und gestattet Elektra
ausdriicklich dessen Misshandlung (894ff.).

46 Eur. EL 9051

47 Vgl. Kubo 28 und besonders Vogler 181: «Elektras Aufgabe, die Mutter in Sicherheit zu wiegen,
um sie ohne Schwierigkeiten in die Falle locken zu konnen, l4sst einen so plotzlichen, hasserfiill-
ten, die Intrige gefihrdenden Ausbruch bei der Ankunft der Konigin, der dann zum Agon fiihrt,
nicht erwarten und sogar nicht einmal zu.» Im folgenden spricht Vogler sogar von einer «‘agon-
feindlichen’ Ausgangssituation im euripideischen Drama».



12 Thomas Gértner

Was die dussere Sprechsituation in den beiden genannten Szenen anbe-
langt, so befindet sich Elektra bei ihrer — nachtriglichen — Anklagerede® gegen
den toten Aigisth naturgemiss in einer grundsitzlich anderen Lage® als in der
Auseinandersetzung mit ihrer noch lebenden Mutter Klytaimestra. Als sie ihre
Bedenken dussert, einen Leichnam zu schmihen, wird sie von Orest mit dem
Argument beruhigt, man pflege mit Aigisth eine Feindschaft «ohne Vertrage»
(domovdolot ... / voporowv)’. Dieser mit einem diplomatischen Ausdruck be-
zeichnete Zustand uneingeschriankter und durch nichts gemilderter Feind-
schaft findet seine objektive Entsprechung und Rechtfertigung™ wiederum in
den in der Prologrede geschilderten skrupellosen Massnahmen Aigisths gegen
die Agamemnon-Kinder. Gegeniiber einem derartigen Menschen treten die
iiblichen Regeln «zivilisierter» Feindschaft in den Hintergrund>. Gegeniiber
Klytaimestra besteht dagegen kein Anlass zu einer solchen «Feindschaft ohne
Vertrage». Nach dem Prolog hat Klytaimestra die von Aigisth geplante Ermor-
dung der Elektra trotz ihrer «rohen Gesinnung» verhindert™. Insofern ist Elek-
tra in der Auseinandersetzung mit ihrer Mutter schwerlich zu einem &hnlichen
verbalen Vorgehen wie gegen Aigisth berechtigt. Die Redefreiheit, welche sie
benotigt, um ihrer Mutter alle Anschuldigen ins Gesicht schleudern zu konnen,
muss ihr von Klytaimestra zunéchst eingerdaumt™ und nachtriglich noch einmal
bestitigt werden™.

Insofern spiegelt sich in der jeweiligen dusseren Sprechsituation der Elek-
tra die grundverschiedene Position wider, in welcher sich die Agamemnon-Kin-

48 Vgl. Stoessl 66: «ein tiefernstes Insgerichtgehen mit dem Gemordeten, ein Todesurteil nach der
Vollstreckung, eine Rechtfertigung der Tat, nachdem sie geschehen».

49  Stoessl 71 betont nur die dusserliche Gemeinsamkeit: «hier wie dort zogert Elektra und wird
zweimal zum Sprechen ermutigt und aufgefordert». Doch gilt es vor allem den Unterschied zu
beachten, dass Elektra in dem einen Falle von dritter Seite zu einer hemmungslosen Schméh-
rede gegen einen Toten (der also nichts erwidern kann) legitimiert wird, dagegen im zweiten
Fall von der Person, mit der sie sich auseinandersetzt, zundchst die Erlaubnis, in dieser Ausein-
andersetzung alles sagen zu diirfen, einholen muss. Diese beiden Sprechsituationen sind im gan-
zen doch wohl eher verschieden als gleichartig. Auch Mossman 381 betont den unterschiedli-
chen Charakter der Situationen.

50 Eur. EL 900ff.

51 Eur. EL 905f.

52 Eine solche Rechtfertigung fehlt bei den von Elektra geschilderten (326ff.) Ausfillen des be-
trunkenen Aigisth gegen Agamemnons Grab, die O’Brien 30 und Arnott 184 mit Elektras
Schmihrede gegen die Leiche Aigisths parallelisieren.

53 Vgl. Cropp 1986, 195: «Despite the gruesomeness of its description, the killing of Aegisthus is
never explicitly questioned in the play and seems justified by the conditions of absolute echthra
to which Orestes subsequently appeals (905-906).»

54 Eur. EL 27f. Steidle 66 scheint das durch duwg angezeigte konzessive Verhiltnis zwischen
ouopewv und éE¢cwoev misszuverstehen: «Klytaimestras Rettung ihrer Tochter vor dem Tod»
kann «nicht als wirklich entlastend fiir sie angesehen werden. Ihr Motiv ist vielmehr durchaus
egoistisch, und sie wird deshalb schon vom Autourgos als dpogewv bezeichnet.»

55 Eur. EL 1049.

56 Eur. EL 1055ff.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 13

der gegeniiber Aigisth bzw. Klytaimestra befinden. Gegeniiber Aigisth besteht
eine uneingeschriankte Feindschaft, die im Prinzip jede Vergeltungsmassnahme
rechtfertigt, wohingegen Klytaimestra trotz aller Streitpunkte mit einem gewis-
sen Mass an Respekt behandelt werden muss. Diese Diskrepanz reflektiert im
wesentlichen die beiden verschiedenen Aspekte, welche dem Orestie-Mythos
inhaerieren und sich vorzugsweise in verschiedenen Literaturgattungen nie-
derschlagen: einerseits die moralisch unproblematische Vergeltung an Aigisth
fiir den Vatermord, welche den Orest der griechischen Epik als eine unbestrit-
tene heroische Récherfigur erscheinen lisst”; andererseits den zutiefst proble-
matischen Muttermord, welcher den Orest der griechischen Tragddie zu einem
von der eigenen Befleckung und Schuld belasteten Dulder macht. Nur werden
in den beiden besprochenen Szenen der euripideischen Elektra diese beiden
Rollen eben nicht, wie nach dem herkommlichen Mythos iiblich, auf Orest,
sondern auf seine Schwester Elektra appliziert.

Wie ist nun der sachliche Gehalt der jeweiligen Anklagereden Elektras zu
beurteilen? Gegeniiber Aigisth erhebt Elektra zum bestimmenden Anklage-
punkt das intellektuell-epistemologische Versagen des Angeklagten, ein Motiyv,
welches in fast allen Teilen ihrer Rede wiederkehrt™: Beziiglich des ehebreche-

57 Steiger 589 sagt iiber die sophokleische Version, in welcher der Muttermord kaum problematisiert
wird: «Sophokles ist eben auf ‘den epischen Standpunkt’ zuriickgekehrt» (zur dem Epos naheste-
henden Bewertung des Muttermords bei Sophokles vgl. auch Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
237=183).Inder Polemik gegen Sophokles’ unkritische Behandlung des Muttermords sieht Steiger
sogar den Zielpunkt der euripideischen Elektra (die er im Gegensatz zu Wilamowitz hinter das so-
phokleische Stiick setzt): Euripides «wollte sein Volk warnen vor diesem Zuriicksinken in eine
langst iiberwundene, von Sophokles kiinstlich wiederbelebte Ethik» (a.0. 600). Grundsétzlich kri-
tisch zur Deutung der Elektren des Sophokles und des Euripides als «weltanschaulicher Bekennt-
nisdramen» dussert sich Vogler 16ff. Uberdies scheint fraglich, ob man iiberhaupt mit Recht eine
«archaische» Ethik im Eposund eine «aufgeklarte» bei Euripides unterscheidendarf. Denn eine ge-
naue Betrachtung der mit Orests Tat befassten Odyssee-Stellen fiihrt zu der Annahme, dass der
Odyssee-Dichter den Muttermord als Tat Orests sehr wohl kannte, aber bewusst verschwieg, um
Orests Rache an Aigisth als makelloses Paradigma fiir Telemach und die Freier benutzen zu kon-
nen, vgl. Stephanopoulos 131f. Insofern st fiir die unterschiedliche Gewichtung weniger der Unter-
schied zwischen einer «archaischen» und einer «aufgeklarten» Ethik massgebend (wenn der Odys-
see-Dichter den Muttermord nicht als problematisch empfunden hétte, hitte erihn nicht verschwei-
gen miissen) als die verschiedene dichterische Wirkungsabsicht in verschiedenen Literaturgattun-
gen: einerseits Orest als heroisches Vorbild, andererseits Orest als problembeladener Biisser.

58 Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 244 spricht von «allgemeinen, mit der besonderen Situa-
tion in ganz losem Zusammenhang stehenden Gedanken». Dalfen 24: Elektra halt Aigisth «in
erster Linie nicht dies vor, dass er nun die gerechte Strafe ... erhalten hat, sondern dass er sich
verrechnet hat ...». Durch diesen Charakter der Anklagerede (Nachweis des intellektuellen
Versagens des Angeklagten) erklirt sich die wesentlich hohere Frequenz von Sentenzen, die
Mossman 377 in dieser Rede im Vergleich zu Elektras Anklage gegen Klytaimestra feststellt.
Die von Mossman 378 versuchte weithergeholte Erkldrung erledigt sich damit («... in this first
rhesis Electra is couching her speech in particularly careful terms because she is in a mixed
group, and so finds it desirable to underline her conformity with generally accepted moral think-
ing by using platitudes; whereas in the second speech she is in an all-female group ... and so can
speak more trenchantly in the absence of men»).



14 Thomas Giértner

rischen Verhiltnisses Aigisths zu Elektra heisst es: «Du gelangtest zu einem sol-
chen Mass an Torheit, dass du erwartetest, in meiner Mutter keine schlechte
Ehefrau® zu haben, obwohl sie doch die Ehe mit meinem Vater frevelhaft ver-
letzt hatte.»® Die von Aigisth als gliicklich empfundene Verbindung mit Klytai-
mestra wird als blosser Schein entlarvt: «Du wohntest unter hochst schmerzhaf-
ten Verhiltnissen, obwohl du meintest, nicht schlecht zu wohnen.»*' Ahnlich
wie in Hinsicht auf das Verhiltnis zu Klytaimestra ist auch die Auffassung Ai-
gisths iiber die Bedeutung dusseren Reichtums intellektuell verfehlt: «Was dich
am meisten tduschte, da du es nicht verstanden hattest, (war dies): du rithmtest
dich einer gewissen Bedeutung, da du an materiellem Besitz stark warst. Dieser
aber hat keine Bedeutung, ausser dass er dich fiir kurze Zeit begleitet.»” Abge-
schlossen wird die Anklagerede der Elektra mit folgenden Worten: «Scher dich
fort, der du nichts weisst von alledem, woftiir du jetzt, nach langer Zeit ertappt,
Strafe gezahlt hast.»* Elektra stellt Aigisth also nicht etwa als einen Mensch
dar, der gegen besseres Wissen gefehlt hat, sondern als jemandem, den seine
von Grund auf irrigen Auffassungen iiber elementarste menschliche Verhalt-
nisse zu Fehlhandlungen trieben®.

Ein spezieller Anklagepunkt gegen Aigisth besteht darin, dass die Verbin-
dung, welche er als Emporkdmmling mit der Konigin Klytaimestra einging, je-
dem Aussenstehenden eine Dominanz der Frau gegeniiber dem Mann zeigte®.
Man hat in diesem Anklagepunkt eine von Euripides intendierte Unrichtigkeit
in der Anklagerede Elektras diagnostizieren wollen, insofern nach der Prolog-
rede Aigisth und nicht Klytaimestra die treibende Kraft im Vorgehen gegen die
Agamemnon-Kinder sei und sich somit der Vorwurf einer Unterordnung Ai-
gisths unter Klytaimestra nicht bestitige®. Hiergegen ist jedoch einzuwenden,
dass es Elektra bei ihrem Vorwurf gegen Aigisth nicht um die faktische Art sei-
ner Beziehung zu Klytaimestra geht, sondern nur um den schéndlichen Ein-
druck, den eine solche Beziehung zwischen einer Konigin und einem Usurpa-
tor bei Aussenstehenden erweckt. Insofern kann von einem Widerspruch der
Elektra-Rede gegeniiber der dramatischen Faktizitit keine Rede sein®.

59 Es geht einfach um die sittliche Verfassung Klytaimestras: Elektra unterstellt keine konkrete
Untreue Klytaimestras gegen Aigisth. Insofern geht die Kritik an Elektras Argumentation bei
Zeitlin 666 («her [Electra’s] private fantasy») ins Leere.

60 Eur. EL 918-920.

61 Eur. EL 925.

62 Eur. EL 938-940.

63 Eur. EL 952f. Zur Verteidigung des iiberlieferten Textes vgl. Cropp 1988 z.St.

64 Vgl Geyer 96: «Der Hass Elektras entlddt sich ... nicht in wiitendem Schméhen, sondern in ent-
larvender Beschimpfung.»

65 Eur. EL 930ff.

66 Arnott 184.

67 * O’Brien 31 wirft Elektra den Widerspruch zwischen dieser Vorhaltung gegen Aigisth und ihrer
eigenen Ehe mit dem armen Landmann vor. Dabei iibersieht er, dass diese Ehe nicht Elektras
freie Wahl, sondern eine Zwangsmassnahme Aigisths ist.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 15

Zusammenfassend lésst sich iiber Elektras Anklage gegen Aigisth sagen,
dass die Vorwiirfe, insofern sie sich auf das mangelnde Wissen des Angeklagten
iiber grundlegende Gegebenheiten beziehen, einen sehr einleuchtenden und
durchschlagenden Eindruck hinterlassen. Widerspriiche zu der im Drama vor-
gefiihrten Realitét gibt es nicht. Die tatsdchliche Schuld Aigisths —die ja eigent-
lich durch seinen Tod bereits abgebiisst ist — wird vom Chor in pragnanter Form
bestétigt: «Er hat Furchtbares getan und auch furchtbare Strafe gezahlt dir und
deinem Bruder®: Denn das Recht (die Aixmn) hat grosse Kraft.»*

Im Falle Aigisths sind die Schuldverhéltnisse also von einem problembela-
denen tragischen Konflikt weit entfernt. Ganz anders aber steht es mit dem
Muttermord an Klytaimestra. Hier hat Euripides, wie im folgenden gezeigt
werden soll, durch die Gestaltung der Antilogie zwischen Elektra und ihrer
Mutter sinnfillig gemacht, dass langst nicht alle Probleme durch den Mutter-
mord iiberzeugend und ohne Rest gelost werden™.

Klytaimestra macht in ihrer Verteidigungsrede zwei Motive fiir den Mord
an Agamemnon geltend: zum einen die Opferung der Iphigenie (die gewisser-
massen als Vergeltungstat die Tétung Agamemnons nach sich zieht) und zum
anderen das ehebrecherische Verhiltnis Agamemnons zu Kassandra (welches
aus Klytaimestras Sicht die entsprechende Verbindung mit Aigisth rechtfer-
tigt). Beide Motive werden in rhetorisch geschickter Weise hintereinander ge-
staffelt. Die Totung der Iphigenie hitte nach Klytaimestras eigenen Worten al-
lein noch nicht gereicht, um sie zum Gattenmord zu bestimmen; hierfiir war
erst die Ankunft Agamemnons zusammen mit seiner Geliebten Kassandra aus-
schlaggebend. Eine solche «Staffelung» der prinzipiell gleichwertigen Motive
suggeriert den Eindruck, dass Klytaimestra ein hohes Mass an Kompromiss-
Bereitschaft mitbringt und sich sogar ein erhebliches Mass an Unrecht hitte ge-
fallen lassen, ohne gleich mit Vergeltung zu reagieren’.

68 Etwas anders apostrophiert der Chor in EI 1170f. Klytaimestra: «Gréssliches (oxétha) hast du
erlitten, aber auch Frevelhaftes (dvooia) getan gegeniiber deinem Gatten, du Unselige.» Klytai-
mestras gegen ihren Ehemann gerichtete Tat hat als Gattenmord eine besondere Dimension
(&voowa) im Vergleich zum Vorgehen Aigisths gegen Agamemnon (dewva EL 957).

69 Eur. El 9571

70 Dieses Empfinden artikuliert auch Steiger 570: «Wahrend ... bei Sophokles Klytaimestra im
Streitgesprach unterliegt, ist dies bei Euripides nicht unbedingt der Fall.» Dalfen 24: Elektra
«gewinnt ... die Auseinandersetzung nicht, denn Euripides lésst seiner Klytaimnestra gute Ar-
gumente ...». Vogler 183: «Bei Sophokles kdmpfen zwei Prinzipien miteinander, wobei das Gute
dem Bosen den Schleier wegreisst, damit es seine Wahrheit erweise; bei Euripides fithren zwei
gleichwertige Logoi einen unauflosbaren Kampf.»

71  Ungerechtfertigt ist der Vorwurf «inhaltlicher Unschérfe» gegen Klytaimestras Rede bei Du-
bischar 323: «So formuliert sie in den Versen 1018-1046 nirgends, weshalb sie Agamemnon nun
getotet hat.» Im Gegenteil werden zwei Motive angegeben, die mit dem oben angegebenen rhe-
torischen Ziel hintereinander «gestaffelt» werden: Klytaimestra «verfihrt ... so, dass sie dem
doppelten Vorwurf [Ermordung Agamemnons und Verbindung mit Aigisth] eine doppelte
Schuld Agamemnons entgegenstellt, jedoch nicht in der Art, dass Iphigenie und Agamemnon,
Kassandra und Aegisthus gepaart wiirden, sondern in gekiinstelter Weise so, dass die Ermor-



16 Thomas Girtner

Entscheidend fiir die Bewertung der Klytaimestra-Elektra-Antilogie ist
aber nicht diese «Staffelung» der Motive in der Klytaimestra-Rede, sondern die
Art und der Umfang, in welchem Elektra Klytaimestras Argumente beantwor-
tet bzw. auch nicht beriicksichtigt. Auf das Verhéltnis zwischen Agamemnon
und Kassandra geht Elektra mit keinem Wort ein’”. Der Zielpunkt ihrer Rede
ist vielmehr das andere Argument der Klytaimestra, ndmlich die Opferung der
Iphigenie. Dieses Argument wird aber von Elektra nicht etwa durch eine sub-
stantiell-inhaltliche Widerlegung bekdmpft, in dem Sinne, dass die Opferung
der Iphigenie eine Totung Agamemnons nicht rechtfertige, etwa, insofern es
sich um keine schuldhafte Handlung des Atriden, sondern um von den Géttern
auferlegten Zwang handele. Von alledem ist in Elektras Worten nicht die Rede.
Es geht Elektra vielmehr darum, die Opferung von Iphigenie als einen Schein-
grund (griech. oxfjyig) zu entlarven, der von Klytaimestra nur vorgeschoben
werde und nicht wirklich massgebend fiir ihr Verhalten sei. Das heisst: Elektra
zeigt nicht, dass die Opferung der Iphigenie den Mord an Agamemnon nicht
rechtfertige, sondern dass dieses Ereignis nicht wirklich bestimmend fiir Klytai-
mestras Vorgehen gewesen sei. Nicht die objektive Giiltigkeit von Klytaime-
stras Motiv, sondern seine subjektive Wirksamkeit wird bestritten”.

Damit unterscheidet sich die Argumentation der euripideischen Elektra
charakteristisch von der entsprechenden Rede im sophokleischen Stiick, wel-
ches heute im allgemeinen friiher gesetzt wird als das euripideische™, obwohl
ein schliissiger Beweis dieses chronologischen Verhiltnisses noch nicht er-
bracht ist und sich vielleicht auch nie erbringen lassen wird, insofern es fiir
beide Stiicke keinerlei #usserliche chronologische Indizien gibt”. Bei Sopho-
kles ist die Rede der Elektra zu einem guten Teil damit befasst, das Gezwun-
gensein Agamemnons beim aulischen Opfer durch die Jagdgottin Artemis her-
auszuarbeiten”. Erst im zweiten Teil ihrer Rede versucht sie die subjektive Re-

dung Agamemnons zwar Vergeltung ist fiir die Opferung Iphigeniens, aber vollzogen nicht
schon weil Iphigenie geopfert worden, sondern infolge der zweiten Schuld Agamemnons, die
erst die Erwédgung wachrief, dass er fiir die erste den Tod verdient habe» (Vahlen 360 = 363).

72 Vgl Stoessl 71.

73  Die Bemerkung von England 103 («Electra ... can find no fresh crimes except that her mother
had combed her hair in front of a mirror when Agamemnon was hardly out of the house on his
way to Troy, and did not want him to come back») wird der Argumentation Elektras nicht ge-
recht: Sie will Klytaimestra keine neuen Verbrechen vorwerfen, sondern die Wirksamkeit der
von ihr vorgebrachten oxijyig als subjektives Motiv zum Muttermord bestreiten.

74  Anders zuletzt C. W. Miiller, Uberlegungen.

75 Fir die euripideische Elektra hat man frither eine angebliche Beziehung der Worte Kastors
(1347) auf die sizilische Expedition zur Datierung auf 413 verwendet (bestritten von Zuntz 66ff.,
wieder aufgegriffen von Vogler 55ff. und Leimbach). In jingerer Vergangenheit hat Burkert die
positive Darstellung der Dioskuren und einiger anderer Spartaner im Stiick dahingehend auszu-
werten versucht, dass die Elektra zu einer Zeit aufgefiihrt sein miisse, zu der Athen freundlich zu
Sparta, aber weniger gut zu Argos stand, also im Jahr 420 v.Chr.

76  Soph. El 563ff. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff 223 = 169f., der die Prioritét der euripidei-
schen Elektra gegeniiber der sophokleischen verfocht (spater aufgegeben: H. 34, 1899, 57f.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 17

levanz dieses Motivs fiir Klytaimestras Handeln zu bestreiten’’; dabei verwen-
det sie — wie die euripideische Elektra — den Begriff oxfjyic’.

Worin liegt nun der Grund dafiir, dass sich die euripideische Elektra im Ge-
gensatz zu ihrem sophokleischen Pendant auf die Bestreitung der subjektiven
Relevanz des Iphigenie-Motivs beschriankt? Eine mogliche Antwort wire die,
dass Euripides Elektra nicht in ihrer Rede ein objektives Eingreifen der Gotter
in das menschliche Leben behaupten lassen wollte — was fiir eine effektive Be-
streitung der objektiven Giiltigkeit des Iphiegenie-Motivs kaum zu umgehen
wire und Sophokles moglicherweise leichter fiel als dem rationalistisch-aufkla-
rerisch geprégten Euripides”™. Doch scheint neben diesem moglichen positiven
Motiv des Euripides®, auf die Frage der objektiven Giiltigkeit von Klytaime-
stras Motiv zu verzichten, auch die sich aus diesem Verzicht ergebende negative
Konsequenz bedenkenswert: Die Argumentation der euripideischen Elektra,
welche die Frage ausspart, ob Klytaimestras Motive objektiv ihr Handeln recht-
fertigen, und sich nur darauf kapriziert, zu zeigen, dass das von Klytaimestra
vorgegebene Motiv nicht tatsédchlich bestimmend gewesen sei fiir ihr Handeln,
begibt sich notwendigerweise auf «diinnes Eis». Denn wenn man nicht bestrei-
tet, dass ein Verbrecher ein objektiv giiltiges, zwingendes Motiv fiir seine Tat
hat, sondern nur zu zeigen sucht, dass dieses geltend gemachte Motiv nicht aus-
schlaggebend gewesen sei fiir das, was er tut, gerdt man zweifellos in eine be-
denkliche argumentative Position, insofern man nicht mehr mit objektiven dus-
seren Tatsachen, sondern nur noch mit der Art der subjektiven Motivation des
Téters argumentiert.

Anm. 2 = KI. Schr. VI 212 Anm. 1), sieht in diesem Argument etwas von Sophokles zur euripi-
deischen Version Hinzugesetztes: «Da glaubte Sophokles einen Trumpf ausspielen zu kénnen,
deshalb behielt er die Entschuldigungen Klytaimnestras bei und holte sich aus den Kyprien eine
Widerlegung» (dhnlich erwégt Lloyd 1992, 63: «it could be argued that Sophocles is making
good an omission in Euripides»). Genau umgekehrt verwendet Vogler 183 (der fiir die Prioritit
der sophokleischen Elektra gegeniiber der euripideischen eintritt) das Iphigenie-Motiv: «Nun
kann aber wohl Sophokles nicht auf Euripides gefolgt sein, wenn sich seine Klytaimestra bei ih-
rer Apologie, zudem in unzuldnglicher Form, ausschliesslich auf ein Argument stiitzt, das von
der euripideischen Parallelfigur schon vorher [Eur. El 1030f.] als zur Rechtfertigung des Gat-
tenmordes nicht ausreichend abgewertet worden wire ...»

77 Soph. El 584ff.

78 Soph. El 584.

79 Vgl Lloyd 1992, 67: «Euripides’ secular reading of Agamemnon’s dilemma, which is to be seen
most clearly in Iphigenia in Aulis, makes it difficult to defend the murder of Iphigenia now that
there is no longer the imperious divine command which is so prominent in Aeschylus.»

80 Eine andere, auf den Charakter Elektras beziigliche Erklarung fiir ihren Verzicht auf das sopho-
kleische Argument versucht Lloyd 1992, 67: «Electra here differs from her Sophoclean counter-
part in making no attempt to defend Agamemnon and concentrating her argument on attacking
Clytaemestra ... The determination of Euripides’ Electra to attack Clytaemestra rather than de-
fend Agamemnon could be seen as due to her vindictiveness, but it is also perhaps her best argu-
ment.» Gegen die letzte Aussage ist allerdings einzuwenden, dass dieses «best argument» infol-
ge seiner ausschliesslichen Verwendung Elektras gesamte Argumentation auf eine Spekulation
iiber Klytaimestras subjektive Motive beschriankt.



18

Thomas Gértner

Diese Folge einer derart beschrankten Argumentationsweise muss Euripi-

des gesehen und in Kauf genommen haben. Schon hieraus erhellt, dass er die
Position seiner Elektra gegeniiber ihrer Mutter viel briichiger zeichnete® als

81

In der Elektra-Forschung tendiert man dazu, die Schwache von Elektras Position eher aus der
Qualitdt und Motivation ihres allgemeinen Auftretens als aus den Problemen ihrer Argumenta-
tionsweise abzuleiten. So sieht Halporn in ihrem Handeln weniger «filial piety» als personliche
Ressentiments gegen Klytaimestra wirksam (a.O. 101: «the true motive for the murder of Cly-
temnestra» sei «nothing more than the personal humiliation of Electra, combined with the very
human emotions of malice, resentment, and hatred»). Vgl. auch von Fritz 151: Elektra «in ihren
rein personlichen Ressentiments befangen»; 152: Elektra blind «in ihren Rachegefiihlen befan-
gen»; Dalfen 22: Agamemnon «ist ihr weniger wichtig als ihre eigene Lage und das, was man ihr
angetan hat»; vorsichtiger neuerdings Dubischar 322: «Elektras Racheverlangen scheint sich
nicht nur aus dem Bediirfnis nach Sithnung des Mordes an Agamemnon, sondern auch aus per-
sonlichem Ressentiment gegen die Mutter zu speisen»; Widerspruch gegen solche Auffassun-
gen bei Steidle 83. 87. — In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass der
Gedanke an Agamemnon, auch wenn andere Motive sich im Laufe der dramatischen Handlung
in den Vordergrund drédngen, nicht génzlich zuriicktritt, vgl. etwa 122ff. 133. 143ff. 155f. (speziell
zur Monodie vgl. Luschnig 1992, 19£.) 201. 242. 318ff. 506f. 1146 (Vogler 19 spricht von Elektras
«immer wieder durchbrechender Liebe zum ermordeten Vater»). Somit bleibt der Gedanke an
den Vater als Rechtfertigung von Elektras Handeln im Hintergrund vorhanden. Man mag Elek-
tras Art, ihre Position zu vertreten, unsympathisch finden (insbesondere im Vergleich zur so-
phokleischen Elektra), aber die prinzipielle Berechtigung der vertretenen Position wird da-
durch nicht in Frage gestellt, vgl. Konstan 178: «<However private or even perverse the motives
of Electra and others may be, the object of the campaign she wages with and in behalf of her
brother is recovery of the royal house, of which she believes herself and Orestes to be the rightful
heirs.» Zumindest das erste und das dritte der drei bei von Fritz 150 aufgezdhlten Motive (1. Be-
fehl Apolls [vgl. 87ff. 399f. 971ff.], 2. Notwendigkeit der Tat, um Ordnung im Land herzustellen,
3. Bewusstsein um Misshandlung des Vaters) sind in der euripideischen Elektra wenn auch viel-
leicht im Vergleich zu Aischylos und Sophokles abgeschwicht (zum Apoll-Motiv vgl. Geyer 85:
«der von Orest beigetragene Handlungsanstoss» in der Elektra nur noch «rudimentér»), so doch
prinzipiell als Rechtfertigungsmomente giiltig geblieben. Anders Stoessl 73: «der Mord an Aga-
memnon steht als Motiv erst an zweiter Stelle ..., ja ist fiir Elektra nicht viel mehr als fiir Klytai-
mestra die Opferung Iphigeniens gewesen war: ein Vorwand» (vgl. auch a.O. 92: «der Hass ge-
gen die Mutter war die wahre Triebfeder Elektras, wie seinerzeit die Buhlschaft das wahre Mo-
tiv Klytaimestras»). Mit dieser Argumentation wird Stoessl der euripideischen Elektra ebenso-
wenig gerecht wie diese selbst in der Anklagerede ihrer Mutter Klytaimestra (s.o.): Das recht-
fertigende Motiv zur Handlung (das durch andere, von Charakterschwéche zeugende Motive
iiberlagert sein mag) wird in seiner Giiltigkeit bestritten und statt dessen die Charakterschwé-
che zum alleinigen Agens erhoben (unter diesem Aspekt parallelisiert Dubischar 328 Elektra
und Klytaimestra: «Insgesamt gewinnt man ... den Eindruck, dass Elektras Wunsch, sich an der
Mutter zu rdchen, zu einem wesentlichen Anteil auch auf personlichen Hass zuriickzufiihren ist.
Damit unterscheidet sie sich dann aber nicht mehr sehr von Klytaimestra, deren niedere Beweg-
griinde fiir die Totung Agamemnons ja gleichfalls feststehen»). Gegen allzu spitzfindige Kritik
an Elektras Charakter wendet sich zu Recht Lloyd 1986, 2ff.: Dass Elektra etwa — wie O’Brien
29 und Harder 18f. hervorheben —korperliche Arbeit verrichtet (Schmidt 165 spricht von «gera-
dezu exhibitionistischem Masochismus»), obwohl ihr Ehemann sie ausdriicklich davon entbin-
det (64ff.), und dass sie nicht zum argivischen Hera-Fest geht, obwohl der Chor ihr geborgte
Kleider anbietet (190ff.), andert nichts an der objektiven Tatsache, dass sie in einer nach anti-
kem Empfinden fiir eine adlige Frau unertriaglichen Umgebung lebt und dass ihre personliche
Situation mit der Teilnahme an einer Kultfeier unvereinbar ist. Vgl. Zeitlin 649; a.0. 651: «Elec-



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 19

gegeniiber Aigisth: Hier kann sich Elektra eben nicht auf ein intellektuelles
Defizit der Delinquentin iiber moralische Grundbegriffe berufen — wie im Falle
Aigisths —, sondern muss den wesentlich komplizierteren Weg gehen, die sub-
jektive Wirksamkeit von bestimmten, objektiv vielleicht gar nicht zu bestrei-
tenden Motiven zu leugnen.

Inhaltlich erfolgt diese Bestreitung in zwei Teilen. Zunéchst® sucht Elektra

zu zeigen, dass das Verhalten Klytaimestras bereits vor dem Gattenmord — und
sogar bereits vor der Opferung der Iphigenie® — derart verkommen war, dass
sich der Gattenmord als natiirliche Konsequenz dieser Verkommenheit und

82
83

tra’s refusal to join the festivities focuses and defines the objective facts of her situation and also
the subjective expression of her emotions»; Erbse 162: «Der Gang zum Wasser, der fiir den
Haushalt eine Hilfe ist, wird vor einem hoheren Forum zur Anklage gegen Aigisth und damit zu
einem Bestandteil der Haupthandlung»; 163: «Die dussere Verkommenheit, die sie pflegt, ja so-
gar zur Schau stellt, ist Symbol der rechtswidrigen Erniedrigung und der inneren Auflehnung
gegen das unverdiente Geschick.» Die Tatsache, dass letztlich nicht der Mangel an Kleidung,
sondern das innere Widerstreben der Elektra ihren Besuch beim Hera-Fest verhindert, macht
es librigens fragwiirdig, ob dieses von Euripides eingefiihrte Motiv «produces a marked externa-
lisation of suffering», wie Lombard 57 meint. — Auch der Vorwurf, dass es Elektra bei ihren viel-
fachen Klagen weniger um das dem Vater widerfahrene Unrecht als um die eigene ungliickliche
Lage geht, ist schwer zu verifizieren, da beides notwendig in engster Verbindung steht, vgl.
Lloyd 1986, 5: «it is in any case misguided to try to distinguish in a Greek lament between the sor-
row of the mourner for the dead person and her pity for herself».

Eur. EL 1069ff. ‘

Eur. EL 1069. Elektra argumentiert nicht etwa so, dass Klytaimestra bereits vor der Opferung
Iphigenies ein Verhiltnis zu Aigisth gehabt hitte (so missversteht Vogler 185 die Argumenta-
tion: «Klytaimestra habe wahrscheinlich bereits lange vor der Opferung der Tochter unerlaubte
Beziehungen zu Aigisth unterhalten»); sie sagt nur, das Verhalten Klytaimestras — insbesondere
ihre iibertriebene Schonheitspflege, 1071ff. — sei bereits unmittelbar nach Agamemnons Auf-
bruch einer guten und treuen Ehefrau nicht angemessen gewesen. Wenn die euripideische Elek-
tra ihrer Mutter einen chronologischen Widerspruch nachweisen wollte, so wiirde es ausreichen
- insofern Klytaimestra ihre Verbindung mit Aigisth als eine Reaktion auf Agamemnons Ver-
héltnis zu Kassandra darstellt (1036-1038) — zu zeigen, dass das Verhiltnis Klytaimestras zu Ai-
gisth bereits vor Agamemnons Liaison mit Kassandra, also vor der Einnahme Trojas, bestand
(diese —in der Tat plausible — Chronologie wird als objektive Tatsache gegen Klytaimestras Ar-
gumentation ins Feld gefiihrt etwa von Denniston xvif.; Erbse 171; Cropp 1988 zu El. 1036-1038;
Lloyd 1992, 63). Eine so argumentierende Elektra hétte in der Tat ein unwiderlegbares Beweis-
mittel gegen Klytaimestra in der Hand (Vogler 185 meint infolge seines Missverstdndnisses:
«Euripides entwickelt das sophokleische Argument zu einer unwiderlegbaren Tatsache»). Tat-
séchlich hat Euripides seiner Elektra aber ein solches, objektiv unbestreitbares Argument eben
nicht gegeben; er beschrinkt sie vielmehr auf das subjektive und anfechtbare (s.0.) Argument,
Klytaimestras Verhalten sei unvereinbar mit einer Wirksamkeit des von ihr geltend gemachten
Iphigenie-Motivs. Damit ldsst er Elektras Argumentation gewollt briichig erscheinen (s.0.).
Schwerlich richtig ist Erbses Auffassung, Elektras Verzicht auf das mogliche objektive chrono-
logische Gegenargument — der ihre ganze Argumentation auf eine Spekulation iiber die subjek-
tiven Motive Klytaimestras reduziert —sei eine rhetorische Geschicklichkeit (a.O. 171: «<Elektra
geht denn auch auf diese Bemerkung der Mutter nicht ein, sondern wihlt den wirkungsvolleren
Weg, Klytaimestras ehebrecherisches Verhalten seit dem Auszug Agamemnons zu schildern»).



20

Thomas Géirtner

nicht etwa als Folge von Iphigenies Tod ergibt; die Argumentation Elektras*
nimmt nicht nur ihren Ausgangspunkt von der Parallelitdt zwischen dem Ver-
halten der beiden Schwestern Klytaimestra und Helena®, sondern beriihrt sich
auch im Detail stellenweise eng mit der Anklagerede Hekabes gegen Helena in
den euripideischen Troerinnen®, die ebenfalls eine intime Kenntnis der wahren
Motive der Angeklagten® beansprucht.

In einem zweiten Schritt®® argumentiert Elektra, dass Klytaimestra, wenn

die Schlachtung Iphigenies tatsdchlich der ausschlaggebende Grund fiir den
Gattenmord wire, sich danach anders verhalten hitte: Sie hiatte den Hausstand

84

85

86

87

88

Zur rhetorischen Gestaltung der Rede Elektras vgl. Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 244:
Euripides lasst Elektra «einen aus dem ihm geldufigen Gebiet der Frauencharakteristik herge-
holten Zug als Tatsache aussprechen ..., die von vornherein Klytaimestras Entschuldigungen zu
nichte macht, und die der Zuschauer als wahr hinnehmen muss».

Die von Elektra betonte Parallelitdt zwischen Klytaimestra und Helena (die als Person in der
euripideischen Elektra iiberhaupt nicht vorkommt) ist wahrscheinlich aus einer Hesiod-Partie
herausentwickelt: In Hes. fr. 176 Merkelbach/West (iiberliefert in = Eur. Orest. 249 zusammen
mit PMG 223) wird der Fluch Aphrodites gegen die Tyndareos-T6chter entfaltet. Eur. EL 1062—
1064 O ugv yoQ eidog aivov dEtov pégev / ‘BAévng e %ol 0od, dvo 8 Epute ovyydve / dupm
uaraio Kdaotoog v ovx dElw (Antithese dussere Schonheit/schlechter Ruf) entspricht dem
Auftakt des Fragments tijowv 8¢ giloppedng 'Agodity/ gyaodn moooidotoa, xaxij d¢ o@’
gupake @run, wo fydodn im Zusammenhang «beneidete» heisst, aber seiner Wortbedeutung
nach auch ein Bewundern der Schonheit der Schwestern zum Ausdruck bringen konnte (vgl. bei
Euripides aivov dEwov @égewv). Vor allem aber diirfte die Argumentationstechnik bei Eur. EL
1080ff., wo das Fehlverhalten Klytaimestras vor dem Hintergrund ihrer Schwester beleuchtet
wird, deren Verfehlung Klytaimestra ein (warnendes) mapdderypa (1085) hitte bieten konnen,
aus den Versen 5-7 des herangezogenen Fragments herausentwickelt sein, wo die Verfehlungen
Klytaimestras und Helenas unmittelbar nebeneinandergestellt werden. Insbesondere erinnert
Eur. EL 1081 &vdQ’ eiyeg 00 xaxiov’ Alyiodov mdotv an Vers 6 elheto xeigov’ dxoitnyv. Die euri-
pideische Elektra stellt die Wahlfreiheit heraus, die es Klytaimestra ermoglicht hitte, gerade
vor dem Hintergrund des Vergehens ihrer Schwester ein besseres Verhalten an den Tag zu le-
gen. Eben dieser Gesichtspunkt ist bereits in dem hesiodischen giheto angelegt, wobei hier —
nach alter epischer Tradition — an dem Nebeneinander zwischen dem im Neid Aphrodites beste-
henden gottlichen Verhdngnis und der personlichen Wahlfreiheit Klytaimestras kein Anstoss
empfunden wird. Euripides hat den im hesiodeischen etheto liegenden Aspekt der Wahlfreiheit
verabsolutiert (zuungunsten des Fluchs der Aphrodite, der bei ihm natiirlich verschwiegen
wird) und zum beherrschenden Prinzip der Argumentation seiner Elektra erhoben.

Eur. Tro. 9691f. Als besondere Parallelen zwischen Elektras Klytaimestrabild und Hekabes He-
lenabild sind zu notieren: EL 1076-1079 pévnv 8¢ macdv oid’ ¢ymd o° ‘EAMnvidwv,/ &l uév ta
Towwv eVTUYOL, REXAQUEVNV,/ €1 O’ NOOOV’ €L}, CUVVEQOVTAV dppota,/ Ayauéuvov’ ov xontou-
oav éx Tooiog pohelv ~ Tro. 1004-1007 &i uév T totde xeiooov’ AyyéAhotto oot/ Mevéhaov
fivels, aig dmwg Avmoit’ udg/ .../ el & evtvyoiev Todeg, ovdiv 1v 8¢ (jeweils dilemmatische
Ausfiihrung der charakterlichen Schlechtigkeit in Hinsicht auf kontrire Kriegsgeschicke); EL
1073 &g ndAhog doxel ~ Tro. 1022f. cov dépag/ ... doxnoaoa. Unter einem anderen Gesichts-
punkt wiirdigt die Ahnlichkeit der Antilogien in Elektra und Troerinnen Mossman 380.

Zur Kenntnis der Elektra von den intimen Details Klytaimestras vgl. Luschnig 1995, 152. Die
Ahnlichkeit mit der Argumentation Hekabes gegen Helena («another unverifiable assertion»)
betont Lloyd 1992, 67.

Eur. El. 1086ff.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 21

ihren Kindern Orest und Elektra iibergeben, aber nicht in einem ehebrecheri-
schen Verhiltnis mit Aigisth gelebt und eine Misshandlung der Agamemnon-
Kinder zugelassen®”. Gegen all dies kénnte man einwenden, dass sich daraus
vielleicht ergibt, dass Klytaimestra noch andere, moglicherweise auf morali-
scher Verkommenbheit beruhende Motive hatte, Agamemnon zu tdten, dass da-
mit aber die Moglichkeit nicht ausgeschlossen wird, dass die Totung Iphigenies
auch ein Motiv bildete und vielleicht sogar eine hinreichende Rechtfertigung.

Der entscheidende Gesichtspunkt, welcher die Briichigkeit von Elektras
Argumentation verdeutlicht, ist nun folgender: Euripides hat dem Zuschauer
des Stiicks die Moglichkeit gegeben, die Verkehrtheit von Elektras einzigem
Argument — der Behauptung, das vorgeschiitzte Argument (griechisch oxfjyic)
der Opferung Iphigenies sei nicht ausschlaggebend fiir Klytaimestras Handeln
—zu erkennen. Denn in der Prologrede sagt Elektras Ehemann, der sicherlich
kein Motiv hat, die Wahrheit zugunsten von Klytaimestra zu beschonigen, fol-
gendes: «Klytaimestra rettete trotz ihrer rohen Gesinnung ihre Tochter Elektra
vor den Mordpldanen Aigisths. Denn gegen ihren Ehemann hatte sie einen
Rechtfertigungsgrund (oxfjywv eiye); dagegen im Falle eines Kindermords
fiirchtete sie sich vor dem entstehenden Neid.»™ Aus dieser Darstellung — die
man wohl im Sinne der dramatischen Faktizitét als objektiv ansehen muss™ —
geht eindeutig hervor, dass wenn auch vielleicht nicht der moralische Gehalt
der oxijyig (die hier nicht ndher bestimmt wird, aber sachlich entweder in der
Opferung Iphigenies oder im Verhiltnis Agamemnons zu Kassandra oder in
beiden Motiven zusammen liegen muss), so doch die Tatsache des Vorhanden-
seins einer oxfjYig ausschlaggebend ist fiir Klytaimestras Handeln. Im Falle ih-
res Ehemanns verfiigt sie iiber eine solche oxfjyic und ermordet ihn, im Falle
ihrer Tochter verfiigt sie iiber keine oxfjyig und schreckt daher vor der Mordtat
zuriick — wenn auch offenbar nicht aus moralischem Bewusstsein, sondern in
Hinsicht auf die Beurteilung ihrer Tat durch die Offentlichkeit®. Vor dem Hin-
tergrund dieser Verhaltensweise Klytaimestras geht der einzige Zielpunkt von
Elektras Argumentation —namlich der Nachweis, dass die oxfjpig nicht tatséch-

89 Zur Gliederung der Elektra-Rede vgl. Vahlen 362 = 365: «Wie der erste Teil der Rede mehr die
Beweggriinde der Tat priift, so der zweite mehr die Folgen.»

90 Eur. EL 27-30.

91 Erbse 157f. betont den detailreichen und objektiven Charakter der exponierenden Prologrede
des avtovQyog; dhnlich Lombard 48. Vgl. jetzt auch Harder 17 zur dramatischen Objektivitét
des euripideischen Prologs im allgemeinen und dem methodischen Prinzip, die Wahrheit der
Ausserungen einzelner dramatischer Personen vor dem Hintergrund solcher «objektiver» In-
stanzen zu bemessen; zur Anwendung dieses Prinzips speziell auf die euripideische Elektra vgl.
Harder 24: «Electra’s point of view in Euripides’ Electra is frequently contrasted by other points
of view in such a way that she is proven to be wrong in her judgement of facts and of moral and
ethical issues.»

92  Erbse 162 spricht von «egoistischen Motiven». Entscheidend ist jedoch fiir unseren Argumenta-
tionsgang, dass das Vorhandensein (bzw. Nicht-Vorhandensein) der oxijyug faktisch das Han-
deln Klytaimestras beeinflusst.



22 Thomas Girtner

lich konstitutiv gewesen sei fiir Klytaimestras Handeln — ins Leere. Sprachlich
bekundet sich diese Diskrepanz darin, dass in der Elektra-Rede vom blossen
Praetendieren einer oxijPig (oxfjyiv mooteiverv)” die Rede ist, im Prolog dage-
gen gesagt wird, Klytaimestra habe gegeniiber Agamemnon eine Oxfjyig
(onfjyuy Exewv)™.

Ein gewisser Widerspruch zwischen Elektras Argumentation und der in
der Prologrede wiedergegebenen Faktizitit wird noch in anderer Hinsicht
deutlich: Im zweiten Teil ihrer Rede beklagt Elektra in metaphorischer Sprech-
weise, Klytaimestra lasse es zu, dass sie durch die Misshandlungen Aigisths (ge-
dacht ist wohl an die Zwangsverheiratung mit dem mittellosen Landmann)
doppelt so viel (dig TOowg) getdtet werde”™ wie Iphigenie durch Agamemnon.
Diese ilibertreibende Metapher sieht der Zuschauer vor dem Hintergrund der
in der Prologrede dargestellten Faktizitdt, wonach Aigisth Klytaimestra im
wortlichen Sinne toten wollte, dieser Versuch aber von Klytaimestra — trotz ih-
rer «rohen Gesinnung» — vereitelt wurde”. Das Handeln Klytaimestras, wel-
ches Elektra als durchgéngig von Klytaimestras Niedertracht bestimmt und
von moralischen Griinden oder Scheingriinden unbeeinflusst darstellt, ist also
in Wirklichkeit gerade in bezug auf Elektra selbst differenzierter. Wahrend
Elektra meint, Klytaimestra lasse in ihrer Niedertracht gegen alle Familienan-
gehorigen alles Bose geschehen, hat ithre Mutter gerade in ihrem Falle die
Mordtat verhindert, und zwar eben aus dem Grund, dass es zu einem solchen
Kindermord keinerlei rechtfertigende oxfjyig gibe”.

Mit den hier gegebenen Ausfiihrungen soll Klytaimestra keineswegs, wie es
in Teilen der Forschungsliteratur geschieht, gereinigt werden zu einer vorbildli-
chen, selbstlosen Mutter®; aber ihr Handeln ist nach der in der Prologrede ge-
schilderten Faktizitit eben doch um eine Nuance weniger schwarz™ als in der

93 Eur. El 1067.

94  Eur. EL 29. Dubischar 324 stellt die beiden oxijyis-Stellen zusammen und folgert: «Es verfestigt
sich also fiir den Rezipienten durch Elektras Widerlegung das vor dem Agon gezeichnete Bild
von Klytaimestra als einer Ehebrecherin, die unter einem Vorwand ..., tatsdchlich aber um ihres
Liebhabers willen ... Agamemnon umgebracht hat.» Dabei bleibt unberiicksichtigt, dass nach
dem Prolog das Fehlen einer oxijyig tatsdchlich weitere Verbrechen Klytaimestras verhinderte.

95 Eur. EL 1092f.

96 Harder 19 konfrontiert mit dieser Stelle des Prologs Elektras Ausserung in 60f., Klytaimestra
habe sie in Anbiederung an Aigisth aus dem Haus geworfen; dhnlich Lombard 50, der von «a
distorted perception of Clytaemestra» spricht (vgl. auch a.0. 59). Doch besteht zwischen einem
Herauswurf aus dem Haus und der Verhinderung einer Ermordung zumindest formal kein Wi-
derspruch.

97 Insofern widerlegt sich die Auffassung von Dubischar 324: «Dieses zentrale Argument Elektras
[die moralische Niedertracht ihrer Mutter] bleibt von Klytaimestra unwidersprochen und darf
somit als verbindlich fiir den Rezipienten gelten.» Eine zumindest graduelle Widerlegung er-
folgt durch den (dem Zuschauer bekannten) Prolog.

98 Vgl. oben Anm. 34.

99 Vgl.Harder 22 (allerdings in bezug auf Aigisth und Klytaimestra): «they are not painted as black
as they are in the Electra of Sophocles».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 23

Anklagerede Elektras. Dass dieses Missverhiltnis durch ein Versehen des Euri-
pides bedingt und nicht auf Erkenntnis durch den Zuschauer angelegt ist, wird
man nicht annehmen diirfen.

Eine gewisse Fragilitidt von Elektras Position bei ihrer Rechtfertigung des
Muttermords zeigt sich also nicht nur in dem Defizit an Argumenten, welche
das von Klytaimestra vorgeschiitzte Motiv zum Gattenmord inhaltlich entkraf-
ten, sondern auch in der Tatsache, dass sich die Bestreitung der subjektiven
Wirksamkeit durch einen Vergleich mit der — dem Zuschauer bekannten — Pro-
logrede widerlegen lasst. Ein weiterer Punkt kommt noch hinzu: Nach Elektras
Anklage gibt Klytaimestra freimiitig zu, mit ihrer Tat nicht ganz gliicklich zu
sein'®. Diese Haltung unterscheidet sie diametral' von der sophokleischen
Klytaimestra, die bekundet, sie empfinde aufgrund ihrer Taten kein Unbeha-
gen102.

Die Position der euripideischen Elektra in bezug auf den Muttermord ist
also in dreifacher Hinsicht schwécher als die ihres sophokleischen Gegen-
stiicks: Die sophokleische Elektra verdammt erstens eine Klytaimestra, die ih-
rerseits ohne jedes Schuldbewusstsein ist — was die Position der Anklédgerin au-
tomatisch stirkt'” —, zweitens vermag sie die objektive Rechtfertigung von Kly-
taimestras Tat durch die Opferung Iphigenies mit triftigen Argumenten zu er-
schiittern, und drittens wird ihre Bestreitung der subjektiven Wirksamkeit die-
ses Motivs eben nicht durch eine anderweitig im Stiick geschilderte Faktizitit
widerlegt.

Die Frage, wie Euripides den Gattenmord an Agamemnon bewertet wis-
sen wollte, l4sst sich nicht definitiv beantworten. Aus dem Umstand, dass Elek-
tra die objektive Berechtigung dieses Gattenmords nicht ausdriicklich bestrei-
tet, ldsst sich kaum sicher schlussfolgern, dass Euripides den Gattenmord als
eine gerechtfertigte Vergeltung fiir die Opferung Iphigenies ansah. Immerhin
reagiert der Chor auf die Verteidigung Klytaimestras mit den Worten: «Du hast
gerechte Argumente (dixawa) vorgebracht; dieses Recht aber ist schindlich'™;
denn eine verniinftige Ehefrau muss ihrem Mann in allen Stiicken nachge-
ben.»'” Wenn man hier den Begriff dixaua nicht auf die formale Bedeutung

100 Eur. EL 1105f. Vgl. von Fritz 141; Dubischar 326. Unrichtig Kubo 27: «The two speeches pro-
duce irreconcilable opposition. Neither side has shown any sign of repentance or acceptance.»

101 Vgl. Steiger 579; Lloyd 1992, 69.

102 Soph. EI 549f.

103 Dalfen 25 hebt hervor: «Die Klytaimnestra des Euripides ist besser als die des Aischylos und So-
phokles.»

104 Der Gegensatz zwischen den Begriffen dixaiog bzw. dixn und aioyog hat eine auffillige Paral-
lele im Auftakt der Rede der sophokleischen Elektra (558-560 matépa gng xtelvau. Tig v / Tov-
1OV AOYOS YéVOLT Qv aioyiwv &t/ €T’ 00V duxaiwe eite ui;), wo allerdings nur — in Form einer
logischen Disjunktion — die Moglichkeit erwogen wird, dass die Tat Klytaimestras gerecht sei.

105 Eur. EL 1051-1053. Die konjekturale Zuweisung der Worte an den Chor (die im Laurentianus
Elektra zugeordnet sind) durch Camper ist allgemein akzeptiert. Konstan 177 isoliert die Worte
1 dixm &’ aioyo®ds €xet in unzuldssiger Weise und konstruiert daraus eine Moral des Stiicks: «Eu-



24 Thomas Géirtner

«Gerechtigkeitsargumente» einengt, so bekundet der Chor, dass der Gatten-
mord Klytaimestras auf einem an sich korrekten Talionsrecht beruht, aber den-
noch ein Verhalten in sich schliesst, welches sich fiir eine Ehefrau gegeniiber ih-
rem Mann nicht gehort'®. Wenn eine Mutter ihres Kindes in dhnlich perfider
Weise wie Klytaimestra der Iphigenie beraubt wiirde und es sich bei dem Schul-
digen nicht um ihren Ehemann oder einen nahen Verwandten handelte, so
konnte das griechische Talionsrecht einen solchen Vergeltungsmord rechtferti-
gen. Im Corpus der Euripides-Tragddien bildet die grausame Rache der He-
kabe am Thrakerkonig Polymestor fiir die heimtiickische Ermordung des Poly-
doros eine gewisse Parallele.

Eine solche Rechtsauffassung entspriche iibrigens recht genau der Hal-
tung, welche der Deus ex machina Kastor in der Schlussszene gegeniiber dem
Muttermorder Orest an den Tag legt: «Diese [Klytaimestra] hat zwar nun Ge-
rechtes erfahren, aber du tust nicht [Gerechtes].»'” Der dem Muttermord zu-
grundeliegende Vergeltungsgedanke (Bestrafung fiir den ehebrecherischen
Mord an Agamemnon) erscheint vertretbar, nicht aber, dass ein Sohn diesen
Mord gegeniiber seiner Mutter begeht. Der Vergeltungsgedanke bliebe in bei-
den Fillen unberiihrt (was in einem vom Platonismus wie vom Christentum
noch nicht geprigten kulturellen Umfeld nicht tiberraschen kann), aber ande-
rerseits werden Gattenmord wie Muttermord — nach ebenfalls urgriechischer
Auffassung — als personliche Befleckungen der jeweils handelnden Person auf-
gefasst, die sich nicht dadurch entschuldigen lassen, dass die jeweilige Mordtat
durch ein berechtigtes Vergeltungsmotiv abgedeckt ist.

Eine letzte Uberlegung sei auf die Deus-ex-machina-Szene im Schlussakt
gewendet. Es hat sich gezeigt, dass Euripides im bisherigen Verlauf des Dramas
zwei Aspekte betont hat: zum einen die dominante und verantwortliche Rolle
der Elektra — nicht des Orest — bei der faktischen Ausfiihrung des Muttermords
und zum anderen die tiefe Problematik in der Ermordung Klytaimestras durch
ihre Kinder, die nicht einfach die Abstrafung eines Verbrechers bedeutet — wie
der Mord an Aigisth —, sondern im Gegenteil eine hochst bedenkliche Unter-
nehmung, deren argumentative Rechtfertigung durch Elektra von Defiziten

ripides gives expression within the play to this moral opacity and loss of religious sanction: ‘jus-
tice is foul’ (1] dixn & aloyodg £xet) ...». Richtig Harder 23: «the chorus commented that her
anger and her deed were just, but shameful for a woman, who has to obey her husband in every-
thing».

106 Undifferenziert spricht Dubischar 324 von einer «Verurteilung des von Klytaimestra bemiihten
Gerechtigkeitsprinzips durch den Chor (1051-1054)»; dhnlich a.0. 323: «in ihrer Agonrede ver-
fehlt die Ehebrecherin und Gattenmorderin ihr Ziel, nimlich nachzuweisen, dass Agamemnon
zu Recht gestorben sei». Vgl. auch Anm. 107.

107 Eur. EL 1244 (zu Orest) dixoua pév vuv 10’ €xet, ov 8’ ovyi 80dc ~ 1051 (zu Klytaimestra) dinan’
E\eEag, 1) 0ixn O’ ooy g €xel (begriindet durch das von einer verniinftigen Ehefrau zu postulie-
rende Verhalten). In beiden Fillen wird das Urteil dixowa iiber das Getane bzw. Gesagte einge-
schrdnkt durch einen Hinweis auf die sich aus der personlichen Beziehung des handelnden Sub-
jekts zum Opfer ergebenden Verpflichtungen.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 25

und Begriindungsfehlern durchaus nicht frei ist. Die sich aus diesen beiden
Darstellungstendenzen ergebende euripideische Aussageintention (Elektra,
nicht Orest, fiihrt verantwortlich eine Handlung herbei, welche nicht vollstan-
dig zu rechtfertigen ist und daher eine schwere Befleckung bewirkt) — diese
Aussageintention wird nun vom Deus ex machina erstaunlicherweise vollig
ignoriert'®. Orest, nicht Elektra, muss in mythologisch konventioneller Weise
einen mit Eumeniden und Areopagprozess verbundenen komplizierten Pro-
zess der Siihnung und Entsithnung durchlaufen'”, wihrend die eigentlich schul-
dige Elektrain einem einzigen Vers durch die Anordnung einer — ebenfalls my-
thologisch konventionellen — Verheiratung mit Pylades abgespeist wird'"’. Wie
fragwiirdig diese Losung ist, hat Euripides auf das deutlichste gezeigt, indem er
Elektra wenige Verse vor dem Auftritt des Deus ex machina in Anbetracht ih-
rer selbstempfundenen Befleckung ausrufen lasst: «Weh mir! Welche Ehe kann
ich jetzt noch schliessen? Welcher Gatte wird mich in sein Ehebett aufneh-
men?»'"" Was Elektra von Beginn des Stiickes an als ein besonders belastendes
Detail ihrer durch Aigisth und Klytaimestra herbeigefiihrten Zwangslage an-
gesehen hat, das Fehlen einer standesgemissen Verheiratung, dieses Defizit ist
tragischerweise durch den befleckenden Muttermord nicht getilgt, sondern ge-
radezu verewigt worden. Genau dieses Defizit hebt aber der Deus ex machina

108 Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 238 dussert sich allzu reserviert, wenn er meint, die — von
ihm zu Recht herausgestellte — Urheberschaft Elektras am Muttermord werde vom Deus ex ma-
china «gemildert, so gut es geht» (mit Verweis auf 1305-1307, wo das Schuldigwerden der Elek-
tra—ohne dass ihre filhrende Rolle beim Muttermord herausgestellt wiirde — von Kastor erklart
wird durch die Orest und Elektra gleichermassen betreffenden Faktoren xowvai mpd&eis, xowvol
stotpot und pia dtn Tatéewv; bei Orest wirken dagegen die drei Faktoren poipa, dvdyxn und
Poifov doogot yhwoons évorai, 1301f.). In bezug auf denselben Wortwechsel heisst es bei
Vogler 20, «dass allein Orest’s, nicht aber Elektras Schuld auf Apoll abgewilzt werden kann».
Genau genommen wird aber die eigentliche, im Drama gezeigte Schuld Elektras (im Sinne der
fiihrenden personlichen Verantwortung, welche sie —im Gegensatz zu Orest — fiir das Zustande-
kommen des Muttermords hat) in der Deus-ex-machina-Szene tiberhaupt nicht beriihrt; inso-
fern ist auch die in 1305-1307 herausgestellte Gemeinsamkeit ihres Geschicks mit dem Orests
letztlich «wieder vollig inkontingent», wie Schmidt 168 herausstellt. Man nivelliert die Wider-
spriiche zwischen dem dramatischen Gang des Stiicks (bestimmende Rolle der Elektra) und der
Deus-ex-machina-Szene (hauptsichlich Anweisungen fiir Entsithnung Orests), wenn man bei-
derseits eine «equality of responsibility» ausgedriickt findet (Mossman 383, mit Verweis auf
1305-1307).

109 Eur. EI 1250ff.

110 Eur. El 1249. Diese Losung wird von Bremer 331 zu Recht als «v6llig unglaublich» bezeichnet.
Das —in der neueren Forschung selten gesehene — Missverhéltnis zwischen dramatischer Hand-
lung und der abschliessenden Deus-ex-machina-Szene wird am deutlichsten herausgestellt bei
Schmidt 162: Elektra «allein agiert und ist fiir den Muttermord voll verantwortlich. Seltsamer-
weise richten die Dioskuren ihre Rede allein an Orest ... Elektra wird von ihnen iiberhaupt nicht
direkt angesprochen, sondern nur in der Form der dritten Person erwihnt»; 164f.: Die Dei ex
machina «ignorieren die Wirklichkeit der dramatischen Motivation und I16sen einen Knoten, der
gar nicht vorhanden ist».

111 Eur. EL 1198-1200.



26 Thomas Gértner

durch den in einem einzigen Vers erteilten Machtspruch wieder auf'’>. Was
nach dem Gang des Stiickes konsequentes tragisches Resultat der dramati-
schen Handlung war, dass Elektra jetzt erst recht kein normales Leben als Ehe-
frau eines griechischen Fiirsten fithren kann, wird durch einen dusserlichen
Machtspruch'” einfach ausser Kraft gesetzt.

Ahnlich absurd vor dem Hintergrund der vorausgehenden dramatischen
Handlung wie die Verheiratung Elektras mit Pylades ist die von Kastor aus-
fithrlich thematisierte Kritik am Orakelgott Apoll', insofern der von diesem
mit dem Muttermord beauftragte Orest nach dem euripideischen Stiick iiber-
haupt nicht der eigentlich Schuldige und Verantwortliche ist'” und die eigent-
lich schuldige Elektra, wie oben gezeigt, primér nicht durch ihren Glauben an
die unbedingte Giiltigkeit des apollinischen Befehls motiviert wird, sondern
durch ihr subjektives Wollen. Man kann sagen, dass durch die Arrangements
des Deus ex machina die Schuldproblematik eines bestenfalls Mitschuldigen in

112 Dieser Widerspruch lésst sich noch schérfer formulieren, als es Lefévre 22 = 152 tut («Elektra,
erst ungliicklich verheiratet [mit dem avtoveydg], wird nun mit Pylades gliicklich verheiratet»).
Man konnte sagen: «Elektra, durch die Befleckung des Muttermords eheunfihig geworden,
wird gliicklich verheiratet.» Die Deutung von Luschnig 1995, 109 («Her coming marriage to Py-
lades, predicted by Castor [1249, 1284-1285] at the end ... is not so out of place. It is she who asks
[1199-1200] who will marry her now»; dhnlich Dalfen 25: «Damit scheint wenigstens fiir Elektra
das Geschehen das Ende zu finden, das sie sich gewiinscht hat: eine standesgemisse Ehe ...»),
welche die Ehe zwischen Elektra und Pylades als konsequenten Zielpunkt der dramatischen
Handlung hinstellt, verkennt den Sinn der rhetorischen Frage in 1198-1200, der darauf hinaus-
lauft, dass Elektra wegen ihrer Befleckung gerade nicht heiraten kann. Die Auffassung von Whi-
tehorne (a.0. 12: «A husband and marriage are what she [Electra] had indeed wanted at the
play’s outset but not at this price — matricide and exile ... Electra has to pay an unbearable price
to achieve a normal life») beruht auf der durch den Text nicht zu stiitzenden Voraussetzung,
dass die Verméahlung Elektras mit Pylades eine Entlohnung (durch Apoll?) fiir den vollzogenen
Muttermord und den auf ihn folgenden Abschied von Argos sei. Auch die zynische Bemerkung
von England 104 («it is certainly most appropriate that she should pair off with the second mur-
derer») beriihrt die Diskrepanz zwischen sich aus der Handlung ergebender innerer Notwendig-
keit (Unmoglichkeit einer Ehe wegen Befleckung) und dusserer Disposition durch den Deus ex
machina (Verheiratung Elektras mit Pylades) nicht.

113 Insofern die Anordnungen des Deus ex machina den handelnden Personen nur dusserlich auf-
oktroyiert werden und in keinem innerlichen Verhiltnis zum Verlauf des Stiicks stehen, fillt es
auch schwer, mit Steidle 80 «die Zusammenfithrung der einander vollig fremden Geschwister
und ihre neuerliche Trennung» als «den wesentlichen Inhalt, ja gewissermassen den Kern der
tragischen Erfindung der Elektra» anzusehen (vgl. auch a.O. 88); gegen solche Deutungen, wel-
che die Abschiedsszene in den Mittelpunkt stellen, wendet sich zu Recht Dubischar 332: «Der ...
trdnenreiche Abschied der Geschwister ... hat fiir die Sinngebung des Dramas nur geringes Ge-
wicht.» Von Thurys (in einer Paraphrase von Spiras Deutung [vgl. Anm. 118] gemachter) Aus-
sage, dass der Deus ex machina der Elektra «serves to restore order and provide insight into the
earlier action of the play» (Thury a.O. 7), gilt hochstens der erste Teil, und dieser nur in sehr for-
mal-dusserlichem Sinne.

114 Eur. EL 12451f.

115 Zu diesem Widerspruch vgl. Schmidt 166.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 27

den Mittelpunkt geriickt wird"', wihrend die eigentlich verantwortliche Schul-
dige geradezu beildufig und wie eine Nebenfigur mit einer anderen Nebenfigur
verheiratet wird — obwohl sie selbst sich in Anbetracht ihrer Befleckung durch
den Muttermord ausdriicklich als eheunfihig bezeichnete.

Niemand kann in plausibler Weise behaupten, dass Euripides hier am Ende
des Stiicks die zentralen Aussagetendenzen seiner Elektra entglitten seien und
dass sich der herkdmmliche Verlauf des Mythos hier «versehentlich» wieder
eingeschlichen habe. Vielmehr steht der betont konventionelle, durch den
Deus ex machina angeordnete dussere Ausgang des Stiickes in einer geradezu
schreienden, von Euripides gewollten Diskrepanz zu den Tendenzen, mit de-
nen die bisherige Handlung dargestellt wurde'". Euripides will durch den vom
Deus ex machina im Schlussakt disponierten Ereignisgang keineswegs eine
stimmige Losung der Handlungsverwicklungen'® geben; es handelt sich viel-
mehr nur um eine konventionelle Folie'”, vor deren Hintergrund das Neuartige
und Unkonventionelle, welches Euripides durch seine dusserst flexible Hand-
habung des iiberkommenen Mythos einzufiihren sich gestattet, um so deutli-
cher hervortritt: Das ist in diesem Fall die dominierende Rolle und Verantwor-

116 Vgl. Schmidt 168: «die Sithne Orests geht doch vollig an der Problematik dieses Dramas vorbei».

117 Vgl. Bremer 331: «Der Effekt dieser Schlussszene nach dem eigentlichen Drama ist, wie wenn
man einen Handschuh auf einen Dolch schiebt: er sticht hindurch»; Dubischar 332: «Gerade
durch dessen [des Schlusses] Unzuldnglichkeit stosst Euripides das Publikum auf die unlésbaren
Probleme, zu denen die Akteure, vor allem Elektra, die Handlung gefiihrt haben.» Ahnlich be-
reits Dalfen 26: Euripides hat «an sein so vollig anders gestaltetes Stiick den Schluss der aischy-
leischen Orestie angefiigt ... Aber Euripides erinnert nur an den Schluss des Aischylos, um sagen
zu konnen, dass dies kein Ende und keine Losung einer solchen Geschichte sein kann.» Weite-
res zu den Problemen, die am Schluss der euripideischen Elektra offenbleiben, bei Lefevre 21f. =
152.

118 Stoessl 87 sieht im Auftreten des Deus ex machina am Schluss des Stiicks eine «Losung des
Grauens durch Gnade»; 90: «<Kaum sonst in der griechischen Tragodie erwichst die Erschei-
nung und Botschaft des sogenannten Maschinengottes so zwingend aus dem Augenblick der
Handlung, kaum sonst 16st er so tiefinnere Not der Menschen so gnadenvoll auf.» Ahnlich auch
Thury 6: «the appearance of the Dioscuri at the end of the Electra soothes the psychic distur-
bance which results from the murder of Clytemnestra in those who planned and executed the
crime» (vgl. a.0. 21); 7: «a resolution of the dilemma of those who committed matricide». Bei
Spira 103 heisst es: «das ganze Geschehen erscheint plotzlich gelost aus der Verstrickung per-
sonlicher Tat und Leidenschaft und hineingestellt in den Zusammenhang einer hoheren Ord-
nung, die es umgibt und die einen Ausgang in Gerechtigkeit vorgesehen hat»; dhnlich spricht
Vogler 22 von einer «Wiederherstellung der gottlichen Ordnung». Wie aber ist es dann zu be-
werten, wenn die «h6here Ordnung» (Orest muss biissen) der menschlichen «Verstrickung»
(Elektra war fiir die Tat verantwortlich) schlechterdings widerspricht? Die angefiihrten Positio-
nen (vgl. auch Anm. 113) zeigen, dass die Aussage von Mulryne 50 («everyone agrees that the
solution offered by the Dioscuri to the dramatic life of the play is scarcely a conclusive one») den
allgemeinen Forschungsstand nicht zutreffend beschreibt.

119 Vgl. Schmidt 169f.: «Gottliche Motivation und gottliche Losung der Tat bilden die mythische
Folie der Euripideischen Interpretation des Stoffes. Die mythische Losung, die sich als Schein-
16sung erweist, wird eingefiihrt, um die Unlosbarkeit dieser Schuld durch das Mittel tragischer
Ironie stiarker hervorzuheben.»



28 Thomas Géirtner

tung der Elektra beim Muttermord und in der Folge die von der Verantwortli-
chen selbst als furchtbar empfundene Befleckung.

Literaturverzeichnis

Geoffrey Arnott, «Double the Vision: A Reading of Euripides’ Electra», G & R 28 (1981) 179-192.

Jan Maarten Bremer, «Exit Electra», Gymn. 98 (1991) 325-342.

Walter Burkert, «Ein Datum fiir Euripides’ Elektra: Dionysia 420 v.Chr.», MusHelv 47 (1990) 65-69.

M. J. Cropp, «Heracles, Electra and the Odyssee», in: M. J. Cropp et alii (edd.), Greek Tragedy and its
Legacy. Essays Presented to D. J. Conacher (Calgary 1986) 187-199.

M. J. Cropp, Euripides Electra. Translation and Commentary (Warminster 1988).

Joachim Dalfen, «Elektra — Die Entwicklung einer mythischen Person zu einer Gestalt der Weltlite-
ratur», in: P. Neukam (ed.), Widerspiegelungen der Antike (Miinchen 1981) 5-27.

J. D. Denniston, Euripides Electra. Edited with introduction and commentary (Oxford 1939).

Markus Dubischar, Die Agonszenen bei Euripides. Untersuchungen zu ausgewdhlten Dramen,
DRAMA Beiheft 13 (Stuttgart/Weimar 2001).

E. T. England, «The Electra of Euripides», CR 40 (1926) 97-104.

Hartmut Erbse, Studien zum Prolog der euripideischen Tragodie, Untersuchungen zur antiken Litera-
tur und Geschichte 20 (Berlin 1984).

Kurt von Fritz, «Die Orestessage bei den drei grossen griechischen Tragikern», in: ders., Antike und
moderne Tragodie. Neun Abhandlungen (Berlin 1962) 113-159.

Georg Harald Geyer, Die Intrigenhandlung der eurpideischen ‘Elektra’ im Vergleich zu der ‘Tauri-
schen Iphigenie’ (Diss. Frankfurt 1969).

Barbara Goff, «Try to Make it Real Compared to What? Euripides’ Electra and the Play of Genres»,
in: Martin Cropp et alii (edd.), Euripides and Tragic Theatre in the Late Fifth Century, 1CS 24-25
(1999-2000) 93-105.

James W. Halporn, «The Skeptical Electra», HSCPh 87 (1983) 101-118.

M. Annette Harder, «‘Right’ and ‘Wrong’ in the Electra’s», Hermathena 158 (1995) 15-31.

David Konstan, «Philia in Euripides’ Electra», Philologus 129 (1985) 176-185.

Masaaki Kubo, «The Norm of Myth: Euripides’ Electra», HSCPh 71 (1967) 15-31.

Eckard Lefevre, «Die Unfihigkeit, sich zu erkennen: Sophokles’ Elektra», WiiJb 19 (1993) 19-46 =
Die Unfihigkeit, sich zu erkennen: Sophokles’ Tragddien, Mnem. Suppl. 227 (Leiden 2001) 149-
183.

Riidiger Leimbach, «Die Dioskuren und das ‘Sizilische Meer’ in Euripides’ ‘Elektra’», Hermes 100
(1972) 190-195.

Michael Lloyd, «Realism and Character in Euripides’ Electra», Phoenix 40 (1986) 1-19.

Michael Lloyd, The Agon in Euripides (Oxford 1992).

D. B. Lombard, «The Suffering of Electra: Various Introductory Techniques Adopted by Euripides
and Sophocles», Akroterion 37 (1992) 46-60.

C. A.E. Luschnig, «Electra’s Pot and the Displacement of the Settings in Euripides’ Electra», Dioniso
62 (1992) 7-27.

C. A. E. Luschnig, The Gorgon’s severed head. Studies of Alcestis, Electra, and Phoenissae, Mnem.
Suppl. 153 (Leiden 1995).

Judith Mossman, «Women’s Speech in Greek Tragedy: The Case of Electra and Clytemnestra in Euri-
pides’ Electra», CQ 51 (2001) 374-384.

Carl Werner Miiller, «Elektras Erkenntnisproblem. Zu Eur. El 503ff.», RhM 143 (2000) 251-255.

Carl Werner Miiller, «Uberlegungen zum zeitlichen Verhiltnis der beiden Elektren», in: Ekkehard
Stiark/Gregor Vogt-Spira (edd.), Dramatische Wiildchen. Festschrift fiir Eckard Lefévre zum 65.
Geburtstag (Hildesheim 2000) 37-45.

J. R. Mulryne, «Poetic Structures in the Electra of Euripides», LCM 2 (1977) 31-38 und 41-50.

Michael J. O’Brien, «Orestes and the Gorgon: Euripides’ Electra», AJPh 85 (1964) 13-309.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 29

Max Pohlenz, Die griechische Tragodie (Gottingen 21954).

John R. Porter, «Tiptoeing through the Corpses: Euripides’ Electra, Apollonius and the Bouphonia»,
GRBS 31 (1990) 255-280.

Wieland Schmidt, Der Deus ex machina bei Euripides (Diss. Tiibingen 1963).

J. T. Sheppard, «The Electra of Euripides», CR 32 (1918) 137-141.

Friedrich Solmsen, «Electra and Orestes. Three Recognitions in Greek Tragedy», Mededelingen der
Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks 30/2
(1967) 31-62 = Kleine Schriften 111 (Hildesheim 1982) 32-63.

Andreas Spira, Untersuchungen zum Deus ex machina bei Sophokles und Euripides (Kallmiinz 1960).

Wolf Steidle, Studien zum antiken Drama (Miinchen 1968).

Hugo Steiger, «Warum schrieb Euripides seine Elektra?», Philologus 56 (1897) 561-600.

Theodoros K. Stephanopoulos, Umgestaltung des Mythos durch Euripides (Athen 1980 = Diss. Berlin
1977).

Franz Stoessl, «Die Elektra des Euripides», RAM 99 (1956) 47-92.

Eva M. Thury, «Euripides’ Electra: An Analysis through Character Development», RhM 128 (1985)
5-22.

Johannes Vahlen, «Zu Sophokles’ und Euripides’ Elektra», Hermes 26 (1891) 351-365 = Gesammelte
Philologische Schriften 11 (Berlin 1923) 354-368.

Armin Vogler, Vergleichende Studien zur sophokleischen und euripideischen Elektra (Heidelberg
1967).

M. L. West, Euripides Orestes. Edited with translation and commentary (Warminster 1987).

J. E. G. Whitehorn, «The Ending of Euripides’ Electra», RBPH 56 (1978) 5-14.

Tycho von Wilamowitz-Moellendorff, Die dramatische Technik des Sophokles (Berlin 1917).

Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, «Die beiden Elektren», Hermes 18 (1883) 214-263 = Kleine
Schriften VI (Berlin 1972) 161-208.

C. W. Willink, Euripides Orestes. With introduction and commentary (Oxford 1986).

Froma I. Zeitlin, «The Argive Festival of Hera and Euripides’ Electra», TAPhA 101 (1970) 645-669.

G. Zuntz, The Political Plays of Euripides (Manchester 21963).

Korrespondenz:

PD Dr. Thomas Gértner
Universitdt Koln

Institut fiir Altertumskunde
Albertus Magnus Platz
DE-50923 Koln



	Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides

