
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 62 (2005)

Heft: 1

Artikel: Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides

Autor: Gärtner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides
Von Thomas Gärtner, Köln

Wenn im folgenden der Blick auf die euripideische Version des von allen drei
grossen griechischen Tragikern behandelten Orestie-Mythos gerichtet wird, so

geschieht dies mit dem Zweck, die textlichen Signale herauszuarbeiten, welche
Euripides dem Zuschauer in zwei Hinsichten gibt: zum einen in der Frage, wer
eigentlich die faktische Verantwortung für die Ermordung von Aigisth bzw.

Klytaimestra trägt, zum anderen, wie die Schuldverhältnisse in beiden Fällen
liegen, oder, konkreter gefragt, ob die beiden Mordtaten durch die von den
Tätern geäusserten Motive gerechtfertigt erscheinen. Eine präzise Beantwortung
beider Fragen wird wichtige Aspekte der euripideischen Elektra in gegenüber
der bisherigen Forschung abweichender Weise erhellen und zudem neues Licht
auf die Bewertung der immer noch umstrittenen Deus-ex-machina-Szene am
Ende des Stücks werfen.

Die entscheidende Voraussetzung für eine freie dramaturgische Gestaltung

beider Mordtaten hat sich Euripides durch seine völlige Neuorganisation
der mythischen Voraussetzungen des Stücks geschaffen. Dadurch, dass er Elektra

infolge einer Intrige Aigisths mit einem armen Landmann verheiratet sein
lässt, verlegt er die Handlung gewissermassen von Argos1 in die ländliche
Umgebung der Stadt2 und löst damit seine dramatische Handlung ab von jeglichen

1 Der Nachdruck, mit welchem Orest (94) bzw. der alte Diener (615) ein Vordringen in die Stadt
als abwegig verwerfen (jeweüs mit der Wendung xeixecov Liev evxög), lässt an eine poetologische
Polemik des Euripides gegen die Versionen des Aischylos bzw. Sophokles (sofern dessen Elektra

früher ist) denken. Vgl. Steiger 583f.
2 Mit dieser Änderung der äusseren Szenerie ist nicht unbedingt eine «Änderung der Bewertung

durch eine Änderung der Situation» (von Fritz 151) verbunden. Zwar ist die euripideische
Elektra im Gegensatz zu ihrem sophokleischen Pendant nicht der «völlig vergifteten
Atmosphäre im Palast» ausgesetzt, aber dafür einer Lebenssituation in einem bäuerlichen Umfeld,
die sie als adlige Frau nach antikem Denken zu Recht als ebenso unerträglich empfinden darf.
Insofern kann man nicht sagen, dass bereits die Veränderung der äusseren Situation im
euripideischen Stück die Notwendigkeit oder Berechtigung des Muttermords in Frage stellt. Steidle
69 hebt den verschiedenen Gesichtspunkt hervor, dass die Veränderung der Szenerie «die Intrige

gegen das regierende Königspaar glaubhafter macht und insofern 'bühnenstrategisch'
vortrefflich ist». Andererseits betont Geyer 83, der ländliche Schauplatz mache die Durchführung
der Racheaktionen komplizierter. (Beides trifft teilweise zu: Einerseits fehlt auf dem Land der
politische Machtapparat Aigisths grossenteils, andererseits ist ein xcuoög zum Losschlagen
unwahrscheinlicher; im Falle Aigisths ergibt er sich durch Zufall, im Falle der Klytaimestra wird er
von Elektra herbeigeführt, vgl. Anm. 6.) C. W. Müller, Überlegungen 39 sieht hinter der
Veränderung der Szenerie die Veräusserlichung eines psychologischen Umstands: «Euripides überführt

die innere Distanz der aischyleischen Elektra zu den Herrschenden in die räumliche
Entfernung der Verbannung vom Hofe und die soziale Ausgrenzung eines ärmlichen Lebens auf

Museum Helveticum 62 (2005) 1-29
1 A



2 Thomas Gärtner

politischen Aspekten, welche sich notwendig ergäben, wenn die Mordtaten in
der Stadt stattfänden und somit die Reaktion der Bevölkerung eine gewisse
Bedeutung hätte. Euripides behandelt in seiner Elektra den Orestie-Mythos mit
geradezu komplementärer Tendenz im Vergleich zum späteren Orestes (408
v.Chr.), wo der Muttermörder durch die argivische Volksversammlung zum
Tod verurteilt wird und somit gerade die Reaktion der Polis-Gemeinschaft auf
Orests Tat die entscheidende mythische Neuerung bildet, welche die dramatische

Handlung in Gang setzt. Euripides zeigt also in seinen Tragödien Elektra
und Orestes in paradigmatischer Weise, dass er imstande ist, den ihm vorliegenden

Mythos in polar entgegengesetzter Weise neuzugestalten: In der Elektra
wird aus dem Orestie-Mythos ein in ländlicher Idylle spielendes Familiendrama,

im Orestes dagegen ein an die athenische Gegenwart des Euripides zur
Zeit des Peloponesischen Kriegs erinnerndes politisches Intrigenstück. Euripides

hat durch seine beiden Neugestaltungen gewissermassen die bipolare Po-
tenzialität gezeigt, welche im Orestie-Mythos lag und von seinen beiden
Vorgängern Aischylos und Sophokles ungenutzt blieb. Sowohl in den Choephoren
des Aischylos als auch in der Elektra des Sophokles finden einerseits die Mordtaten

in der Stadt Argos statt und wird andererseits das Einverständnis der
politischen Gemeinschaft mit der Tötung von Aigisth und Klytaimestra als
selbstverständlich vorausgesetzt. In seinen eigenen mit dem Orestie-Stoff befassten

Tragödien hat Euripides jeweils eine dieser beiden Voraussetzungen ausser
Kraft gesetzt.

Die neuartige ländliche Szenerie bietet die äusseren Voraussetzungen für
die euripideische Ausgestaltung der Mordtaten, welche beide im Zusammenhang

mit sakralen Feierlichkeiten durchgeführt werden: Aigisth wird während
eines für die Nymphen ausgerichten ländlichen Opferfests ermordet von Orest,
der sich Aigisth als ein aus Thessalien kommender Reisender zu den Olympischen

Spielen vorgestellt hat und von diesem zu einer Teilnahme an den
Opferfeierlichkeiten eingeladen wird. Klytaimestra, die Aigisth bei dessen auf dem
Land durchgeführten Nymphen-Opfer aufsuchen will, wird von Elektra mit
der Trugnachricht, diese habe ein männliches Kind geboren, in deren bäuerliches

Haus gelockt unter dem Vorwand, sie solle ein traditionell zehn Tage nach
der Geburt eines Kindes stattfindendes Opfer für Elektra durchführen; als sie

mit ihrer Tochter deren Wohnsitz (das Bühnenhaus) betritt, wird sie von Elektra

und Orest ermordet.

dem Lande» (in der - nach C.W. Müller späteren - Elektra des Sophokles zeige sich dagegen die

«Verbannung» wiederum «als mentales Phänomen», a.O. 41). In der gleichen Richtung Lusch-

nig 1995,94: «The displacement of the setting is a metaphor for the distancing of the characters
from their deeds in addition to their alienation from each other.» In der Interpretation Lusch-

nigs spielt die «Distanziertheit» Orests von seinen eigenen Taten eine bedeutende Rolle (vgl.
auch dens. 1992, 21; zur Figur Orest in der euripideischen Elektra unten Anm. 26-28).



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 3

Der Plan, die günstige Gelegenheit der Abwesenheit Aigisths von Argos
auszunutzen und diesen beim ländlichen Nymphen-Opfer zu überraschen,
stammt von dem ebenfalls auf dem Land wohnenden alten Diener des argivischen

Königshauses, der Orest wiedererkennt und somit mit der dramatischen
Anagnorisis zwischen Orest und Elektra erst die dramaturgisch notwendigen
Voraussetzungen für das weitere Vorgehen schafft. Die Ausführung des Plans
liegt in Orests Händen, der von seinem Freund Pylades unterstützt wird; die
Einzelheiten werden in einem an Elektra gerichteten Botenbericht geschildert.
Die Ermordung Aigisths ist also allein Orests Sache, ganz im Gegensatz zum
Vorgehen gegen Klytaimestra. Dieser Gegensatz in der «Zuständigkeit» der
beiden Geschwister für die Morde wird bereits deutlich in den Worten, mit
welchen Elektra Orest auffordert, sich auf den Weg zu Aigisth zu machen: «Deine
Aufgabe steht nunmehr an. In deine Zuständigkeit fällt der frühere Mord»
(wörtlich: «du hast zuerst den Mord erlost»)3. Aus dieser Formulierung erhellt
ohne Zweifel, dass der folgende, zweite Mord, nämlich der an Klytaimestra, in
die «Zuständigkeit» Elektras fällt4.

Diese Implikation bestätigt sich vollauf durch die euripideische Darstellung

des Muttermords. Zunächst stammt der bereits oben angedeutete Plan,
Klytaimestra mit einer fingierten Nachricht in Elektras bäuerliches Anwesen
zu locken, von Elektra selbst, welche in das Gespräch zwischen dem alten Diener

und Orest aus eigenem Antrieb eingreift mit den Worten: «Ich werde den
Mord an der Mutter vorbereiten.»5 Elektra ist es also, von welcher der konkrete
Mordplan stammt6.

Gleichermassen ist es Elektra, die später die nach der Vollendung von
Aigisths Ermordung in Orest aufsteigenden Zweifel an der Richtigkeit des
Muttermords bekämpft. Einerseits hält sie den von Orest geltend gemachten Mit-

Eur. El. 668. Der von Mossman 379 hervorgehobene geschlechtsspezifische Charakter der
Zuordnung («From the first the murders were assigned along gender lines, with Orestes responsible

for the killing of Aegisthus and Electra undertaking at least to set up her mother's death») ist
nicht zentral. Entscheidend ist, dass Elektra als der tragischen Titelheldin des Stücks die
Verantwortung für die eigentlich problematische Tat (den Muttermord) zufällt.
Die Bemerkung von Sheppard 139 («as soon as he [Orestes] is recognised,... she [Electra] takes
the lead») ist auf den Muttermord einzuschränken. Unmittelbar nach der Wiedererkennung
ergreift zunächst Orest die Initiative und betreibt die Ermordung Aigisths, vgl. unten Anm. 28.

Eur. El. 647 eytb cpövov ye urrroög e|apxiJooLiai (Victorius : e^agxiooLiai L yo : e^aixf|ooLiai L).
Das ursprünglich im Laurentianus überlieferte e|cxixf|ooLiai bedeutet: «Ich werde mir den Mord
an der Mutter (als meinen Anteil) ausbitten.»
Vgl. Stoessl 60f.; Erbse 170. Geyer 86-88 arbeitet zutreffend heraus, dass der Plan des alten Dieners

zur Ermordung Aigisths sich im wesentlichen aus der gewussten Sachlage (Nymphen-Opfer
Aigisths) von selbst ergibt (Geyer 87: «Einen Plan im strengen Sinne verkündet der Alte

allerdings nicht», vgl. a.O. 93), wohingegen Elektra eine wirkliche Intrige gegen ihre Mutter ins
Werk setzt (a.O. 87: «Ihr Plan verdient den Namen nun allerdings voü, denn hier muss die
Möglichkeit erst durch kluge Berechnung geschaffen werden»). Auch aus diesem Gegensatz erhellt,
welche zentrale Bedeutung das Eingreifen Elektras in die Planungen für den weiteren Gang des
dramatischen Geschehens hat.



4 Thomas Gärtner

leidansprüchen der Mutter gegenüber ihren Kindern unbeindruckt die
Misshandlung des Vaters durch Klytaimestra und die Notwendigkeit einer Vergeltung

von Gleichem mit Gleichem entgegen7. Wie Agamemnon kein Mitleid
von Klytaimestra erfahren habe, so dürfe auch jetzt Orest kein Mitleid mit
Klytaimestra haben. Andererseits entkräftet Elektra auch Orests - später von
göttlicher Seite bestätigte - Zweifel an der Richtigkeit von Apolls durch ein Orakel
erteiltem Auftrag zum Muttermord, und zwar nicht etwa, indem sie sich auf die
absolute Gültigkeit des göttlichen Auftrags beruft, sondern indem sie auf
Orests Bedenken, vielleicht stamme der Auftrag von einem in Gestalt Apolls
sprechenden Rachegeist (akäoT(ßo)8, mit betonter Subjektivität antwortet:
«Ein Rachegeist auf dem heiligen Dreifuss sitzend? Ich meinesteils glaube das
nicht.»9 Noch stärkere Wirkung als dieses betont subjektiv formulierte
Bekenntnis zur Objektivität göttlicher Aufträge10 scheint jedoch die unmittelbar
folgende Aufforderung an Orest auszuüben, er solle nicht in feige Unmännlich-
keit verfallen11. Aus dieser Gestaltung geht deutlich hervor, dass Euripides
nicht etwa zeigen wollte, dass eine von der unbedingten Notwendigkeit der
Umsetzung göttlicher Satzungen überzeugte junge Frau (wie etwa die sophok-
leische Antigone) ihrem schwankenden Bruder entgegentritt, sondern
vielmehr, dass Elektra ihren Widerstand gegen Orests Zweifel aus der ureigenen
Energie ihres stark ausgeprägten subjektiven Wollens schöpft12.

Vor allem aber bei der Ausführung des Muttermords zeigt sich die bestimmende

Rolle Elektras. Nachdem die Geschwister blutbefleckt vom Muttermord

aus dem Bühnenhaus auf die Bühne zurückkehren, sagt Elektra innerhalb

eines in lyrischen Massen gehaltenen Gesprächs zu Orest: «Ich habe dir

7 Eur. El. 967ff.
8 Eur. El. 979.

9 Eur. El. 980.
10 Elektra bekämpft an dieser Stelle also Orests Zweifel gerade nicht, «indem sie zeigt, dass der

göttliche Spruch kein Ausweichen zulässt» (Steidle 84). Das Phoebus-Orakel steht ohne Zweifel

als objektive Tatsache hinter der Handlung, vgl. Lloyd 1986,15: «in none ofthe Electra plays
is it possible to dissociate the desire to obey the oracle from the belief that the oracle is just» (zu
letzterem vgl. Elektras Äusserung in Vers 972; übertreibend Dalfen 24: «Der göttliche Spruch
spielt für Elektra überhaupt keine Rolle»); aber Elektra argumentiert hier (in Vers 980) eben
betont subjektiv. Vgl. auch Anm. 12.

11 Eur. El. 982. Vgl. Schmidt 167: «Nur das ungestüme Drängen der Schwester, ihr Vorwurf der

Feigheit vermögen den Widerstrebenden schliesslich dazu zu bringen, den Anschlag durchzuführen.»

12 Stoessl 63 spricht von Elektras «eisernem Willen», «der Orestes beherrscht und ihn fast nur wie
ihren Beauftragten zur Tat treibt». Treffend Erbse 168: «Wenn Elektra den Bruder dazu
bestimmt, dem verabredeten Vorhaben treu zu bleiben, wird das traditionelle Motiv (Befehl des

delphischen Gottes) entkräftet und durch menschliche Zielstrebigkeit gestützt, ja beinahe
ersetzt»; 174: «Natürlich bleibt der Befehl des Gottes auch hier bestehen... Aber die Achtung vor
der göttlichen Weisung ist für die Handelnden nicht das allein entscheidende Motiv Damit
machen sie die anbefohlene Tat zu ihrer eigenen Sache und werden für sie in höherem Masse

verantwortlich.»



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 5

den Befehl gegeben (hm'Kizkzvoa) und zugleich dein Schwert mit angefasst
(ecpr|\i)d|iav).»13 Dieselben beiden Motive werden mit denselben Worten auch
im euripideischen Orestes ausgesprochen, wo Elektra das Schwert mit angefasst

(r|ibd(xr|v) und Pylades den Befehl gegeben und Orest von seinen Skrupeln
befreit hat (ejtexeXeuoa xanceXuo' öxvou)14. Grundverschieden ist jedoch die
Funktion dieser gemeinsamen Motive in den jeweiligen Zusammenhängen15:
Im Orestes begegnen sie in einer gebetsartigen Anrufung Agamemnons, wo die
drei Freunde Orest, Elektra und Pylades den Atriden um Unterstützung bei
ihrem erneuten, gegen Menelaos gerichteten Komplott bitten, mit welchem sie
eine Ausserkraftsetzung des Todesurteils gegen die Muttermörder erzwingen
wollen. Der Verweis auf den hier schon einige Zeit zurückliegenden Muttermord

dient in diesem Zusammenhang dazu, die Kameradschaft bei der jetzt
anstehenden Unternehmung durch einen kollektiven Rekurs auf die gemeinsame
Beteiligung an der früheren Tat zu erhärten. Jeder der drei Beteiligten spricht
seinen Anteil an der früheren Tat selbst aus. Die Zerlegung der Tat in 1. eigentliche

Ausführung des Stosses, 2. Mitanfassen am Schwert und 3. befehlenden
Zuruf dient dem Zweck, die gleichmässige Beteiligung aller drei an der Tat zu
betonen. Entsprechend sind übrigens auch alle drei im Orestes gleichmässig an
der neuen Intrigenhandlung beteiligt: Orest ist wieder der Ausführende, Pylades

und Elektra haben wichtige Teile des Plans beigesteuert.
Ganz anders liegen die Verhältnisse in der Elektra. Hier dient das Motiv,

dass Elektra das Schwert mit anfasste und den Befehl zur Tat gab, nicht dazu,
ihre gleichwertige Beteiligung an der Tat zu zeigen16, sondern vielmehr dazu,
sie - und eben nicht Orest - als die eigentlich bestimmende Person herauszustellen.

Dies wird durch den Zusammenhang der Worte im lyrischen Dialog
deutlich: Als Orest von seiner Mutter angefleht wurde, die Tat zu unterlassen,
entglitt seinen Händen das Schwert (üjote yzQac, t\iäc, A.ijteiv ßeXog)17. Als er
sich dann tatsächlich zur Tat anschickte, musste er seine Augen verhüllen18, weil
er den Anblick nicht ertragen konnte19. Hieraus wird jeder Zuschauer schlies-

13 Eur. El. 1224f.
14 Eur. Or. 1235f. (zur richtigen Sprecherverteilung, die nur in einem geringen Teil der Überliefe¬

rung erhalten ist, vgl. Willink und West z.St.). Zu excexe^eijoa existiert eine Variante ejteßou-
Xeuoa, die von Willink z.St. bevorzugt wird. Wenn Pylades sagte, dass er an der Planung des

Mords teilgenommen und in diesem Zusammenhang Orest von Zweifeln befreit habe, brächte
er den entscheidenden Gesichtspunkt seiner Beteiligung am Tötungsakt selbst nicht zum
Ausdruck und würde die Unmittelbarkeit seiner Teilnahme gegenüber Orest und Elektra spürbar
zurücktreten lassen.

15 Willinks (zu Or. 1235f.) Bemerkung über Orests und Elektras Haltung im Orestes («shockingly
rather than shocked [in der Elektra]») erschöpft den Unterschied zwischen beiden Stellen nicht.

16 So Steidle 77. Ähnlich Dalfen 25: Elektra «wirkt sogar selbst bei der Tötung mit».
17 Eur. El. 1217.
18 Eur. El. 1221.
19 Eine Anspielung auf den Perseus-Mythos (O'Brien 18) ist hier schwerlich von zentraler Bedeu¬

tung, trotz Aisch. Choeph. 831-837. Die Verhüllung beruht nicht, wie im Perseus-Mythos, auf



6 Thomas Gärtner

sen, dass Elektras Befehl notwendig war, weil Orest sonst die Handlung nicht
über sich gebracht hätte20, ja dass ihm Elektra die Hand führen musste, weil er
sie sonst - mit verdecktem Gesicht und weil ihm das Schwert schon einmal
entglitten war - nicht hätte ausführen können21. Elektra ist also - wie schon in der
früheren Szene, wo sie die Zweifel Orests niederkämpfte - diejenige, welche
das Zustandekommen des Muttermords eigentlich herbeiführt. Euripides hat
den herkömmlichen Mythos, wonach nun einmal Orest der Muttermörder war,
bis an die Grenzen seiner Elastizität ausgedehnt, um Elektra zur bestimmenden

Person des Muttermords zu machen. Sie führt einem Orest, der seine Augen

verhüllt hat und das Schwert kaum zu halten vermag, beim tödlichen Stoss
die Hand.

Zusammenfassend kann man feststellen, dass Euripides die bestimmende
Rolle seiner Elektra beim Muttermord mit aller Klarheit herausstellt, indem er
drei mögliche Wendepunkte in das Geschehen einbaut, an denen der Muttermord

ohne Elektras Eingreifen gar nicht zustandegekommen wäre22: Zunächst
bei der Planung, wo Orest und der alte Diener keine Möglichkeit wissen, wie
man Klytaimestra in den Mordplan miteinbeziehen könne, und des Plans der
Elektra bedürfen, dann in der Szene, wo Orest ohne den entschiedenen Widerspruch

Elektras beim Gedanken an die furchtbare Tat verzweifelt wäre, und
schliesslich bei der Durchführung des Mords selbst, den er nach dem Gesagten
ohne Elektra kaum vollendet hätte. Soweit es der Mythos zuliess, ist also Elektra

in dieser euripideischen Version die Muttermörderin23. Dies bestätigt sich
durch ihre eigene Äusserung gebenüber Orest nach der Tat, als Elektra
erstmals ihre Befleckung durch den Muttermord empfindet: «Die Sache ist über
die Massen der Tränen wert, mein Bruder; und schuld an ihr bin ich (alxia 6'
eya)).»24 Wenig später hält ihr der Chor entgegen: «Meine Liebe, du hast dei-

dem Bestreben, den furchtbaren Anblick des getöteten Wesens zu vermeiden, sondern dient
dem Zweck, die eigene Tat, nämlich die Tötung der um Mitleid flehenden Mutter, nicht ansehen

zu müssen. Verfehlt ist auch der Versuch von Goff 101, dieses angebliche Perseus-Motiv in
Verbindung zu bringen mit der Unfähigkeit Orests, seine eigene Handlung zu erkennen: «when
Orestes Covers his eyes with his cloak as he strikes at his Gorgon mother, he quite simply cannot
see what he is doing (1218-1223)».

20 Richtig Bremer 330: «die Tat wird vollzogen, nur weil Elektra ihren Bruder anspornt und das

Schwert mit anfasst».
21 Vgl. Erbse 170: «Und da Orest unmittelbar vorher sagt, dass er sich beim Stoss gegen den Hals

Klytaimestras die Augen verhüllt habe, um das Abscheuliche nicht sehen zu müssen (1221-
1223), darf man folgern, dass Elektra auch hier das Entscheidende getan, d.h. die Richtung des

Todesstosses angegeben hat.»
22 Vgl. Stoessl 78: «Dieser Orest hätte den Mord nicht vollbringen können: der Grossteil der

Schuld und der Verantwortung fällt auf Elektra.»
23 Noch viel zu zurückhaltend urteilt Geyer 109, wenn er Elektra «beim Anschlag auf Klytaimestra

als aktive Mithelferin» ansieht.
24 Eur. El. 1182. Steidle 89f. meint sonderbarerweise, diese Aussage wirke «im Zusammenhang

des Ganzen eher wie ein Nebenmotiv».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 7

nem Bruder, der die Tat nicht wollte, Furchtbares angetan.»25 Die Verantwortlichkeit

der Elektra für den Muttermord ist also eindeutig.
Mit der Dominanz Elektras hängt auch die in der Forschungsliteratur

häufiger festgestellte Schwäche der Orest-Figur zusammen26. Sie erklärt sich kaum
daraus, dass Euripides Orest in der Elektra als jugendlich unreif und
unentschlossen schildern wollte27. Im Gegenteil bricht Orest seine Freudenbekundungen

nach dem Wiedersehen mit Elektra sehr schnell ab und leitet seinerseits

zielbewusst die Planungen des Mordkomplotts ein28; auch bei der
Durchführung der ihm zufallenden Rache an Aigisth offenbart er keinerlei Unsicher-

25 Eur. El. 1204f. Dass die Worte dem Chor (Camper), nicht Orest (cod.) gehören, wird heute all¬

gemein anerkannt (anders Stoessl 77).
26 Vgl. etwa O'Brien 28. Eine derartige Tendenz in der Forschung registriert auch Lloyd 1986,10.
27 Vgl. Sheppard 138: «He is, in fact, cautious beyond measure, weak, indecisive.» England 100:

«Euripides' Orestes is a coward... Irresolution is the keynote of his character.» Stoessl 68: Orest
«ungefestigt, wandelbar, jugendlich»; dagegen Elektra «fester und stärker im Entschluss der
Rache» (ferner a.O. 81. 87. 88). Bremer 330: «Orest ist völlig ohne Initiative.» «Der Alte» muss
«ihm vorkauen wo und wie er den Aegisthus finden und töten kann (596-646)». Luschnig
1995, 95: «Orestes has come unprepared for action and he simply aeeepts the plans of others
Orestes plays the allotted roles and does it with the technical skill required. He, most of all, is dis-
tanced from the deeds he does [vgl. auch Luschnig 1992,13 und oben Anm. 2].» Aber wie hätte
der aus der Fremde kommende Orest wissen können, dass Aigisth gerade ein Nymphen-Opfer
plant? C. W. Müller, Überlegungen 38 bezeichnet Orest am Anfang des Stückes als «plan- und
orientierungslos»: «Euripides steigert das Motiv der anfänglichen Unsicherheit Orests bei
Aischylos zu lähmender Ängstlichkeit» (dagegen sieht Pohlenz 311 in der euripideischen
Gestaltung eine «bewusste Korrektur» der psychologisch unwahrscheinlichen sicheren
Situationsbeherrschung des aischyleischen Orest); ähnlich Luschnig 1995, 88: Orest «though he says he

means to kill the külers of his father (89), is not sure that this is the right time for it, is at a loss

how to do it, and has come to the wrong place for a serious attempt on the palace and its inhabitants».

Doch der Umstand, dass Orest nicht in die Stadt vordringt (womit auch C. W. Müller seine

Vorwürfe gegen Orest begründet), erscheint eher als Symptom für Orests kluge Planung,
zumal der Gedanke, dass ein Vordringen in die Stadt abwegig wäre, später von dem situationskundigen

alten Diener mit einem auffälligen Anklang bestätigt wird (vgl. oben Anm. 1). Elektras
Bemerkung, der wirkliche Orest würde nicht heimlich vorgehen (524-526), bekundet nur ihre
eigenen übersteigerten Erwartungen und beruht nicht auf realistischer Lagebeurteilung.

28 Eur. El. 596ff. (vgl. Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 256ff.; Solmsen 46 47: «a comparison
with Aeschylus and Sophocles shows how dehberately Euripides must have kept the expressions
of rejoieing at a minimum»; Geyer 80f.; Erbse 169: «Der Vorgang vollzieht sich rasch, sachlich
und nüchtern»). Insofern widerlegt sich die psychologische Ausdeutung von Orests langer
Verzögerung der Anagnorisis bei Halporn 103: «Orestes hesitates to be recognized, since once
recognized he wül have to aet» (ähnlich Luschnig 1995,126: «This Orestes is such a passive
character that even telling his name may be too assertive for him»; ähnlich schon England 100). Der
Sinn dieser Verzögerung scheint nur dramaturgisch, nicht psychologisch, fassbar zu sein, vgl.
zuletzt C. W. Müller, Erkenntnisproblem 255, der auf die «retardierende Wirkung der Spannungsförderung»

verweist; zu demselben Ergebnis kamen bereits Tycho von Wilamowitz-Moellendorff
249f. und Solmsen 41 42: «Not Orestes but Euripides wishes to keep on pursuing the

game ...»



8 Thomas Gärtner

heit29. Erst als er Klytaimestra vor sich sieht, wird er wankend. Diese Schwäche
Orests beschränkt sich auf die Durchführung des Muttermords30 - wo ihm, wie
gezeigt, von Elektra die Hand geführt werden muss; sie ist somit weniger cha-
rakterlich-allgemein denn als eine notwendige dramaturgische Folge der starken

Betonung von Elektras Rolle beim Muttermord zu fassen. Man kann
sagen: Die Schwäche Orests bei der Durchführung des Muttermords ist im
wesentlichen relativ zu Elektras Stärke.

Bei den bisherigen Betrachtungen hat sich also herausgestellt, dass zwar
bei der Rache an Aigisth Orest die dominierende Person ist, Elektra dagegen
beim Muttermord in einer Weise in den Vordergrund gestellt wird, die die
Täterschaft Orests als ein verkümmerndes mythologisches Substrat in den Hintergrund

treten lässt31. Im folgenden soll nun der Aspekt der faktischen Ausführungen

in den Hintergrund treten gegenüber der Frage nach ihrer moralischsittlichen

Rechtmässigkeit, oder, konkreter gefragt, welche Signale Euripides
dem Zuschauer gibt, wie er die beiden Mordtaten beurteilt wissen will.

Es wurde bereits anfangs darauf hingewiesen, dass beide Mordtaten im
Zusammenhang mit sakralen Handlungen durchgeführt werden. In der
Forschungsliteratur wird mehrfach betont, dass diese Tatsache das Handeln der
Mörder problematisch mache und zugleich die Ermordeten trotz ihrer jeweiligen

Schuld entlaste32. Welche Motive veranlassen also Aigisth bzw. Klytaimestra

zu der jeweiligen Sakralhandlung, welche ihre Ermordung ermöglicht? Die
Motive, welche Klytaimestra bestimmen, Elektras Bitte um einen Besuch und
die Durchführung des Zehn-Tage-Opfers zu erfüllen, bleiben im dunkeln. Der

29 Vgl. Pohlenz 313: Euripides' «Orest is alles andre als ein Schwächling. Mit voller Tatkraft und
überlegter List erschlägt er ohne Zaudern und Bedenken Ägisth.»

30 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff 229 175 differenziert: Orest «entschlossen und ener¬
gisch wider Aigisthos, zaghaft und widerstrebend, wo es den Muttermord galt». Dass selbst diese

Differenzierung noch zu allgemein ist und die «Zaghaftigkeit» Orests auf die eigentliche
Durchführung des Muttermords zu beschränken ist, zeigt anhand einzelner Belege Tycho von
Wilamowitz-Moellendorff 238-240, besonders 240: «an Bereitwilligkeit zu dem Muttermord
lässt er es also wirklich nicht fehlen, und ein innerliches Widerstreben ist bis zu der Stelle, wo er
die Mutter kommen sieht..., mit keinem Wort angedeutet». Vgl. auch Vogler 19: «Der Text...
zeigt, dass Orest von Anfang an zur Ausführung des Muttermords fest entschlossen ist und bis
zum Zusammentreffen mit der Mutter zielbewusst dieses Vorhaben angeht.» Erbse 168: «Orest
löst zwar den ersten Teil seiner Aufgabe (die Tötung Aigisths) klug und rücksichtslos, schreckt
aber dann vor dem Muttermord zurück und kann von Elektra nur mit Mühe zur Durchführung
des Planes bewegt werden» (vgl. auch a.O. 165 gegen die Ansicht, «Orest sei unsicher, feige und
unentschlossen»).

31 Schmidt 1661. spricht von «dem geringen Teil der Tat, der Orest verbleibt (als dem Werkzeug
Elektras)».

32 Etwa Lloyd 1992, 56 parallelisiert den Botenbericht über die Ermordung Aigisths und die Ver¬

teidigungsrede Klytaimestras als zwei Reden, die jeweils «the victim in a comparatively sympa-
thetic light» zeigen. Vgl. auch Harder 23: «both are eventually killed through the aet of perhaps
not kind, but at least civüized human behaviour in aecordance with the requirements of religious
practice».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 9

alte Diener, der die Trugbotschaft überbringen muss, zweifelt daran, ob Elektra
ihrer Mutter so viel bedeute, dass sie ihre Bitte erfülle33. Dass Klytaimestra
schliesslich tatsächlich zu Elektras ländlichem Anwesen kommt, hat man - um
die Extrempositionen der Forschung zu nennen - entweder als Beweis ihrer
aufrichtigen mütterlichen Fürsorge34 oder aber als Symptom ihrer berechnenden

Gemeinheit aufgefasst, insofern sie Elektra nur besuche, weil sie besorgt
sei wegen der Geburt eines männlichen Enkels, der als Rächer Agamemnons in
Frage kommen könnte. Der Text bestätigt keine dieser Extrempositionen.
Erwähnenswert erscheint lediglich eine gewisse kapriziöse Arroganz in Klytaime-
stras Auftritt, welche mit Elektras durch ihre äussere Erscheinung verdeutlichter

Armut kontrastiert. Ein fragwürdiges Licht auf die Annahme reiner
Mutterliebe bei Klytaimestra wirft eine Bemerkung über die trojanischen Sklavinnen,

welche Klytaimestra bei ihrem pompösen Auftritt als Kriegsbeute von der
Eroberung Trojas mit sich führt. Diese bilden nach ihren Worten einen zwar
geringen, aber doch willkommenen Ausgleich für den Tod ihrer anderen Tochter
Iphigenie35, welche Agamemnon, um den Troja-Feldzug zu ermöglichen,
opfern musste. Damit offenbart sich bei Klytaimestra ein den Zuschauer befremdender

und abstossender Materialismus, der ihn möglicherweise auch an der
Aufrichtigkeit ihrer Besorgnis um Elektra zweifeln lässt. Doch ein sicheres
Indiz für die Motive der Klytaimestra ergibt sich damit nicht.

Klarer scheinen die Verhältnisse bei Aigisth zu liegen. Auch in diesem Fall
hat die moderne Forschung versucht, Aigisth zu entlasten durch die arglose
Freundlichkeit, mit der er zwei fremde Wanderer zur Teilnahme an einem Opfer

einlade36. In diesem Zusammenhang ist jedoch ein im Botenbericht in Ora-

33 Eur. El. 657.

34 Vgl. Stoessl 72f.; besonders aber 89: Klytaimestra wird «bei der Erfüllung einer Pflicht der Men¬

schenfreundlichkeit und Mutterliebe ermordet». Ähnlich auch Arnott 184f. und jetzt Luschnig
1995,152 (Klytaimestra «curious and sympathetic and perhaps looking for a reconciliation»).

35 Eur. El. 1001-1003. Geyer 101 sieht - kaum überzeugend - hinter der Bemerkung Klytaimestras
Absicht wirksam, «Agamemnon durch die Erinnerung an das Iphigenie-Opfer zu schmähen».

36 Vgl. England 103: «Aegisthus had courteously invited the strangers to share in the sacrifice»;
O'Brien 27: «Aegisthus, before his death, is a perfect gentleman and a good host»; 38: Euripides
zeigt die Ermordung Aigisths «in the ungenerous light of an offense against open-handed hospi-
tality»; Arnott 185: «Aegisthus in the röle of a polite host at a sacrifice»; 186: «Aegisthus' courte-
ous generosity to Orestes»; 187: «Orestes Stabs his host in the back when off his guard düring a

holy sacrifice». Ähnlich jetzt auch Dalfen 23f.; Erbse 168; Lloyd 1992, 56; Luschnig 1995, 148;

Dubischar 264. Porter sucht in seinem Aufsatz eine Verbindung zwischen der Art, wie Orest
Aigisth tötet (839-842), und der kultischen Tätigkeit des ßouximog ziehen (vgl. besonders a.O.

277). Doch beschränkt sich diese Entsprechung auf die (nicht besonders auffällige) Tatsache,
dass der Tötende sich beim Ausholen zum Schlag jeweils auf die Zehenspitzen reckt, und, wenn
tatsächlich bei Euripides eine dem Zuschauer nachvollziehbare Anspielung vorliegt, so bleibt
fraglich, ob eine solche antiquarische Allusion die Wertung von Orests Mordtat durch den
Zuschauer nachhaltig determiniert, vgl. Porters eigene vorsichtige Formulierung a.O. 278: «While I
would not place too great a critical bürden on this (admittedly) rather obscure allusion, such a

cleverly submerged reminiscence of the Bouphonia would weigh against those readings that



10 Thomas Gärtner

tio recta mitgeteiltes Gebet Aigisths an die Nymphen zu berücksichtigen, in
dem er sich selbst und Klytaimestra langes Glück, seinen Feinden Orest und
Elektra jedoch Verderben wünscht37. Damit tritt die sakrale Handlung in eine

enge Verbindung zu der in der Prologrede von Elektras Ehemann beschriebenen

skrupellosen Feindseligkeit Aigisths gegen die Agamemnon-Kinder, die so
weit geht, ein Kopfgeld gegen Orest auszusetzen38 und auch die Ermordung
Elektras zu versuchen39. Somit wird die sakrale Handlung Aigisths zu einem
Versuch, göttlichen Beistand zu seinem kriminellen Vorgehen gegen die
Agamemnon-Kinder zu erflehen, und kann nicht mehr als Aigisth entlastender und
Orest belastender Umstand gewertet werden40. Die Beziehung der Opferszene
zu Aigisths früherem, dem Zuschauer aus dem Prolog bekannten Tun wird
auch an einer späteren Stelle des Botenberichts aufrechterhalten, wo Aigisth
das ungünstige Zeichen der Eingeweideschau in Gegenwart des vermeintlichen

Thessaliers auf eine von seinem Feind Orest drohende List bezieht41.

Durch dieses Ergebnis der Eingeweideschau wird überdies deutlich, dass der
Anschlag Orests gegen Aigisth bereits in die von den Göttern geoffenbarte
Zukunft einbezogen ist. Die kultische Handlung, die Orest durch seine Mordtat
angeblich verletzt42, fördert als mantisches Ergebnis gerade das Eintreten von
Orests Tat zu Tage.

Gemäss den äusseren Tatumständen der Ermordung scheint also die Rache

an Aigisth weitaus weniger problematisch als der Muttermord43. Im folgen-

flatly deny the existence of disturbing features in the Euripidean account»; ferner a.O. 279: «The
evaluation of Orestes' deed remains a subjective matter... to the degree that it must be based on
a determination of the audience's sympathies.» Diese Sympathien können sich aber nur gegen
Aigisth richten, insofern dieser durch sein Gebet ausdrücklich an sein im Prolog geschildertes
kriminelles Vorgehen gegen die Agamemnon-Kinder anknüpft (s.o.).

37 Eur. El. 805-808. Zum Gebrauch der Begriffe cpilog und e/Doög bzw. jtoA.eLiiog in diesem Zu¬

sammenhang vgl. Konstan 180f.
38 Eur. El. 33.

39 Eur. El. 27.

40 Auch Porter 279 sieht «a fitting irony (and perhaps a sign of divine influence?) in Aegisthus'
murder at the hands of the rightful heir to the throne at the moment of this sacrifices to ensure
the continued prosperity of his own familiy and, thereby, the continuation of his illegitimate rule
over Argos».

41 Eur. El. 831-833.
42 Dass sich Orest des Problems bewusst ist, dass man seine Mordtat als Verstoss gegen die Rein¬

heit der kultischen Handlung verstehen könnte, zeigt seine geschickt begründete Weigerung, an
den rituellen Reinigungsriten teilzunehmen (793f.), vgl. England 103 und Porter 278.

43 Vgl. Voegler 177 Anm. 120: «Während der Tod Aigisths keine Problematik aufwirft und mit ei¬

nem Triumph endet, tritt mit dem Erscheinen der Mutter die bis dahin verdeckte Konfliktsituation

deutlich hervor» (ähnlich Geyer 90). Die besondere Problematik der Ermordung Klytaime-
stras bei Euripides wird schon sinnfällig durch die gegenüber Sophokles umgekehrte Reihenfolge

der beiden Mordtaten: Die Schlussstellung zieht alle Aufmerksamkeit auf den Muttermord
(vgl. O'Brien 25 und Vogler 177). Zu der Ansicht, dass die Tötung Aigisths als weniger
problematische Handlung eine «Folie» zu dem problembeladenen Muttermord büdet, vgl. die
Doxographie bei Porter 260 (mit Anm. 12); ähnlich auch Lloyd 1992,57: «This realism [in der Darstel-



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 11

den sollen nun vor allem diejenigen Partien herangezogen werden, in welchen
die beiden Mordtaten eine Rechtfertigung erfahren. Es entspricht der bereits
zuvor herausgearbeiteten Dominanz der Elektra, dass sie in beiden Fällen
diejenige ist, welche diese Rechtfertigung ausspricht. In beiden Fällen musste
Euripides dramaturgisch recht komplizierte Umwege gehen, um eine solche

Rechtfertigungsszene zu ermöglichen44. Im Falle Aigisths muss Orest dessen

Leiche vom Tatort zum Anwesen Elektras schaffen45 - eine bei rein pragmatischer

Betrachtung riskante Aktion -, um dann seine Schwester auffordern zu
können, dem Toten all ihre Vorwürfe entgegenzuschleudern46. Im Falle der
Klytaimestra muss Elektra sich mit ihrer Mutter, die sie eigentlich nur in das Haus
locken will, um ihre Ermordung zu ermöglichen, auf eine breite Auseinandersetzung

einlassen, die stellenweise einer Offenbarung des Mordplans gefährlich

nahekommt und im Sinne des Erfolgs der Intrige bei rationalistischer
Betrachtungsweise eher als kontraproduktiv anzusehen wäre47.

lung der Ermordung Aigisths] serves partly as preparation for the much more problematic murder

of Clytaemestra.» Die Struktur der Intrigenhandlung wird ausführlich untersucht bei Vogler
175ff., der zeigt, dass bei Euripides (anders als bei Sophokles) «zwei völlig voneinander
verschiedene Tisisaktionen» ausgebildet sind, «die sowohl räumlich geschieden sind und sich

auch hinsichtlich der jeweiligen Träger der betreffenden Mechanemahandlung voneinander
unterscheiden» (175; vgl. auch a.O. 180). Auf S. 177 erläutert Vogler die «symmetrisch-chiasti-
sche» Kompositionsweise: «Die Darstellungen der Morde rahmen die beiden rjjöyoi, zwei grosse

Gerichtsszenen, ein.» Eine andere Gestaltung wäre schon unter rein faktischem Gesichtspunkt

schwer denkbar: Eine Anklagerede gegen Aigisth darf kaum seiner Ermordung vorausgehen,

da der Aigisth-Mörder (Orest) sein Inkognito wahren muss. Umgekehrt wäre eine
Anklagerede gegen Klytaimestra nach dem Muttermord schwer vorstellbar, insofern in der
euripideischen Version beide Täter unmittelbar nach der Mordtat von Reue und Zweifeln heimgesucht

werden. Allerdings sind die bei Euripides vorliegenden Positionen der Auseinandersetzungen

Elektras mit Aigisth bzw. Klytaimestra ebenfalls dramaturgisch nicht unproblematisch,
vgl. unten Anm. 45 und 47.

44 Zu der von Euripides intendierten Parallelität zwischen der Schmähung von Aigisths Leichnam
und der Klytaimestra-Elektra-Antilogie vgl. Geyer 96. 99.

45 Vogler 179 sieht den dramaturgischen Sinn dieser Aktion darin, «den sophokleischen Gedan¬

ken der Einheit des Tatortes» nicht völlig verkümmern zu lassen: Zu diesem Zweck soll der tote
Aigisth an den Ort des geplanten Muttermords transportiert werden. Eine solche Erklärung
befriedigt wohl nur einen Interpreten, der - wie Vogler - völlig auf das Problem des Prioritätsverhältnisses

fixiert ist. Im Rahmen des euripideischen Stückes - das hier im Mittelpunkt der
Betrachtungen steht - ist die Funktion des Leichentransports offenkundig, Elektra eine persönlich
gegen Aigisth gerichtete Anklage zu ermöglichen. Im Munde der handelnden Person Orest wird
diese dramaturgische Absicht des Dichters nur geringfügig verbrämt: Orest sagt, er habe den
Leichnam hergeschafft, um den Erfolg seiner Tat zu vergegenwärtigen, und gestattet Elektra
ausdrücklich dessen Misshandlung (894ff.).

46 Eur. El. 905f.
47 Vgl. Kubo 28 und besonders Vogler 181: «Elektras Aufgabe, die Mutter in Sicherheit zu wiegen,

um sie ohne Schwierigkeiten in die Falle locken zu können, lässt einen so plötzlichen, hasserfüllten,

die Intrige gefährdenden Ausbruch bei der Ankunft der Königin, der dann zum Agon führt,
nicht erwarten und sogar nicht einmal zu.» Im folgenden spricht Vogler sogar von einer «'agon-
feindlichen' Ausgangssituation im euripideischen Drama».



12 Thomas Gärtner

Was die äussere Sprechsituation in den beiden genannten Szenen anbelangt,

so befindet sich Elektra bei ihrer - nachträglichen - Anklagerede48 gegen
den toten Aigisth naturgemäss in einer grundsätzlich anderen Lage49 als in der
Auseinandersetzung mit ihrer noch lebenden Mutter Klytaimestra. Als sie ihre
Bedenken äussert, einen Leichnam zu schmähen50, wird sie von Orest mit dem
Argument beruhigt, man pflege mit Aigisth eine Feindschaft «ohne Verträge»
(dojtövöoioi... / vöuoioiv)51. Dieser mit einem diplomatischen Ausdruck
bezeichnete Zustand uneingeschränkter und durch nichts gemilderter Feindschaft

findet seine objektive Entsprechung und Rechtfertigung52 wiederum in
den in der Prologrede geschilderten skrupellosen Massnahmen Aigisths gegen
die Agamemnon-Kinder. Gegenüber einem derartigen Menschen treten die
üblichen Regeln «zivilisierter» Feindschaft in den Hintergrund53. Gegenüber
Klytaimestra besteht dagegen kein Anlass zu einer solchen «Feindschaft ohne
Verträge». Nach dem Prolog hat Klytaimestra die von Aigisth geplante Ermordung

der Elektra trotz ihrer «rohen Gesinnung» verhindert54. Insofern ist Elektra

in der Auseinandersetzung mit ihrer Mutter schwerlich zu einem ähnlichen
verbalen Vorgehen wie gegen Aigisth berechtigt. Die Redefreiheit, welche sie

benötigt, um ihrer Mutter alle Anschuldigen ins Gesicht schleudern zu können,
muss ihr von Klytaimestra zunächst eingeräumt55 und nachträglich noch einmal
bestätigt werden56.

Insofern spiegelt sich in der jeweiligen äusseren Sprechsituation der Elektra

die grundverschiedene Position wider, in welcher sich die Agamemnon-Kin-

48 Vgl. Stoessl 66: «ein tiefernstes Insgerichtgehen mit dem Gemordeten, ein Todesurteil nach der
Vollstreckung, eine Rechtfertigung der Tat, nachdem sie geschehen».

49 Stoessl 71 betont nur die äusserliche Gemeinsamkeit: «hier wie dort zögert Elektra und wird
zweimal zum Sprechen ermutigt und aufgefordert». Doch gilt es vor allem den Unterschied zu
beachten, dass Elektra in dem einen Falle von dritter Seite zu einer hemmungslosen Schmährede

gegen einen Toten (der also nichts erwidern kann) legitimiert wird, dagegen im zweiten
Fall von der Person, mit der sie sich auseinandersetzt, zunächst die Erlaubnis, in dieser
Auseinandersetzung alles sagen zu dürfen, einholen muss. Diese beiden Sprechsituationen sind im ganzen

doch wohl eher verschieden als gleichartig. Auch Mossman 381 betont den unterschiedlichen

Charakter der Situationen.
50 Eur. El. 900ff.
51 Eur. El. 905f.
52 Eine solche Rechtfertigung fehlt bei den von Elektra geschilderten (326ff.) Ausfällen des be¬

trunkenen Aigisth gegen Agamemnons Grab, die O'Brien 30 und Arnott 184 mit Elektras
Schmährede gegen die Leiche Aigisths parallelisieren.

53 Vgl. Cropp 1986,195: «Despite the gruesomeness of its description, the killing of Aegisthus is

never explicitly questioned in the play and seems justified by the conditions of absolute echthra
to which Orestes subsequently appeals (905-906).»

54 Eur. El. 211. Steidle 66 scheint das durch öpcog angezeigte konzessive Verhältnis zwischen
cöuöcpQcov und e^eotooev misszuverstehen: «Klytaimestras Rettung ihrer Tochter vor dem Tod»
kann «nicht als wirklich entlastend für sie angesehen werden. Ihr Motiv ist vielmehr durchaus
egoistisch, und sie wird deshalb schon vom Autourgos als cbiiöcpgcov bezeichnet.»

55 Eur. El. 1049.

56 Eur. El. 1055ff.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 13

der gegenüber Aigisth bzw. Klytaimestra befinden. Gegenüber Aigisth besteht
eine uneingeschränkte Feindschaft, die im Prinzip jede Vergeltungsmassnahme
rechtfertigt, wohingegen Klytaimestra trotz aller Streitpunkte mit einem gewissen

Mass an Respekt behandelt werden muss. Diese Diskrepanz reflektiert im
wesentlichen die beiden verschiedenen Aspekte, welche dem Orestie-Mythos
inhaerieren und sich vorzugsweise in verschiedenen Literaturgattungen
niederschlagen: einerseits die moralisch unproblematische Vergeltung an Aigisth
für den Vatermord, welche den Orest der griechischen Epik als eine unbestrittene

heroische Rächerfigur erscheinen lässt57; andererseits den zutiefst
problematischen Muttermord, welcher den Orest der griechischen Tragödie zu einem
von der eigenen Befleckung und Schuld belasteten Dulder macht. Nur werden
in den beiden besprochenen Szenen der euripideischen Elektra diese beiden
Rollen eben nicht, wie nach dem herkömmlichen Mythos üblich, auf Orest,
sondern auf seine Schwester Elektra appliziert.

Wie ist nun der sachliche Gehalt der jeweiligen Anklagereden Elektras zu
beurteilen? Gegenüber Aigisth erhebt Elektra zum bestimmenden Anklagepunkt

das intellektuell-epistemologische Versagen des Angeklagten, ein Motiv,
welches in fast allen Teilen ihrer Rede wiederkehrt58: Bezüglich des ehebreche-

57 Steiger 589 sagt über die sophokleische Version, in welcher der Muttermord kaum problematisiert
wird: «Sophokles ist eben auf 'den epischen Standpunkt' zurückgekehrt» (zur dem Epos nahestehenden

Bewertung des Muttermords bei Sophokles vgl. auch Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
237 183). Inder Polemik gegen Sophokles' unkritische Behandlung des Muttermords sieht Steiger
sogar den Zielpunkt der euripideischen Elektra (die er im Gegensatz zu Wilamowitz hinter das

sophokleische Stück setzt): Euripides «wollte sein Volk warnen vor diesem Zurücksinken in eine
längst überwundene, von Sophokles künstlich wiederbelebte Ethik» (a.O. 600). Grundsätzlich
kritisch zur Deutung der Elektren des Sophokles und des Euripides als «weltanschaulicher
Bekenntnisdramen» äussert sich Vogler 16ff. Überdies scheint fraglich, ob man überhaupt mit Recht eine
«archaische» Ethik im Epos und eine «aufgeklärte» bei Euripides unterscheiden darf. Denn eine
genaue Betrachtung der mit Orests Tat befassten Odyssee-Stellen führt zu der Annahme, dass der
Odyssee-Dichter den Muttermord als Tat Orests sehr wohl kannte, aber bewusst verschwieg, um
Orests Rache an Aigisth als makelloses Paradigma für Telemach und die Freier benutzen zu können,

vgl. Stephanopoulos 131f. Insofern ist für die unterschiedliche Gewichtung weniger der Unterschied

zwischen einer «archaischen» und einer «aufgeklärten» Ethik massgebend (wenn der
Odyssee-Dichter den Muttermord nicht als problematisch empfunden hätte, hätte er ihn nicht verschweigen

müssen) als die verschiedene dichterische Wirkungsabsicht in verschiedenen Literaturgattungen:
einerseits Orest als heroisches Vorbild, andererseits Orest als problembeladener Büsser.

58 Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 244 spricht von «allgemeinen, mit der besonderen Situa¬

tion in ganz losem Zusammenhang stehenden Gedanken». Dalfen 24: Elektra hält Aigisth «in
erster Linie nicht dies vor, dass er nun die gerechte Strafe erhalten hat, sondern dass er sich
verrechnet hat ...». Durch diesen Charakter der Anklagerede (Nachweis des intellektuellen
Versagens des Angeklagten) erklärt sich die wesentlich höhere Frequenz von Sentenzen, die
Mossman 377 in dieser Rede im Vergleich zu Elektras Anklage gegen Klytaimestra feststellt.
Die von Mossman 378 versuchte weithergeholte Erklärung erledigt sich damit («... in this first
rhesis Electra is couching her speech in particularly careful terms because she is in a mixed

group, and so finds it desirable to underline her conformity with generally accepted moral thinking

by using platitudes; whereas in the second speech she is in an all-female group and so can
speak more trenchantly in the absence of men»).



14 Thomas Gärtner

rischen Verhältnisses Aigisths zu Elektra heisst es: «Du gelangtest zu einem
solchen Mass an Torheit, dass du erwartetest, in meiner Mutter keine schlechte
Ehefrau59 zu haben, obwohl sie doch die Ehe mit meinem Vater frevelhaft
verletzt hatte.»60 Die von Aigisth als glücklich empfundene Verbindung mit Klytaimestra

wird als blosser Schein entlarvt: «Du wohntest unter höchst schmerzhaften

Verhältnissen, obwohl du meintest, nicht schlecht zu wohnen.»61 Ähnlich
wie in Hinsicht auf das Verhältnis zu Klytaimestra ist auch die Auffassung
Aigisths über die Bedeutung äusseren Reichtums intellektuell verfehlt: «Was dich
am meisten täuschte, da du es nicht verstanden hattest, (war dies): du rühmtest
dich einer gewissen Bedeutung, da du an materiellem Besitz stark warst. Dieser
aber hat keine Bedeutung, ausser dass er dich für kurze Zeit begleitet.»62
Abgeschlossen wird die Anklagerede der Elektra mit folgenden Worten: «Scher dich
fort, der du nichts weisst von alledem, wofür du jetzt, nach langer Zeit ertappt,
Strafe gezahlt hast.»63 Elektra stellt Aigisth also nicht etwa als einen Mensch
dar, der gegen besseres Wissen gefehlt hat, sondern als jemandem, den seine
von Grund auf irrigen Auffassungen über elementarste menschliche Verhältnisse

zu Fehlhandlungen trieben64.

Ein spezieller Anklagepunkt gegen Aigisth besteht darin, dass die Verbindung,

welche er als Emporkömmling mit der Königin Klytaimestra einging,
jedem Aussenstehenden eine Dominanz der Frau gegenüber dem Mann zeigte65.
Man hat in diesem Anklagepunkt eine von Euripides intendierte Unrichtigkeit
in der Anklagerede Elektras diagnostizieren wollen, insofern nach der Prologrede

Aigisth und nicht Klytaimestra die treibende Kraft im Vorgehen gegen die
Agamemnon-Kinder sei und sich somit der Vorwurf einer Unterordnung
Aigisths unter Klytaimestra nicht bestätige66. Hiergegen ist jedoch einzuwenden,
dass es Elektra bei ihrem Vorwurf gegen Aigisth nicht um die faktische Art seiner

Beziehung zu Klytaimestra geht, sondern nur um den schändlichen
Eindruck, den eine solche Beziehung zwischen einer Königin und einem Usurpator

bei Aussenstehenden erweckt. Insofern kann von einem Widerspruch der
Elektra-Rede gegenüber der dramatischen Faktizität keine Rede sein67.

59 Es geht einfach um die sittliche Verfassung Klytaimestras: Elektra unterstellt keine konkrete
Untreue Klytaimestras gegen Aigisth. Insofern geht die Kritik an Elektras Argumentation bei
Zeitlin 666 («her [Electra's] private fantasy») ins Leere.

60 Eur. El. 918-920.
61 Eur. El. 925.
62 Eur. El. 938-940.
63 Eur. El. 952f. Zur Verteidigung des überlieferten Textes vgl. Cropp 1988 z.St.
64 Vgl. Geyer 96: «Der Hass Elektras entlädt sich nicht in wütendem Schmähen, sondern in ent¬

larvender Beschimpfung.»
65 Eur. El. 930ff.
66 Arnott 184.
67 O'Brien 31 wirft Elektra den Widerspruch zwischen dieser Vorhaltung gegen Aigisth und ihrer

eigenen Ehe mit dem armen Landmann vor. Dabei übersieht er, dass diese Ehe nicht Elektras
freie Wahl, sondern eine Zwangsmassnahme Aigisths ist.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 15

Zusammenfassend lässt sich über Elektras Anklage gegen Aigisth sagen,
dass die Vorwürfe, insofern sie sich auf das mangelnde Wissen des Angeklagten
über grundlegende Gegebenheiten beziehen, einen sehr einleuchtenden und
durchschlagenden Eindruck hinterlassen. Widersprüche zu der im Drama
vorgeführten Realität gibt es nicht. Die tatsächliche Schuld Aigisths - die ja eigentlich

durch seinen Tod bereits abgebüsst ist - wird vom Chor in prägnanter Form
bestätigt: «Er hat Furchtbares getan und auch furchtbare Strafe gezahlt dir und
deinem Bruder68: Denn das Recht (die Aixn) hat grosse Kraft.»69

Im Falle Aigisths sind die Schuldverhältnisse also von einem problembela-
denen tragischen Konflikt weit entfernt. Ganz anders aber steht es mit dem
Muttermord an Klytaimestra. Hier hat Euripides, wie im folgenden gezeigt
werden soll, durch die Gestaltung der Antilogie zwischen Elektra und ihrer
Mutter sinnfällig gemacht, dass längst nicht alle Probleme durch den Muttermord

überzeugend und ohne Rest gelöst werden70.

Klytaimestra macht in ihrer Verteidigungsrede zwei Motive für den Mord
an Agamemnon geltend: zum einen die Opferung der Iphigenie (die gewissermassen

als Vergeltungstat die Tötung Agamemnons nach sich zieht) und zum
anderen das ehebrecherische Verhältnis Agamemnons zu Kassandra (welches
aus Klytaimestras Sicht die entsprechende Verbindung mit Aigisth rechtfertigt).

Beide Motive werden in rhetorisch geschickter Weise hintereinander
gestaffelt. Die Tötung der Iphigenie hätte nach Klytaimestras eigenen Worten
allein noch nicht gereicht, um sie zum Gattenmord zu bestimmen; hierfür war
erst die Ankunft Agamemnons zusammen mit seiner Geliebten Kassandra
ausschlaggebend. Eine solche «Staffelung» der prinzipiell gleichwertigen Motive
suggeriert den Eindruck, dass Klytaimestra ein hohes Mass an Kompromiss-
Bereitschaft mitbringt und sich sogar ein erhebliches Mass an Unrecht hätte
gefallen lassen, ohne gleich mit Vergeltung zu reagieren71.

68 Etwas anders apostrophiert der Chor in El. 1170f. Klytaimestra: «Grässliches (oxexXia) hast du
erlitten, aber auch Frevelhaftes (dvöoia) getan gegenüber deinem Gatten, du Unselige.»
Klytaimestras gegen ihren Ehemann gerichtete Tat hat als Gattenmord eine besondere Dimension
(dvöoia) im Vergleich zum Vorgehen Aigisths gegen Agamemnon (öeivö El. 957).

69 Eur. El. 957f.
70 Dieses Empfinden artikuliert auch Steiger 570: «Während bei Sophokles Klytaimestra im

Streitgespräch unterliegt, ist dies bei Euripides nicht unbedingt der Fall.» Dalfen 24: Elektra
«gewinnt... die Auseinandersetzung nicht, denn Euripides lässt seiner Klytaimnestra gute
Argumente ...». Vogler 183: «Bei Sophokles kämpfen zwei Prinzipien miteinander, wobei das Gute
dem Bösen den Schleier wegreisst, damit es seine Wahrheit erweise; bei Euripides führen zwei
gleichwertige Logoi einen unauflösbaren Kampf.»

71 Ungerechtfertigt ist der Vorwurf «inhaltlicher Unscharfe» gegen Klytaimestras Rede bei Du-
bischar 323: «So formuliert sie in den Versen 1018-1046 nirgends, weshalb sie Agamemnon nun
getötet hat.» Im Gegenteil werden zwei Motive angegeben, die mit dem oben angegebenen
rhetorischen Ziel hintereinander «gestaffelt» werden: Klytaimestra «verfährt so, dass sie dem
doppelten Vorwurf [Ermordung Agamemnons und Verbindung mit Aigisth] eine doppelte
Schuld Agamemnons entgegenstellt, jedoch nicht in der Art, dass Iphigenie und Agamemnon,
Kassandra und Aegisthus gepaart würden, sondern in gekünstelter Weise so, dass die Ermor-



16 Thomas Gärtner

Entscheidend für die Bewertung der Klytaimestra-Elektra-Antilogie ist
aber nicht diese «Staffelung» der Motive in der Klytaimestra-Rede, sondern die
Art und der Umfang, in welchem Elektra Klytaimestras Argumente beantwortet

bzw. auch nicht berücksichtigt. Auf das Verhältnis zwischen Agamemnon
und Kassandra geht Elektra mit keinem Wort ein72. Der Zielpunkt ihrer Rede
ist vielmehr das andere Argument der Klytaimestra, nämlich die Opferung der
Iphigenie. Dieses Argument wird aber von Elektra nicht etwa durch eine
substantiell-inhaltliche Widerlegung bekämpft, in dem Sinne, dass die Opferung
der Iphigenie eine Tötung Agamemnons nicht rechtfertige, etwa, insofern es

sich um keine schuldhafte Handlung des Atriden, sondern um von den Göttern
auferlegten Zwang handele. Von alledem ist in Elektras Worten nicht die Rede.
Es geht Elektra vielmehr darum, die Opferung von Iphigenie als einen Scheingrund

(griech. oxfjipig) zu entlarven, der von Klytaimestra nur vorgeschoben
werde und nicht wirklich massgebend für ihr Verhalten sei. Das heisst: Elektra
zeigt nicht, dass die Opferung der Iphigenie den Mord an Agamemnon nicht
rechtfertige, sondern dass dieses Ereignis nicht wirklich bestimmend für
Klytaimestras Vorgehen gewesen sei. Nicht die objektive Gültigkeit von Klytaimestras

Motiv, sondern seine subjektive Wirksamkeit wird bestritten73.

Damit unterscheidet sich die Argumentation der euripideischen Elektra
charakteristisch von der entsprechenden Rede im sophokleischen Stück,
welches heute im allgemeinen früher gesetzt wird als das euripideische74, obwohl
ein schlüssiger Beweis dieses chronologischen Verhältnisses noch nicht
erbracht ist und sich vielleicht auch nie erbringen lassen wird, insofern es für
beide Stücke keinerlei äusserliche chronologische Indizien gibt75. Bei Sophokles

ist die Rede der Elektra zu einem guten Teil damit befasst, das Gezwungensein

Agamemnons beim aulischen Opfer durch die Jagdgöttin Artemis
herauszuarbeiten76. Erst im zweiten Teil ihrer Rede versucht sie die subjektive Re¬

dung Agamemnons zwar Vergeltung ist für die Opferung Iphigeniens, aber vollzogen nicht
schon weil Iphigenie geopfert worden, sondern infolge der zweiten Schuld Agamemnons, die

erst die Erwägung wachrief, dass er für die erste den Tod verdient habe» (Vahlen 360 363).
72 Vgl. Stoessl 71.

73 Die Bemerkung von England 103 («Electra can find no fresh crimes except that her mother
had combed her hair in front of a mirror when Agamemnon was hardly out of the house on his

way to Troy, and did not want him to come back») wird der Argumentation Elektras nicht
gerecht: Sie will Klytaimestra keine neuen Verbrechen vorwerfen, sondern die Wirksamkeit der

von ihr vorgebrachten oxfüjag als subjektives Motiv zum Muttermord bestreiten.
74 Anders zuletzt C. W. Müller, Überlegungen.
75 Für die euripideische Elektra hat man früher eine angebliche Beziehung der Worte Kastors

(1347) auf die sizilische Expedition zur Datierung auf 413 verwendet (bestritten von Zuntz 66ff.,
wieder aufgegriffen von Vogler 55ff. und Leimbach). In jüngerer Vergangenheit hat Burkert die

positive Darstellung der Dioskuren und einiger anderer Spartaner im Stück dahingehend
auszuwerten versucht, dass die Elektra zu einer Zeit aufgeführt sein müsse, zu der Athen freundlich zu

Sparta, aber weniger gut zu Argos stand, also im Jahr 420 v.Chr.
76 Soph. El. 563ff. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff 223 169f., der die Priorität der euripidei¬

schen Elektra gegenüber der sophokleischen verfocht (später aufgegeben: H. 34, 1899, 57f.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 17

levanz dieses Motivs für Klytaimestras Handeln zu bestreiten77; dabei verwendet
sie - wie die euripideische Elektra - den Begriff oxfjipic;78.
Worin liegt nun der Grund dafür, dass sich die euripideische Elektra im

Gegensatz zu ihrem sophokleischen Pendant auf die Bestreitung der subjektiven
Relevanz des Iphigenie-Motivs beschränkt? Eine mögliche Antwort wäre die,
dass Euripides Elektra nicht in ihrer Rede ein objektives Eingreifen der Götter
in das menschliche Leben behaupten lassen wollte - was für eine effektive
Bestreitung der objektiven Gültigkeit des Iphiegenie-Motivs kaum zu umgehen
wäre und Sophokles möglicherweise leichter fiel als dem rationalistisch-aufklärerisch

geprägten Euripides79. Doch scheint neben diesem möglichen positiven
Motiv des Euripides80, auf die Frage der objektiven Gültigkeit von Klytaimestras

Motiv zu verzichten, auch die sich aus diesem Verzicht ergebende negative
Konsequenz bedenkenswert: Die Argumentation der euripideischen Elektra,
welche die Frage ausspart, ob Klytaimestras Motive objektiv ihr Handeln
rechtfertigen, und sich nur darauf kapriziert, zu zeigen, dass das von Klytaimestra
vorgegebene Motiv nicht tatsächlich bestimmend gewesen sei für ihr Handeln,
begibt sich notwendigerweise auf «dünnes Eis». Denn wenn man nicht bestreitet,

dass ein Verbrecher ein objektiv gültiges, zwingendes Motiv für seine Tat
hat, sondern nur zu zeigen sucht, dass dieses geltend gemachte Motiv nicht
ausschlaggebend gewesen sei für das, was er tut, gerät man zweifellos in eine
bedenkliche argumentative Position, insofern man nicht mehr mit objektiven
äusseren Tatsachen, sondern nur noch mit der Art der subjektiven Motivation des
Täters argumentiert.

Anm. 2 Kl. Sehr. VI 212 Anm. 1), sieht in diesem Argument etwas von Sophokles zur
euripideischen Version Hinzugesetztes: «Da glaubte Sophokles einen Trumpf ausspielen zu können,
deshalb behielt er die Entschuldigungen Klytaimnestras bei und holte sich aus den Kyprien eine
Widerlegung» (ähnlich erwägt Lloyd 1992, 63: «it could be argued that Sophocles is making
good an Omission in Euripides»). Genau umgekehrt verwendet Vogler 183 (der für die Priorität
der sophokleischen Elektra gegenüber der euripideischen eintritt) das Iphigenie-Motiv: «Nun
kann aber wohl Sophokles nicht auf Euripides gefolgt sein, wenn sich seine Klytaimestra bei
ihrer Apologie, zudem in unzulänglicher Form, ausschliesslich auf ein Argument stützt, das von
der euripideischen Parallelfigur schon vorher [Eur. El. 1030f.] als zur Rechtfertigung des
Gattenmordes nicht ausreichend abgewertet worden wäre ...»

77 Soph. El. 584ff.
78 Soph. El. 584.
79 Vgl. Lloyd 1992,67: «Euripides' secular reading of Agamemnon's dilemma, which is to be seen

most clearly in Iphigenia in Aulis, makes it difficult to defend the murder of Iphigenia now that
there is no longer the imperious divine command which is so prominent in Aeschylus.»

80 Eine andere, auf den Charakter Elektras bezügliche Erklärung für ihren Verzicht auf das sopho-
kleische Argument versucht Lloyd 1992,67: «Electra here differs from her Sophoclean counter-
part in making no attempt to defend Agamemnon and concentrating her argument on attacking
Clytaemestra... The determination of Euripides' Electra to attack Clytaemestra rather than
defend Agamemnon could be seen as due to her vindictiveness, but it is also perhaps her best
argument.» Gegen die letzte Aussage ist allerdings einzuwenden, dass dieses «best argument» infolge

seiner ausschliesslichen Verwendung Elektras gesamte Argumentation auf eine Spekulation
über Klytaimestras subjektive Motive beschränkt.



18 Thomas Gärtner

Diese Folge einer derart beschränkten Argumentationsweise muss Euripides

gesehen und in Kauf genommen haben. Schon hieraus erhellt, dass er die
Position seiner Elektra gegenüber ihrer Mutter viel brüchiger zeichnete81 als

81 In der £7eÄ:fra-Forschung tendiert man dazu, die Schwäche von Elektras Position eher aus der
Qualität und Motivation ihres allgemeinen Auftretens als aus den Problemen ihrer Argumentationsweise

abzuleiten. So sieht Halporn in ihrem Handeln weniger «füial piety» als persönliche
Ressentiments gegen Klytaimestra wirksam (a.O. 101: «the true motive for the murder of Cly-
temnestra» sei «nothing more than the personal humiliation of Electra, combined with the very
human emotions of malice, resentment, and hatred»). Vgl. auch von Fritz 151: Elektra «in ihren
rein persönlichen Ressentiments befangen»; 152: Elektra blind «in ihren Rachegefühlen befangen»;

Dalfen 22: Agamemnon «ist ihr weniger wichtig als ihre eigene Lage und das. was man ihr
angetan hat»; vorsichtiger neuerdings Dubischar 322: «Elektras Racheverlangen scheint sich

nicht nur aus dem Bedürfnis nach Sühnung des Mordes an Agamemnon, sondern auch aus
persönlichem Ressentiment gegen die Mutter zu speisen»; Widerspruch gegen solche Auffassungen

bei Steidle 83. 87. - In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass der
Gedanke an Agamemnon, auch wenn andere Motive sich im Laufe der dramatischen Handlung
in den Vordergrund drängen, nicht gänzlich zurücktritt, vgl. etwa 122ff. 133.143ff. 155f. (speziell
zur Monodie vgl. Luschnig 1992,19f.) 201. 242. 318ff. 506f. 1146 (Vogler 19 spricht von Elektras
«immer wieder durchbrechender Liebe zum ermordeten Vater»). Somit bleibt der Gedanke an
den Vater als Rechtfertigung von Elektras Handeln im Hintergrund vorhanden. Man mag Elektras

Art, ihre Position zu vertreten, unsympathisch finden (insbesondere im Vergleich zur
sophokleischen Elektra), aber die prinzipielle Berechtigung der vertretenen Position wird
dadurch nicht in Frage gestellt, vgl. Konstan 178: «However private or even perverse the motives
of Electra and others may be, the object of the campaign she wages with and in behalf of her
brother is recovery of the royal house, of which she believes herseif and Orestes to be the rightful
heirs.» Zumindest das erste und das dritte der drei bei von Fritz 150 aufgezählten Motive (1.
Befehl Apolls [vgl. 87ff. 3991 971ff.], 2. Notwendigkeit der Tat, um Ordnung im Land herzustellen,
3. Bewusstsein um Misshandlung des Vaters) sind in der euripideischen Elektra wenn auch
vielleicht im Vergleich zu Aischylos und Sophokles abgeschwächt (zum Apoll-Motiv vgl. Geyer 85:

«der von Orest beigetragene Handlungsanstoss» in der Elektra nur noch «rudimentär»), so doch

prinzipiell als Rechtfertigungsmomente gültig geblieben. Anders Stoessl 73: «der Mord an
Agamemnon steht als Motiv erst an zweiter Stelle ja ist für Elektra nicht viel mehr als für Klytaimestra

die Opferung Iphigeniens gewesen war: ein Vorwand» (vgl. auch a.O. 92: «der Hass

gegen die Mutter war die wahre Triebfeder Elektras, wie seinerzeit die Buhlschaft das wahre Motiv

Klytaimestras»). Mit dieser Argumentation wird Stoessl der euripideischen Elektra ebensowenig

gerecht wie diese selbst in der Anklagerede ihrer Mutter Klytaimestra (s.o.): Das

rechtfertigende Motiv zur Handlung (das durch andere, von Charakterschwäche zeugende Motive
überlagert sein mag) wird in seiner Gültigkeit bestritten und statt dessen die Charakterschwäche

zum alleinigen Agens erhoben (unter diesem Aspekt parallelisiert Dubischar 328 Elektra
und Klytaimestra: «Insgesamt gewinnt man den Eindruck, dass Elektras Wunsch, sich an der
Mutter zu rächen, zu einem wesentlichen Anteü auch auf persönlichen Hass zurückzuführen ist.
Damit unterscheidet sie sich dann aber nicht mehr sehr von Klytaimestra, deren niedere Beweggründe

für die Tötung Agamemnons ja gleichfalls feststehen»). Gegen allzu spitzfindige Kritik
an Elektras Charakter wendet sich zu Recht Lloyd 1986, 2ff.: Dass Elektra etwa - wie O'Brien
29 und Harder 18f. hervorheben - körperliche Arbeit verrichtet (Schmidt 165 spricht von «geradezu

exhibitionistischem Masochismus»), obwohl ihr Ehemann sie ausdrücklich davon entbindet

(64ff.), und dass sie nicht zum argivischen Hera-Fest geht, obwohl der Chor ihr geborgte
Kleider anbietet (190ff.), ändert nichts an der objektiven Tatsache, dass sie in einer nach antikem

Empfinden für eine adlige Frau unerträglichen Umgebung lebt und dass ihre persönliche
Situation mit der Teilnahme an einer Kultfeier unvereinbar ist. Vgl. Zeitlin 649; a.O. 651: «Elec-



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 19

gegenüber Aigisth: Hier kann sich Elektra eben nicht auf ein intellektuelles
Defizit der Delinquentin über moralische Grundbegriffe berufen - wie im Falle
Aigisths -, sondern muss den wesentlich komplizierteren Weg gehen, die
subjektive Wirksamkeit von bestimmten, objektiv vielleicht gar nicht zu bestreitenden

Motiven zu leugnen.
Inhaltlich erfolgt diese Bestreitung in zwei Teilen. Zunächst82 sucht Elektra

zu zeigen, dass das Verhalten Klytaimestras bereits vor dem Gattenmord - und

sogar bereits vor der Opferung der Iphigenie83 - derart verkommen war, dass

sich der Gattenmord als natürliche Konsequenz dieser Verkommenheit und

tra's refusal to join the festivities focuses and defines the objective facts of her Situation and also

the subjective expression of her emotions»; Erbse 162: «Der Gang zum Wasser, der für den
Haushalt eine Hilfe ist, wird vor einem höheren Forum zur Anklage gegen Aigisth und damit zu
einem Bestandteil der Haupthandlung»; 163: «Die äussere Verkommenheit, die sie pflegt, ja
sogar zur Schau stellt, ist Symbol der rechtswidrigen Erniedrigung und der inneren Auflehnung
gegen das unverdiente Geschick.» Die Tatsache, dass letztlich nicht der Mangel an Kleidung,
sondern das innere Widerstreben der Elektra ihren Besuch beim Hera-Fest verhindert, macht
es übrigens fragwürdig, ob dieses von Euripides eingeführte Motiv «produces a marked externa-
lisation of suffering», wie Lombard 57 meint. - Auch der Vorwurf, dass es Elektra bei ihren
vielfachen Klagen weniger um das dem Vater widerfahrene Unrecht als um die eigene unglückliche
Lage geht, ist schwer zu verifizieren, da beides notwendig in engster Verbindung steht, vgl.

Lloyd 1986,5: «it is in any case misguided to try to distinguish in a Greek lament between the
sorrow of the mourner for the dead person and her pity for herseif».

82 Eur. El. 1069ff.
83 Eur. El. 1069. Elektra argumentiert nicht etwa so, dass Klytaimestra bereits vor der Opferung

Iphigenies ein Verhältnis zu Aigisth gehabt hätte (so missversteht Vogler 185 die Argumentation:

«Klytaimestra habe wahrscheinlich bereits lange vor der Opferung der Tochter unerlaubte
Beziehungen zu Aigisth unterhalten»); sie sagt nur, das Verhalten Klytaimestras - insbesondere
ihre übertriebene Schönheitspflege, 1071ff. - sei bereits unmittelbar nach Agamemnons
Aufbruch einer guten und treuen Ehefrau nicht angemessen gewesen. Wenn die euripideische Elektra

ihrer Mutter einen chronologischen Widerspruch nachweisen wollte, so würde es ausreichen

- insofern Klytaimestra ihre Verbindung mit Aigisth als eine Reaktion auf Agamemnons
Verhältnis zu Kassandra darstellt (1036-1038) - zu zeigen, dass das Verhältnis Klytaimestras zu
Aigisth bereits vor Agamemnons Liaison mit Kassandra, also vor der Einnahme Trojas, bestand

(diese - in der Tat plausible - Chronologie wird als objektive Tatsache gegen Klytaimestras
Argumentation ins Feld geführt etwa von Denniston xvif.; Erbse 171; Cropp 1988 zu El. 1036-1038;

Lloyd 1992,63). Eine so argumentierende Elektra hätte in der Tat ein unwiderlegbares Beweismittel

gegen Klytaimestra in der Hand (Vogler 185 meint infolge seines Missverständnisses:

«Euripides entwickelt das sophokleische Argument zu einer unwiderlegbaren Tatsache»).
Tatsächlich hat Euripides seiner Elektra aber ein solches, objektiv unbestreitbares Argument eben
nicht gegeben; er beschränkt sie vielmehr auf das subjektive und anfechtbare (s.o.) Argument,
Klytaimestras Verhalten sei unvereinbar mit einer Wirksamkeit des von ihr geltend gemachten
Iphigenie-Motivs. Damit lässt er Elektras Argumentation gewollt brüchig erscheinen (s.o.).
Schwerlich richtig ist Erbses Auffassung, Elektras Verzicht auf das mögliche objektive
chronologische Gegenargument - der ihre ganze Argumentation auf eine Spekulation über die subjektiven

Motive Klytaimestras reduziert - sei eine rhetorische Geschicklichkeit (a.O. 171: «Elektra
geht denn auch auf diese Bemerkung der Mutter nicht ein, sondern wählt den wirkungsvolleren
Weg, Klytaimestras ehebrecherisches Verhalten seit dem Auszug Agamemnons zu schildern»).



20 Thomas Gärtner

nicht etwa als Folge von Iphigenies Tod ergibt; die Argumentation Elektras84
nimmt nicht nur ihren Ausgangspunkt von der Parallelität zwischen dem
Verhalten der beiden Schwestern Klytaimestra und Helena85, sondern berührt sich
auch im Detail stellenweise eng mit der Anklagerede Hekabes gegen Helena in
den euripideischen Troerinnen8, die ebenfalls eine intime Kenntnis der wahren
Motive der Angeklagten87 beansprucht.

In einem zweiten Schritt88 argumentiert Elektra, dass Klytaimestra, wenn
die Schlachtung Iphigenies tatsächlich der ausschlaggebende Grund für den
Gattenmord wäre, sich danach anders verhalten hätte: Sie hätte den Hausstand

84 Zur rhetorischen Gestaltung der Rede Elektras vgl. Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 244:

Euripides lässt Elektra «einen aus dem ihm geläufigen Gebiet der Frauencharakteristik
hergeholten Zug als Tatsache aussprechen die von vornherein Klytaimestras Entschuldigungen zu
nichte macht, und die der Zuschauer als wahr hinnehmen muss».

85 Die von Elektra betonte Parallelität zwischen Klytaimestra und Helena (die als Person in der
euripideischen Elektra überhaupt nicht vorkommt) ist wahrscheinlich aus einer Hesiod-Partie
herausentwickelt: In Hes. fr. 176 Merkelbach/West (überliefert in 2 Eur. Orest. 249 zusammen
mit PMG 223) wird der Fluch Aphrodites gegen die Tyndareos-Töchter entfaltet. Eur. El. 1062-
1064 xö Liev ydo eiöog aivov d^iov cpepeiv / TiXevng xe xai ooü, öüo ö' ecpuxe ouyyövco / diicpco

paxaicü Kdaxooög x' oüx d^ito (Antithese äussere Schönheit/schlechter Ruf) entspricht dem
Auftakt des Fragments xfjoiv öe qpiXoLiLieiöf|g 'AcpQOÖixn/ fjyäoftn ngooidovoa, xaxfj öe ocp'

eLißa^e cprjjun, wo f|ydof>r| im Zusammenhang «beneidete» heisst, aber seiner Wortbedeutung
nach auch ein Bewundern der Schönheit der Schwestern zum Ausdruck bringen könnte (vgl. bei
Euripides aivov d^iov cpepeiv). Vor allem aber dürfte die Argumentationstechnik bei Eur. El.
1080ff., wo das Fehlverhalten Klytaimestras vor dem Hintergrund ihrer Schwester beleuchtet
wird, deren Verfehlung Klytaimestra ein (warnendes) jtapdöeiypa (1085) hätte bieten können,
aus den Versen 5-7 des herangezogenen Fragments herausentwickelt sein, wo die Verfehlungen
Klytaimestras und Helenas unmittelbar nebeneinandergestellt werden. Insbesondere erinnert
Eur. El. 1081 dvöp' eixeg oü xaxiov' Aiyiaf>ou Jtöaiv an Vers 6 eDiexo xeioov' dxoixnv. Die
euripideische Elektra stellt die Wahlfreiheit heraus, die es Klytaimestra ermöglicht hätte, gerade
vor dem Hintergrund des Vergehens ihrer Schwester ein besseres Verhalten an den Tag zu
legen. Eben dieser Gesichtspunkt ist bereits in dem hesiodischen eilexo angelegt, wobei hier -
nach alter epischer Tradition - an dem Nebeneinander zwischen dem im Neid Aphrodites
bestehenden göttlichen Verhängnis und der persönlichen Wahlfreiheit Klytaimestras kein Anstoss
empfunden wird. Euripides hat den im hesiodeischen eilexo liegenden Aspekt der Wahlfreiheit
verabsolutiert (zuungunsten des Fluchs der Aphrodite, der bei ihm natürlich verschwiegen
wird) und zum beherrschenden Prinzip der Argumentation seiner Elektra erhoben.

86 Eur. Tro. 969ff. Als besondere Parallelen zwischen Elektras Klytaimestrabild und Hekabes He-
lenabüd sind zu notieren: El. 1076-1079 Liövnv öe Jtaotov oiö' eycb o' 'EÄAnviöcuv,/ el pev xd
Tqcucov eüxuxol, xexaouivnv,/ ei ö' fjooov' ein, auvveqpouaav öiiiiaxa,/ Ayapepvov' oü xofl^ou-
oav ex Tpolag jxo^eiv ~ Tro. 1004-1007 el Liev xd xoüöe xoeioaov' dyyeXAoixö ooi,/ MeveXaov
fjveig, Jiaig ÖTtcog ^ujioix' euög/.../ el ö' eüxuxolev Tpcöeg, oüöev f|v ööe (jeweils dilemmatische
Ausführung der charakterlichen Schlechtigkeit in Hinsicht auf konträre Kriegsgeschicke); El.
1073 eg xöAAog doxel ~ Tro. 1022f. oöv öeuag/ doxüoaoa. Unter einem anderen Gesichtspunkt

würdigt die Ähnlichkeit der Antilogien in Elektra und Troerinnen Mossman 380.

87 Zur Kenntnis der Elektra von den intimen Details Klytaimestras vgl. Luschnig 1995, 152. Die
Ähnlichkeit mit der Argumentation Hekabes gegen Helena («another unverifiable assertion»)
betont Lloyd 1992, 67.

88 Eur. El. 1086ff.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 21

ihren Kindern Orest und Elektra übergeben, aber nicht in einem ehebrecherischen

Verhältnis mit Aigisth gelebt und eine Misshandlung der Agamemnon-
Kinder zugelassen89. Gegen all dies könnte man einwenden, dass sich daraus
vielleicht ergibt, dass Klytaimestra noch andere, möglicherweise auf moralischer

Verkommenheit beruhende Motive hatte, Agamemnon zu töten, dass
damit aber die Möglichkeit nicht ausgeschlossen wird, dass die Tötung Iphigenies
auch ein Motiv bildete und vielleicht sogar eine hinreichende Rechtfertigung.

Der entscheidende Gesichtspunkt, welcher die Brüchigkeit von Elektras
Argumentation verdeutlicht, ist nun folgender: Euripides hat dem Zuschauer
des Stücks die Möglichkeit gegeben, die Verkehrtheit von Elektras einzigem
Argument - der Behauptung, das vorgeschützte Argument (griechisch oxfji|>ig)
der Opferung Iphigenies sei nicht ausschlaggebend für Klytaimestras Handeln

- zu erkennen. Denn in der Prologrede sagt Elektras Ehemann, der sicherlich
kein Motiv hat, die Wahrheit zugunsten von Klytaimestra zu beschönigen,
folgendes: «Klytaimestra rettete trotz ihrer rohen Gesinnung ihre Tochter Elektra
vor den Mordplänen Aigisths. Denn gegen ihren Ehemann hatte sie einen
Rechtfertigungsgrund (oxfjijjiv eixe); dagegen im Falle eines Kindermords
fürchtete sie sich vor dem entstehenden Neid.»90 Aus dieser Darstellung - die
man wohl im Sinne der dramatischen Faktizität als objektiv ansehen muss91 -
geht eindeutig hervor, dass wenn auch vielleicht nicht der moralische Gehalt
der oxfjipic; (die hier nicht näher bestimmt wird, aber sachlich entweder in der
Opferung Iphigenies oder im Verhältnis Agamemnons zu Kassandra oder in
beiden Motiven zusammen liegen muss), so doch die Tatsache des Vorhandenseins

einer oxf^ic; ausschlaggebend ist für Klytaimestras Handeln. Im Falle
ihres Ehemanns verfügt sie über eine solche oxfjapic; und ermordet ihn, im Falle
ihrer Tochter verfügt sie über keine oxfjipic; und schreckt daher vor der Mordtat
zurück - wenn auch offenbar nicht aus moralischem Bewusstsein, sondern in
Hinsicht auf die Beurteilung ihrer Tat durch die Öffentlichkeit92. Vor dem
Hintergrund dieser Verhaltensweise Klytaimestras geht der einzige Zielpunkt von
Elektras Argumentation - nämlich der Nachweis, dass die oxfjtjjic; nicht tatsäch-

89 Zur Gliederung der Elektra-Rede vgl. Vahlen 362 - 365: «Wie der erste Teil der Rede mehr die

Beweggründe der Tat prüft, so der zweite mehr die Folgen.»
90 Eur. EL 27-30.
91 Erbse 157f. betont den detailreichen und objektiven Charakter der exponierenden Prologrede

des aüxouoyög; ähnlich Lombard 48. Vgl. jetzt auch Harder 17 zur dramatischen Objektivität
des euripideischen Prologs im allgemeinen und dem methodischen Prinzip, die Wahrheit der
Äusserungen einzelner dramatischer Personen vor dem Hintergrund solcher «objektiver»
Instanzen zu bemessen; zur Anwendung dieses Prinzips speziell auf die euripideische Elektra vgl.
Harder 24: «Electra's point of view in Euripides' Electra is frequently contrasted by other points
of view in such a way that she is proven to be wrong in her judgement of facts and of moral and
ethical issues.»

92 Erbse 162 spricht von «egoistischen Motiven». Entscheidend ist jedoch für unseren Argumenta¬
tionsgang, dass das Vorhandensein (bzw. Nicht-Vorhandensein) der oxfjijJig faktisch das Handeln

Klytaimestras beeinflusst.



22 Thomas Gärtner

lieh konstitutiv gewesen sei für Klytaimestras Handeln - ins Leere. Sprachlich
bekundet sich diese Diskrepanz darin, dass in der Elektra-Rede vom blossen
Praetendieren einer oxfj'ipic; (oxfjipiv jiqoteiveiv)93 die Rede ist, im Prolog dagegen

gesagt wird, Klytaimestra habe gegenüber Agamemnon eine oxfj^ig
(öxf\tyiv exeiv)94.

Ein gewisser Widerspruch zwischen Elektras Argumentation und der in
der Prologrede wiedergegebenen Faktizität wird noch in anderer Hinsicht
deutlich: Im zweiten Teil ihrer Rede beklagt Elektra in metaphorischer Sprechweise,

Klytaimestra lasse es zu, dass sie durch die Misshandlungen Aigisths
(gedacht ist wohl an die Zwangsverheiratung mit dem mittellosen Landmann)
doppelt so viel (öic, töocdq) getötet werde95 wie Iphigenie durch Agamemnon.
Diese übertreibende Metapher sieht der Zuschauer vor dem Hintergrund der
in der Prologrede dargestellten Faktizität, wonach Aigisth Klytaimestra im
wörtlichen Sinne töten wollte, dieser Versuch aber von Klytaimestra - trotz
ihrer «rohen Gesinnung» - vereitelt wurde96. Das Handeln Klytaimestras,
welches Elektra als durchgängig von Klytaimestras Niedertracht bestimmt und
von moralischen Gründen oder Scheingründen unbeeinflusst darstellt, ist also
in Wirklichkeit gerade in bezug auf Elektra selbst differenzierter. Während
Elektra meint, Klytaimestra lasse in ihrer Niedertracht gegen alle Familienangehörigen

alles Böse geschehen, hat ihre Mutter gerade in ihrem Falle die
Mordtat verhindert, und zwar eben aus dem Grund, dass es zu einem solchen
Kindermord keinerlei rechtfertigende oxfjibic; gäbe97.

Mit den hier gegebenen Ausführungen soll Klytaimestra keineswegs, wie es

in Teilen der Forschungsliteratur geschieht, gereinigt werden zu einer vorbildlichen,

selbstlosen Mutter98; aber ihr Handeln ist nach der in der Prologrede
geschilderten Faktizität eben doch um eine Nuance weniger schwarz99 als in der

93 Eur. El. 1067.

94 Eur. El. 29. Dubischar 324 stellt die beiden oxfüjJig-Stellen zusammen und folgert: «Es verfestigt
sich also für den Rezipienten durch Elektras Widerlegung das vor dem Agon gezeichnete Bild
von Klytaimestra als einer Ehebrecherin, die unter einem Vorwand tatsächlich aber um ihres
Liebhabers willen Agamemnon umgebracht hat.» Dabei bleibt unberücksichtigt, dass nach
dem Prolog das Fehlen einer oxfityig tatsächlich weitere Verbrechen Klytaimestras verhinderte.

95 Eur. El. 1092f.
96 Harder 19 konfrontiert mit dieser Stelle des Prologs Elektras Äusserung in 60f., Klytaimestra

habe sie in Anbiederung an Aigisth aus dem Haus geworfen; ähnlich Lombard 50, der von «a
distorted perception of Clytaemestra» spricht (vgl. auch a.O. 59). Doch besteht zwischen einem
Herauswurf aus dem Haus und der Verhinderung einer Ermordung zumindest formal kein
Widerspruch.

97 Insofern widerlegt sich die Auffassung von Dubischar 324: «Dieses zentrale Argument Elektras
[die moralische Niedertracht ihrer Mutter] bleibt von Klytaimestra unwidersprochen und darf
somit als verbindlich für den Rezipienten gelten.» Eine zumindest graduelle Widerlegung
erfolgt durch den (dem Zuschauer bekannten) Prolog.

98 Vgl. oben Anm. 34.

99 Vgl. Harder 22 (allerdings in bezug auf Aigisth und Klytaimestra): «they are not painted as black
as they are in the Electra of Sophocles».



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 23

Anklagerede Elektras. Dass dieses Missverhältnis durch ein Versehen des
Euripides bedingt und nicht auf Erkenntnis durch den Zuschauer angelegt ist, wird
man nicht annehmen dürfen.

Eine gewisse Fragilität von Elektras Position bei ihrer Rechtfertigung des
Muttermords zeigt sich also nicht nur in dem Defizit an Argumenten, welche
das von Klytaimestra vorgeschützte Motiv zum Gattenmord inhaltlich entkräften,

sondern auch in der Tatsache, dass sich die Bestreitung der subjektiven
Wirksamkeit durch einen Vergleich mit der - dem Zuschauer bekannten -
Prologrede widerlegen lässt. Ein weiterer Punkt kommt noch hinzu: Nach Elektras
Anklage gibt Klytaimestra freimütig zu, mit ihrer Tat nicht ganz glücklich zu
sein100. Diese Haltung unterscheidet sie diametral101 von der sophokleischen
Klytaimestra, die bekundet, sie empfinde aufgrund ihrer Taten kein Unbehagen102.

Die Position der euripideischen Elektra in bezug auf den Muttermord ist
also in dreifacher Hinsicht schwächer als die ihres sophokleischen Gegenstücks:

Die sophokleische Elektra verdammt erstens eine Klytaimestra, die
ihrerseits ohne jedes Schuldbewusstsein ist - was die Position der Anklägerin
automatisch stärkt103 -, zweitens vermag sie die objektive Rechtfertigung von
Klytaimestras Tat durch die Opferung Iphigenies mit triftigen Argumenten zu
erschüttern, und drittens wird ihre Bestreitung der subjektiven Wirksamkeit dieses

Motivs eben nicht durch eine anderweitig im Stück geschilderte Faktizität
widerlegt.

Die Frage, wie Euripides den Gattenmord an Agamemnon bewertet wissen

wollte, lässt sich nicht definitiv beantworten. Aus dem Umstand, dass Elektra

die objektive Berechtigung dieses Gattenmords nicht ausdrücklich bestreitet,

lässt sich kaum sicher schlussfolgern, dass Euripides den Gattenmord als
eine gerechtfertigte Vergeltung für die Opferung Iphigenies ansah. Immerhin
reagiert der Chor auf die Verteidigung Klytaimestras mit den Worten: «Du hast

gerechte Argumente (öixcaa) vorgebracht; dieses Recht aber ist schändlich104;
denn eine vernünftige Ehefrau muss ihrem Mann in allen Stücken nachgeben.»105

Wenn man hier den Begriff öixara nicht auf die formale Bedeutung

100 Eur. El. 1105f. Vgl. von Fritz 141; Dubischar 326. Unrichtig Kubo 27: «The two speeches pro¬
duce irreconcilable Opposition. Neither side has shown any sign of repentance or acceptance.»

101 Vgl. Steiger 579; Lloyd 1992, 69.

102 Soph. El. 549f.
103 Dalfen 25 hebt hervor: «Die Klytaimnestra des Euripides ist besser als die des Aischylos und So¬

phokles.»
104 Der Gegensatz zwischen den Begriffen öixaiog bzw. öixn und alaxQÖg hat eine auffällige Paral¬

lele im Auftakt der Rede der sophokleischen Elektra (558-560 Jtaxepa cpf|g xxeivai. xig dv / xoüxou

Xöyog yevoix' dv aioxlcov exi,/ eix' oüv öixaicog elxe Lif);), wo allerdings nur - in Form einer
logischen Disjunktion - die Möglichkeit erwogen wird, dass die Tat Klytaimestras gerecht sei.

105 Eur. El. 1051-1053. Die konjekturale Zuweisung der Worte an den Chor (die im Laurentianus
Elektra zugeordnet sind) durch Camper ist allgemein akzeptiert. Konstan 177 isoliert die Worte
f| öixrj ö' aloxQiög e'xei in unzulässiger Weise und konstruiert daraus eine Moral des Stücks: «Eu-



24 Thomas Gärtner

«Gerechtigkeitsargumente» einengt, so bekundet der Chor, dass der Gattenmord

Klytaimestras auf einem an sich korrekten Talionsrecht beruht, aber
dennoch ein Verhalten in sich schhesst, welches sich für eine Ehefrau gegenüber
ihrem Mann nicht gehört106. Wenn eine Mutter ihres Kindes in ähnlich perfider
Weise wie Klytaimestra der Iphigenie beraubt würde und es sich bei dem Schuldigen

nicht um ihren Ehemann oder einen nahen Verwandten handelte, so
könnte das griechische Talionsrecht einen solchen Vergeltungsmord rechtfertigen.

Im Corpus der Euripides-Tragödien bildet die grausame Rache der
Hekabe am Thrakerkönig Polymestor für die heimtückische Ermordung des
Polydoros eine gewisse Parallele.

Eine solche Rechtsauffassung entspräche übrigens recht genau der
Haltung, welche der Deus ex machina Kastor in der Schlussszene gegenüber dem
Muttermörder Orest an den Tag legt: «Diese [Klytaimestra] hat zwar nun
Gerechtes erfahren, aber du tust nicht [Gerechtes].»107 Der dem Muttermord
zugrundeliegende Vergeltungsgedanke (Bestrafung für den ehebrecherischen
Mord an Agamemnon) erscheint vertretbar, nicht aber, dass ein Sohn diesen
Mord gegenüber seiner Mutter begeht. Der Vergeltungsgedanke bliebe in beiden

Fällen unberührt (was in einem vom Platonismus wie vom Christentum
noch nicht geprägten kulturellen Umfeld nicht überraschen kann), aber
andererseits werden Gattenmord wie Muttermord - nach ebenfalls urgriechischer
Auffassung - als persönliche Befleckungen der jeweils handelnden Person
aufgefasst, die sich nicht dadurch entschuldigen lassen, dass die jeweilige Mordtat
durch ein berechtigtes Vergeltungsmotiv abgedeckt ist.

Eine letzte Überlegung sei auf die Deus-ex-machina-Szene im Schlussakt
gewendet. Es hat sich gezeigt, dass Euripides im bisherigen Verlauf des Dramas
zwei Aspekte betont hat: zum einen die dominante und verantwortliche Rolle
der Elektra - nicht des Orest - bei der faktischen Ausführung des Muttermords
und zum anderen die tiefe Problematik in der Ermordung Klytaimestras durch
ihre Kinder, die nicht einfach die Abstrafung eines Verbrechers bedeutet - wie
der Mord an Aigisth -, sondern im Gegenteil eine höchst bedenkliche
Unternehmung, deren argumentative Rechtfertigung durch Elektra von Defiziten

ripides gives expression within the play to this moral opacity and loss of religious sanction: 'justice

is foul' (f| öixn ö' aloxpcog exei) ...». Richtig Harder 23: «the chorus commented that her

anger and her deed were just, but shameful for a woman, who has to obey her husband in
everything».

106 Undifferenziert spricht Dubischar 324 von einer «Verurteilung des von Klytaimestra bemühten
Gerechtigkeitsprinzips durch den Chor (1051-1054)»; ähnlich a.O. 323: «in ihrer Agonrede
verfehlt die Ehebrecherin und Gattenmörderin ihr Ziel, nämlich nachzuweisen, dass Agamemnon
zu Recht gestorben sei». Vgl. auch Anm. 107.

107 Eur. El. 1244 (zu Orest) öixaia Liev vuv fjö' e'xei, oü ö' oüx'i öpäg ~ 1051 (zu Klytaimestra) öixai'
eXe^ag, f| öixr| ö' aloxpcög e'xei (begründet durch das von einer vernünftigen Ehefrau zu postulierende

Verhalten). In beiden Fällen wird das Urteil öixaia über das Getane bzw. Gesagte
eingeschränkt durch einen Hinweis auf die sich aus der persönlichen Beziehung des handelnden
Subjekts zum Opfer ergebenden Verpflichtungen.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 25

und Begründungsfehlern durchaus nicht frei ist. Die sich aus diesen beiden
Darstellungstendenzen ergebende euripideische Aussageintention (Elektra,
nicht Orest, führt verantwortlich eine Handlung herbei, welche nicht vollständig

zu rechtfertigen ist und daher eine schwere Befleckung bewirkt) - diese

Aussageintention wird nun vom Deus ex machina erstaunlicherweise völlig
ignoriert108. Orest, nicht Elektra, muss in mythologisch konventioneller Weise
einen mit Eumeniden und Areopagprozess verbundenen komplizierten Prozess

der Sühnung und Entsühnung durchlaufen109, während die eigentlich schuldige

Elektra in einem einzigen Vers durch die Anordnung einer - ebenfalls
mythologisch konventionellen - Verheiratung mit Pylades abgespeist wird110. Wie
fragwürdig diese Lösung ist, hat Euripides auf das deutlichste gezeigt, indem er
Elektra wenige Verse vor dem Auftritt des Deus ex machina in Anbetracht
ihrer selbstempfundenen Befleckung ausrufen lässt: «Weh mir! Welche Ehe kann
ich jetzt noch schliessen? Welcher Gatte wird mich in sein Ehebett
aufnehmen?»111 Was Elektra von Beginn des Stückes an als ein besonders belastendes
Detail ihrer durch Aigisth und Klytaimestra herbeigeführten Zwangslage
angesehen hat, das Fehlen einer standesgemässen Verheiratung, dieses Defizit ist
tragischerweise durch den befleckenden Muttermord nicht getilgt, sondern
geradezu verewigt worden. Genau dieses Defizit hebt aber der Deus ex machina

108 Tycho von Wilamowitz-Moellendorff 238 äussert sich allzu reserviert, wenn er meint, die - von
ihm zu Recht herausgestellte - Urheberschaft Elektras am Muttermord werde vom Deus ex
machina «gemildert, so gut es geht» (mit Verweis auf 1305-1307, wo das Schuldigwerden der Elektra

- ohne dass ihre führende Rolle beim Muttermord herausgestellt würde - von Kastor erklärt
wird durch die Orest und Elektra gleichermassen betreffenden Faktoren xoivai Jtpd^eig, xoivoi
jtöxLioi und Liia dxn Jtaxepcov; bei Orest wirken dagegen die drei Faktoren Lioipa, dvdyxn und
Ooißou daocpoi ykbaar|g evojiai, 1301f.). In bezug auf denselben Wortwechsel heisst es bei
Vogler 20, «dass allein Orest's, nicht aber Elektras Schuld auf Apoll abgewälzt werden kann».
Genau genommen wird aber die eigentliche, im Drama gezeigte Schuld Elektras (im Sinne der
führenden persönlichen Verantwortung, welche sie - im Gegensatz zu Orest - für das Zustandekommen

des Muttermords hat) in der Deus-ex-machina-Szene überhaupt nicht berührt; insofern

ist auch die in 1305-1307 herausgestellte Gemeinsamkeit ihres Geschicks mit dem Orests
letztlich «wieder völlig inkontingent», wie Schmidt 168 herausstellt. Man nivelliert die
Widersprüche zwischen dem dramatischen Gang des Stücks (bestimmende Rolle der Elektra) und der
Deus-ex-machina-Szene (hauptsächlich Anweisungen für Entsühnung Orests), wenn man
beiderseits eine «equality of responsibility» ausgedrückt findet (Mossman 383, mit Verweis auf
1305-1307).

109 Eur. El. 1250ff.
110 Eur. El. 1249. Diese Lösung wird von Bremer 331 zu Recht als «völlig unglaublich» bezeichnet.

Das - in der neueren Forschung selten gesehene - Missverhältnis zwischen dramatischer Handlung

und der abschliessenden Deus-ex-machina-Szene wird am deutlichsten herausgestellt bei
Schmidt 162: Elektra «allein agiert und ist für den Muttermord voll verantwortlich. Seltsamerweise

richten die Dioskuren ihre Rede allein an Orest... Elektra wird von ihnen überhaupt nicht
direkt angesprochen, sondern nur in der Form der dritten Person erwähnt»; 164f.: Die Dei ex
machina «ignorieren die Wirklichkeit der dramatischen Motivation und lösen einen Knoten, der

gar nicht vorhanden ist».
111 Eur. El. 1198-1200.



26 Thomas Gärtner

durch den in einem einzigen Vers erteilten Machtspruch wieder auf112. Was
nach dem Gang des Stückes konsequentes tragisches Resultat der dramatischen

Handlung war, dass Elektra jetzt erst recht kein normales Leben als Ehefrau

eines griechischen Fürsten führen kann, wird durch einen äusserlichen
Machtspruch113 einfach ausser Kraft gesetzt.

Ähnlich absurd vor dem Hintergrund der vorausgehenden dramatischen
Handlung wie die Verheiratung Elektras mit Pylades ist die von Kastor
ausführlich thematisierte Kritik am Orakelgott Apoll114, insofern der von diesem
mit dem Muttermord beauftragte Orest nach dem euripideischen Stück
überhaupt nicht der eigentlich Schuldige und Verantwortliche ist115 und die eigentlich

schuldige Elektra, wie oben gezeigt, primär nicht durch ihren Glauben an
die unbedingte Gültigkeit des apollinischen Befehls motiviert wird, sondern
durch ihr subjektives Wollen. Man kann sagen, dass durch die Arrangements
des Deus ex machina die Schuldproblematik eines bestenfalls Mitschuldigen in

112 Dieser Widerspruch lässt sich noch schärfer formulieren, als es Lefevre 22 152 tut («Elektra,
erst unglücklich verheiratet [mit dem aüxoupyög], wird nun mit Pylades glücklich verheiratet»).
Man könnte sagen: «Elektra, durch die Befleckung des Muttermords eheunfähig geworden,
wird glücklich verheiratet.» Die Deutung von Luschnig 1995,109 («Her Coming marriage to
Pylades, predicted by Castor [1249,1284-1285] at the end... is not so out of place. It is she who asks

[1199-1200] who will marry her now»; ähnlich Dalfen 25: «Damit scheint wenigstens für Elektra
das Geschehen das Ende zu finden, das sie sich gewünscht hat: eine standesgemässe Ehe ...»),
welche die Ehe zwischen Elektra und Pylades als konsequenten Zielpunkt der dramatischen
Handlung hinstellt, verkennt den Sinn der rhetorischen Frage in 1198-1200, der darauf hinausläuft,

dass Elektra wegen ihrer Befleckung gerade nicht heiraten kann. Die Auffassung von Whi-
tehorne (a.O. 12: «A husband and marriage are what she [Electra] had indeed wanted at the
play's outset but not at this price - matrieide and exile Electra has to pay an unbearable price
to achieve a normal life») beruht auf der durch den Text nicht zu stützenden Voraussetzung,
dass die Vermählung Elektras mit Pylades eine Entlohnung (durch Apoll?) für den vollzogenen
Muttermord und den auf ihn folgenden Abschied von Argos sei. Auch die zynische Bemerkung
von England 104 («it is certainly most appropriate that she should pair off with the second
murderer») berührt die Diskrepanz zwischen sich aus der Handlung ergebender innerer Notwendigkeit

(Unmöglichkeit einer Ehe wegen Befleckung) und äusserer Disposition durch den Deus ex
machina (Verheiratung Elektras mit Pylades) nicht.

113 Insofern die Anordnungen des Deus ex machina den handelnden Personen nur äusserlich auf¬

oktroyiert werden und in keinem innerlichen Verhältnis zum Verlauf des Stücks stehen, fällt es

auch schwer, mit Steidle 80 «die Zusammenführung der einander völlig fremden Geschwister
und ihre neuerliche Trennung» als «den wesentlichen Inhalt, ja gewissermassen den Kern der
tragischen Erfindung der Elektra» anzusehen (vgl. auch a.O. 88); gegen solche Deutungen, welche

die Abschiedsszene in den Mittelpunkt stellen, wendet sich zu Recht Dubischar 332: «Der...
tränenreiche Abschied der Geschwister hat für die Sinngebung des Dramas nur geringes
Gewicht.» Von Thurys (in einer Paraphrase von Spiras Deutung [vgl. Anm. 118] gemachter)
Aussage, dass der Deus ex machina der Elektra «serves to restore order and provide insight into the
earlier action ofthe play» (Thury a.O. 7), gilt höchstens der erste Teil, und dieser nur in sehr for-
mal-äusserlichem Sinne.

114 Eur. El. 1245ff.
115 Zu diesem Widerspruch vgl. Schmidt 166.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 27

den Mittelpunkt gerückt wird116, während die eigentlich verantwortliche Schuldige

geradezu beiläufig und wie eine Nebenfigur mit einer anderen Nebenfigur
verheiratet wird - obwohl sie selbst sich in Anbetracht ihrer Befleckung durch
den Muttermord ausdrücklich als eheunfähig bezeichnete.

Niemand kann in plausibler Weise behaupten, dass Euripides hier am Ende
des Stücks die zentralen Aussagetendenzen seiner Elektra entglitten seien und
dass sich der herkömmliche Verlauf des Mythos hier «versehentlich» wieder
eingeschlichen habe. Vielmehr steht der betont konventionelle, durch den
Deus ex machina angeordnete äussere Ausgang des Stückes in einer geradezu
schreienden, von Euripides gewollten Diskrepanz zu den Tendenzen, mit
denen die bisherige Handlung dargestellt wurde117. Euripides will durch den vom
Deus ex machina im Schlussakt disponierten Ereignisgang keineswegs eine
stimmige Lösung der Handlungsverwicklungen118 geben; es handelt sich
vielmehr nur um eine konventionelle Folie119, vor deren Hintergrund das Neuartige
und Unkonventionelle, welches Euripides durch seine äusserst flexible
Handhabung des überkommenen Mythos einzuführen sich gestattet, um so deutlicher

hervortritt: Das ist in diesem Fall die dominierende Rolle und Verantwor-

116 Vgl. Schmidt 168: «die Sühne Orests geht doch vöüig an der Problematik dieses Dramas vorbei».
117 Vgl. Bremer 331: «Der Effekt dieser Schlussszene nach dem eigentlichen Drama ist, wie wenn

man einen Handschuh auf einen Dolch schiebt: er sticht hindurch»; Dubischar 332: «Gerade
durch dessen [des Schlusses] Unzulänglichkeit stösst Euripides das Publikum auf die unlösbaren
Probleme, zu denen die Akteure, vor allem Elektra, die Handlung geführt haben.» Ähnlich
bereits Dalfen 26: Euripides hat «an sein so völlig anders gestaltetes Stück den Schluss der
aischyleischen Orestie angefügt... Aber Euripides erinnert nur an den Schluss des Aischylos, um sagen
zu können, dass dies kein Ende und keine Lösung einer solchen Geschichte sein kann.» Weiteres

zu den Problemen, die am Schluss der euripideischen Elektra offenbleiben, bei Lefevre 21f.
152.

118 Stoessl 87 sieht im Auftreten des Deus ex machina am Schluss des Stücks eine «Lösung des

Grauens durch Gnade»; 90: «Kaum sonst in der griechischen Tragödie erwächst die Erscheinung

und Botschaft des sogenannten Maschinengottes so zwingend aus dem Augenblick der
Handlung, kaum sonst löst er so tiefinnere Not der Menschen so gnadenvoll auf.» Ähnlich auch

Thury 6: «the appearance of the Dioscuri at the end of the Electra soothes the psychic distur-
bance which results from the murder of Clytemnestra in those who planned and executed the
crime» (vgl. a.O. 21); 7: «a resolution of the dilemma of those who committed matrieide». Bei
Spira 103 heisst es: «das ganze Geschehen erscheint plötzlich gelöst aus der Verstrickung
persönlicher Tat und Leidenschaft und hineingestellt in den Zusammenhang einer höheren
Ordnung, die es umgibt und die einen Ausgang in Gerechtigkeit vorgesehen hat»; ähnlich spricht
Vogler 22 von einer «Wiederherstellung der göttlichen Ordnung». Wie aber ist es dann zu
bewerten, wenn die «höhere Ordnung» (Orest muss büssen) der menschlichen «Verstrickung»
(Elektra war für die Tat verantwortlich) schlechterdings widerspricht? Die angeführten Positionen

(vgl. auch Anm. 113) zeigen, dass die Aussage von Mulryne 50 («everyone agrees that the
Solution offered by the Dioscuri to the dramatic life of the play is scarcely a conclusive one») den

allgemeinen Forschungsstand nicht zutreffend beschreibt.
119 Vgl. Schmidt 169f.: «Göttliche Motivation und göttliche Lösung der Tat bilden die mythische

Folie der Euripideischen Interpretation des Stoffes. Die mythische Lösung, die sich als Scheinlösung

erweist, wird eingeführt, um die Unlösbarkeit dieser Schuld durch das Mittel tragischer
Ironie stärker hervorzuheben.»



28 Thomas Gärtner

tung der Elektra beim Muttermord und in der Folge die von der Verantwortlichen

selbst als furchtbar empfundene Befleckung.

Literaturverzeichnis

Geoffrey Arnott, «Double the Vision: A Reading of Euripides' Electra», G&R28 (1981) 179-192.
Jan Maarten Bremer, «Exit Electra», Gymn. 98 (1991) 325-342.
Walter Burkert, «Ein Datum für Euripides' Elektra: Dionysia 420 v.Chr.», MusHelv 47 (1990) 65-69.
M. J. Cropp, «Heracles, Electra and the Odyssee», in: M. J. Cropp et alii (edd.), Greek Tragedy and its

Legacy. Essays Presented to D. J Conacher (Calgary 1986) 187-199.
M. J. Cropp, Euripides Electra. Translation and Commentary (Warminster 1988).
Joachim Dalfen, «Elektra - Die Entwicklung einer mythischen Person zu einer Gestalt der Weltlite¬

ratur», in: P. Neukam (ed.), Widerspiegelungen der Antike (München 1981) 5-27.
J. D. Denniston, Euripides Electra. Edited with introduction and commentary (Oxford 1939).
Markus Dubischar, Die Agonszenen bei Euripides. Untersuchungen zu ausgewählten Dramen,

DRAMA Beiheft 13 (Stuttgart/Weimar 2001).
E. T. England, «The Electra of Euripides», CR 40 (1926) 97-104.
Hartmut Erbse, Studien zum Prolog der euripideischen Tragödie, Untersuchungen zur antiken Litera¬

tur und Geschichte 20 (Berlin 1984).
Kurt von Fritz, «Die Orestessage bei den drei grossen griechischen Tragikern», in: ders., Antike und

moderne Tragödie. Neun Abhandlungen (Berlin 1962) 113-159.

Georg Harald Geyer, Die Intrigenhandlung der eurpideischen 'Elektra' im Vergleich zu der 'Tauri¬
schen Iphigenie' (Diss. Frankfurt 1969).

Barbara Goff, «Try to Make it Real Compared to What? Euripides' Electra and the Play of Genres»,
in: Martin Cropp et alii (edd.), Euripides and Tragic Theätre in the Late Fifth Century, ICS 24-25
(1999-2000) 93-105.

James W. Halporn, «The Skeptical Electra», HSCPh 87 (1983) 101-118.

M. Annette Harder, «'Right' and 'Wrong' in the Electra'?,», Hermathena 158 (1995) 15-31.
David Konstan, «Philia in Euripides' Electra», Philologus 129 (1985) 176-185.
Masaaki Kubo, «The Norm of Myth: Euripides' Electra», HSCPh 71 (1967) 15-31.
Eckard Lefevre, «Die Unfähigkeit, sich zu erkennen: Sophokles' Elektra», WüJb 19 (1993) 19^16

Die Unfähigkeit, sich zu erkennen: Sophokles' Tragödien, Mnem. Suppl. 227 (Leiden 2001) 149-
183.

Rüdiger Leimbach, «Die Dioskuren und das 'Sizilische Meer' in Euripides' 'Elektra'», Hermes 100

(1972) 190-195.
Michael Lloyd, «Realism and Character in Euripides' Electra», Phoenix 40 (1986) 1-19.
Michael Lloyd, The Agon in Euripides (Oxford 1992).
D. B. Lombard, «The Suffering of Electra: Various Introductory Techniques Adopted by Euripides

and Sophocles», Akroterion 37 (1992) 46-60.
C. A. E. Luschnig, «Electra's Pot and the Displacement ofthe Settings in Euripides' Electra», Dioniso

62 (1992) 7-27.
C. A. E. Luschnig, The Gorgon's severed head. Studies of Alcestis, Electra, and Phoenissae, Mnem.

Suppl. 153 (Leiden 1995).
Judith Mossman, «Women's Speech in Greek Tragedy: The Case of Electra and Clytemnestra in Euri¬

pides' Electra», CQ 51 (2001) 374-384.
Carl Werner Müller, «Elektras Erkenntnisproblem. Zu Eur. El. 503ff.», RhM 143 (2000) 251-255.
Carl Werner Müller, «Überlegungen zum zeitlichen Verhältnis der beiden Elektren», in: Ekkehard

Stärk/Gregor Vogt-Spira (edd.), Dramatische Wäldchen. Festschrift für Eckard Lefevre zum 65.

Geburtstag (Hüdesheim 2000) 37^15.
J. R. Mulryne, «Poetic Structures in the Electra of Euripides», LCM 2 (1911) 31-38 und 41-50.
Michael J. O'Brien, «Orestes and the Gorgon: Euripides' Electra», AJPh 85 (1964) 13-39.



Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides 29

Max Pohlenz, Die griechische Tragödie (Göttingen 21954).
John R. Porter, «Tiptoeing through the Corpses: Euripides' Electra, Apollonius and the Bouphonia»,

GRBS 31 (1990) 255-280.
Wieland Schmidt, Der Deus ex machina bei Euripides (Diss. Tübingen 1963).
J. T Sheppard, «The Electra of Euripides», CR 32 (1918) 137-141.
Friedrich Solmsen, «Electra and Orestes. Three Recognitions in Greek Tragedy», Mededelingen der

Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks 30/2

(1967) 31-62 Kleine Schriften III (Hildesheim 1982) 32-63.
Andreas Spira, Untersuchungen zum Deus ex machina bei Sophokles und Euripides (Kallmünz 1960).
Wolf Steidle, Studien zum antiken Drama (München 1968).

Hugo Steiger, «Warum schrieb Euripides seine Elektra?», Philologus 56 (1897) 561-600.
Theodoros K. Stephanopoulos, Umgestaltung des Mythos durch Euripides (Athen 1980 Diss. Berlin

1977).
Franz Stoessl, «Die Elektra des Euripides», RhM 99 (1956) 47-92.
Eva M. Thury, «Euripides' Electra: An Analysis through Character Development», RhM 128 (1985)

5-22.
Johannes Vahlen, «Zu Sophokles' und Euripides' Elektra», Hermes 26 (1891) 351-365 Gesammelte

Philologische Schriften II (Berlin 1923) 354-368.
Armin Vogler, Vergleichende Studien zur sophokleischen und euripideischen Elektra (Heidelberg

1967).
M. L. West, Euripides Orestes. Edited with translation and commentary (Warminster 1987).
J. E. G. Whitehorn, «The Ending of Euripides' Electra», RBPH 56 (1978) 5-14.
Tycho von Wilamowitz-Moellendorff, Die dramatische Technik des Sophokles (Berlin 1917).
Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, «Die beiden Elektren», Hermes 18 (1883) 214-263 Kleine

Schriften VI (Berlin 1972) 161-208.
C. W. Willink, Euripides Orestes. With introduction and commentary (Oxford 1986).
Froma I. Zeitlin, «The Argive Festival of Hera and Euripides' Electra», TAPhA 101 (1970) 645-669.
G. Zuntz, 77ze Political Plays of Euripides (Manchester 21963).

Korrespondenz:
PD Dr. Thomas Gärtner
Universität Köln
Institut für Altertumskunde
Albertus Magnus Platz
DE-50923 Köln


	Verantwortung und Schuld in der Elektra des Euripides

