
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 61 (2004)

Heft: 2

Artikel: La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de
Nole

Autor: Amherdt, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La fonction de la poésie et le rôle du poète
chez Ausone et Paulin de Noie

Par David Amherdt, Fribourg

L'aristocratie bordelaise était fière d'Ausone et de Paulin, ses deux représentants

les plus brillants. Or, voici que Paulin abandonne sa vie facile de grand
propriétaire terrien pour se consacrer corps et âme à la religion. Il quitte
l'Auvergne pour l'Espagne, vend ses riches domaines et se fait moine. Pour son maître,

Ausone, et pour tout le cercle aristocratique gallo-romain, cet événement
constitue un véritable cataclysme. Le vieux professeur saisit la plume. C'est le
début d'un échange épistolaire qui fera date dans l'histoire du conflit entre
paganisme et christianisme. Ausone demande à son protégé de rompre le silence
et de revenir à sa vie de naguère. Le nouveau converti, Paulin, rempli de zèle,
explique à son protecteur les raisons de sa décision1.

Ces relations conflictuelles entre les deux amis serviront de toile de fond à

cet article, qui traite de la fonction de la poésie et du rôle du poète chez Ausone
et Paulin de Noie2. Nous nous demanderons en quoi leurs conceptions de la
poésie se ressemblent et en quoi elles diffèrent. Cette étude fournira en outre
des clés de lecture pour une meilleure compréhension de cette célèbre
correspondance.

1. Ausone et la mission du poète

Ausone fut professeur de grammaire et de rhétorique à Bordeaux - Paulin
figure parmi ses élèves -, puis précepteur de Gratien à la cour de Valentinien Ier.

Sous le règne du père, puis du fils, il joua un rôle politique de premier plan. Son
influence sur les affaires impériales de l'époque fut extraordinaire. Sa vie, c'est

* Cet article est la version écrite d'une conférence donnée dans le cadre de la journée d'étude
«Ausone et son temps», qui a eu lieu à l'Université de Fribourg (Suisse) le 21 novembre 2003.

1 Les lettres échangées par les deux amis après la conversion de Paulin sont les epistulae 21,22 et
24 d'Ausone, et les carmina 10 et 11 de Paulin. Nous citons Ausone dans l'édition de Green, Paulin

dans celle de Härtel (cf. R. P. H. Green, Decimi Magni Ausonii opera, Scriptorum classico-

rum bibliotheca Oxoniensis, Oxford 1999; G. von Härtel, Sancti Pontii Meropii Paulini Nolani
opera, CSEL 29-30, Prag/Wien/Leipzig 1894).

2 Nous prenons ici le terme «poésie» dans le sens général de «littérature d'art»: les lettres d'Au¬
sone et de Paulin, qu'elles soient en vers ou en prose, entrent particulièrement bien dans cette
catégorie. Michael Roberts, The jeweled style. Poetry and Poetics in Late Antiquity (Ithaca/London

1989), souligne (64-65) l'importance primordiale accordée aux moyens stylistiques en poésie

comme en prose dans l'Antiquité tardive et montre (cf. 49-50) qu'il y a de moins en moins de
distinctions, tant dans le style que dans le sujet, entre vers et prose. On remarquera par ailleurs

que toutes les lettres d'Ausone à Paulin faisant suite à la conversion de celui-ci sont en vers, de
même que les deux lettres de Paulin à Ausone.

Museum Helveticum 61 (2004) 72-82



La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Noie 73

l'Empire romain, la Gaule romaine, la société aristocratique gallo-romaine, la
culture littéraire classique. Ces valeurs politiques et culturelles, il les défendra
jusqu'à sa mort.

A l'époque de la conversion de Paulin, Ausone est un vieillard de quatre-
vingts ans, et son influence à la cour impériale n'est plus qu'un souvenir. Mais

pour défendre et transmettre ses valeurs, il lui reste la littérature, et notamment
sa correspondance. La lettre, en effet, est un instrument de communication
extraordinaire, qui reflète et promeut une manière de vivre, un art, des valeurs
culturelles et politiques, et permet aux membres du cercle aristocratique
d'entretenir leurs relations. Dans sa correspondance, Ausone accorde une importance

primordiale à la littérature: il se présente lui-même comme le poète par
excellence et se sert de ses lettres pour parler à ses amis de littérature, pour leur
envoyer ses poèmes, pour les encourager à composer des œuvres littéraires,
pour les exhorter à nourrir l'amitié épistolaire.

La lettre ne se limite pas à diffuser un message; elle est elle-même message3.

En particulier, le style, Yimitatio, Yaemulatio véhiculent une vision de la réalité.
La langue et la culture lient les hommes à un passé, le passé romain,
«classique», qu'Ausone veut défendre et perpétuer. En outre, le charme, la beauté
du tissu poétique donne davantage de poids au message. La lettre a pour but de

«persuader» (persuadere) le lecteur, et la rhétorique augmente la force de
persuasion de l'écrivain.

La lettre n'est pas seulement un texte écrit par un personnage particulier,
Ausone, à un autre personnage particulier, Paulin, en l'occurrence. Elle est bien
plus que cela. Ecrire une lettre est d'abord un acte social. Ausone n'écrit pas à

titre purement personnel. Il veut transmettre des valeurs, et ces valeurs sont
inséparablement liées au destin de l'aristocratie gallo-romaine. Ausone
s'exprime au nom des aristocrates, il est le porte-parole du cercle auquel il appartient.

La littérature épistolaire est essentiellement une littérature collective.
Dans l'Antiquité tardive, les lettres, même si elles étaient adressées à un

personnage déterminé, étaient très souvent destinées à un public beaucoup
plus large. C'est le cas, quelque quatre-vingts ans après Ausone, de la
correspondance de Sidoine Apollinaire, dont les lettres étaient lues par tout le cercle
des aristocrates4. Les lettres de Paulin de Noie, de même, circulaient parmi ses

amis, comme l'a bien montré Sigrid Mratschek dans son étude de la correspon-

3 L. Mondin, Decimo Magno Ausonio. Epistole. Introduzione, testo critico e commento (Venezia
1995) XXXVI, parlant en particulier des lettres en vers, souligne l'importance primordiale du

message poétique et stylistique de la lettre par rapport au message verbal qu'elle véhicule.
4 Sidoine publiera lui-même les lettres jugées dignes d'être présentées à ses pairs. L'inscriptio fi¬

gurant au début de chaque lettre et dévoilant le nom de son destinataire n'est autre qu'une sorte
de dédicace. Sur le caractère public des lettres de Sidoine, voir D. Amherdt, Sidoine Apollinaire.
Le quatrième livre de la correspondance, Sapheneia 6 (Bern 2001) 27-29 et 31.



74 David Amherdt

dance de Paulin". On n'a aucun témoignage du fait que les lettres d'Ausone
circulaient parmi ses amis, mais il est très probable qu'elles aient été lues par d'autres

personnes que par leurs destinataires directs. Cela correspondrait tout à

fait à la conception de la littérature que l'on avait à l'époque: on n'écrivait pas
«pour se faire plaisir», mais pour être lu par le groupe6.

Il convient à cet égard de souligner que la littérature, les lettres en particulier,

nourrissent la vie du cercle intime des aristocrates, à une époque où il
devait se défendre contre les périls guettant la société «romaine»: la culture
n'avait plus le splendide des siècles précédents, l'Empire romain était menacé
de toutes parts, et le christianisme lui-même était souvent perçu par l'élite
aristocratique comme un danger pour la stabilité de la société On ne s'étonnera
donc pas que ce réflexe de légitime défense, ce repli sur soi visant à sauver ce qui
pouvait encore l'être, ait généré une sorte de littérature d'initiés, précieuse,
faisant la part belle à la rhétorique, aux motifs littéraires, aux échos subtils à la
littérature classique.

A n'en point douter, la conversion et le départ de Paulin ont provoqué une
crise chez Ausone, qui voit non seulement un ami très cher l'abandonner, un
«fils», comme il se plaît à le répéter7, mais aussi un aristocrate extraordinaire-
ment riche8, qui jouissait de la considération de ses pairs. On ne s'étonnera pas,
dès lors, qu'Ausone donne dans les lettres à son élève toute la mesure de son art
et jette dans la bataille ses meilleurs arguments pour le faire revenir sur sa décision.

Les vers qu'il lui écrit dans cette situation critique sont d'une intensité
particulière. Ils sont aussi très personnels. Mais leur caractère personnel ne doit pas
faire oublier qu'Ausone n'écrit pas seulement pour rappeler revenir son ami,
mais d'abord et surtout pour rendre le grand aristocrate au cercle auquel il
appartient. Le ton personnel, souvent même affectueux, de la lettre fait partie de
la stratégie mise en œuvre par Ausone pour émouvoir son ami et le faire revenir
à la raison.

Contrairement à ce que pourrait faire croire une lecture superficielle des
deux premières lettres écrites par Ausone après la conversion de Paulin9, ce que

5 S. Mratschek, Der Briefwechsel des Paulinus von Nola. Kommunikation und soziale Kontakte
zwischen christlichen Intellektuellen, Hypomnemata 134 (Göttingen 2002). Nous reviendrons
plus loin sur ce point.

6 Une lettre de Libanios à son ami Symmaque fournit un bel exemple du caractère public des let¬

tres dans l'Antiquité tardive: le rhéteur d'Antioche reçoit une lettre de Symmaque, et, dans son
enthousiasme, la donne immédiatement à lire au plus grand nombre de personnes possible (cf.
Epist. 1004 Foerster).

7 Cf. Epist. 17,6; 22,6-7.32. Rappelons qu'Ausone fut le professeur et le protecteur politique de

Paulin. Paulin lui-même appelle très fréquemment Ausone son «père» (cf. p.ex. Carm. 10,11.19;
11,16).

8 On se souvient qu'en vendant ses biens, ses régna, ses «royaumes» - c'est le terme utilisé par
Ausone dans Epist. 24,108, ueteris Paulini régna - Paulin s'était mis à dos une bonne partie de

l'aristocratie, et même certains membres de sa famille.
9 Les lettres 21 et 22, qui précèdent la première lettre de Paulin, le carmen 10.



La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Noie 75

notre auteur souhaite, ce n'est pas seulement que son ami lui écrive et se plie
ainsi aux règles de l'amitié épistolaire. Il désire avant tout qu'il revienne, c'est-
à-dire qu'il réintègre le cercle aristocratique. Qu'Ausone ait cru ou non ce
retour possible importe peu. Ce qui importe, en revanche, c'est le message qu'il
transmet à son filius au nom des siens: Paulin a trahi les valeurs sociales de
l'aristocratie gallo-romaine. Ausone reproche à son élève «d'avoir secoué le

joug que [son] père et le [sien] ont porté du début de leur vie jusqu'à leur vieillesse

et qu'ils ont imposé à leurs pieux héritiers en souhaitant qu'il dure jusqu'à
ce qu'un jour lointain mette un terme à leur vie»!0. Il lui demande de respecter
«l'esprit de concorde qui régnait entre [son] père et le [sien]»". On le voit, il ne
s'agit pas seulement d'une amitié personnelle, mais d'une amitié ancrée dans le
passé et qui appartient au patrimoine de l'aristocratie gallo-romaine. Ausone
ne dit-il pas, en déplorant le désastre provoqué par le départ de Paulin:

Que de joie perdue pour le peuple, que de vœux déçus pour les gens de bien qui espéraient un
bienfait déjà on s'apprêtait à mêler nos deux noms à ceux des antiques amis d'un âge
meilleur12.

Les gens de bien, les boni, ce sont les aristocrates, la fine fleur de la société gallo-
romaine, qui voit disparaître l'un de ses représentants les plus prestigieux. En
quittant l'Auvergne, Paulin trahit donc les règles régissant les relations entre les

aristocrates. Il trahit aussi la fidélité qu'il doit à l'Empire, à Rome: c'est ainsi
qu'Ausone reproche à Paulin d'avoir enseveli en Espagne sa trabée, sa chaise
curule et les honneurs de ses pères13.

Ausone rappelle l'ami, certes, mais surtout l'aristocrate, le poète porteur de

valeurs, le poète au service du cercle. Tout à la fin de la lettre 21, il adresse une
prière aux Muses: «Divinités de la Béotie, ô Muses rendez votre poète aux
Camènes du Latium.»14 Les Camènes sont les Muses romaines, les Muses qui
parlent latin15: Ausone leur demande de faire en sorte que le poète romain, le
poète latin, Paulin, remplisse sa fonction de poète

10 Cf. Epist. 24,8-11: tam placidum, tam mite iugum, quod utrique parentes/ad senium nostri traxere
ab origine uitae/impositumquepiis heredibus usque manere/optarunt dum longa dies dissolueret

aeuum.
11 Cf. Epis t. 24,96-98: Nam mihi certa fides nec commutabilis timquam / Paulini illius ueteris reue-

rentia durât/ quaeque meoque tuoque fuit concordia patri.
12 Cf. Epist. 24,30-33: Quantum oblectamen populi, quae nota bonorum /sperato fraudata bono!... /

ïam nomina nostra parabant/ inserere antiquis aeui melioris amicis.
13 Cf. Epist. 21,60-61: Plie trabeam, Pauline, tuam Latiamque curulem / constituis patriosque istic

sepelibis honores?
14 Cf. Epist. 21,73-74: Haec precor, hanc uoeem, Boeotia numina, Musae, /accipite et Eatiis uatem

reuoeate Camenis. Nous verrons plus loin quelle sera la réaction de Paulin à cette prière d'Au-
sone.

15 Les Camènes sont pour les Romains les nymphes des sources. De très bonne heure elles furent
assimilées aux Muses, inspiratrices des poètes.



76 David Amherdt

Si on lit les trois dernières lettres d'Ausone à Paulin sous cet angle, toute la
correspondance entre nos deux amis acquiert un relief particulier. Ce n'est pas
simplement un appel d'un vieillard au seuil de la mort à son jeune ami, mais

l'appel de toute la société aristocratique. Ainsi, au début de la lettre 21, Ausone
reproche son silence à Paulin et explique que la nature n'a rien fait de muet:
même les ennemis se saluent avant le combat, les rochers se répondent par
l'écho, la mer, les abeilles, les feuilles des arbres, les hommes, les animaux, les

instruments de musique, tout a une voix. Seul Paulin se tait16: le poète muet a un
comportement contre nature, barbare, asocial. C'est justement ce qu'Ausone
reproche à Paulin: en partant, il se met au ban de la société.

Dans la lettre 24, Ausone affirme que la vie sans Paulin est sans relief;
même la nature a changé:

Mais sans toi plus aucune saison de l'année n'apporte avec elle ses changements bienvenus: le

printemps pluvieux s'enfuit sans fleur, la Canicule brûle de tous ses feux, Pomone ne varie plus
les saveurs automnales, et le Verseau assombrit l'hiver de ses flots de pluie17.

Sans Paulin, la belle nature bordelaise, véritable locus amoenus, se transforme
en lieu désolé, en locus inamoenus^. Bien sûr, Ausone parle ici de l'absence de
la personne aimée19, de son ami très cher, de son filius, mais certainement aussi

du poète. L'absence du poète attriste Ausone et déstabilise la société, secouée

par la trahison de son héraut.
Dans la lettre 21, Ausone situe le séjour du traître dans des lieux éloignés de

toute civilisation, déserts, dans les «gîtes neigeux des Pyrénées», dans les «forêts

de Gascogne»20, dans des villes arides, en ruines, attachées à des rochers21.

Ausone avait entendu dire que Paulin s'était retiré en Espagne, même s'il ne se

faisait probablement pas une idée très précise du lieu où il se trouvait. Quoi
qu'il en soit, il est plus que probable qu'Ausone exagère à dessein le caractère
désolé du séjour de Paulin. Cette description est une image: le poète qui trahit
est un sauvage, une sorte de barbare, qui se met volontairement à l'écart des hu-

16 Cf. Epist. 21,1-28.
17 Cf. Epist. 24,91-94: Te sine sed nullus grata nice prouenit annus:/uerpluuium sine flore fugit, Ca-

nis aestifer ardet, /nulla autumnales uariat Pomona sapores/effusaque hiemem contristat Aquarius
unda.

18 Notre passage, en effet, est précédé d'une description idyllique de la campagne bordelaise (cf.
Epist. 24,82-90).

19 La formule te sine, qui apparaît au début du passage cité supra n. 17, figure fréquemment, no¬

tamment dans la littérature amoureuse, lorsque le poète se plaint de ce que sans l'être aimé la vie
n'a plus de saveur (cf. Verg. Georg. 3,42: te [Maecenate] sine nil altum mens incohaf, Aen. 12,882-
883 [paroles de Juturne, sœur de Turnus]: Aut quicquam mihi dulce meorum/te sine, frater, erit?;
Ov. Am. 2,16,33-38 [Ovide regrette son aimée]: At sine te... /... /... /... / non ego Paelignos uideor
celebrare salubres, / non ego natalem, rura paterna, locum).

20 Cf. Epist. 21,51-52: Vasconei saltus et ninguida Pyrenaei / hospitia.
21 Cf. Epist. 21,56-59: Ergo meum patriaeque decus columenque senati/ Birbilis aut haerens scopu-

lis Calagurris habebit/aut quae deiectis iuga per scruposa ruinis/arida torrentem Sicorim despec-

tat Herda?



La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Noie 77

mains. Dans la lettre 13, où Ausone reproche au poète Théon d'avoir
abandonné la poésie, le séjour du traître est aussi situé dans des lieux abandonnés:
lui, Théon, le uates, que fait-il au bout du monde à cultiver les sables, là où finit
l'Océan et se couche le soleil, vivant dans une misérable hutte enfumée?22

Enfin, dans la lettre 21, Ausone demande à Paulin qui l'a persuadé de garder

ainsi le silence, puis lance des imprécations à ce personnage funeste:

Qui donc t'a persuadé de garder si longtemps le silence? Que cet impie ne puisse jamais plus
faire usage de sa voix, que nulle joie ne l'anime, que jamais ni les doux chants des poètes, ni
l'émouvante mélodie d'un tendre chant de deuil, ni les bêtes, ni les troupeaux, ni les oiseaux ne
charment ses oreilles, ni l'écho caché dans les forêts boisées des bergers, qui nous console en
répondant à nos paroles. Que, triste et pauvre, il habite les déserts et qu'il parcoure, muet, les replis
des cimes alpestres, comme on dit qu'autrefois, privé de la raison, évitant le contact avec les

hommes et même leurs traces, Bellérophon parcourut dans son errance des lieux écartés. Voilà
ma prière! Ce vœu, divinités de la Béotie, ô Muses, exaucez-le, et rendez votre poète aux Ca-
mènes du Latium23.

Certes, Ausone s'en prend ici à celui qui aurait contraint son ami au silence.
Mais ces imprécations ne sont-elles pas en même temps lancées à Paulin lui-
même, qui a quitté les siens pour se retirer dans des lieux déserts? Ausone ne
veut-il pas lui montrer qu'en se taisant il se met volontairement au ban de la
société? On devine derrière ces propos une intention polémique et une attaque à

la personne de Paulin24. C'est d'ailleurs ainsi que l'a compris le nouveau
converti, qui affirme dans sa réponse: «je n'ai pas perdu l'esprit, et je ne mène

pas une existence cherchant à fuir la compagnie des hommes, comme le cavalier
de Pégase dont tu écris qu'il vivait dans les antres de Lycie»25.

Ainsi, dans les lettres d'Ausone à Paulin, il est question de bien plus que
d'une amitié personnelle perdue. Il est question du départ de l'un des aristo-

22 Cf. Epis t. 13,3-8: Quid geris extremis positus telluris in oris, / cultor harenarum uates, cui litus
arandum/ Oceani finem iuxta solemque cadentem, /uilis harundineis cohibet quempergula tectis/
et tingit piceo lacrimosa colonica fumo? / Quid rerum Musaeque gerunt et cantor Apollo?

23 Cf. Epis t. 21,62-74: Quis tarnen iste tibi tarn longa silentia suasit? / Impius ut nullos hic uocem uer-
tat in usus; /gaudia non illum uegetent, non dulcia uatum /carmina, non blandae modulatio flexa
querellae; /non fera, non illum pecudes, non mulceat aies, /non quae pastorum nemoralibus abdi-
ta lucis /solatur nostras echo resecuta loque lias; / tristis, egens, deserta colat tacitusque pererret /
Alpini conuexa iugi, ceu dicitur olim / mentis inops coetus hominum et uestigia uitans / auia per-
lustrasse uagus loca Bellerophontes. /Elaec precor, hanc uocem, Boeotia numina, Musae, /accipi-
te et Eatiis uatem reuocate Camenis.

24 Cette attaque s'inscrit probablement dans la polémique anti-monastique de l'époque: on repro¬
chait aux moines d'être des sauvages, de trahir la société des hommes (cf. Mondin, op. cit., supra
n. 3, 264-265, commentaire à Epist. 21,69-72).

25 Cf. Carm. 10,156-158: Non etenim mihi mens demens nequeparticipantum /uita fugax hominum,
Lyciae qua scribis in antris/Pegaseum uixisse equitem Le cavalier de Pégase est Bellérophon.
Ayant voulu, monté sur son cheval ailé Pégase, se rendre sur l'Olympe pour devenir immortel, il
fut rejeté sur terre où il erra, aveugle, solitaire et boiteux. Selon d'autres versions, après avoir,
sur l'ordre du roi de Lycie Iobatès, tué la Chimère avec l'aide de Pégase, Bellérophon retourna
en Lycie, où il dut subir la haine des dieux et marcher dans une mélancolique solitude.



78 David Amherdt

crates les plus riches et les plus influents, qui a transgressé les règles du groupe
qui a trahi Rome. Lorsque le vieux maître écrit à son élève, il défend une

vision de la réalité, il se fait le porte-parole des aristocrates gallo-romains. C'est là
le rôle du poète: se mettre au service du groupe, au service d'une vision du
monde.

Il convient en outre de répéter que nous nous trouvons dans une société
essentiellement littéraire. L'amitié est une amitié épistolaire. Elle est peut-être
personnelle - on ne doute pas de la sincérité des sentiments d'Ausone -, mais
elle est avant tout collective. L'ami est surtout le poète. Or, le poète a pour mission

de diffuser un modèle de société, et il se sert pour cela de son art, de sa
force de persuasion.

Ausone demande à Paulin de revenir à sa vie d'antan, c'est-à-dire de

respecter l'idéal de vie aristocratique, des traditions, une manière de concevoir la
réalité qui plonge ses racines dans une vision du monde classique, païenne, sans

que l'on puisse dire pour autant qu'il soit totalement fermé au christianisme26.
Dans ses lettres, Ausone transmet à Paulin un message, celui de l'aristocrate,
une vision du monde païenne, qui est l'idéal dans lequel il est plongé depuis son
enfance. La culture païenne est son port d'attache27.

2. Paulin ei la mission du poète chrétien

Venons-en à présent à la conception de la poésie de Paulin, beaucoup plus simple

à définir. Dans les carmina 10 et 11, il fait à Ausone l'apologie de sa conversion.

Le but de ces poèmes, comme de toute son œuvre d'ailleurs, est clair, et le

(futur) moine de Noie le proclame haut et fort à maintes reprises: il s'agit de

26 Plusieurs de ses œuvres témoignent d'ailleurs d'une excellente connaissance du christianisme
(cf. les Versus Paschales ainsi que 1 'oratio matutina [Ephemeris 3]).

27 C'est à cette même conclusion qu'arrive Ph. Bruggisser, à la page 137 de son article «Pierre de

Labriolle (1874-1940) et la perception du christianisme d'Ausone face aux orientations de la
recherche actuelle», dans: I. Lewandowski/L. Mrozewicz (éd.), L'image de l'Antiquité chez les

auteurs postérieurs (Poznan 1996) 113-138: «L'œuvre d'Ausone n'est pas le miroir d'un écrivain
chrétien. C'est le paganisme qui structure et alimente l'univers du poète.» Il ne nous appartient
pas d'entrer dans l'interminable débat autour du christianisme d'Ausone: le rhéteur de
Bordeaux était-il chrétien ou païen, «demi-chrétien» ou «demi-païen», ou simplement le représentant

d'une vision du monde syncrétique? Nous voulons seulement montrer ici qu'Ausone participe

d'une vision païenne de la réalité. Voici toutefois quelques indications bibliographiques
permettant d'aller plus loin. Un bon point de départ pour l'étude du christianisme de notre
auteur est fourni par la synthèse de Bruggisser mentionnée ci-dessus. Voir aussi W.-L. Lieber-
mann/P. L. Schmidt, «D. Magnus Ausonius», dans: R. Herzog/P. L. Schmidt (éd.), HLL 5,1989,
§ 554, 304. qui comporte une excellente bibliographie. Les deux dernières contributions sur le

sujet sont celles de M. Skeb, «Subjektivität und Gottesbild. Die religiöse Mentalität des Deci-
rnus Magnus Ausonius», Hermes 128 (2000) 327-352 et de A. Coskun, Die gens Ausoniana an
der Macht. Untersuchungen zu Decimus Magnus Ausonius und seiner Familie, Prosopographica
et Genealogica 8 (Oxford 2002) 216-237 (chap. «Ausonius religiosus»).



La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Noie 79

parler du Christ, la seule vérité28. Paulin rejette les Muses et les thèmes
profanes, car la conversion du cœur va de pair avec une conversion du talent, qui
doit être consacré à Dieu, au Christ, plus précisément, car c'est lui qui inspire le

poète chrétien. Mais cela ne signifie pas pour autant que Paulin renonce à

l'imitation des anciens. En fait, le chrétien se sert des outils littéraires que son éducation

rhétorique lui fournit (la tradition poétique latine) pour présenter les vérités

de la foi: le liâtes païen devient le uates chrétien. Pour Paulin, le poète païen
est un menteur, le poète chrétien, tout en restant poète, est porteur de la vérité.
On remarquera en passant le renversement, ou la christianisation, du topos
traditionnel du poète menteur.

Maintenant une autre force, un dieu plus grand inspire mon esprit et exige un autre genre de vie
Il nous interdit de consacrer notre temps à de vaines occupations... et aux récits fabuleux, afin

que nous obéissions à ses lois et distinguions sa lumière, qu'obscurcissent les raisonnements
habiles des philosophes, l'art des rhéteurs et les fictions des poètes, qui remplissent les cœurs de

mensonges et de vanité, qui n'instruisent que la langue et n'apportent rien qui nous donne le salut

ou nous permette de voir la vérité29.

Un peu plus loin Paulin explique à Ausone que rien ne sert de prier les Muses

pour son retour. C'est Dieu, l'unique divinité, qu'il faut prier:

Mais je préférerais, mon père, que tu réclames mon retour à celui qui pourrait te l'accorder.
Dois-je croire que tu vas me ramener à toi en exhalant de stériles prières, qui ne s'adressent pas à

des êtres divins, ou en suppliant les Muses de Castalie, te détournant de Dieu? Non, ce n'est pas
avec ces puissances que tu me ramèneras à toi et à notre patrie. Ce sont des êtres sourds et inexis-

28 Sur le thème de la conception chrétienne de l'art, la bibliographie est abondante. Voir p.ex.
l'étude de M. Skeb, Christo vivere. Studien zum literarischen Christusbild des Paulinus von Nola,
Hereditas 11 (Bonn 1997) chap. III, «Christusbild und Beredsamkeit», 86-196.

29 Cf. Carm. 10,29—42: Nunc alia mentem uis agit, maior deus, /aliosque mores postulat, /... /... / Va-
care uanis... / et fabulosis litteris / uetat, suis ut pareamus legibus / lucemque cernamus suam, /
quam uis sophorum callida arsque rhetorum et/figmenta uatum nubilant, /qui corda falsis atque
uanis imbuunt/ tantumque linguas instruunt / nihil ferentes, ut salutem conférant / aut ueritatem
non tegant (pour ce dernier vers, nous nous écartons du texte de Härtel, aut ueritate nos tegant,

pour adopter la lecture aut ueritatem non tegant, proposée par Härtel lui-même, en conformité
avec les manuscrits, dans ses «Patristische Studien. VI. Zu den Gedichten des h. Paulinus von
Nola», Sitzungsberichte der Philosophisch-Historischen Classe der Kaiserlichen Akademie der
Wissenschaft, CXXXII. Band, VII. Abhandlung, Wien 1895, 5). La même thématique apparaît
en des termes fort semblables dans la lettre 13, où Paulin s'en prend aux fables et aux erreurs des

poètes et des philosophes, qui n'apportent pas la vérité (cf. Epist. 13,25: Non enim ab humanis
opinionibus nec a fabulosis poetarum somniis aut philosophorum phantasmatis post hominem
futura colligimus, sed ab ipso fonte ueritatis haurimus fidem rerum... Blandiantur sibi mendaciis

poetarum qui non habent ueritatis prophetas. Caecentur opinionibus erraticis philosophorum qui
non inluminantur testimoniis apostolorum etse desperatione solentur qui spem non habent...). Le
lieu commun du poète menteur (cf. le célèbre ytaxà tfiv jtapoifxiav noXXà xpevôoviai ccoiôoî

d'Aristote, Metaph. 1,2 [983a,3]) apparaît aussi chez Ausone dans Epist. 4,1: Si qua fides falsis
umquam est adhibenda poetis. Dans le carmen 20, Paulin affirmera même qu'il utilise l'art de la

poésie, mais sans mentir, car le serviteur du Christ ne saurait mentir (cf. Carm. 20,28-30: Non ad-

ficta canam, licet arte poematis utar. /Historica narrabo fide sine fraude poetae;/absit enim famnio
Christi mentita profari)



80 David Amherdt

tants que tu invoques (un léger souffle dispersera ces paroles confiées au néant), des noms sans

puissance divine: les Muses30.

On remarquera en passant que Paulin fait à son maître un mauvais procès à propos

des Muses. Ausone implorait les Muses de faire revenir Paulin: «divinités de
la Béotie, ô Muses rendez votre poète aux Camènes du Latium»31: une
manière toute poétique et plaisante de souhaiter le retour du poète - Ausone était
certainement loin de croire à l'existence des Muses. Paulin, dans son zèle de

nouveau converti, déforme les paroles et les intentions du vieux rhéteur en
affirmant que lui-même ne prie pas les Muses, mais Dieu32.

Si le message de Paulin est différent de celui d'Ausone, la forme de ses

poèmes, et notamment des deux lettres comprises dans notre correspondance,
n'a rien à envier à celle des lettres de son ami: le style, les procédés rhétoriques
sont tout aussi massivement présents que chez son correspondant Dans les
carmina 10 et 11, Paulin fait une véritable démonstration de son érudition. Les
finesses de la littérature entraînent l'adhésion, charment: c'est la force de
persuasion dont nous avons parlé à propos d'Ausone33.

Le rôle essentiel du véhicule poétique dans l'œuvre de christianisation de
Paulin a été étudié il y a peu par Sigrid Mratschek dans l'ouvrage auquel il a été
fait allusion plus haut34. L'extraordinaire influence de Paulin sur la société de

son temps s'explique par la conjonction de deux facteurs35. Le premier facteur
est le message ascétique, ou religieux, de Paulin; le second facteur est le véhicule

de ce message, la lettre ou la poésie. La poésie, la rhétorique, est véritablement

un instrument de civilisation au service de la religion36. Tout comme
pour Ausone, pour Paulin la lettre est un instrument de relation, diffuseur de
valeurs. La littérature est action, elle est même l'une des armes principales de

l'activité missionnaire. Paulin veut exercer de l'influence par le biais de la litté-

30 Cf. Carm. 10,109-115: Sed reditum inde meum, genitor, te poscere mallem / unde dari posset.
Reiiocandum me tibi credam, / cum steriles fundas non ad diuina precatus, / Castalidis supplex
auerso numine Musis? /Non his numinibus tibi mepatriaeque reducis./Surda uocas et nulla rogas
(leuis hoc feret aura / quod datur in nihilum), sine numine nomina Musas.

31 Cf. Epist. 21,73-74, cité supra n. 23.
32 Pour Paulin, le Christ remplace les Muses: pour le chrétien le Christ est le musicus auctor (cf.

Carm. 20,43: Ille [Christus] igitur uere nobis est musicus auctor
33 Dans la lettre 8,3. Paulin affirme que c'est par la beauté du chant de la poésie qu'il veut conduire

son correspondant Licentius à Dieu (cf. Epist. 8,3: ut te ad dominum harmoniae omniformis arti-
ficem modulamine carminis euocarem, «par la cadence de mon poème je veux t'attirer vers le
maître et créateur de tout genre d'harmonie»). Paulin était bien conscient de la force de la rhétorique,

puisqu'il conseille à son ami Jovius de se méfier de la «douceur pernicieuse» de la poésie
païenne (cf. Epist. 16,7: perniciosam istam inanium dulcedinem litterarum euita)\

34 Cf. supra n. 5.

35 A l'époque, Noie était une «plaque tournante» des relations religieuses et intellectuelles de la
chrétienté.

36 Mratschek, op. cit. (supra n. 5) 393-394, compare la correspondance de Symmaque avec celle de

Paulin: alors que Symmaque avait pour but de gagner des amis politiques, Paulin cherche à

gagner des adeptes pour son mouvement ascétique. La correspondance est un religiosum officium.



La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Noie 81

rature: n'essaie-t-il pas justement de convaincre Ausone du bien-fondé de sa
conversion? Le nouveau converti avait-il la prétention de convaincre son vieux
maître? C'est peu probable. Toujours est-il qu'il se sert de ses poèmes pour faire
ses premières armes d'apologiste37. Et certainement savait-il qu'il ne serait pas
lu seulement pas Ausone et que ses carmina circuleraient dans le groupe des
aristocrates gallo-romains: Ausone écrivait au nom des aristocrates, la réponse
de Paulin est aussi collective. D'ailleurs, Paulin a sans doute lui-même diffusé
les deux poèmes parmi ses amis, conformément à sa pratique ultérieure. En
effet, sans pour autant publier lui-même sa correspondance, il fera en sorte que
ses lettres parviennent au plus grand nombre de personnes possible, en particulier

aux élites intellectuelles de son temps38.
Ausone voulait rappeler le poète. C'est bien un poète qui lui revient, et quel

poète, mais un poète dont le message a changé, qui ne chante plus la gloire
d'une société, mais celle de son Dieu. Paulin aurait-il donc oublié la société
aristocratique? Bien au contraire. C'est à elle qu'il s'adresse, dans le langage qui lui
est propre. Il sait que seule l'élite, de par sa préparation intellectuelle et son
expérience des affaires publiques, est à même de mettre en œuvre le nouveau
modèle de société que réclame le christianisme. On assiste en fait à la naissance
d'une nouvelle aristocratie, pour laquelle aristocratie et religion, souvent
même aristocratie et épiscopat, ne font qu'un: l'aristocrate païen devient
l'aristocrate chrétien39. Cela ne signifie pas que Paulin se soit converti par opportunisme,

ou parce qu'il voyait que la société romaine ne pouvait échapper au
christianisme et qu'il valait mieux le faire sien. Sa conversion est sincère, et dans
son zèle il souhaite que toute l'aristocratie assimile le christianisme, comme il
l'a lui-même assimilé.

3. Le poète défenseur de l'aristocratie

Ausone et Paulin ont tous deux un message civilisateur à transmettre, un
modèle de société à défendre. C'est le rôle du poète. La poésie est le véhicule privilégié

de ce message, elle est à son service. Ausone et Paulin considèrent l'activité

littéraire comme une activité essentiellement collective. Et pour transmettre

ce message, la rhétorique, c'est-à-dire le message formel, est pour nos deux
auteurs d'une extrême importance. C'est ce qui fit le succès d'Ausone. C'est ce
qui fera le succès du futur moine et évêque de Noie.

37 Tous les thèmes que Paulin aborde dans les carmina 10 et 11 seront par la suite repris et dévelop¬
pés par le moine de Noie.

38 Sur ce thème, voir Mratschek, op. cit. (supra n. 5), notamment 408^414, par. «Die Publikation
des Briefwechsels».

39 Sur ce thème, la littérature est abondante. Voir notamment Mratschek, op. cit. (supra n. 5) 38-
48. Sidoine Apollinaire réalisera parfaitement ce nouveau modèle: pour lui, culture, politique et
religion font partie d'un même projet civilisateur (cf. Amherdt,op. cit., supra n. 4,17-18, avec de
la bibliographie).



82 David Amherdt: La fonction de la poésie et le rôle du poète

Message chrétien contre message païen? Sans doute. Défense de la société

aristocratique? Surtout. Face au christianisme, deux voies s'ouvrent. La voie du

rejet ou la voie de l'acceptation, de l'intégration, de l'assimilation, le but étant
toujours la survie, ou mieux, la vie du groupe des aristocrates. La correspondance

entre Ausone et Paulin révèle les formidables luttes internes de l'organisme

aristocratique s'efforçant de s'adapter à une situation nouvelle. Elle est

l'image des incertitudes d'une société. D'une certaine façon, elle constitue le

monologue intérieur d'une société avec elle-même.

Correspondance:
David Amherdt
Université de Fribourg (Suisse)
Département des Sciences de l'Antiquité
Rue Pierre-Aeby 16

CEI-1700 Fribourg
E-Mail: david.amherdt@unifr.ch


	La fonction de la poésie et le rôle du poète chez Ausone et Paulin de Nole

