
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 4

Artikel: Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles am Beispiel
seines ersten Auftritts (223ff.)

Autor: Petrovic, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles
am Beispiel seines ersten Auftritts (223ff.)

Von Andrej Petrovic, München

Der Wächter oder 'Bote'1 aus der Antigone des Sophokles wird heute in der Regel

als ein komischer, teilweise sogar als komödiantischer Charakter angesehen2.

Diese Interpretation der Rolle ist keineswegs neu. Sie wurde nicht nur
bereits von den Philologen des neunzehnten Jahrhunderts vertreten; schon

Shakespeare hat anscheinend die Rolle des Wächters ähnlich verstanden.
Denn dieser Dichter hat für die Gestaltung der Rolle des Launcelot Gobbo aus
dem Merchant of Venice (2,2) den Wächter der sophokleischen Antigone vor
Augen gehabt2. Der erste Gelehrte aber, der die Komik in der Rolle explizit er-

* Die folgenden Ausführungen habe ich zunächst im Rahmen des Mittelrheinischen Symposions
für Klassische Philologie 2002 in Giessen vorgetragen. Ich möchte mich bei den Organisatoren
und Teilnehmern dieser Veranstaltung herzlichst für die Einladung und die aktive Anteilnahme
bedanken. Der hier vorliegende Aufsatz stellt eine überarbeitete und ergänzte Version jenes
Vortrags dar. Mein besonderer Dank gilt den Professoren Angelos Chaniotis, Wolfgang Klug,
Peter von Möllendorff, Catherine Trümpy und Rudolf Wächter, die mir mit ihrem Rat sehr
geholfen haben.
Die folgenden Abhandlungen wurden nur mit dem Nachnamen der Verfasser und ggf. dem
Erscheinungsjahr zitiert:
J. Bollack, «Le garde de l'Antigone et son message», in: A. Bierl/P. von Möllendorff (Hgg.), Or¬

chestra, Drama, Mythos, Bühne. Festschrift für Hellmut Flashar anlaßlich seines 65.

Geburtstages (Stuttgart/Leipzig 1994) 119ff.

A. Brown (Hrsg.), Antigone (Warminster 21993).

L. Campbell, Paralipomena Sophoclea (London 1907).
P. E. Easterling, Sophocles, Trachiniae (Cambridge et al. 1982).
M. Griffith, Sophocles Antigone (Cambridge 1999).
R. Jebb, Sophocles, Antigone (Cambridge 1906).
J. C. Kamerbeek, Commentaries, Part III, Antigone (Leiden 1978).

A. A. Long, Language and Thought in Sophocles (London 1968).
A. C. Moorhouse, The Syntax of Sophocles (Leiden 1982).
F. W. Schneidewin/A. Nauck, Sophokles Antigone (Berlin 1913).
B. Seidensticker, Palintonos Harmonia (Göttingen 1982).
P. T. Stevens, «Colloquial Expressions in Euripides», CQ 31 (1937) 182ff.

Ders., «Colloquial Expressions in Aeschylus and Sophocles», CQ 39 (1945) 95ff.
Ders., Colloquial Expressions in Euripide. Hermes E. Heft 38 (Wiesbaden 1976 rev. und erg.

Auflage von 1937).

1 In den MSS steht äyye\ R. Ph. F. Brunck (Hrsg.), Sophoclis dramata quae supersunt et deperdito-
rum fragmenta. Bd. I (Lipsiae 1786) hat die Rolle mit «Wächter» betitelt.

2 Vgl. Seidensticker 76ff. (bes. 81).
3 Dazu vgl. u. Anm. 57.

Museum Helveticum 60 (2003) 193-209



194 Andrej Petrovic

wähnt, war meines Wissens Lewis Campbell im Jahr 18794, gefolgt von Lionel
Horton-Smith im Jahr 1896\

Obwohl die komischen Züge in der Rolle des Wächters*1 seit langem
bemerkt worden sind7, hat man einem wichtigen Mittel für den Aufbau des komischen

Effektes, nämlich der sprachlichen Gestaltung, wenig Beachtung
geschenkt. Genau darauf oder präziser: auf die soziolektale Gestaltung der Rolle
möchte ich hier zu sprechen kommen. Die Analyse der Sprache des Wächters
zeigt nämlich, so die hier vertretene These, dass Sophokles bei der Gestaltung
der Rolle des Wächters ein gängiges linguistisches Phänomen der Alltagssprache,

und zwar die sprachliche Angleichung, zum Zweck der Komik verwendet
hat.

I. Fragestellung

Sophokles gilt als einer derjenigen Sprachkünstler, die ein besonders entwik-
keltes und empfindliches Gehör für stilistische Feinheiten hatten. Sein Bestreben.

in seinen Tragödien realitätsnahe Situationen zu schildern, hatte die Schaffung

einer ganzen Reihe lebensnaher personne minores zur Folge, und zu diesen

auch in Hinblick auf die Sprache sorgfältig ausgearbeiteten Nebenrollen
zählt auch die des Wächters in der Antigone.

Wie hat Sophokles aber die Sprache seiner Sprecher genau gestaltet? Was

für Faktoren hat er dabei berücksichtigt? Erstens wissen wir, dass er den sozialen

Stand der Sprecher beachtet hat. Der Gebrauch der Sprache als ein Mittel
zur Charakterzeichnung des sozialen Standes des Sprechers hat eine lange
Tradition im Drama von dessen frühest greifbaren Anfängen bis zum heutigen Tag.
Man denke z.B. an die sprachliche Charakterisierung in den altindischen Dramen

mit heroisch-sozialer Thematik des Ncitikä-Typus1" mit ihrer Dichotomie
zwischen den Sanskrit sprechenden Helden und Adeligen einerseits und ande-

4 L. Campbell (Hrsg.). Sophocles: The Plays and Fragments. VI (Oxford 1879) 448f.: «[...] one of
the few semi-comic touches in Greek Tragedy [...].»

5 L. Horton-Smith, Ars tragica sophoclea cum shaksperiana comparata (Cambridge 1896) 56.

6 Der Ausdruck «komische Züge» steht hier für die bisherigen Ausdrucksweisen, von «sub-
comic» (H. D. F. Kitto, Form and Meaning in Drama. London 1968, 152) bis «comic masterpiece»

(Long 85).
7 Zu den komischen Zügen aus dramatischer Sicht vgl. Jebb; Schneidewin/Nauck; G. M. Kirk-

wood, A Study of Sophoclean Drama (London 1958); L. Biffi, «Elementi comici nella tragedia
Greca», Dioniso 35 (1961) 89ff.; G. Müller, Sophocles Antigone (Heidelberg 1967); Kitto, a.O.

(oben Anm. 6); H. Rohdich, Antigone. Beitrag zu einer Theorie des sophokleischen Helden
(Heidelberg 1980); Seidensticker; Brown. Dagegen B. Jordan, Servants of the Gods. A Study in the

Religion, History and Literature of Fifth-century Athens (Göttingen 1979) und M. W. Blundell,
Helping Friends and Harming Enemies. A Study in Sophocles and Greek Ethics (Cambridge
1989). Die einzige Studie, die sich ausschliesslich der Rolle des Wächters in der sophokleischen
Antigone widmet, ist Bollack.

8 Dazu vgl. z.B. V. Raghavan, s.v. Indian Poetry, in: A. Preminger (Hrsg.), Princeton Encyclope¬
dia of Poetry and Poetics (Princeton 1975) 384-389.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 195

ren, niedrigeren sozialen Schichten (Frauen und Kinder mit eingeschlossen),
die Prakrit sprechen, andererseits, oder etwa an G. B. Shaw's Pygmalion und
J. Sullivan's Only Fools and Horses.

Keiner der drei grossen Tragiker des 5. Jahrhunderts hat gezögert, einfache
Menschen auf der Bühne darzustellen1 und sie und ihre Zugehörigkeit zu
niedrigeren sozialen Schichten mittels sprachlicher Merkmale zu charakterisieren.
Dass Aischylos diese einfachen Menschen mit zahlreichen und für uns oft nur
schwer identifizierbaren Kolloquialismen10 versehen hat, und zwar vor allem
auf der lexematischen Ebene, haben vor allem die Abhandlungen von Stevens
und West gezeigt11.

Sophokles übernimmt nun aber nicht nur die schon bei Aischylos vorhandene

Technik der Gestaltung dieses Typs von Nebenrollen durch die Betonung
der kolloquialen Elemente. Was Sophokles interessiert, ist nicht nur die dia-
stratische Differenzierung der Rollen aufgrund der sog. funktionalen Varietäten

(Umgangssprache, Standardsprache, Fachsprache usw.)12, sondern ebenso
sehr deren Zusammenhang mit der eigentlichen Sprechsituation und dem
Charakter des Sprechers. Sophokles' Interesse an der Sprechsituation wird nicht
nur durch philologische Bemühungen der modernen Gelehrten bewiesen13; be-

9 Vgl. Seidensticker 76ff.
10 Zum Problem der Kriterien für die Identifizierung von Kolloquialismen vgl. M. Landfester, Ein¬

führung in die Stilistik der griechischen und lateinischen Literatursprachen (Darmstadt 1997)
29ff.. bes. 31-34. Zur theoretischen Grundlage vgl. K. J. Dover, «Colloquial Stratum in Attic
Prose», in: ders., Greek and the Greeks, Bd. I (Oxford 1987) 16ff. Interesse an der Erforschung
der Kolloquialismen im Griechischen Drama fängt mit C. Amatti, «Contributo alle richerche
sulFuso della lingua familiäre in Euripide», SIFC 9 (1901) 125ff. an. Dazu vgl. auch Stevens
(1937; 1945; 1976) und M. West, «Colloquialism and Naïve Style in Aeschylus», in: E. M. Craik
(Hrsg.), Owls to Athens (Oxford 1990) 3ff.

11 Vgl. Stevens (1945) passim und West, a.O. (oben Anm. 10) 4.

12 Die hier vorhandene Auffassung der Sprache als Diasystem von Varietäten fusst vor allem auf
L. Flydal, «Remarques sur certains rapports entre le style et l'état de langue», Norsk Tidsskrift
for Sprogvidenskap 16 (1951) 240ff. (vgl. dort die Begriffe diatopisch, diastratisch), und weiter
E. Coseriu, Einführung in die Allgemeine Sprachwissenschaft (Tübingen 1992) 280-285 (vgl.
dort diaphasisch). Bei Coseriu findet sich auch eine Erklärung aller drei grundlegenden Typen
von Sprachvarietäten. In der klassisch-philologischen Sprachwissenschaft hat sich auch der
diaethische Aspekt durchgesetzt; der Terminus ist auf Petersmann zurückzuführen. Vgl. H. Petersmann.

«Maecenas, Nasidienus und Trimalchio. Ein Beitrag zur Illustration des diaethischen
Sprachaspekts in der römischen Literatur der frühen Kaiserzeit», in: M. Baumbach/H. Köhler/
A. M. Ritter (Hgg.), Mousopolos Stephanos. Festschrift für El. Görgemanns (Heidelberg 1998)
269ff. Für einen Überblick über die Rolle aller vier varietätenlinguistischen Termini in der
klassischen Philologie vgl. H. Petersmann, «Lateinische Varietätenrhythmik - aufgezeigt an
ausgewählten Komödien des Plautus», WS 113 (2000) 153ff.

13 Vgl. A. Schmitt. «Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptpersonen in
der 'Antigone'», AuA 34 (1988) Iff.; vgl. auch B. Seidensticker, «Beobachtungen zur sophoklei-
schen Kunst der Charakterzeichnung», in: A. Bierl/P. v. Möllendorf (Hgg.), Orchestra, Drama,
Mythos, Bühne, Festschrift für Hellmut Flashar (Stuttgart/Leipzig 1994) 276ff., bes. 281, und
F. Budelmann, The Language of Sophokles: Communality, Communication and Involvement
(Cambridge/New York 2000) 61ff.



1% Andrej Petrovic

reits in der Antike wurde diese Eigenart der sophokleischen dramatischen
Technik registriert und hoch geschätzt14. Dass Sophokles der Ausformung der
Sprache als Abbild des menschlichen Charakters besondere Aufmerksamkeit
geschenkt hat - was wir heute dank Petersmann mit dem Terminus «diaethischer

Sprachaspekt»1"1 bezeichnen -, hat laut Plutarch der Dichter selbst
gesagt16:

«Wie Sophokles sagte [sc. für sich], er habe die Form der Sprache geändert,
und es ist gerade sie, die am meisten den Charakter [sc. der Rolle] zum
Ausdruck bringt.»

Dieses ausgeprägte Interesse am Charakter des Sprechers und an der
Sprechsituation, das hinsichtlich der Hauptpersonen in der sophokleischen Antigone
besonders dank den Arbeiten von Schmitt und Budelmann erkannt worden ist,
ist auch bezüglich der personne minores in mehreren Stücken des Dichters zu
beobachten, m.E. am deutlichsten im Fall der Lügenrede17 des Herolds Lichas
aus den Trachinierinnen und der Angstrede des Wächters in der Antigone.

14 Vgl. Zo<poxkéouç yévoç xai ßiog, § 21, Z. 90-92 Oiôe <sc. Zocjpox>4jg> ôè xaigöv auppexpfjoai
xai jrpaypaxa okjxe èx pixgoö rpioxixiov rj Xé^etoç puâç öXov t|0ojtoi£!v jigôotojiov; Text zitiert
nach der Ausgabe von St. Radt. Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 4 (Göttingen 21999) 40.

Für die Begrifflichkeit bzw. xaiqöq für die Bezeichnung der Sprechsituation vgl. M. P. Schmude,
s.v. Makrologie, in: G. Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 5: L-Musi
(Tübingen 2001) Sp. 736-740. bes. 737. Für die Begriffe vgl. zusätzlich Schmitt. a.O. (oben
Anm. 13) Iff.: xaigôç xai Jtgàypaxa «Zeit und Umstände». Für die Bedeutung des Begriffes in
der griechischen Tragödie vgl. auch W. H. Race, «The Word Kaigôç in Greek Drama», TAPhA
111 (1981) 197ff„ bes. 212f.

15 Vgl. oben Anm. 12.

16 Vgl. Plu. Moralia (79 B), Quo modo quis suos in virtute sentiat profectus (7): toojreg yàg ô Zorpo-
xkfjç ëkeye fjôq xô xfjç ké^etûç pexaßakkeiv elôoç, ÖJiep f|fhxü)xaxöv èoxi; Text zitiert nach der
Ausgabe von F. C. Babbitt, Plutarch 's Moralia. Bd. I (London/Cambridge, Mass. T969) 420. Für
das Textverständnis vgl. Schmitt, a.O. (oben Anm. 13) 1, Anm. 2, und C. M. Bowra, «Sophocles
on His Own Development», AJPh 61 (1940) 385ff„ bes. 398: «So when Sophocles said that his

diction was (|{hxd)xaxov, he meant no more than that his characters spoke in a way that was
characteristic of them.» Ob die Zuschreibung dieses Satzes an Sophokles richtig ist oder nicht, ist
nicht von wesentlicher Bedeutung: Bereits die Tatsache, dass Sophokles schon in der Antike als

Dichter mit den oben angeführten Qualitäten betrachtet worden ist, genügt, wie dies Schmitt,
a.O.. feststellt.

17 Für die Rolle des Lichas vgl. Seidensticker 79, bes. Anm. 17 mit relevanter Literatur (bis zum
Jahr 1982): M. Davies, «Lichas' Lying Tale: Sophocles «Trachiniae»» CQ 78 N.S. 34 (1984)
480ff.; ders.. Sophocles, Trachiniae (Oxford 1991) und B. Heiden, «Lichas' Rhetoric of Justice in

Sophocles' Trachiniae», Hermes 116 (1988) 13ff. Für einen Überblick über die Lügengeschichten

bei Sophokles (in Aj., Tr., El., Ph. und OC) vgl. U. Parlavantza-Friedrich, Täuschungsszenen
in den Tragödien des Sophokles (Berlin 1969).



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 197

2. Diastratische Unterscheidung, Situativität und Interaktionalität18

Wie bereits festgestellt, ist in der attischen Tragödie spätestens seit Aischylos
der Ausdruck des sozialen Standes auch in der Redeweise eines Sprechers
nachweisbar. Folglich wird von einem Adeligen eine gepflegte, erhabene, eben
adelige Sprache (sc. poetische Hochsprache) erwartet, genau wie z.B. von
einem Diener eine einfachere, alltägliche bzw. der gesprochenen griechischen
Sprache viel nähere und weniger künstliche Sprache (sc. beinahe
Umgangssprache)19.

In seiner Antigone hat Sophokles einen Menschen von niedrigem sozialen
Stand2" (den Wächter) einem König (Kreon) gegenübergestellt, und man
erwartet eigentlich, dass die sprachliche Gestalt der beiden Sprecher in diesem
Rahmen bleibt bzw. dass Kreon eben die poetische Hochsprache konsequent
benutzt, die laut Long mit einer Fülle poetischer und abstrakter Substantive
versehen ist21, die Sprache des Wächters dagegen die umgangssprachlichen
Charakteristika aufweist. Die Redeweise des Wächters entspricht nun aber
dem beschriebenen Muster nur zum Teil.

Die Sprechsituation ist aus der Sicht des Wächters sehr gefährlich: Er tritt
in V. 223 in die Handlung ein, um dem König mitzuteilen, dass jemand trotz des
Verbots des Königs Polyneikes bestattet hat22. Dafür müsste eigentlich er selbst
die Verantwortung übernehmen, denn es war schliesslich seine Aufgabe, die
Leiche zu bewachen. Der Wächter ist jedoch zugleich als aussergewöhnliche
persona minor konzipiert: Er zeigt kein schlechtes Gewissen trotz seiner
Pflichtverletzung, sondern konzentriert, angesichts der drohenden Strafe völlig
verängstigt, all seine Gedanken, Taten und ein für eine gewöhnliche persona

18 Unter dem Begriff Situativität verstehe ich die eigentliche Sprechsituation. Dafür vgl. z.B.
K. Bayer, Sprechen und Situation (Tübingen 21984). Unter dem Begriff Interaktionalität verstehe

ich einen gegenseitigen, interpersonellen Einfluss, der sich auch an der Sprache der Beteiligten

expliziert. Für einen Überblick vgl. P. Watzlawick/J. H. Beavin/D. D. Jackson, Menschliche
Kommunikation (Bern '1974).

19 Für einen Überblick über einige übliche, vornehmlich kolloquiale Charakteristiken der Sprache
derpersonae minores vgl. Amatti, a.O. (oben Anm. 10) und besonders Stevens (1937; 1945). Wie
sich zeigen wird, hebt sich der Wächter von der gewöhnlichen Gestaltung ab. aber kolloquiale
Elemente sind durchaus noch zu finden.

20 Was den sozialen Stand angeht, vgl. auch Müller, a.O. (oben Anm. 7) 69. Ob der Wächter Sklave
(bzw. Bote) oder tatsächlich ein Wächter ist (und dadurch ein Angehöriger der unteren Schichten),

wissen wir nicht. Vgl. Griffith 165.

21 Vgl. Long 50ff.
22 Die sog. erste Bestattung. Dazu vgl. M. McCall, «Divine and Human Action in Sophocles: The

two Burials in Antigone», YCIS 22 (1972) 103ff.; Jordan. a.O. (wie Anm. 7); R. P. Winnington-
Ingram. Sophocles (Cambridge/London/New York et al. 1980); C. H. Whitman. «Antigone and
the Nature of the Nature», in: C. Segal (Hrsg.), The Heroic Paradox: The Essays on Homer,
Sophocles and Aristophanes (Ithaca 1997) 105-131; W. B. Tyrrell/L. J. Bennett, Recapturing
Sophocles Antigone (Lanham 1998).



198 Andrej Petrovic

minor unerwartet langes23 Prooimion (der Begriff bezieht sich in diesem
Art. auf die V. 223-236) vor allem auf den Versuch, seine eigene Haut vor dem
begreiflicherweise wütenden König zu retten24. Dies ist tatsächlich atypisch für
einen Boten2'. Indem der Dichter einen atypischen Untertanen in einer
ungewöhnlichen bzw. sehr gefährlichen Situation präsentiert, stellt er sich die
Aufgabe, die Redeweise des Sprechers nicht nur a) seinem sozialen Stand und b)
der geschilderten Situation, sondern auch c) dem Charakter des Sprechers
anzupassen. Daher stellt sich folgende Frage: Mit was für Mitteln gelingt es dem
Dichter, diese drei Ebenen in der Sprache des Wächters zum Ausdruck zu bringen?

Das Machtverhältnis zwischen dem König und seinem Untertan überträgt
sich aus dem Leben in die Sprache. Der Wächter hat keine Wahl, er spricht, weil
er von den Geschehnissen berichten muss. Er hat aber zugleich Angst, dass die

Mitteilung ihn selbst in Lebensgefahr bringen könnte. So ist der Wächter
überzeugt, dass er seine gewöhnliche Ausdrucksweise nicht benutzen darf, wenn er
sein Ziel, die Rettung, erreichen will. Sein Leben hängt vom Erbarmen seines

Gesprächspartners ab, und er will die Barmherzigkeit des Königs auch mittels
sprachlicher Angleichung gewinnen. Deshalb versucht er - ein Diener - sich
der Situation und besonders seinem Gesprächspartner - dem König -
möglichst angemessen auszudrücken2".

Daher stehen für den Dichter die drei oben genannten Ebenen bei der
Gestaltung der Sprache des Wächters in folgender Hierarchie: erstens der Charak-

23 Dies bezieht sich vornehmlich auf den ersten Auftritt des Wächters, V. 223ff. Was die Struktur
der Redeparteien der Boten und ähnlicher Nebenrollen anbelangt, vgl. E. Eicken-Iselin,
Interpretationen und Untersuchungen zum Aufbau der Sophokleischen Rhesis (Basel 1942) 79, Anm.
1: «[...] ein Bote [fasst] zunächst in Dialogform seine Mitteilung kurz zusammen, um dann erst
auf Befragen eine ausführliche erzählende Erklärung zu geben [...].» Beim Wächter in der Antigone

bietet sich das Gegenteil: Der Wächter klärt zunächst ausführlich seine Ängste und
persönlichen Probleme auf, um erst später die Mitteilung in einem Atemzug zu fassen.

24 Für die Motivation vgl. V. 437^140. Der Wächter sagt, es sei sehr erfreulich (fjôtoTov V. 438),
dass man selbst von den Gefahren (xaxwv V. 437) weglaufe, es sei aber schmerzhaft, die Lieben
in Gefahr zu bringen; jedoch sei es ihm so, dass er dies alles weniger schätze als seine eigene
Rettung (rrjç èpfjç ocoTeQtaç). Interessanterweise hat er nicht Angst, weil er bei seiner Pflicht
versagt hat, sondern, wie der Wächter selbst sagt: (V. 277) «niemand hat den Boten gern, der die

schlimmen Nachrichten bringt».
25 So auch Seidensticker 81. Für die übliche Darstellung von Boten in der attischen Tragödie vgl.

J. Keller, Struktur und dramatische Funktion des Botenberichts bei Aischylos und Sophokles
(Diss. Tübingen 1959) und G. Erdmann, Der Botenbericht bei Euripides. Struktur und dramatische

Funktion (Diss. Kiel 1964). Neulich hat sich auch M. E. Payne, «Three double messenger
scenes in Sophokles», Mnemosyne 53 (2000) 403ff., mit den sophokleischen Darstellungen der
Boten in OT, Tr. und Ph. beschäftigt.

26 Vgl. den Kommentar von Griffith ad loc., 165: «The self announcment is elaborate [...] The dic¬

tion too is «high», (esp. the periphrases at 224,226,235); but the mode of self-address is peculiar
(227-30n.), and the gnomic conclusion lamely platitudinous (236).»



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 199

ter des Wächters, der aus seiner Zielsetzung sichtbar wird27, zweitens die
Sprechsituation und erst an 3. Stelle der soziale Stand.

Das uns allen wohl bekannte Phänomen der sprachlichen Angleichung an
den jeweiligen Gesprächspartner und die Situation wird auch in der modernen
Soziolinguistik beachtet. Situationen dieser Art bilden den Gegenstand der
accommodation theory28, und es wurde experimentell gezeigt, dass in formellen
Situationen oder in Situationen, die man als formell empfindet, der sozial
untergeordnete Sprecher in der Interaktion mit dem aus soziopsychologischer
Sicht29 dominierenden Sprecher seine Sprache dem dominierenden Sprecher
und dessen sprachlicher Varietät annähern will; der sozial untergeordnete
Sprecher konvergiert unter den beschriebenen Umständen. Die Konvergenz
kann erfolgreich sein, bzw. der Konvergierende erreicht den angestrebten Stil,
oder sie kann misslingen.

Es gibt zahlreiche Faktoren, die auf den Grad des Erfolges einwirken. Die
wichtigsten sind Bildung, sprachliche Intelligenz und Kompetenz sowie Nähe
des angestrebten Stils für den Konvergierenden30. Wenn die üblichen Merkmale

des herkömmlichen Stils eines Konvergierenden von dem im Gespräch
dominierenden Sprecher nicht bemerkt werden, ist die Konvergenz gelungen.

3. Bemerkungen zur ersten Rhesis des Wächters

Lenken wir die Aufmerksamkeit vor allem auf die auffälligsten unter den
sprachlichen Besonderheiten, die m.E. als Folge des Prozesses der sprachlichen
Konvergenz des Wächters anzusehen sind. Wir können den Prozess der
Konvergenz des Wächters nur auf der lexematischen und syntaktischen Ebene
beobachten; es lässt sich vermuten, dass die anderen Phänomene, die bei diesem
Prozess mit im Spiel sind - wie z.B. die Angleichung der Stärke der Stimme, die
Angleichung der Aussprache, der Gestik und Körperhaltung usw. -, auch
stattfanden (S. Ant. 223-23631):

27 Vgl. Anm. 12. Vgl. auch K. J. Dover, «Language and Character in Aristophanes», in: ders.,
Greek and the Greeks, Bd. I (Oxford 1987) 237: «The language belongs to the character in the
sense that it must be coherent with the thought, feelings and acts of that character.»

28 Dazu vgl. L. A. Rosenblum/M. Lewis (Hgg.), Interaction, Conversation and the Development of
Language (New York 1977). Daneben vgl. H. Giles/P. Smith, «Accommodation Theory: Optimal

Levels of Convergence», in: H. Giles/R. St. Clair (Hgg.), Language and Social Psychology
(Baltimore 1979) 45-65 und H. Giles/D. Taylor/R. Bourhis, «Toward a theory of interpersonal
accommodation through language: Some Canadian Data», Language and Society 2 (1973) 307ff.

29 Besonders wenn die Beziehungen der Sprecher zueinander gesetzlich oder durch Bräuche nor¬
miert worden sind (vgl. für Literatur Anm. 28).

30 Vgl. Giles/Taylor/Bourhis, a.O. (oben Anm. 28) 32ff.; D. Markham, Phonetic Imitation, Accent,
and the Learner (Lund 1997) 19-55.

31 Der hier zitierte Text und alle weiteren Stellen stammen aus der Ausgabe von Griffith.



200 Andrej Petrovic

ctva£j, EQÙ) pèv oux ôjxooç xd/ooq imo
ôûojxvouç Lxcxvoj xoûcpov è^âgaç jxoôa-

225 jroA-Xàç yàp eo/ov cppovxiöwv Ejxiaxâaeiç;,
ôôotç xdxàojv èpauxôv e'iç àvaaxQocpr)v-

ifmx1! YÙQ iioöa JtokXà (liol |iuûoij|iévr|-
«xâXaç, xî xtoQeïÇ ol poXœv ôidoeiç ôîxqv;
x^r|(iü)v, f,iévEiç au; xe'l xàô' EÏOExai Kqéoov

230 aXXou jra(T âvôgôç, jxôôç où öf^x' oùx àXyuvfji;»
xoiaùfT eXîooojv qvuxov axoXfji ßgaöüq,
Xoùxooç ôôôç ßgaxEta yîyvExai paxpcx.
XÉÀ.OÇ y£ (.lÉVXOl ôeoq' èvîXTjOEV [XoXeÎV

aoî, xe'l xô pqôèv eÇeqô), cppotoa) 6' o^coç-
235 XîjÇ EÀ.JTLÔOÇ yàg EQXOfiai ôeÔQaypévoç

xô (ix| jxaftEtv âv âXko JxXqv xô popaipov.

Kolloquiale Elemente in der Redeweise des Wächters sind in seinem Gespräch
mit dem König durchaus zu finden, aber erst ab V. 245 xal ôrj Xeyco ooî, d.h. ab
dem Moment, als der Wächter endlich sagt, weshalb er gekommen ist. Von da
ab registriert Stevens eine ganze Reihe von Kolloquialismen 2: V. 245 xai ôfj;
268 oùôév jrÀ.éov; 276 olö' öxi; 315 oùxtoç; 327 pâXioxa; 390 oxoXrj.

Im für unsere Betrachtungen wichtigsten Abschnitt (V. 223-245) gibt es
keine dieser Kolloquialismen, dafür aber eine ganze Reihe unüblicher Syntagmata

und interessanter Bedeutungsverschiebungen. Daraus ergibt sich m.E.,
dass die Sprache des Wächters in diesem Abschnitt kaum als Hochsprache zu
verstehen ist, sondern eher als eine Persiflage derselben bzw. als misslungener
Versuch des Wächters, sich der vom König gesprochenen Hochsprache anzunähern.

Sophokles gestaltet den Wächter als einen Prahler, der echtes sprachliches

Raffinement und das, was er dafür hält, nicht unterscheiden kann:
Ausdrücke aus dem sermo militaris, pervertierte homerische oder anderweitig
poetische Wörter und Phrasen sowie pseudogelehrte Wörter" werden vom Wächter

zu einer eigenartigen und zweckmässigen Kombination aufgebaut.
Um diese These zu erhärten, sollen zunächst eine Reihe von unüblichen,

oft sonst nicht belegten und grösstenteils periphrastischen Syntagmata besprochen

und anschliessend die lexikalisch-semantischen Besonderheiten sowie der
dramatische Kontext analysiert werden.

Der erste Satz des Wächters (V. 223f.) stellt einen Bruch mit der gewöhnlichen

Gestaltung dieses Rollentyps dar - wie auch Brown und Seidensticker
bemerkt haben" -, indem der Wächter weder «ausser Atem»" noch xoùcpov

32 Vgl. Stevens (1945) 98-102 und 104.

33 Vgl. Long 84f.
34 Vgl. Brown, ad loc. und Seidensticker 81.

35 Vgl. Brown ad V. 223. Brown vergleicht die Erscheinung des Wächters mit den konventionellen
in E. Med. 1119f. und Ar. Av. 1121 f.; darüber ausführlicher Seidensticker 81.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 201

è^âgaç jrôôa auf die Bühne läuft. Der Wächter kommt nicht gerne zum König,
und das ist die eigentliche Bedeutung dieser Wendung. Am Anfang seiner
Rede hat er aber noch nicht den Mut, Klartext zu sprechen36, sondern braucht
dafür ein langes Syntagma und verschafft sich auf diese Weise Zeit, xoùcpoç ist
ein im Zusammenhang mit Bewegungsverben oft bezeugtes Adjektiv, das
schon seit Homer (dort allerdings adverbial xoùcpa mit Jtôôeç)37 belegt ist. In
der Tragödie dagegen findet man xoùcpoç mit den Substantiven äX.pa, jrf|ÔT]|ia
und ßfjpa38, wo es einen physisch leichten Schritt oder Sprung bezeichnet. Der
Wächter dagegen benutzt das Substantiv jcoùç; für diese Verbindung haben wir
keine sicheren Parallelen in der Tragödie, aber sie kommt an zwei Stellen bei
Pindar vor36, an denen sich das Syntagma auf die Sieger an den Wettkämpfen im
Rennen bezieht40. Dies scheint mir der erste Versuch des Wächters zu sein, ein
der Situation angemessenes Syntagma zu benutzen, eines, das auf epischer und
chorlyrischer Sprache fusst.

Der verängstigte Wächter kommt weder gerne noch besonders schnell,
weil er «jrokX.àç [...] cppoviibcov èjucrrâaeiç» gehabt hat (V. 225). Die Bedeutung

der sonst nicht belegten, aber häufig diskutierten Verbindung cppoviiömv
EjrioTâoeiç ist anscheinend «Halt des Verstandes», d.h. «mentale Blockade»41.

36 Vgl. Bollack 119: «[...] le disant sans le dire.»
37 II. 18,158.
38 Beispiele dafür: E. El. 439; Tro. 342; A. Pers. 305.
39 Vgl. Pi. O. 13,114; N. 8,19. In der Tragödie sind mir zwei Ergänzungsversuche bekannt (E. Fr.

495,33 Nauck und Fr. 13,55 Page), in denen xoù<poç in Verbindung mit jtoùç ergänzt wird.
40 Vgl. L. Dissenius, Pindari Carmina, Sect. II, Commentantes (Gothae/Erfordiae 1830) ad loc.

Dort wird kurz diskutiert, ob sich das Syntagma auf die Wettkämpfer bezieht, die mit leichten
Füssen gelaufen sind und bei den Spielen gewonnen haben (0. 13,114). Wenn der Wächter trotz
der fraglichen, aber heute weithin akzeptierten Emendation Bruncks (wie Anm. 1 ein Bote sein

sollte, erhielte diese Aussage über leichte Füsse noch viel mehr Witz.
41 Die Bedeutung des Syntagma ist umstritten. Der Kern des Problems liegt in der Auffassung des

Genetivs: Handelt es sich um einen genitivus subiectivus oder um einen genitivus obiectivus, bzw.
sind es die Gedanken, die den Wächter angehalten haben, oder sind es die Gedanken, die
angehalten worden sind? Die Gelehrten, die sich mit diesem Problem beschäftigt haben, können in
zwei Gruppen eingeteilt werden: Die einen, die einer Stelle bei Plutarch (De Aud. 48b) folgen
und als deren Exponent hier Jebb genannt sei (ihm folgt Long 85), meinen, dass das Syntagma
eigentlich «halts for thoughts» bezeichne. Die anderen, besonders Schneidewin/Nauck (ad loc.),
folgen den Scholien (vgl. P. N. Papageorgius, Scholia in Sophoclis tragoedias vetera, Lipsiae
1888, 229) und nehmen die Bedeutung «halts caused by thoughts» an; Müller, a.O. (oben
Anm. 7) meint dagegen, dass das Problem nicht gelöst werden kann (ad loc.). Vielleicht könnte
sich ein Fragment der Komödie Tçoxîkoç von Heniochos in diesem Zusammenhang als

aussagekräftig erweisen (vgl. Th. Knock [Hrsg.], CAE. Bd. II, Lipsiae 1884. 432. Frg. 4): V. 4 x«i
jTQàypâ y' r|0(i>xa pe ôtioxpcurekov jrâvu, / ëxov Te Jiokkàç (pQovxiömv ôifijôôouç. Im Gegensatz
zu Jebb 52, der in tpQovxiôwv im zitierten Vers aus Antigone einen possessiven Genetiv sieht,
halte ich aufgrund der Stelle in Trochilos den Genetiv für einen genitivus obiectivus. Anders
Kamerbeek, ad loc. Vgl. aber auch Bollack 121 f. Auch eine gewollte Ambivalenz ist nicht auszu-
schliessen: Es ist vielleicht einerseits gemeint, dass der Wächter langsam kommt, weil er oft
anhalten musste, um Zeit fürs Nachdenken zu gewinnen, und andererseits (denken und gehen sind



202 Andrej Petrovic

èmoxaaiç ist kein poetisches Wort, sondern vornehmlich ein medizinischer
und militärischer terminus technicus42. Abgesehen von der sophokleischen
Stelle43 ist die älteste belegte Bedeutung des Substantivs «Halt» (bes. einer
Armee nach dem Marsch)44 sowie «Verstopfung», bes. des Blutkreislaufs, in der
medizinischen Literatur4'. Der militärische terminus technicus, zu dem der
Wächter gegriffen hat, zeigt m.E. eindeutig seinen Wunsch, den allgemeinen
Ton seiner Sprache zu erhöhen; genauso lag der Fall mit dem pindarischen
Syntagma. Aber zugleich darf man feststellen, dass das Substantiv èmoxaoïç
gerade das Gegenteil bewirkt, da dadurch zum ersten Mal eine starke sprachliche
Dissonanz entstanden ist.

In V. 226 sagt der Wächter ôôolç xuxLùrv èpcuixôv e'iç àvaaxQO(pf)v. Die
aktive Form des Verbes xuxXéot) bedeutet «to turn around, to move smth. around
or in a circle»46. Was hier auffällt, ist der Gebrauch des reflexiven Pronomens:
xdxALco wird oft mit jioôç, öppa, usw. konstruiert (und besonders von den
Dichtern der Dithyramben gebraucht, wie dies die Scholien zu Aristophanes
zeigen47), zudem würde man für die Bedeutung «sich im Kreis bewegen», wie
man die vorliegende Stelle versteht, eine mediale Form erwarten48. Eine Parallele

für die Konstruktion des Verbs mit dem reflexiven Pronomen ist mir dagegen

nicht bekannt. Daher dürfte es sich hier um eine für den Wächter selbst -
vielleicht unter dem Einfluss der Dichter der Dithyramben - 'erfundene'
stilistische Hybride handeln.

In V. 231 erzählt der Wächter von seinen früheren Gedanken und benutzt
ein weiteres interessantes Syntagma: «xoiaüü' ékioocov»49. Der Ausdruck und

zuviel), dass er eine «Denkblockade» hat und daher, wenn er stehenbleibt um zu denken, auch
sein Verstand stehenbleibt.

42 Zur Entwicklung der technischen Termini mit dem Suffix -oiç im 5. Jh. vgl. Long 29ff.
43 Wir lesen das Wort hier zum ersten Mal in der griechischen Literatur; es könnte sich somit um

einen Neologismus handeln. Vgl. Long 85. Es ist mir nicht gelungen, weitere Belege des Wortes
in der griechischen Dichtung zu finden.

44 Vgl. z.B. X. An. 2,4,6 und Plb. 8,28,13; für die Bedeutung bei Xenophon vgl. F. G. Sturzius, Lexi¬

con Xenophonteum, Bd. II (Lipsiae 1801) 317 s.v. èmoxaaiç Für die Bedeutung bei Polybios vgl.
A. Mauersberger, Polybios-Lexikon. Bd. I (Berlin 1956) 955 s.v. èmoxaoïç.

45 Vgl. J. H. Kühn/U. Fleischer, Index Hippocraticus (Gottingae 1989) 312 s.v. èmoxaaiç;. Dass

man das Wort schon hier als medizinischen Begriff auffassen sollte, ist nicht auszuschliessen.
Der Witz wäre dann noch grösser; aber ich gehe davon aus, dass der Wächter ein Wort aus dem
ihm am nächsten stehenden «höheren» Register, d.h. aus dem sermo militaris. wählt.

46 Vgl. LSJ, s.v. xuxkéc).
47 So A. H. Sommerstein, Birds. The comedies ofAristophanes (Warminister 1987) 290 ad V. 1379.

48 Für xuxkoùpai mit der Bedeutung «ich bewege mich» vgl. z.B. Pl. R. 67 a, PI. Ti. 38 a; S. Fr. 871.

49 An dieser Stelle wird das Verb zweifelsohne in übertragener Bedeutung «über diese Sachen im¬

mer wieder nachdenkend» für die Bezeichnung mentaler Aktivität und nicht der Bewegung
gebraucht. Denn wenn das Verb die Bewegung des Wächters bezeichnen würde und tatsächlich
intransitiv aufgefasst werden sollte, wie müsste man dann das Objekt, xoiaüfF (besonders mit seiner

Form und Bedeutung [acc.pl.neutr.]), verstehen? Vgl. Griffiths Anmerkung (166 ad loc.),
dass das Verb sich vielleicht auf xox^iov (V. 226) beziehe oder in ähnlichem Sinn wie xux^éco
benutzt sei. Vgl. auch Bollack 121.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 203

die an dieser Stelle vorhandene Bedeutung des Verbs eXiooü) «immer wieder an

etwas denken» haben laut Griffith"1 keine Parallele im klassischen Griechischen,

weshalb wir es offenbar mit einer phraseologischen und semantischen
Innovation zu tun haben". In der Regel hat eXioam die Bedeutung «turn round
or about»52. Die Kommentatoren und die relevanten Wörterbücher bieten
keine Belege, an denen das Verb die geistige Aktivität als solche bezeichnet53.

Es liegt daher nahe, dass man in dieser atypischen Bedeutung des Wortes einen
für den Wächter spezifischen Gebrauch des Wortes erkennen darf, ein
Gebrauch, der möglicherweise aufgrund der Analogie zum Gebrauch des Verbes
xuÀivôco entstanden ist54.

3.1 Lexikalisch-Semantisches

Verzweifelt und verwirrt geht der Wächter in die àvaoxpocpT] (V. 226). Das
Substantiv rxvaoTQOcpvi ist noch zweimal in der attischen Tragödie belegt: A. Eum.
22, E. And. 1007. Es ist jedoch wesentlich öfter in militärischen Handbüchern
und in der Geschichtsschreibung zu finden55. An den zwei erwähnten Stellen
bei Aischylos und Euripides wird das Substantiv mit sehr spezifischen Bedeutungen

benutzt56, während der Wächter das Wort als militärischen Terminus
braucht: «Rückzug».

50 Vgl. 166 ad V. 231.
51 Weder früher noch später finden wir im klassischen Griechisch bei diesem Verb einen solchen

Bedeutungswandel. Der Verweis Griffiths ad loc. auf Od. 20,24-28 überzeugt nicht, da das Verb
nicht die passende Bedeutung hat und zudem nicht im Aktiv steht. In LSJ wird unsere Stelle mit
PI. Epin. 978 d verglichen. L. Campbell, Paralipomena Sophoclea (London 1907) 9 vergleicht die
Stelle mit E. Fr. 674 und PI. Phlb. 15 e. Die Parallelen sind aus denselben Gründen wie im Falle
von Griffith m.E. nicht passend.

52 Vgl. LSJ s.v. êkîooo). Vgl. Bollack 121.

53 Vgl. z.B. Griffith 166: «éXxoaorv 'turning over <in my mind>' Latin volutans) [...] This unparal¬
leled expression [...]». Nicht genau entsprechend ist A.R. T 463 «(xf)xiv èkiooeiv»; hier haben wir
das direkte Objekt, das selbst den Geist bezeichnet. Bei Hesych wird registriert, dass ëXiaoto die
geistige Aktivität bezeichnen konnte: Vgl. Hesych s.v. èkîaocuv (Ed. K. Latte, Vol. III, 69), der

zum Lemma die folgende Erklärung bietet: jxkéxcov. x^euôôpevoç;, oüx èm eùffdaç Xéywv. rj xi-
vcûv. EÙQimÔriç üioücptp).

54 xfjç èkmÔoç [...] ôeÔQaypévoç (V. 235) ist ein weiteres periphrastisches Syntagma fraglicher
Qualität, genauso wie fjvurov oxokfj ßpaöüg (V. 231); vgl. Griffith (ad loc.). Diese Periphrasen
werden hier aber nicht berücksichtigt. Zum Gebrauch des Verbes xiAivÔœ für die Bezeichnung
der geistigen Aktivität vgl. Pi. N. 4,40.

55 Vgl. Asel. Tact. 10,6: Ael. Tact. 25,7; Plb. 4,54,4; Thuc. 2,89,8; Xen. Cyr. 5,4,8; Xen. Hell. 4,3,6;
Xen. Ages. 2,3; Xen. Cav. 3,14; ibid. 8,24 usw.

56 Bei A. Eum. bedeutet es deverticulum (es wird metonymisch für den Tempel der Pallas benutzt;
vgl. auch A.H. Sommerstein, Aeschylus Eumenides, Cambridge 1989, 84), und E. Andr. 1007

sollte es in übertragener Bedeutung als «Wende» (des Schicksals) verstanden werden; vgl. P. T.
Stevens, Euripides Andromache, ed. with introduction and commentary (Oxford 1971) 211.



204 Andrej Petrovic

In V. 227-230 erwägt der Wächter verschiedene grausame Möglichkeiten,
und sein Ratgeber und Gesprächspartner ist seine i|mxT|57: 227 ijmxh YÙQ Tjuôa
TioïXà poi pufloe pévrp Homerische bzw. epische Formeln sind keine Seltenheit
in den Tragödien des Sophokles58, aber dieser Fall (eher eine Anspielung als

eine Formel) ist einer näheren Betrachtung würdig. Die homerischen Helden
neigen zur Introspektion mit ihrem eigenen fkupöc;59, der in der Regel nicht
selbst spricht60, sondern von ihnen angesprochen wird; der Wächter dagegen
wird umgekehrt von seiner ijmxh angesprochen61.

Laut Brown ist die Substitution des fhjpoç durch i|mxF| aufgrund der möglichen

Inkongruenz homerischer Wörter im Mund des Wächters entstanden62,
d.h. dass das Substantiv flupôç für einen Wächter zu hochtrabend klingen
würde. Mir scheint, dass dies mit ipnxh als Gesprächspartner nicht weniger als

mit fkupoç der Fall ist, denn was hier hochtrabend und der Situation unange-
passt klingt, ist die Introspektion selbst und die Sprecherrolle der ipnxT nicht
nur die Begrifflichkeit.

Die Inkongruenz in der Sprache des Wächters war m.E. gerade das Ziel der
dramatischen und sprachlichen Gestaltung dieser Stelle63: In der älteren Literatur

und insbesondere in den Epen ist ojmxü bekanntlich für das sich im Jenseits
befindende «Ich» reserviert. So finden wir in der griechischen Literatur vor
Sophokles nur eine Stelle, an der ijmxh als Gesprächspartner fungiert (Pi. P. 3,61;
im Unterschied zu unserer Stelle wird die ojruxh dort angesprochen)64. Während
es sich aber in dieser Ode Pindars um Gedanken über das Leben nach dem
Tode und die Unsterblichkeit handelt, womit sich der Wortgebrauch kontextu-

57 Die laute Introspektion hat eine Parallele bei Aristophanes, wie Brown bemerkt hat, und bei

Shakespeare, vgl. Jebb. ad loc. (bei Shakespeare: L. Gobbo in The Merchant of Venice 2,2) und
Brown, ad loc.: Ar. Ach. 480-489. Bei Aristophanes sind solche Introspektionen besonders oft
nach den Interjektionen vorhanden; vgl. z.B. Ar. Nu. 23.742; Ar. Eq. 858,887,957,1200; Ar. PI.

603.

58 Dazu vgl. R. Garner, From Homer to Tragedy (London/New York 1990) 78-90.
59 frupôç àvcbyet (II. 6,439; 7,74; 8,322; 15,43; 19.102; 20,77; 20,179; 22,142; Od. 11,206 usw.), vgl.

C. E. Schmidt, Parallel-Homer (Göttingen 1885) 108.

60 Für ein Beispiel vgl. Griffith, ad loc.: II. 22,122. Grundlegend: F. Feo, Der Monolog im Drama
(Berlin 1908) 3ff.

61 tjruxf) hat wenige Funktionen bei Flomer; sie verlässt den Körper nach dem Tod, aber im Unter¬
schied zum fhjpôç ist sie in den Epen kein «Gesprächspartner». Für rpu/t) bei Homer vgl.
E. Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen (Leipzig/Tübingen 21898)

4ff.
62 Vgl. Brown 149, ad loc. Griffith meint, dass die Bedeutung der rpupj hier als «spirit of self-pre-

servation» eher als «mind» oder «inner soul» aufgefasst werden darf. Zweifellos mag der Wächter

versucht haben, auch dies mit diesem Wort auszudrücken. Dies wäre dann ein zusätzlicher
Hinweis für seine verbale Inkompetenz.

63 Zur Steigerung der stilistischen Inkongruenz in den V. 228f. vgl. Griffith 166, ad loc.
64 Dazu vgl. Leo, a.O. (oben Anm. 60) 97f. Vgl. auch W. Schadewaldt, Monolog und Selbstge¬

spräch (Berlin 1926) 201.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 205

eil rechtfertigt, ist die Substitution an der sophokleischen Stelle psychologisch
motiviert: Der Wächter ist «bis auf den Tod» verängstigt und hält sich gleichsam

für eine lebendige Leiche; deshalb kann er sich nicht wie homerische Helden

von seinem ffupôç, den die Toten ja nicht haben, ansprechen lassen,
sondern diskutiert mit seiner JjiuxT

V. 236 to pf| jicdfrlv av. Der substantivierte Infinitiv ist in diesem Fall, wie
Schneidewin/Nauck es ausgedrückt haben6', «abundierend», da ein Infinitiv
ohne Artikel auch genügen würde. Der Wächter substantiviert gerne (vgl. z.B.

to pr|ôév V. 23466, to pf| jradetv âv, tô pÖQOipov V. 236, tö p,f|T8 ÖQäoai V. 266),
und Substantivierung wird generell als ein Reflex eines Bedürfnisses nach
grösserer expressiver Abstraktion aufgefasst67. Soweit es mir nun aber bekannt ist,
handelt es sich hier um die einzige derartige Konstruktion (substantivierter
Infinitiv mit av) in der griechischen Dichtung68. Daher darf man vermuten, dass
die Substantivierung das übliche Bedürfnis wiedergibt; da sie aber unnötig ist,
weist sie zugleich auf einen gescheiterten Versuch des Wächters hin, sich
seinem Gesprächpartner sprachlich anzugleichen.

Der Höhepunkt des Prooimions wird in den V. 234-237 erreicht. Das letzte
Wort, das substantivierte Adjektiv tö pÖQoipov, führt auf unübertrefflich
theatralische und zugleich pathetische Weise die Rede zu Ende. [xÔQOipoç ist ein
hochpoetisches Adjektiv69, wird hier aber von Sophokles absichtlich in einem
banalen Kontext benutzt. Es ist seit Homer belegt (in den Epen finden wir
sieben, bei Aischylos dreizehn, bei Euripides und Pindar jeweils sechs Belege)7"
und bezieht sich sowohl als Adjektiv wie auch als Substantiv ausschliesslich auf
erhabene Personen: Götter, Helden und ihre Unternehmungen, ganze Völker

65 Vgl. ad V. 236.
66 tö pqôév kommt mehrmals bei Sophokles vor (substantiviert: Tr. 1107, El. 1116, Aj. 1231 und

OT638) und bei Aristophanes (substantiviert: PI. 50, Av. 577, V. 673). Die Bedeutung an den
zitierten Stellen ist «das Unwichtige» oder «das Wertlose»; für pqôèv kéyeiv finden wir auch Parallelen

(Ar. Th. 442, Xen. Cyr. 8,3,20) mit der Bedeutung «nichts sagen», «das Bedeutungslose
sagen». Dagegen Griffith 166f.; die dort angenommene Bedeutung «extinction», «death» scheint
mir weniger wahrscheinlich; V. 234 bezieht sich auf die Aussage in den V. 235f., nicht auf
V. 245ff., wo der eigentliche Grund genannt wird, warum der Wächter gekommen ist.

67 Vgl. A. Meillet, Aperçu d'une histoire de la langue grecque (Paris 51979) 185.
68 Vgl. auch Moorhouse 246ff., bes. 248: «tö + infin. also occurs as equivalent to the plain infin. in

an object clause.» Moorhouse hat insgesamt drei Belege solchen Gebrauchs (tö + Infin.) bei
Sophokles gefunden, und zwar alle drei in der Ant. (V. 236 und 266 der Wächter, V. 566 Kreon). Es
ist interessant, dass die drei Belege in Sätzen emotional sehr erregter Personen vorkommen.

69 Zur Etymologie vgl. H. Frisk, Griechisches Etymologisches Wörterbuch. Bd. II (Heidelberg
1970) 256 s.v. [iÔQoqtoç. Das Wort ist in Prosa nur einmal bezeugt, nämlich bei Herodot
(3,154,1); vgl. J. E. Powell, A Lexicon to Herodotus (Cambridge 1938) 228 s.v. pôpoipoç. Hero-
dots Vorliebe für ionische poetische Wörter ist aber allgemein bekannt. Vgl. z.B. H. Klos, Der
Einfluss der archaischen Poesie aufdas Werk des Herodotos (Diss. Wien 1947).

70 Die Angaben nach TLG; das Wort ist bis zum 2. Jh. v.Chr. noch bei Sol., Stesich., Thgn. und
A.R. belegt.



206 Andrej Petrovic

und Sieger an grossen Spielen Bei Sophokles finden wir nur diesen einen Beleg

des Wortes :.

Im Unterschied zum Wächter haben alle anderen dramatis personae einen
einfachen pÔQOÇ73 - Antigone (V. 56, 465, 489, 554, 629 und 772), Ismene
(V. 769), Haimon (V. 1266), Kreon und seine Gattin (V. 1292 und 1329), Hai-
mon, Eurydike und Antigone gemeinsam (V. 1313). Bei unserem Wächter
jedoch haben wir umgekehrt den einzigen Beleg für pôgoipoç in bezug auf eine

persona minor. Der Wächter spricht von seinem pöpoipov, als ob er Hektor
oder Achilleus wäre.

3.2 Die Resultate der sprachlichen Konvergenz

Aus dem bisher Festgestellten ergibt sich die folgende Tabelle mit den Resultaten

der sprachlichen Konvergenz des Wächters:

(pseudo)poetische Sprache Substantivierungen sermo militaris Periphrasen

224 xoûcpov èÇapaç jrôôa 234 to pr|ôév 225 èmaxacnç 226 xuxVöv èpanxov
227 rjmxô yàg t]ûôa noXkâ 236 xö pf| jrtxOav ctv 226 àvaaxQO(pf| 231 xotaüfF èkioarov

poi pnflot'pÉvr]
236 xo popaipov

4. Kreon und der Wächter

Die sprachliche Analyse hat gezeigt, dass der Wächter lexematisch und syntaktisch

von unseren Vorstellungen der üblichen sprachlichen Gestaltung von
personae minores deutlich abweicht. Dieser Eindruck ist nicht neu; unter den
Gelehrten. die sich, auch wenn sie das Problem nicht auf dieselbe Weise betrachteten,

mit dieser oder jener Ausdrucksweise des Wächters auseinandergesetzt
haben, wird dessen Sprachform ebenfalls als sehr verwickelt angesehen. Ich
verweise in diesem Zusammenhang auf die Kommentare von Jebb, Müller, Brown
und Griffith. Sollte ich mit meinen Vermutungen recht haben, so war die
Darstellung der misslungenen Konvergenz die eigentliche Absicht des Dichters bei
der Gestaltung dieser Person.

71 Zum Beispiel denkt Prometheus kontemplativ über sein popoipov in A. Pr. 933 nach, genau wie
Odysseus in //. 5,674 und mit seinen Freunden in Od. 10,175 und Hektor wieder in II. 15,613. Es

gibt zahlreiche Beispiele dafür.
72 Vielleicht kommt das Wort noch einmal in Teucro vor. Der Kontext ist allerdings unklar; auch

die Zuschreibung ist bekanntlich problematisch. Vgl. F. Ellendt, Lexicon Sophocleum (Berolini
1872) s.v. pôpatpoç. F. R. Earp, The Style ofSophocles (New York 1972) 30, bezeichnet popot-
poç als Wort, das nur einmal in den sophokleischen Tragödien (unsere Stelle) belegt ist.

73 Zur üblichen Begrifflichkeit der Bezeichnung des Schicksals und zu einer Interpretation dessel¬

ben vgl. Winnington-Ingram, a.O. (oben Anm. 22) 164ff.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 207

Es stellt sich aber die Frage, inwiefern meine Hypothese durch den dramatischen

Kontext selbst untermauert werden kann: Nach den Vertretern der
accommodation theory hängt die sprachliche Konvergenz oder Divergenz der
an einem Gespräch Beteiligten von der Gesamtheit der situativen und sozio-
psychologischen Beziehungen zwischen den Sprechern ab.

Kreon scheint am Anfang der Rede des Wächters durch dessen Aussage
beinahe erfreut zu sein 4, aber er durchschaut schnell die Versuche des Wächters,

sich zu verteidigen \ Zugleich versteht er nicht, wie ernsthaft die Situation
ist (V. 244), bis der Wächter endlich erzählt - diesmal klar und deutlich -, weshalb

er gekommen und was geschehen ist (V. 249-278). Erst dann, als Kreon die
volle Dimension der Ereignisse verstanden hat, gerät er in Wut (V. 280-315),
und interessanterweise verliert der Wächter erst dann seine Angst (V. 315).
Von dieser befreit, empfindet er die Situation nun nicht mehr als formell, diskutiert

über seine Rolle in den Ereignissen (V. 315-331) und stellt sich Kreon als

gleichwertiger Gesprächspartner 6.

315 On: euieïv xi ôûjobiç, î] OTQatpEÎç outcdç too;

Kq: oùx otcrOa xcù vùv tbç cxviaQœç à.eyeiç;
On: ev xoîoiv tbaiv f| Vi irji ödxviji;
Kq: tî ôè Qnûpi^Eiç if|v è|if]v Ximrjv öjiou;
Ou: ô ôqojv a" àviài xàç (pQÉvaç, xà Ö' orf èyd).

320 Kq: oij.r tbç X.otX.T]|ia ôfjÂov èxjiEtpuxoç ei.

Nachdem der Wächter sich dazu durchgerungen hat zu sagen, weshalb er
gekommen ist (V. 245). und er diese Situation auch überlebt hat, ist er nicht mehr
verängstigt. Da die Angst weggefallen ist, spricht er auch nicht mehr prätentiös.
Das am Anfang gegenwärtige Machtverhältnis wird vom Wächter nicht mehr
als solches empfunden: Es herrscht jetzt die übliche, alltägliche, meistens
gnomisch-polemische Redeweise, wobei die gnomische Redeweise als typisches
Merkmal der gängigen gesprochenen griechischen Sprache angesehen werden
darf77.

74 So schon Seidensticker 82.

75 S. Ant. 241 f.
76 Oder sogar als im Dialog dominierender Sprecher; vgl. Griffith 177: «the Guard invests this little

confrontation [...] and it is he, not his King, who 'wins' the exchange and enjoys the last word.»
77 Eines der Charakteristika der Umgangssprache ist die Neigung zur Anwendung von Gnomen

bzw. gnomischen Ausdrücken, die als besonders beliebtes Mittel in alltäglichen Gesprächen
«universale Antworten» bzw. «Weisheiten» enthalten. Der Wächter stellt in dieser Hinsicht keine

Ausnahme dar; wenn er eine effektvolle Antwort auf die von Kreon gestellten Fragen sucht,
findet er sie gerade in den Sprichwörtern. Dies haben schon Schneidewin/Nauck 27 bemerkt:
vgl. V. 236, 277, 388, 389. 437. Den vornehmlich mündlichen Charakter der Sprichwörter hat
Lardinois gezeigt; vgl. A. Lardinois, «The Wisdom and Wit of Many: The Orality of Greek
Proverbial Expressions», in: J. Watson (Hrsg.), Orality and Literacy in the Greek and Roman World
(Brill et al. 2001 93ff.



208 Andrej Petrovic

Kreon dagegen scheint betroffen angesichts des polemischen Tons und des

unerwarteten Benehmens des Wächters, und es gelingt ihm nicht, seine Überraschung

zu verstecken (V. 316). Weiterhin kommentiert der König das Benehmen

und die sprachliche Kompetenz des Wächters (V. 320 (bç kàkr||ict öfjkov
èxjTEtpoxôç ei), und, von Wut ergriffen, nähert er sich einen Augenblick lang
dem Stil des Wächters an: oi|T (V. 320) ist ein offensichtlicher Kolloquialis-
mus78, Axxkqpa (V. 320) beinahe ein Schimpfwort74.

In diesem Wortwechsel mit dem Wächter kommentiert der König dessen
Benehmen und die sprachliche Kompetenz zweimal (V. 316 dbç àviaQwç Xéyeiç;
V. 320 (bç kâXqpa öfj>iov èxjreçpTxôç el), und dies ist ein entscheidendes Argument

dafür, dass die vorgeschlagene Auffassung der Sprache des Wächters
auch durch innerdramatische Hinweise plausibel gemacht werden kann:

Die Worte (bç aviapcnç XéyEtç entsprechen m.E. dem momentanen polemischen

Ton des Wächters bzw. den Sätzen, die er gerade ausspricht, während mit
dem Begriff taxkijpa sein Stil insgesamt gemeint ist. Und so, wie der König den
Wächter mit diesem Wort bezeichnet, so wird auch für uns die eigentliche Natur

des Wächters durch dessen Sprache blossgestellt: Der Wächter ist für den

König ein kdXiipa, ein sprachlicher Aufschneider, der vieles, aber Inhaltloses
prätentiös spricht. Ich verweise auf Halliwells Worte in bezug auf Aristophanes:

«The clearest instances of pretentious speech [... are] characterised by
kaXelv or cognate.»8"

Die zweite Bemerkung des Königs über den Wächter, die er aber nicht
gegenüber diesem selbst macht, sondern im Dialog mit Antigone fallen lässt, zeigt
auch die formalen Charakteristika der Rede des Wächters auf. Oben haben wir
festgestellt, dass das Prooimion des Wächters zu lang für eine übliche persona
minor ist81. Dies wird insbesondere aus Kreons Worten klar (V. 446): ov b" eijté

poi pi) pfjxoç, àllà oimôpwç. Kreon hat keinen Grund, Antigone aufzufordern,

nicht lang, sondern nur kurz zu berichten: bis zu diesem Moment hatte sie
dem König ja nur einen kurzen Satz zu sagen (V. 443). Hingegen war der Wächter

bis zu diesem Zeitpunkt auf der Bühne (V. 445), und seine Reden klingen
Kreon noch frisch in den Ohren. Nur deshalb fürchtet der König, Antigone
könne in ähnliche Redeweise verfallen. Somit handelt es sich hier implizit um
eine Kritik an der Redeweise des Wächters.

78 Vgl. Stevens (1945) 98.
79 Vgl. Griffith 178 ad ioc.: «Neuters in -fra are commonly used in drama to express contempt for a

person.» Vgl. auch Long 117 mit weiteren Belegen desselben Suffixes bei Schimpfwörtern. Die
zweite Textvariante, âXrçpa, ist nur im Scholion vorhanden.

80 S. Halliwell, «The Sounds of the Voice in Old Comedy», in: E. M. Craik (Hrsg.), «Owls to
Athens». Essays on Classical Subjects Presented to Sir Kenneth Dover (Oxford 1990) 75.

81 Zum Prooimion des Wächters vgl. F. W. Schneidewin. Simonides' >.öyoi äxaxTOi, RhMl (1850)
460ff. Verf. plant, demnächst eine Abhandlung zu diesem Thema zu veröffentlichen.



Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles 209

5. Schluss

Die Komik der gesamten Szene liegt nicht nur in dem Rollentypus begründet,
der durch den Wächter verkörpert wird, sie liegt auch in der Redeweise der
Dialogteilnehmer und insbesondere der des Wächters. Mit den Worten von
Petersmann, die auf Petron gemünzt sind, die aber auch hier passen, kann festgestellt

werden: Sophokles hat «die geeigneten stilistischen Mittel im richtigen
Augenblick seines Handlungsgeschehens ein[ge]setzt. Dem Autor ist daher
gelungen, zwischen Inhalten, Personen und deren Diktion [...] Übereinstimmung
zu erzielen»82, und zwar eine Übereinstimmung, die m.E. den komischen Effekt
zum Ziel hatte.

Wie wir gesehen haben, versucht der Wächter, wenn er vom eigenen
Schicksal und eigenen Hoffnungen spricht und noch verängstigt ist, sich durch
die Wortwahl in einem ad hoc improvisierten, vermeintlich hochsprachlichen
Register dem König anzunähern. Dabei hat er wenig Erfolg, denn der erreichte
Stil entspricht dem angestrebten in keinem Fall. Deshalb ist es diese misslun-

gene sprachliche Konvergenz, die Diskrepanz zwischen dem sprachlichen Können

und dem sprachlichen Wollen, die den Kern des komischen Effektes in der
Rolle des Wächters in der sophokleischen Antigone bildet.

Korrespondenz:
E-Mail: andrej .petrovic@lrz.uni-muenchen.de

82 H. Petersmann, «Umwelt, Sprachsituation und Stilschichten in Petrons 'Satyrica'», ANRW 32.3

(1985) 1687.


	Die Sprache des Wächters in der Antigone des Sophokles am Beispiel seines ersten Auftritts (223ff.)

