Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Le tirage au sort : un leitmotiv dans la Thébaide de Lille et les Sept
contre Thébes

Autor: Wick, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaide de Lille
et les Sept contre Theébes

Par Claudia Wick, Geneve

La publication, en 1977, d’un fragment papyrologique conservé a Lille, connu
aujourd’hui sous le nom de Thébaide de Lille et attribué au poete sicilien Stési-
chore a suscité beaucoup d’intérét'. Le fragment présente une variante jus-
qu’alors inconnue du mythe thébain montrant la meére de Polynice et d’Etéocle
en train de discuter avec le devin Tirésias et proposant a ses deux fils un accord
pour éviter qu’ils ne s’opposent plus tard dans une querelle meurtriere entrai-
nant leur propre ruine ou celle de Thebes. Des études menées des I'editio prin-
ceps du papyrus de Lille ont montré que, s’il y a des détails comparables dans la
Thébaide de Lille et dans les autres sources, ’ensemble de la scéne est sans pa-
ralleles. On aimerait bien connaitre plus en détail la variante racontée par Stési-
chore, mais un des problemes majeurs de toute tentative de reconstituer son
contenu réside dans le nombre fort élevé de variations de la 1égende thébaine. 11
suffira pour s’en convaincre de rappeler que les rares fois ou les poemes homé-
riques évoquent la matiere thébaine (notamment Od. 11,271-280), ils se fon-
dent sur une variante qui n’est pas celle des tragédies classiques, et que les no-
tices conservées chez les mythographes, antiquaires et poetes attestent d’un
grand nombre de variantes pour chaque détail de la Iégende’.

Parmi les détails qui se rencontrent aussi chez d’autres auteurs, on peut
mentionner I’accord entre les deux fils (cf. Hellanicos FGrH 4 F 98 [= Schol.
Eur. Phoen. 71]; Eur. Phoen. 69sqq.; Diod. 4,65,1; Stat. Theb. 1,138sqq. et al.’)
qui n’est pourtant jamais proposé par la mere, ainsi que la tentative de la mere
de négocier un accord entre Polynice et Etéocle, situation qui se retrouve dans
les Phéniciennes d’Euripide, mais a un tout autre moment du récit. La présence
du devin au début de la Thébaide constitue en revanche un élément intriguant
parce qu’il est difficile d’évaluer quel réle il joue et quel est le rapport entre la
reine et lui. On sait que des scenes opposant le devin Tirésias et le détenteur du

1 Editions: G. P. Ancher/B. Boyaval/C. Meillier, Cahier de recherches de I'Institut de papyrologie
et d’égyptologie de Lille (CRIPEL) 4 (1977) 287-343 et 346-351; P. J. Parsons, «The Lille Stesi-
chorus», ZPE 26 (1977) 7-36; J. Bollack/P. Judet de la Combe/H. Wismann, La réplique de Joca-
ste, Cahiers de philologie 2 (Lille 1977);J. M. Bremer/A. M. van Erp Taalman Kip/S. R. Slings,
Some recently found Greek poems, Supplements to Mnemosyne (Leiden 1987) 128-154; M. Da-
vies, Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta, vol. 1 (Oxford 1991) (frg. 222 b).

2 Les textes se trouvent commodément réunis dans: Ancher et al., op. cit. (supra n. 1) 327-329 et
Bollack et al., op. cit. (supra n. 1) 34-45.

3 Cetaccord vise néanmoins une alternance de régne, non pas un partage des biens (exception fai-
te du fragment d'Hellanicos).

Museum Helveticum 60 (2003) 167-174



168 Claudia Wick

pouvoir a Thebes sont un élément typique des tragédies «thébaines» et que Jo-
caste dans I'(Edipe Roi de Sophocle se montre trés sceptique a 'égard de la
mantique (v. 707sqq.), mais il semble bien que, chez Stésichore, cette hostilité
n’existe pas encore parce que le devin approuve la proposition faite par la reine
(cf. fin du fragment). Celle-ci prend I'annonce du malheur tout a fait au sérieux,
mais, en méme temps, elle est convaincue de pouvoir se soustraire a son destin.
Sans entrer dans le détail de la discussion théologique, je me contente d’obser-
ver que la Thébaide de Lille ne reflete pas la méme attitude face ala mantique et
aux prophéties que les tragédies.

Bien que le contenu exact de la prédiction nous échappe a cause de lalacune,
on peut supposer qu’il adi correspondre plus ou moins a la malédiction proférée
dans d’autres variantes de la légende par (Edipe lui-méme. Dans la version la
mieux connue, les deux fils manquent de respect a I’égard de leur vieux pere qui
les maudit de son vivant®. Cette scéne qui constitue le point de départ de la Thé-
baide a probablement été supprimée par Stésichore, sans doute pour des raisons
artistiques: dans I'histoire de la querelle entre les deux freres, il faut indiquer la
cause (la malédiction) et I’enjeu (le pouvoir royal a Thebes). Le deuxieme €lé-
ment implique en principe la disparition d’(Edipe, le premier suppose en re-
vanche qu’il regne encore’. Cette répartition est trés pratique lorsqu’il s’agit
d’enchainer deux tragédies ou deux €popées, car elle permet une césure tres
commode (avec la mort d’(Edipe, I'(Edipodie se termine), sans que le lien entre
les deux épisodes ne soit totalement rompu (la malédiction proférée avant la
mort appelle nécessairement une suite, la Thébaide proprement dite). Dans une
Thébaide isolée en revanche, on se heurte inévitablement au fait que son début
constitue en partie la fin d'un autre épisode dont le protagoniste disparait du
reste tres vite et a titre définitif. Pour éviter ce probleme, Stésichore parait avoir
supprimé cette scene, mais il lui fallait trouver un moyen pour sauvegarder la
malédiction. Le recours a la prophétie, sous quelque forme que ce soit, lui per-
metde I'introduire au moment voulu, c’est-a-dire méme apres lamort d’(Edipe°.

4 Thebais frg. 2 (= Athen. 11,465e—f) et frg. 3 (= Schol. Soph. Oed. Col. 1375) Bernabé (Poetarum
epicorum graecorum testimonia et fragmenta, pars 1, Leipzig 1987). (Edipe aurait maudit ses fils
soit parce que, bravant son interdiction, ils lui ont servi son repas dans la vaisselle de Cadmos,
soit parce qu’ils lui ont donné, comme part d’un sacrifice, le jarret au lieu de I'épaule, partie qui
revient au roi. Eschyle (Seprem 785sqq.) adoptera ce scénario. Comparer aussi Eur. Phoen.
872sqq. La malédiction apparait aussi réguliecrement dans la tragédie, cf. e.g. Aesch. Septem
724sq.787sqq.819; Soph. Oed. Col. 421sq.; Eur. Phoen. 675q.876sq.

5 Le sort d'(Edipe est relaté différemment: selon certaines sources, il est incarcéré dans le palais
thébain (Eur. Phoen. 63sqq.) soit jusqu’a sa mort (Mythogr. 2,230) soit jusqu’a son départ pour
I'exil (Soph. Oed. Tyr. 415sqq.; Eur. Phoen. 1589sqq.; Hyg. Fab. 67.8 Rose). Dans d’autres va-
riantes, la mort d'(Edipe a de I'importance puisque la querelle entre ses fils éclate lors de ses fu-
nérailles (cf. e.g. Paus. 9,5,12). Dans cette version, Polynice est parti auparavant en exil suite a la
malédiction proférée par son pere.

6  Stace se trouvait confronté au méme probleme: il répond a la question unde iubetis ire, deae?
(Theb. 1,3sq.) par limes mihi carminis esto Oedipodae confusa domus (1,16sq.) et commence par



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaide de Lille et les Sept contre Thebes 169

Cette prophétie devait étre placée dans un contexte approprié. Selon Pau-
sanias (9,5,12), les freres commencent a se quereller lors des funérailles
d’(Edipe. A ce moment, le probleme de désigner le successeur du défunt se pose
tout naturellement et une consultation des dieux (soit explicite soit plutot indi-
recte par un sacrifice) s’impose d’autant plus si les successeurs potentiels se dis-
putent. Un omen interprété par le devin précéderait alors le dialogue entre ce-
lui-ci et la reine’.

Une autre possibilité consiste a admettre que Stésichore a eu recours a un
procédé typique a la fois de I’épopée et de la tragédie, a savoir au songe prophé-
tique. L'idée remonte a Peron® et Massimilla’ qui émettent 'hypothése que le
songe est envoyé€ par Zeus pour montrer a la reine une solution. On pourrait
aussi penser que c’est (Edipe lui-méme qui parle a la reine comme le fait Patro-
cle au chant 23 de I’/liade ou Darius dans les Perses d’Eschyle. Dans ce cas, le
message correspondrait a la malédiction, plutot qu’a la solution. La proposition
faite par la reine serait alors une réponse humaine, non pas une inspiration
trompeuse d’origine divine, ce qui conférait a cette tentative un aspect tragique
qu’elle n’aurait pas autrement.

Toutes ces considérations sont évidemment des spéculations qui, combi-
nées les unes aux autres, ne peuvent former qu’un ensemble extrémement
hypothétique. Si je me hasarde a proposer un scénario, celui-ci constitue une

une scéne aux enfers: (Edipe se plaint que ses fils lui aient manqué de respect lorsqu’il était enco-
re vivant et qu’ils se disputent le tréne apres sa mort.

7  Uneconjecture similaire a déja été faite par C. Meillier (cf. Ancheretal., op. cit., supran. 1,329).
On s’est souvent posé la question de savoir si les dhyea mentionnés par la reine au vers 201 ren-
voient a la découverte de son inceste ou également a la mort d’(Edipe (les nouvelles péguuvor dé-
signent de toute évidence le malheur menacant ses fils). On ne peut certes pas prouver qu’(Edipe
est mort au moment ou parle la reine, mais I’hypothése selon laquelle la scene conservée par le
papyrus de Lille se situe dans le cadre des funérailles me parait tout de méme étre la plus vrai-
semblable (cf. aussi C. Meillier, «La succession d’Edipe ...», REG 91,1978, 13; Bremer et al., op.
cit.,supran. 1,137). Bollack et al. (op. cit., supran. 1), pensent en revanche que la mort d’(Edipe
ne constituait pas une étape du récit stésichoréen (cf. 37 et 39), mais les arguments avancés en fa-
veur de cette affirmation ne sont pas convaincants.

8 J. Peron, «Une version ‘sicilienne’ du mythe des Labdacides dans les Sept contre Thebes», GB 8
(1979) 75-99, ici 82. Il pense toutefois que le contenu de ce réve ne correspondait pas a la malé-
diction mais que Zeus montrait a la reine une solution. Pour Peron, (Edipe aurait proféré une
malédiction aussi énigmatique qu’une prophétie d’oracle. Tout ce que I’on peut dire cependant
de la Thébaide de Lille, c’est que la situation menacante semble étre remarquablement claire et
intelligible pour tous, ce quin’est pas le cas dans les Sept d’Eschyle, point de comparaison de Pe-
ron.

9  G.Massimilla, «<Un sogno di Giocasta in Stesicoro?» PP 45 (1990) 191-199. L’auteur propose un
véritable «match d’oracles»: Tirésias prononce sa prophétie, Epicaste «contre-prophétise» en se
référant a son songe prophétique, le devin cede (beaucoup trop vite et trop facilement) et se ran-
ge de son c6té pour prédire immédiatement apres ’avenir de Polynice sur cette nouvelle base.
L’article de Massimilla contient une série utile de paralleles a propos de songes prophétiques
(notamment de reines) tirés de I'épopée et de la tragédie. Rappelons que le songe de Clytemnes-
tre dans les Choéphores d’Eschyle suit le modele de Stésichore (cf. PMG 219).



170 Claudia Wick

simple illustration d’hypotheses, non pas une conclusion. On pourrait imaginer
que, la veille des funérailles d’(Edipe, la reine, déja accablée par une série de
malheurs remontant a un passé récent (série qui va de la découverte de I'inceste
jusqu’au déces d’(Edipe) a un songe. (Edipe lui apparait et lui parle de I'avenir,
peut-&tre de maniere obscure. Entre-temps, la tension entre ses fils augmente.
Dans le cadre des funérailles, un ou plusieurs éléments viennent s’ajouter: la
querelle entre les fils éclate et/ou une consultation des dieux par le devin Tiré-
sias (ou: un sacrifice) n’a rien de reconfortant. Il se peut également que la mere,
inquiétée par I’hostilité de ses fils et par le songe qu’elle a eu, décide de consul-
ter le devin qui lui dit la vérité (dans ce cas, la scéne reste plus intime que sion la
situe dans le cadre des funérailles proprement dites). La reine refuse de se plier
au destin et propose un accord: puisque la querelle est assez récente, on peut 1é-
gitimement espérer que ’enchainement des malheurs peut encore étre inter-
rompu. Ses fils et Tirésias consentent a collaborer (v. 232-234), et I’on passe ra-
pidement a I’établissement d’un véritable contrat.

A ce stade du récit, on peut se demander si la solution proposée par la reine
n’est pas si bonne qu’elle rend impossible le dénouement traditionnel de la Thé-
baide (c’est-a-dire la campagne militaire contre Thebes et le combat fratricide).
La méme question se poserait mutatis mutandis a propos de I'lliade, s’il ne nous
en restait que les trois premiers chants. Aux vers 67-325 du chant 3, Paris et Mé-
nélas s’accordent pour s’affronter dans un combat singulier qui réduit en prin-
cipe la guerre de Troie a ce qu’elle était au début, c’est-a-dire une querelle pri-
vée entre le mari et le ravisseur d’Hélene. Ce duel a une dimension politique
tout a fait unique puisqu’il pourrait terminer un conflit armé qui devrait en
principe se sceller par la prise et la destruction de Troie; or cette ruine corres-
pond a la volonté des dieux. Si le pacte conclu entre Achéens et Troyens était
respecté scrupuleusement, il contrarierait les arréts du destin de maniere sé-
rieuse, et I'/liade va tres loin dans ce sens en imaginant une sorte de «fausse fin»:
a la fin du combat entre Ménélas et Paris, c’est-a-dire apres que ce dernier a été
enlevé par Aphrodite, personne ne conteste la victoire (obtenue en quelque
sorte par forfait) de Ménélas: ni Hélene (v. 403sqq.), ni Paris lui-méme
(v. 439sqq.) ne la nient, Agamemnon la proclame (v. 456—461), et méme les
dieux s’y rallient (4,13). Le début du chant 4 prouve en fait que les hommes ont
si bien réussi a bloquer I’évolution des événements que les dieux sont contraints
de constater que tout est remis en question. Une délibération de principe s’im-
pose aux Olympiens (4,13-19), et il semble que méme les hommes en soient
conscients (v. 82-84). Le différend est tranché si bien que le récit devrait s’arré-
ter a cet endroit précis, et la suite de I'/liade «n’aura pas lieu».

La situation au début de la Thébaide correspond certainement aussi a une
fausse fin, méme si deux détails semblent garantir que la solution sera durable:
la présence d’'un arbitre (la reine) et I’assentiment du devin Tirésias. On s’est
parfois demandé, non sans de bonnes raisons, si Stésichore n’a pas modifi¢ la
Thébaide a tel point qu’elle ne s’est pas terminée par le combat fratricide entre



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaide de Lille et les Sept contre Thebes 171

Etéocle et Polynice. Rien ne semble en effet exclu chez le poete qui araconté les
«vraies» aventures d’Hélene (on songera a la fameuse «palinodie»). Il me sem-
ble toutefois peu probable qu’aucune trace d’une pareille Thébaide n’ait sur-
vécu et je suis persuadée que la Thébaide de Stésichore s’est terminée par le
combat fratricide.

Le pacte et le combat des freres constituent incontestablement les deux mo-
ments les plus importants de la Thébaide. Le premier était placé, chez Stési-
chore, sous le signe du tirage au sort supervisé par un arbitre, geste qui a dans ce
contexte une signification pacifique et qui aurait da étre le substitut définitif du
combat armé. A la fin de la Thébaide, le probléme est toujours le méme, mais on
a recours aux armes pour le résoudre. Est-ce que ce deuxieme moment impor-
tant était également placé sous le signe du tirage au sort qui apparait souvent
dans le contexte d’un combat singulier? Si tel était le cas, on aurait affaire a une
sorte d’ironie tragique: non seulement la catastrophe n’a pas pu étre empéchée,
mais elle se réalise sous le méme signe qui change complétement de fonction'’.

Une autre ceuvre poétique, a savoir les Sept contre Thebes d’Eschyle, pré-
sente un parallele intéressant: en effet, dans cette piece, les notions de ‘partage’,
de ‘distribution’ et de ‘sort’ reviennent a des intervalles réguliers de maniere a
constituer un leitmotiv. Durant les deux premiers tiers de la piece — jusqu’a la
péripétie aux vers 630sqq. —, ‘tirage au sort’ et ‘distribution’ apparaissent dans
un sens concret: les Argiens décident par tirage au sort devant quelle porte ils
positionneront chacune de leurs armées pour attaquer la ville (v. 55.127.376.
423.451.457sqq.). Dans la célebre scene des boucliers (v. 369sqq.), ce motif de-
vient méme un refrain: au messager thébain annongant que tel chef argien a été
désigné par tirage au sort pour se présenter devant telle porte, Etéocle répond
en choisissant chaque fois un héros thébain capable de relever le défi'".

Apres le vers 630, le tirage au sort désigne par métaphore le combat fatal
entre les deux freres (v. 690.727.816.907.914.947; également six occurrences).

10 Parmi les exemples d’un tirage au sort dans un contexte civil, on peut citer Homere, /L
15,189sqq.; Od. 14,209; Hellanicos FGrH 4 F 98; Hdt. 4,153; Pind. Pyth. 4,142sqq.; Arist. Athen.
Pol. 56,6. Dans un contexte militaire, il sert a déterminer le combattant qui lancera le premier sa
pique contre I'adversaire dans un combat singulier (/7. 3,318sqq. ), a désigner I'adversaire d’Hec-
tor (/1. 7,171 et 181sq.), ou le guerrier qui partira en mission de reconnaissance (Od. 10,206sqq.).
Voir aussi Thuc. 6,42,1;62,1; 8,30,1; Xen. Cyr. 6,3,34. Le vocabulaire utilisé (maAhw/mahog, #hij-
00g et hayyavm) est toujours le méme. Stésichore utilise un hapax, xAaQomaAndov, mais on
trouve un adj. xAnoomaing dans h.h. Herm. 129. Le tirage au sort a fait ’'objet d’une reconstitu-
tion proposée par D. Page (ZPE 26, 1977, 36).

11 Deux fois, le choix apparait explicitement comme réponse au tirage au sort: v. 55sqq. (premiére
apparition du motif): xAngovuévoug 8’ Ereltov, Mg TAhwt Aay®v | E£a0TOg adTMY TEOS THAAC
AyoL AOYov. | TEOG TADT’ AEIOTOVS AVOQUS EXXQITOVS TOAEWS | TUAGYV £’ EE0O0LOL TAYELOML
Tay0g, et v. 281sqq.: OV YaQ TL parhov un QUYNIS TO noQowov. | ym 8¢ ¥ avdoag EE énol ouv
£BOOuWL | avineétag exPooiol TOV péyav TOmoV | <...> eig Entatelyeis ££000vg TAEM HOADYV.
L’ironie tragique est évidente: c’est précisément parce qu’Etéocle décide de positionner les hé-
ros thébains (y compris lui-méme) qu’il n’échappera pas a son propre poQoWoV.



172 Claudia Wick

Dans ce contexte, c’est 'autre acception de ‘tirage au sort’ qu’Eschyle a rete-
nue, a savoir celle de ‘méthode de répartition’. Cette application métaphorique
d’un procédé pacifique a un événement aussi martial qu'un duel parait d’abord
énigmatique. Or que ce soit au terme d’un partage de biens ou a I'issue d’un
duel dont aucun combattant ne réchappe vivant, les deux parties en présence fi-
nissent par obtenir un lot égal, qui, dans le contexte, revét un caractere concret
puisqu’il s’agit d’un carré de terre pour la s€pulture.

Le changement de signification intervient a un moment précis, ce qui peut
étre pris comme un indice supplémentaire que ce leitmotiv joue un role impor-
tant dans les Sept. Il coincide avec la péripétie de la piece, lorsqu’ Etéocle com-
prend que la présence de son frere devant les murs de Thebes n’est pas un sim-
ple probleme militaire, mais I’accomplissement de la malédiction proférée au-
trefois par (Edipe. Contrairement a ce qu’il a pensé, celle-ci ne vise pas la ville
(cf. v. 70sqq.), mais la ruine commune des freres. Il le comprend apres avoir en-
tendu de la bouche du messager le défi lancé par Polynice (v. 631-638), comme
le montre sa réaction (v. 653sqq.). Dans ce contexte, Etéocle fait vaguement al-
lusion a un songe qui lui aurait annoncé de maniere énigmatique 'issue fatale
de son différend avec Polynice (v. 709-711 éd. Page: €éE¢Ceoev yap Oldimov »at-
evypata’ | ayav 0’ AAUEIS EVUTIVIOV QAVIAOUATOV | OPELS, TATQMUWY XONUA-
Tov datnool, «les imprécations d’(Edipe sont déchainées; en fait, les visions de
mes songes n’étaient que trop vraies, qui partageaient mon patrimoine»). Il est
tres difficile de déterminer a quoi correspond ce songe, mais il ne semble pas
qu’il remplace la malédiction proférée par (Edipe: la mention, au vers 785, du
repas fait plutot penser qu'Eschyle avait recours a la version selon laquelle
(Edipe a maudit ses fils parce qu’ils ne lui avaient pas servi la partie du repas ré-
servée au roi (cf. note 4). Selon ses propos des vers 788-790, (Edipe a prédit ex-
pressément que les freres se partageront I’héritage par le fer. En revanche, il ne
parait pas avoir dit qu'ils s’affronteront dans un combat singulier. Le songe ne
semble pas non plus avoir envisagé une telle issue: la réaction d’Etéocle montre
tout au contraire qu’il s’attendait a une autre solution. Mais quel est le contenu
de ce songe? Le cheeur et le messager y font allusion a trois reprises: le checeur
parle d’un arbitre scythe qui préside au partage des biens (v. 727sqq.):

E€vog O& ®ANEOVG ETIVIUAL

Xarvpog Zrvddv Amoirog

RTEAVOV YONUATOOUTAS

KOS, MUOPOWV GLOQOC,

ydova vaierv dammiag

OO0V KAl PUUUEVOLOLV RATEYELY,

TOV UEYALMV TEDMV AUOLQOVC.

L’étranger qui agite les sorts, le Chalybe émigré de Scythie, dur partageur de patrimoines, le fer

avec I’ame cruelle, a décidé, en secouant les sorts, qu’ils n’occuperaient que la terre que peut te-
nir un mort: a toujours frustrés de leurs vastes champs!



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaide de Lille et les Sept contre Thébes 173

Or vraisemblablement ces vers ne relatent pas seulement le contenu du songe,
mais en donnent aussi 'interprétation, d’autant plus qu'on dit immédiatement
avant que les malédictions d’(Edipe se sont réalisées (v. 724sq. teAéooL TAS ...
ratdoac Oidutdda). Limage énigmatique a laquelle Etéocle fait allusion se
trouve sans doute aux vers 941sqq.:

QOGS AT verréwv O TToviiog
Eelvog éx mvog ovdelg,

UNUTOG 0LdAEOG, TIKQEOS O XONUATWY
1AROG OATNTAS "AQENG GOV TATQML-
av tdeig dAod.

Cruel arbitre de leur différend, I’étranger du Pont, le fer qui sort durci du feu, cruel, le dur parta-
geur de leurs biens, Ares, qui fait se réaliser I'imprécation de leur pere.

A ces deux passages choraux, il faut ajouter la remarque du messager lorsqu’il
annonce la mort des deux freres (v. 816sqq.):

OLOOW OTEATNY® OLEAYOV OPUENAATOL

ZxO0ML OLONEWL HTNUATWV TTOUTN GOV

£Eovol O’ v Aapwaory &v tagi xdova,

TATEOG ®OT’ EVYAEC OVOTOTUMS POQOVUEVOL.

Les deux chefs d’armée se sont partagé tout leur patrimoine avec le fer scythe forgé au marteau

et ne posseéderont de terre que ce qu’ils en trouveront dans la tombe ou ils ont été emportés par
les veeux malheureux de leur pére.

On devine qu’Etéocle s’attendait 4 ce qu’un étre humain vint résoudre paci-
fiquement la querelle qui I'opposait a son frere'. Autrement dit, Etéocle espere
que s’instaure la situation présentée dans le début de la Thébaide de Lille. Au
moment ol il entend le récit du messager, il comprend que son interprétation
du songe est fausse et que ce dernier annonce le méme conflit armé que la malé-
diction d’(Edipe. Ainsi, le motif du tirage au sort avec ses deux significations dif-
férentes et la possibilité de le comprendre dans un sens propre ou dans un sens
figuré, jouent un réle important tout au long de la piece dont ils forment en
quelque sorte ’embleme.

On se pose alors inévitablement la question du rapport entre la Thébaide de
Lille et les Sept, que d’aucuns ont déja affirmé, dont J. Peron et W. G. Thal-
mann". Puisqu’Eschyle semble avoir utilisé comme modele Stésichore dans

12 Lesonge semble étre connu de tous les Thébains. On ne peut pas déterminer quil’a vraiment eu.
G. R. Manton, «The Second Stasimon of the Seven against Thebes», BICS 8 (1961) 79 n’exclut
pas la possibilité que c’est Etéocle, mais curieusement, il mentionne comme autre possibilité Jo-
caste. Manton n’a pas encore pu connaitre le Papyrus de Lille, mais il émet différentes hypothe-
ses que celui-ci semble en partie confirmer.

13 J. Peron, op. cit. (supra n. 8). W. G. Thalmann, «The Lille Stes. and the Seven against Thebes»,
Hermes 110 (1982) 385-392. Ce deuxiéme article contient quelques réflexions concernant le tira-
ge au sort, motif qui semble avoir completement échappé a G. O. Hutchinson, Aeschylus, Sep-
tem contra Thebas, ed. with introduction and commentary (Oxford 1985).



174 Claudia Wick: Le tirage au sort

son Orestie (cf. Schol. Eur. Or. 268 et PM G 219), —dans le contexte du songe de
Clytemnestre, notamment! — cette hypothese parait treés probante. La compa-
raison de la Thébaide de Lille et des Sept montre toutefois aussi qu’Eschyle a di
retravailler le motiv du tirage au sort, les différences entre les deux ceuvres
¢tant considérables: dans la Thébaide, les personnages connaissent le sort qui
les menace, ce qui n’est pas vraiment le cas dans les Sept. De toute évidence, il
n’y a pas eu, dansla version eschyléenne, une scene comme celle qu’a conservée
le papyrus de Lille; dans les Sept, elle n’existe que dans les réves d’Etéocle. Sion
voulait se livrer, en guise de conclusion, a une considération intertextuelle, on
pourrait ajouter ceci: la Thébaide de Lille s’ouvre sur le partage dont réve
I'Etéocle eschyléen, mais elle s’est sans aucun doute terminée comme les Sepr: il
n’y a pas de solution pacifique qui aurait pu neutraliser la malédiction d’(Edipe.

Correspondance:

Dr Claudia Wick

Département des sciences de I’antiquité
rue Candolle 2

CH-1205 Geneve

E-Mail: claudia.wick@lettres-unige.ch



	Le tirage au sort : un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept contre Thébes

