
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Le tirage au sort : un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept
contre Thébes

Autor: Wick, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille
et les Sept contre Thèbes

Par Claudia Wiek, Genève

La publication, en 1977, d'un fragment papyrologique conservé à Lille, connu
aujourd'hui sous le nom de Thébaïde de Lille et attribué au poète sicilien Stési-
chore a suscité beaucoup d'intérêt1. Le fragment présente une variante
jusqu'alors inconnue du mythe thébain montrant la mère de Polynice et d'Étéocle
en train de discuter avec le devin Tirésias et proposant à ses deux fils un accord

pour éviter qu'ils ne s'opposent plus tard dans une querelle meurtrière entraînant

leur propre ruine ou celle de Thèbes. Des études menées dès Yeditio prin-
ceps du papyrus de Lille ont montré que, s'il y a des détails comparables dans la
Thébaïde de Lille et dans les autres sources, l'ensemble de la scène est sans
parallèles. On aimerait bien connaître plus en détail la variante racontée par Stési-
chore, mais un des problèmes majeurs de toute tentative de reconstituer son
contenu réside dans le nombre fort élevé de variations de la légende thébaine. Il
suffira pour s'en convaincre de rappeler que les rares fois où les poèmes homériques

évoquent la matière thébaine (notamment Od. 11,271-280), ils se
fondent sur une variante qui n'est pas celle des tragédies classiques, et que les
notices conservées chez les mythographes, antiquaires et poètes attestent d'un
grand nombre de variantes pour chaque détail de la légende2.

Parmi les détails qui se rencontrent aussi chez d'autres auteurs, on peut
mentionner l'accord entre les deux fils (cf. Hellanicos FGrH 4 F 98 [= Schol.
Eur. Phoen. 71]; Eur. Phoen. 69sqq.; Diod. 4,65,1; Stat. Theb. l,138sqq. et al.3)

qui n'est pourtant jamais proposé par la mère, ainsi que la tentative de la mère
de négocier un accord entre Polynice et Etéocle, situation qui se retrouve dans
les Phéniciennes d'Euripide, mais à un tout autre moment du récit. La présence
du devin au début de la Thébaïde constitue en revanche un élément intriguant
parce qu'il est difficile d'évaluer quel rôle il joue et quel est le rapport entre la
reine et lui. On sait que des scènes opposant le devin Tirésias et le détenteur du

1 Éditions: G. P. Ancher/B. Boyaval/C. Meillier, Cahier de recherches de l'Institut de papyrologie
et d'égyptologie de Lille (CRIPEL) 4 (1977) 287-343 et 346-351; P. J. Parsons, «The Lille Stesi-
chorus», ZPE 26 (1977) 7-36; J. Bollack/P. Judet de la Combe/H. Wismann, La réplique de Joca-

ste. Cahiers de philologie 2 (Lille 1977); J. M. Bremer/A. M. van Erp Taalman Kip/S. R. Slings.
Some recently found Greek poems, Supplements to Mnemosyne (Leiden 1987) 128-154; M. Da-
vies, Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta, vol. 1 (Oxford 1991) (frg. 222 b).

2 Les textes se trouvent commodément réunis dans: Ancher et al., op. cit. (supra n. 1) 327-329 et
Bollack et al., op. cit. (supra n. 1) 34-45.

3 Cet accord vise néanmoins une alternance de règne, non pas un partage des biens (exception fai¬

te du fragment d'Hellanicos).

Museum Helveticum 60 (2003) 167-174



168 Claudia Wick

pouvoir à Thèbes sont un élément typique des tragédies «thébaines» et que Jo-
caste dans VŒdipe Roi de Sophocle se montre très sceptique à l'égard de la

mantique (v. 707sqq.), mais il semble bien que, chez Stésichore, cette hostilité
n'existe pas encore parce que le devin approuve la proposition faite par la reine
(cf. fin du fragment). Celle-ci prend l'annonce du malheur tout à fait au sérieux,
mais, en même temps, elle est convaincue de pouvoir se soustraire à son destin.
Sans entrer dans le détail de la discussion théologique, je me contente d'observer

que la Thébaïde de Lille ne reflète pas la même attitude face à la mantique et
aux prophéties que les tragédies.

Bien que le contenu exact de la prédiction nous échappe à cause de la lacune,
on peut supposer qu'il a dû correspondre plus ou moins à la malédiction proférée
dans d'autres variantes de la légende par Œdipe lui-même. Dans la version la
mieux connue, les deux fils manquent de respect à l'égard de leur vieux père qui
les maudit de son vivant4. Cette scène qui constitue le point de départ de la
Thébaïde a probablement été supprimée par Stésichore, sans doute pour des raisons

artistiques: dans l'histoire de la querelle entre les deux frères, il faut indiquer la

cause (la malédiction) et l'enjeu (le pouvoir royal à Thèbes). Le deuxième
élément implique en principe la disparition d'Œdipe, le premier suppose en
revanche qu'il règne encore5. Cette répartition est très pratique lorsqu'il s'agit
d'enchaîner deux tragédies ou deux épopées, car elle permet une césure très
commode (avec la mort d'Œdipe, ïŒdipodie se termine), sans que le lien entre
les deux épisodes ne soit totalement rompu (la malédiction proférée avant la

mort appelle nécessairement une suite, la Thébaïde proprement dite). Dans une
Thébaïde isolée en revanche, on se heurte inévitablement au fait que son début
constitue en partie la fin d'un autre épisode dont le protagoniste disparaît du
reste très vite et à titre définitif. Pour éviter ce problème, Stésichore paraît avoir
supprimé cette scène, mais il lui fallait trouver un moyen pour sauvegarder la
malédiction. Le recours à la prophétie, sous quelque forme que ce soit, lui permet

de l'introduire au moment voulu, c'est-à-dire même après la mort d'Œdipe6.

4 Thebaïs frg. 2 Athen. 11,465e-f) et frg. 3 (- Schol. Soph. Oed. Col. 1375) Bernabé (Poetarum
epicorum graecorum testimonia et fragmenta, pars 1, Leipzig 1987). Œdipe aurait maudit ses fils
soit parce que, bravant son interdiction, ils lui ont servi son repas dans la vaisselle de Cadmos,
soit parce qu'ils lui ont donné, comme part d'un sacrifice, le jarret au lieu de l'épaule, partie qui
revient au roi. Eschyle (Septem 785sqq.) adoptera ce scénario. Comparer aussi Eur. Phoen.

872sqq. La malédiction apparaît aussi régulièrement dans la tragédie, cf. e.g. Aesch. Septem
724sq.787sqq.819: Soph. Oed. Col. 421sq.: Eur. Phoen. 67sq.876sq.

5 Le sort d'Œdipe est relaté différemment: selon certaines sources, il est incarcéré dans le palais
thébain (Eur. Phoen. 63sqq.) soit jusqu'à sa mort (Mythogr. 2,230) soit jusqu'à son départ pour
l'exil (Soph. Oed. Tyr. 415sqq.; Eur. Phoen. 1589sqq.; Hyg. Fab. 67,8 Rose). Dans d'autres
variantes, la mort d'Œdipe a de l'importance puisque la querelle entre ses fils éclate lors de ses

funérailles (cf. e.g. Paus. 9,5,12). Dans cette version, Polynice est parti auparavant en exil suite à la
malédiction proférée par son père.

6 Stace se trouvait confronté au même problème: il répond à la question unde iubetis ire, deae?

(Theb. l,3sq.) par limes mihi carminis esto Oedipodae confusa domus (l,16sq.) et commence par



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept contre Thèbes 169

Cette prophétie devait être placée dans un contexte approprié. Selon Pau-
sanias (9,5,12), les frères commencent à se quereller lors des funérailles
d'Œdipe. A ce moment, le problème de désigner le successeur du défunt se pose
tout naturellement et une consultation des dieux (soit explicite soit plutôt
indirecte par un sacrifice) s'impose d'autant plus si les successeurs potentiels se

disputent. Un omen interprété par le devin précéderait alors le dialogue entre
celui-ci et la reine7.

Une autre possibilité consiste à admettre que Stésichore a eu recours à un
procédé typique à la fois de l'épopée et de la tragédie, à savoir au songe prophétique.

L'idée remonte à Peron8 et Massimilla9 qui émettent l'hypothèse que le

songe est envoyé par Zeus pour montrer à la reine une solution. On pourrait
aussi penser que c'est Œdipe lui-même qui parle à la reine comme le fait Patro-
cle au chant 23 de YIliade ou Darius dans les Perses d'Eschyle. Dans ce cas, le

message correspondrait à la malédiction, plutôt qu'à la solution. La proposition
faite par la reine serait alors une réponse humaine, non pas une inspiration
trompeuse d'origine divine, ce qui conférait à cette tentative un aspect tragique
qu'elle n'aurait pas autrement.

Toutes ces considérations sont évidemment des spéculations qui, combinées

les unes aux autres, ne peuvent former qu'un ensemble extrêmement
hypothétique. Si je me hasarde à proposer un scénario, celui-ci constitue une

une scène aux enfers: Œdipe se plaint que ses fils lui aient manqué de respect lorsqu'il était encore

vivant et qu'ils se disputent le trône après sa mort.
7 Une conjecture similaire a déjà été faite par C. Meillier (cf. Ancher et al., op. cit., supra n. 1,329).

On s'est souvent posé la question de savoir si les äLyea mentionnés par la reine au vers 201
renvoient à la découverte de son inceste ou également à la mort d'Œdipe (les nouvelles pepipvai
désignent de toute évidence le malheur menaçant ses fils). On ne peut certes pas prouver qu'Œdipe
est mort au moment où parle la reine, mais l'hypothèse selon laquelle la scène conservée par le

papyrus de Lille se situe dans le cadre des funérailles me paraît tout de même être la plus
vraisemblable (cf. aussi C. Meillier, «La succession d'Œdipe ...», REG 91,1978,13; Bremer et al., op.
cit.,supra n. 1,137). Bollack et al. (op. cit., supra n. 1), pensent en revanche que la mort d'Œdipe
ne constituait pas une étape du récit stésichoréen (cf. 37 et 39). mais les arguments avancés en
faveur de cette affirmation ne sont pas convaincants.

8 J. Peron, «Une version 'sicilienne' du mythe des Labdacides dans les Sept contre Thèbes», GB 8

(1979) 75-99, ici 82. Il pense toutefois que le contenu de ce rêve ne correspondait pas à la
malédiction mais que Zeus montrait à la reine une solution. Pour Peron, Œdipe aurait proféré une
malédiction aussi énigmatique qu'une prophétie d'oracle. Tout ce que l'on peut dire cependant
de la Thébaïde de Lille, c'est que la situation menaçante semble être remarquablement claire et

intelligible pour tous, ce qui n'est pas le cas dans les Sept d'Eschyle, point de comparaison de

Peron.

9 G. Massimilla, «Unsogno di Giocastain Stesicoro?» PP 45 (1990) 191-199. L'auteur propose un
véritable «match d'oracles»: Tirésias prononce sa prophétie, Épicaste «contre-prophétise» en se

référant à son songe prophétique, le devin cède (beaucoup trop vite et trop facilement) et se range

de son côté pour prédire immédiatement après l'avenir de Polynice sur cette nouvelle base.

L'article de Massimilla contient une série utile de parallèles à propos de songes prophétiques
(notamment de reines) tirés de l'épopée et de la tragédie. Rappelons que le songe de Clytemnes-
tre dans les Choéphores d'Eschyle suit le modèle de Stésichore (cf. PMG 219).



170 Claudia Wick

simple illustration d'hypothèses, non pas une conclusion. On pourrait imaginer
que, la veille des funérailles d'Œdipe, la reine, déjà accablée par une série de
malheurs remontant à un passé récent (série qui va de la découverte de l'inceste
jusqu'au décès d'Œdipe) a un songe. Œdipe lui apparaît et lui parle de l'avenir,
peut-être de manière obscure. Entre-temps, la tension entre ses fils augmente.
Dans le cadre des funérailles, un ou plusieurs éléments viennent s'ajouter: la

querelle entre les fils éclate et/ou une consultation des dieux par le devin Tiré-
sias (ou: un sacrifice) n'a rien de reconfortant. Il se peut également que la mère,
inquiétée par l'hostilité de ses fils et par le songe qu'elle a eu, décide de consulter

le devin qui lui dit la vérité (dans ce cas, la scène reste plus intime que si on la
situe dans le cadre des funérailles proprement dites). La reine refuse de se plier
au destin et propose un accord: puisque la querelle est assez récente, on peut
légitimement espérer que l'enchaînement des malheurs peut encore être
interrompu. Ses fils et Tirésias consentent à collaborer (v. 232-234), et l'on passe
rapidement à l'établissement d'un véritable contrat.

A ce stade du récit, on peut se demander si la solution proposée par la reine
n'est pas si bonne qu'elle rend impossible le dénouement traditionnel de la
Thébaïde (c'est-à-dire la campagne militaire contre Thèbes et le combat fratricide).
La même question se poserait mutatis mutandis à propos de YIliade, s'il ne nous
en restait que les trois premiers chants. Aux vers 67-325 du chant 3, Pâris et Mé-
nélas s'accordent pour s'affronter dans un combat singulier qui réduit en principe

la guerre de Troie à ce qu'elle était au début, c'est-à-dire une querelle privée

entre le mari et le ravisseur d'Hélène. Ce duel a une dimension politique
tout à fait unique puisqu'il pourrait terminer un conflit armé qui devrait en
principe se sceller par la prise et la destruction de Troie; or cette ruine correspond

à la volonté des dieux. Si le pacte conclu entre Achéens et Troyens était
respecté scrupuleusement, il contrarierait les arrêts du destin de manière
sérieuse, et Y Iliade va très loin dans ce sens en imaginant une sorte de «fausse fin»:
à la fin du combat entre Ménélas et Pâris, c'est-à-dire après que ce dernier a été
enlevé par Aphrodite, personne ne conteste la victoire (obtenue en quelque
sorte par forfait) de Ménélas: ni Hélène (v. 403sqq.), ni Pâris lui-même
(v. 439sqq.) ne la nient, Agamemnon la proclame (v. 456-461), et même les
dieux s'y rallient (4,13). Le début du chant 4 prouve en fait que les hommes ont
si bien réussi à bloquer l'évolution des événements que les dieux sont contraints
de constater que tout est remis en question. Une délibération de principe s'impose

aux Olympiens (4,13-19), et il semble que même les hommes en soient
conscients (v. 82-84). Le différend est tranché si bien que le récit devrait s'arrêter

à cet endroit précis, et la suite de Y Iliade «n'aura pas lieu».
La situation au début de la Thébaïde correspond certainement aussi à une

fausse fin, même si deux détails semblent garantir que la solution sera durable:
la présence d'un arbitre (la reine) et l'assentiment du devin Tirésias. On s'est

parfois demandé, non sans de bonnes raisons, si Stésichore n'a pas modifié la
Thébaïde à tel point qu'elle ne s'est pas terminée par le combat fratricide entre



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept contre Thèbes 171

Étéocle et Polynice. Rien ne semble en effet exclu chez le poète qui a raconté les
«vraies» aventures d'Hélène (on songera à la fameuse «palinodie»). Il me semble

toutefois peu probable qu'aucune trace d'une pareille Thébaïde n'ait
survécu et je suis persuadée que la Thébaïde de Stésichore s'est terminée par le
combat fratricide.

Le pacte et le combat des frères constituent incontestablement les deux
moments les plus importants de la Thébaïde. Le premier était placé, chez
Stésichore, sous le signe du tirage au sort supervisé par un arbitre, geste qui a dans ce

contexte une signification pacifique et qui aurait dû être le substitut définitif du
combat armé. A la fin de la Thébaïde, le problème est toujours le même, mais on
a recours aux armes pour le résoudre. Est-ce que ce deuxième moment important

était également placé sous le signe du tirage au sort qui apparaît souvent
dans le contexte d'un combat singulier? Si tel était le cas, on aurait affaire à une
sorte d'ironie tragique: non seulement la catastrophe n'a pas pu être empêchée,
mais elle se réalise sous le même signe qui change complètement de fonction10.

Une autre œuvre poétique, à savoir les Sept contre Thèbes d'Eschyle,
présente un parallèle intéressant: en effet, dans cette pièce, les notions de 'partage',
de 'distribution' et de 'sort' reviennent à des intervalles réguliers de manière à

constituer un leitmotiv. Durant les deux premiers tiers de la pièce - jusqu'à la

péripétie aux vers 630sqq. -, 'tirage au sort' et 'distribution' apparaissent dans
un sens concret: les Argiens décident par tirage au sort devant quelle porte ils
positionneront chacune de leurs armées pour attaquer la ville (v. 55.127.376.
423.451.457sqq.). Dans la célèbre scène des boucliers (v. 369sqq.), ce motif
devient même un refrain: au messager thébain annonçant que tel chef argien a été
désigné par tirage au sort pour se présenter devant telle porte, Étéocle répond
en choisissant chaque fois un héros thébain capable de relever le défi".

Après le vers 630, le tirage au sort désigne par métaphore le combat fatal
entre les deux frères (v. 690.727.816.907.914.947; également six occurrences).

10 Parmi les exemples d'un tirage au sort dans un contexte civil, on peut citer Homère, II.
15,189sqq.; Od. 14,209; Hellanicos FGrH 4 F 98; Hdt. 4,153; Pind. Pyth. 4,142sqq.: Arist. Athen.
Pol. 56,6. Dans un contexte militaire, il sert à déterminer le combattant qui lancera le premier sa

pique contre l'adversaire dans un combat singulier (II. 3,318sqq.), à désigner l'adversaire d'Hector

(II. 7,171 et 181 sq.), ou le guerrier qui partira en mission de reconnaissance (Od. 10,206sqq.).
Voir aussi Thuc. 6,42,1; 62,1; 8,30,1; Xen. Cyr. 6,3,34. Le vocabulaire utilisé (jtdXXw/jrâLoç, xlfj-
qoç et taxyxdvü)) est toujours le même. Stésichore utilise un hapax, xXagojiaXqôov, mais on
trouve un adj. xlqgojrâXqç dans h.h. Herrn. 129. Le tirage au sort a fait l'objet d'une reconstitution

proposée par D. Page (ZPE 26, 1977, 36).
11 Deux fois, le choix apparaît explicitement comme réponse au tirage au sort: v. 55sqq. (première

apparition du motif): x^qpovpévooç ô' è'ieurov, cbç Jid/.on hayùiv | ë'xaoxoç uùxojv jrpoç jxu/.aç
dyoi taixov. | jiqôç xaûx' àpioxonç dvôpaç êxxgixouç jxolecoç | mtXârv ëjt' èÇôôoioi xàyeuaat
xâxoç, et v. 281sqq.: où yàç xi pàXXov pq cpùyqtç xô pôpoipov. | èycb ôè y' âvôpaç eE, êpot oùv
eßööpuH | àvxqpéxaç ëx.Opoïai xov péyav xqôjtov | <.„> eiç ëjxxaxetxeîç è^ôôouç xàço) po/,o>v.
L'ironie tragique est évidente: c'est précisément parce gu'Étéocle décide de positionner les

héros thébains (y compris lui-même) qu'il n'échappera pas à son propre pôpaipov.



172 Claudia Wick

Dans ce contexte, c'est l'autre acception de 'tirage au sort' qu'Eschyle a retenue,

à savoir celle de 'méthode de répartition'. Cette application métaphorique
d'un procédé pacifique à un événement aussi martial qu'un duel paraît d'abord
énigmatique. Or que ce soit au terme d'un partage de biens ou à l'issue d'un
duel dont aucun combattant ne réchappe vivant, les deux parties en présence
finissent par obtenir un lot égal, qui, dans le contexte, revêt un caractère concret
puisqu'il s'agit d'un carré de terre pour la sépulture.

Le changement de signification intervient à un moment précis, ce qui peut
être pris comme un indice supplémentaire que ce leitmotiv joue un rôle important

dans les Sept. Il coïncide avec la péripétie de la pièce, lorsqu' Étéocle
comprend que la présence de son frère devant les murs de Thèbes n'est pas un simple

problème militaire, mais l'accomplissement de la malédiction proférée
autrefois par Œdipe. Contrairement à ce qu'il a pensé, celle-ci ne vise pas la ville
(cf. v. 70sqq.), mais la ruine commune des frères. Il le comprend après avoir
entendu de la bouche du messager le défi lancé par Polynice (v. 631-638), comme
le montre sa réaction (v. 653sqq.). Dans ce contexte, Étéocle fait vaguement
allusion à un songe qui lui aurait annoncé de manière énigmatique l'issue fatale
de son différend avec Polynice (v. 709-711 éd. Page: è£é^eo£vyàp Oîôîjtou xax-
eûypaxœ | àyav ô' àÀqOmç èvujivkov cpavxaopâxœv | ôigeiç, jraïQooiœv XQqpâ-

i(dv ôaxfiQioi, «les imprécations d'Œdipe sont déchaînées; en fait, les visions de

mes songes n'étaient que trop vraies, qui partageaient mon patrimoine»). Il est
très difficile de déterminer à quoi correspond ce songe, mais il ne semble pas
qu'il remplace la malédiction proférée par Œdipe: la mention, au vers 785, du

repas fait plutôt penser qu'Eschyle avait recours à la version selon laquelle
Œdipe a maudit ses fils parce qu'ils ne lui avaient pas servi la partie du repas
réservée au roi (cf. note 4). Selon ses propos des vers 788-790, Œdipe a prédit
expressément que les frères se partageront l'héritage par le fer. En revanche, il ne

paraît pas avoir dit qu'ils s'affronteront dans un combat singulier. Le songe ne
semble pas non plus avoir envisagé une telle issue: la réaction d'Étéocle montre
tout au contraire qu'il s'attendait à une autre solution. Mais quel est le contenu
de ce songe? Le chœur et le messager y font allusion à trois reprises: le chœur

parle d'un arbitre scythe qui préside au partage des biens (v. 727sqq.):

Çévoç Ôè x^ujpouç èmvtopàt
XctAußoq Sxuffwv ajroixoç
xxeâvwv xoqpaxoôatxaç
jrixQÔç, cbpô(pQiov oiÔapoç,
xOôva vaieiv Ôiajrq^aç
ôjrôoav xai (pfhpévoioiv xaxéxeiv,
xâ)v peycxXiov jxbôîcov àpoîpouç.

L'étranger qui agite les sorts, le Chalybe émigré de Scythie, dur partageur de patrimoines, le fer
avec l'âme cruelle, a décidé, en secouant les sorts, qu'ils n'occuperaient que la terre que peut
tenir un mort: à toujours frustrés de leurs vastes champs!



Le tirage au sort: un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept contre Thèbes 173

Or vraisemblablement ces vers ne relatent pas seulement le contenu du songe,
mais en donnent aussi l'interprétation, d'autant plus qu'on dit immédiatement
avant que les malédictions d'Œdipe se sont réalisées (v. 724sq. xEXéocti xàç
xaxàpaç Oiôurôôa). L'image énigmatique à laquelle Etéocle fait allusion se

trouve sans doute aux vers 941sqq.:

jiixqôç À,uxf]Q veixécuv ô nôvxioç
^etvoç ex jiuqôç onf>£iç,
{fr)xxôç oiôapoç, juxqôç ôè XQhflOHüiv
xaxôç ôaxqxàç "Apqç àpàv Jtaxpcbi-

av xiùmç aXafKj.
Cruel arbitre de leur différend, l'étranger du Pont, le fer qui sort durci du feu, cruel, le dur parta-
geur de leurs biens, Arès, qui fait se réaliser l'imprécation de leur père.

A ces deux passages choraux, il faut ajouter la remarque du messager lorsqu'il
annonce la mort des deux frères (v. 816sqq.):

ôtoocb GxqaxriYco ôiéÀ.axov otpuQqXàxcat

Sxéffqi aiôf|Q<Di xxqpàxcov jiapjrqoiav
e^ouoi ô' fjv Xaßcoaiv ev xacpfji x^ova,
jraxQÔç xax' ônojtoxpcuç tpopoupevoi.
Les deux chefs d'armée se sont partagé tout leur patrimoine avec le fer scythe forgé au marteau
et ne posséderont de terre que ce qu'ils en trouveront dans la tombe où ils ont été emportés par
les vœux malheureux de leur père.

On devine qu'Étéocle s'attendait à ce qu'un être humain vînt résoudre
pacifiquement la querelle qui l'opposait à son frère12. Autrement dit, Etéocle espère
que s'instaure la situation présentée dans le début de la Thébaïde de Lille. Au
moment où il entend le récit du messager, il comprend que son interprétation
du songe est fausse et que ce dernier annonce le même conflit armé que la
malédiction d'Œdipe. Ainsi, le motif du tirage au sort avec ses deux significations
différentes et la possibilité de le comprendre dans un sens propre ou dans un sens

figuré, jouent un rôle important tout au long de la pièce dont ils forment en
quelque sorte l'emblème.

On se pose alors inévitablement la question du rapport entre la Thébaïde de

Lille et les Sept, que d'aucuns ont déjà affirmé, dont J. Peron et W. G. Thal-
mann1'. Puisqu'Eschyle semble avoir utilisé comme modèle Stésichore dans

12 Le songe semble être connu de tous les Thébains. On ne peut pas déterminer qui l'a vraiment eu.
G. R. Manton, «The Second Stasimon of the Seven against Thebes», BICS 8 (1961) 79 n'exclut
pas la possibilité que c'est Étéocle, mais curieusement, il mentionne comme autre possibilité Jo-
caste. Manton n'a pas encore pu connaître le Papyrus de Lille, mais il émet différentes hypothèses

que celui-ci semble en partie confirmer.
13 J. Peron, op. cit. (supra n. 8). W. G. Thalmann, «The Lille Stes. and the Seven against Thebes»,

Hermes 110 (1982) 385-392. Ce deuxième article contient quelques réflexions concernant le tirage

au sort, motif qui semble avoir complètement échappé à G. O. Hutchinson, Aeschylus, Septem

contra Thebas, ed. with introduction and commentary (Oxford 1985).



174 Claudia Wick: Le tirage au sort

son Orestie (cf. Schol. Eur. Or. 268 et PMG 219), - dans le contexte du songe de

Clytemnestre, notamment! - cette hypothèse paraît très probante. La comparaison

de la Thébaïde de Lille et des Sept montre toutefois aussi qu'Eschyle a dû
retravailler le motiv du tirage au sort, les différences entre les deux œuvres
étant considérables: dans la Thébaïde, les personnages connaissent le sort qui
les menace, ce qui n'est pas vraiment le cas dans les Sept. De toute évidence, il
n'y a pas eu, dans la version eschyléenne, une scène comme celle qu'a conservée
le papyrus de Lille; dans les Sept, elle n'existe que dans les rêves d'Étéocle. Si on
voulait se livrer, en guise de conclusion, à une considération intertextuelle, on
pourrait ajouter ceci: la Thébaïde de Lille s'ouvre sur le partage dont rêve
l'Étéocle eschyléen, mais elle s'est sans aucun doute terminée comme les Sept: il
n'y a pas de solution pacifique qui aurait pu neutraliser la malédiction d'Œdipe.

Correspondance:
Dr Claudia Wiek
Département des sciences de l'antiquité
rue Candolle 2

CH-1205 Genève
E-Mail: Claudia.wick@lettres-unige.ch


	Le tirage au sort : un leitmotiv dans la Thébaïde de Lille et les Sept contre Thébes

