
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit : ein
komparatistischer Versuch

Autor: Korenjak, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit
Ein komparatistischer Versuch

Von Martin Korenjak, Bern

Man kann ohne Übertreibung behaupten, dass es sich bei den homerischen
Epen um diejenigen antiken Texte handelt, deren Erforschung am meisten von
komparatistischen Methoden profitiert hat und an denen solche Methoden am
konsequentesten durchexerziert wurden. Milman Parrys Vergleich der homerischen

Sänger1 mit den Guslaren des damaligen Jugoslawien und die Erkenntnisse,

die er und sein Schüler Albert Lord daraus über die Eigenart der homerischen

Dichtung und ihrer Formelsprache als Produkte mündlich-improvisie-
render Komposition gewannen, markierten den Beginn einer neuen Epoche in
der Homerforschung-1. In den folgenden Jahrzehnten setzte ein regelrechter
Vergleichsboom ein, und Homer wurde einer Vielzahl (halb)mündlicher
Genera und Werke an die Seite gestellt: vom Beowulfüber das Nibelungenlied und
die provençalische Troubadour-Dichtung bis hin zu kirgisischen, zentralafrikanischen

und polynesischen Traditionen3.

* Mein herzlicher Dank gilt Georg Danek, Wolfgang Kofier, Stefan Tilg und Karlheinz Töchterle,
die frühere Fassungen dieses Aufsatzes gelesen, kritisiert und mit ihren Hinweisen bereichert
haben, den Mitgliedern der Kommission für die Nachbesetzung des latinistischen Lehrstuhls an
der Universität Bern (Nachfolge Prof. Christoph Schäublin), die eine Vortragsversion wohlwollend

angehört und diskutiert haben, sowie Herrn Prof. Thomas Geizer für das freundliche
Angebot, den Text an dieser Stelle zu publizieren.

1 Unter «homerischen Sängern» seien im folgenden Personen verstanden, die Heldenepen wie
Ilias, Odyssee und die kyklischen Epen bzw. Teile daraus improvisierend vortrugen, wobei offen
bleibt, ob das mit oder ohne Kitharabegleitung geschah. Der Ausdruck ist deshalb gewählt, weil
die konventionelle Unterscheidung zwischen improvisierenden, kitharaspielenden Aöden
einer- und ohne Musikbegleitung auswendig vortragenden Rhapsoden andererseits in jüngerer
Zeit mehrfach bestritten wurde (vgl. zuletzt C. O. Pavese, «The rhapsodie epic poems as oral
and independent poems», HarvSt98,1998,63-90, v.a. 63-65,87). so dass der Gebrauch des
Terminus «Aöde» nicht mehr ratsam erscheint.

2 A. Parry (Hrsg.), The making of Homeric verse. The collected papers ofMilman Parry (Oxford
1971); A. B. Lord. The singer of tales (Cambridge, Mass. 1960).

3 Vgl. schon den Überblick bei A. B. Lord, «Homer and other epic poetry», in; A. J. B. Wace/F. H.
Stubbings (Hgg.), A companion to Homer (London/New York 1962) 179-214; des weiteren, um
nur eine Handvoll interessanter Beispiele herauszugreifen, Lord, a.O. (Anm. 2) 198-221; B. Fe-
nik, Homer and the Nibelungenlied. Comparative studies in epic style (Cambridge, Mass./Lon-
don 1986); R. P. Martin, The language ofheroes (Ithaca/London 1989); G. Nagy, Poetry as
performance. Homer and beyond (Cambridge 1996). Zusätzlich wird Homer gemeinsam mit anderen

Traditionen dazu verwendet, das Phänomen der mündlichen (Helden-)Dichtung im
allgemeinen zu illustrieren; C. M. Bowra, Heroic poetry (London 1952); R. Finnegan, Oral poetry. Its

nature, significance and social context (Cambridge u.a. 1979).

Museum Helveticum 60 (2003) 129-145



130 Martin Korenjak

Unter diesen Umständen verwundert es, dass man kaum je nach Parallelen,
also nach anderen Beispielen für improvisierende Komposition, innerhalb der
griechischen Kultur selbst gesucht hat. Gründe hierfür sind allerdings einige
denkbar: die Faszination, welche von der neuentdeckten anthropologischen
Konstante einer weltumspannenden Improvisationskultur ausgeht; die gat-
tungsmässige Beschränkung auf D/c/mrng,vtraditionen (meist Heldenepik) als

Vergleichsobjekte; die Vorstellung, improvisierende Komposition könne nur in
einer einmaligen, später nicht wiederholbaren Frühphase der Literaturgeschichte

stattfinden; schliesslich vielleicht auch eine gewisse Verachtung späterer
griechischer Literatur als eines Vergleichs mit Homer unwürdig. Wie dem auch
sei - all dies macht die Vernachlässigung potentieller griechischer Kandidaten
zwar verständlich, rechtfertigt sie aber nicht. Solche Kandidaten von vornherein
auszuschliessen, verbietet vielmehr schon der Vorteil der grösseren räumlichen,
zeitlichen und kulturellen Nähe, den sie besitzen und der sich unter Umständen in
besonders präzisen und weitgehenden Analogien niederschlagen könnte.

Aus diesen Gründen möchte ich im folgenden eine solche griechische
Improvisationskultur für einen Vergleich mit der homerischen Epik heranziehen
und ausloten, inwieweit sie sich als typologische Parallele zu dieser behandeln
lässt, und zwar die wirkungsmächtigste und langlebigste Tradition öffentlichen
Extemporierens in der späteren Antike, diejenige der kaiserzeitlichen Sophi-
stik. Dabei möchte ich in zwei Schritten vorgehen: Der erste Teil dieses Aufsatzes

wird deskriptiv angelegt sein und demonstrieren, dass bei aller Verschiedenheit

der schriftlich erhaltenen Resultate zwischen dem Habitus und der
literarischen Tätigkeit der Sophisten4 und der homerischen Sänger signifikante
Ähnlichkeiten bestehen, die bislang unbeachtet geblieben sind; der zweite,
problemorientierte, soll zeigen, dass diese Parallelen nicht nur an sich bemerkenswert,

sondern mitunter auch geeignet sind, neues Licht auf schwer verständliche

Aspekte der archaischen Epik zu werfen.

I. Homerische Sänger und kaiserzeitliche Sophisten

Bevor wir nun damit beginnen, nach Analogien zwischen homerischen Sängern
und Sophisten Ausschau zu halten, scheint es methodisch sinnvoll, sich
zunächst kurz über die wichtigsten Differenzen klarzuwerden, die zwischen den
beiden Traditionen einerseits hinsichtlich ihres kulturellen und politischen
Kontextes, andererseits bezüglich der von ihnen hervorgebrachten Texte selbst

4 «Sophist» meint hier und im folgenden den am ausführlichsten bei Philostrat beschriebenen Ty¬

pus des rhetorischen Virtuosen, der in der römischen Kaiserzeit von Seneca maior bis Chorikios
von Gaza (also nicht nur in dem als Zweite Sophistik bekannten Zeitraum) als Konzertredner
und Rhetoriklehrer in Erscheinung tritt. Unter seinen Aktivitäten werde ich mich in erster Linie
auf den Vortrag improvisierter Deklamationen beziehen. Wenn auf diese Aktivitäten wie auf
diejenigen der homerischen Sänger trotz ihrer primär mündlichen Natur gelegentlich das Attribut

«literarisch» angewandt wird, so geschieht das faute de mieux.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 131

bestehen. Was den ersten dieser beiden Punkte betrifft, so treten die homerischen

Sänger in einer kleinräumig gegliederten archaischen Kultur auf, die
Sophisten im straff durchorganisierten Riesenreich des Imperium Romanum. Der
wichtigste der dadurch bedingten Unterschiede bezieht sich auf die Rolle der
Schrift: Die Improvisationskunst der Sänger ist das Produkt einer schriftlosen
Gesellschaft, die der Sophisten wird in enger Verzahnung von Mündlichkeit
und Schriftlichkeit erlernt und stellt geradezu ein frühes Musterbeispiel für
sekundäre Mündlichkeit dar5. Zwischen den Texten selbst bestehen ebenfalls
bedeutende Differenzen: Eine paijjtpöia präsentiert in gebundener Sprache einen
Ausschnitt aus den grossen fortlaufenden Erzählsträngen der archaischen
Sagenwelt und ist trotz eingelegter direkter Reden primär diegetisch: die in Prosa

gehaltenen Deklamationen der Sophisten stellen jeweils in sich geschlossene
Einheiten dar und sind keine diegetischen Texte, sondern argumentieren in
dramatischer Mimesis.

Die grösste Einschränkung hinsichtlich der Ergebnisse, die wir von unserer
Untersuchung erwarten können, bringt der Unterschied zwischen Dichtung
und Prosa mit sich: Da erst das Zusammenwirken von Improvisation und
Verszwang die Formelsprache generiert, die mündliche Dichtungstraditionen
auszeichnet, dürfen wir nicht hoffen, in der sophistischen Rhetorik auf Analoga zu
diesem Phänomen zu stossen. Dementsprechend wird der vorliegende Versuch
im Gegensatz zur bisherigen komparatistischen Homerforschung nichts zu
einem tieferen Verständnis der homerischen Formelsprache beitragen können,
und sein Erkenntnisinteresse wird in andere Richtungen gehen müssen. Die
übrigen Faktoren sollten wir zwar im Kopf behalten, doch sie besitzen für den

Gang der Untersuchung keine vergleichbar grundlegende Bedeutung.
Nun aber zu den Analogien: Mein diesbezüglicher Überblick wird zunächst

die ähnlichen beruflichen Rahmenbedingungen umreissen, unter denen Sophisten

und Sänger arbeiten (1-4), sich dann dem konkreten Ablauf ihrer
Auftritte zuwenden (5) und mit einigen Bemerkungen zur gesellschaftlichen Funktion

dieser Veranstaltungen schliessen (6).
(1) Es handelt sich in beiden Fällen um professionelle Vortragskünstler, die

von ihrer literarischen Tätigkeit leben: Die Sophisten der Kaiserzeit stammen
zwar in vielen Fällen aus wohlhabenden Familien, verrichten die beiden
Tätigkeiten, welche für ihren Berufsstand konstitutiv sind, nämlich das Halten
öffentlicher Vorträge und das Erteilen von Rhetorikunterricht, aber dennoch
gegen Bezahlung6. Die homerischen Sänger sind bi^uoepyoi; sie werden als solche
in einem Atemzug mit Sehern, Ärzten und Zimmerleuten genannt (Od. 17,383-

5 Zum ursprünglich im Zusammenhang mit der modernen Mediendiskussion geprägten Begriff
der sekundären Mündlichkeit vgl. G. Müller-Oberhäuser, «Schriftlichkeit», in: A. Nünning
(Hrsg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie (Stuttgart/Weimar 1998) 480.

6 Zum Unterricht vgl. J. W. H. Waiden, The universities ofancient Greece (London 1912) 171-194,
zu den öffentlichen Vorträgen Dio 35,1: Aristid. 28,153 (Bezahlung im eigentlichen Sinne); Phi-
lostr. VS 521.574.611 (Geschenke).



132 Martin Korenjak

385). In einer Gesellschaft, in der Literatur über die Jahrhunderte hinweg zu
einem guten Teil Sache gebildeter Amateure bleibt und die jioüoa eqycxxiç mit
grosser Skepsis betrachtet wird7, ist dies keineswegs selbstverständlich.

(2) Der Weg zum Sophisten wie zum Sänger führt über eine lange und
anspruchsvolle Ausbildung. Diese erfolgt jeweils in schul- oder gildenartigen
Einrichtungen, wobei zwischen Lehrer und Schüler ein enges persönliches Verhältnis

besteht und familiäre und berufliche Verbindungen sich überschneiden
können. Über den sophistischen Unterrichtsbetrieb sind wir vergleichsweise
gut informiert. Sophisten können grosse Klassen unterrichten, wobei allerdings
nur der kleinere Teil der Schüler auch Talent und Begeisterung für den Beruf
ihres Lehrers mitbringen dürfte. Zahlreiche Zeugnisse berichten, dass der Lehrer

diese Zöglinge als seine 'Kinder' betrachtet, während sie in ihm eine Vaterfigur

sehen, an der sie mit grosser Liebe hängen8; nach seinem Tod bemühen sie

sich oft um das Weiterleben seines geistigen Erbes, beispielsweise indem sie

seine Werke edieren und seinen Stil nachahmen9. Mitunter fallen familiäre und
berufliche Sukzession sogar zusammen; das dürfte etwa bei der bekannten
Sophistendynastie der Philostratoi auf Lemnos der Fall sein10. Über die Ausbildung

der homerischen Sänger sind wir viel schlechter unterrichtet, doch weist
schon die Tatsache, dass sich Sängergilden auf Chios und anderswo als Homeri-
den bezeichnen, darauf hin, dass auch hier das Lehrer-Schüler- eng mit dem Va-
ter-Sohn-Verhältnis assoziiert ist. Typologische Vergleiche mit anderen ôr]pio-
eqYCh innerhalb der griechischen Kultur wie mit aussergriechischen Sängertraditionen

bestätigen diese Annahme11.

(3) Während die Ausbildung zum Sophisten bzw. Sänger sich in der Regel
an einem bestimmten Ort vollzieht, setzt die Ausübung dieser Berufe meist ein
Wanderleben voraus. Ein Sophist kann, wenn er Glück hat, von einer bestimmten

Stadt, im Idealfall sogar auf Kosten des Kaisers, als Lehrer angestellt und
besoldet werden. Doch auch in diesem Fall wird er während der nicht durch
seine amtlichen Verpflichtungen belegten Zeit Vortragsreisen unternehmen,
die ihn über diesen eng begrenzten Wirkungskreis hinaus bekannt machen12.

Viele weniger glückliche Kollegen müssen sich überhaupt auf diese Art durchs

7 Vgl. Pi. I. 2,6; J. Svenbro, La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque (Lund 1976)

v.a. 173-186.
8 Vgl. M. Korenjak, Publikum und Redner. Ihre Interaktion in der sophistischen Rhetorik der Kai¬

serzeit (München 2000) 62, v.a. Anm. 76 mit Belegstellen und weiterer Literatur.
9 Edition von Reden: Korenjak, a.O. (Anm. 8) 159f.; Übernahme des Stils des Lehrers: Philostr.

VS 522 (Dionysios und Isaios). 592 (Chrestos und Herodes Atticus). 601 (Apollonios und Adria-
nos).

10 Vgl. auch Philostr. VS 596 (Euodianos als Nachkomme des Niketes). 609 (Hermokrates als

Urenkel des Polemon). 621 (Philiskos als Nachfahre des Hippodromos).
11 Vgl. F. Cassola, Inni Omerici (Verona 1975) XXIX-XXXVIII, v.a. XXIX; Bowra, a.O. (oben

Anm. 3) 430f.
12 Vgl. etwa Liban. Or. 1,29; Ep. 947,2; E. Rohde, Der griechische Roman und seine Vorläufer

(Leipzig "1914) 330.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 133

Leben schlagen. Ein prominentes Beispiel hierfür ist Lukian, der als Sophist nie
eine feste Anstellung erreicht zu haben scheint (möglicherweise mit ein Grund
dafür, dass ihn Philostrat in seinen Sophistenviten auslässt). Ähnlich zwiespältig
ist das Bild bei den homerischen Sängern: Der Tatsache, dass Phemios und De-
modokos in der Odyssee fest mit bestimmten Fürstenhöfen assoziiert erscheinen,

stehen die Worte des Eumaios überWandersänger (Od. 17,382-385) sowie
die Biographien des Erzsängers Homer selbst gegenüber, die diesen ein ruheloses

Wanderleben führen lassen. Sie wären ohne den Hintergrund einer
entsprechenden soziokulturellen Realität kaum denkbar und lassen vermuten, dass die
Epen zum Teil ein idealisiertes Bild der Berufsbedingungen zeichnen: Dass sich

Sänger an Fürsten- oder später Tyrannenhöfen aufhielten und von den
betreffenden Potentaten protegiert wurden, kam, wie auch bei Vertretern anderer
Dichtungsgattungen, sicher vor. Eine nomadische Existenz dürfte aber zumindest

vor einer oder zwischen zwei Phasen der Sesshaftigkeit die Regel gewesen
sein13.

Ein derartiges Wanderleben bringt den Zwang mit sich, Gelegenheiten für
profitable und prestigeträchtige Auftritte ausfindig zu machen. Sophisten wie
Sänger nutzen zu diesem Zweck die griechische Festkultur und kooperieren
mit lokalen Eliten. Regionale und panhellenische Festlichkeiten, deren Zahl
gerade in der frühen Kaiserzeit stark zunimmt, gehören für die Sophisten zu
den vorteilhaftesten Gelegenheiten, ihre Kunst zu zeigen. Dabei können sie
sowohl im Umfeld der Veranstaltungen in Eigenregie auftreten als auch an in das

Festprogramm integrierten Redewettkämpfen teilnehmen14. Ansonsten sind
Angehörige der städtischen Oberschicht die gegebenen Ansprechpartner; mit
ihrer Hilfe kann man in einer fremden Stadt am ehesten einen Vortrag organisieren

und ein Publikum mobilisieren (Luc. Scyth. 1 Of.; Liban. Or. 1,36.102).
Unter ähnlichen Verhältnissen arbeiten die Sänger im archaischen Griechenland:

Bereits Hesiod berichtet von einem musischen Agon bei den Leichenspielen
für Amphidamas auf Euböa, wo er gesiegt und einen Dreifuss gewonnen

habe Op. 654-657). Neben solche von Adeligen getragene Gelegenheitsveranstaltungen

treten schon früh periodisch stattfindende regionale und panhellenische

Wettkämpfe: Musische Agone werden bereits um 700 in Messenien und
auf Delos organisiert (Eumelos fr. 13 Bernabé, H. Ap. 149f.), und in Delphi ist
ein kitharodischer Wettkampf ebenfalls in sehr früher Zeit bezeugt (Strab.
9,3,10; Paus. 10,7,2f.). Die Idee der Peisistratiden, die Rezitation der homerischen

Epen fix im Festprogramm der Panathenäen zu verankern, ist nicht aus
dem Nichts geboren11. Dass man sich lokale Herrscher auch sonst als kurzzei-

13 Eine ausführliche Analyse des ambivalenten sozialen Status des homerischen Sängers bietet
Ch. Segal, Singers, heroes, and gods in the Odyssey (Ithaca/London 1994) 145-163.

14 Vgl. Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 26f. Anm. 44-46 mit der relevanten Literatur.
15 Vgl. Cassola, a.O. (oben Anm. 11) XVf.



Martin Korenjak

tige Arbeitgeber der homerischen Sänger vorstellen kann, wurde schon oben
angedeutet.

(4) Mit dem Stichwort «Agon» ist ein weiterer wichtiger Punkt angesprochen,

den die berufliche Existenz der Sophisten mit derjenigen der homerischen
Sänger gemein hat: In beiden Fällen konkurrieren Künstler untereinander um
Anteile an einem begrenzten Markt, und dies hat ein agonales Berufsklima und
-ethos zur Folge, dessen Auswirkungen weit über den Wettkampfbetrieb im

engeren Sinne hinaus spürbar sind. Philostrats Sophistenviten sind voll von Berichten

über Konkurrenz um Stellungen, Schüler, Geld und Prestige, die oft zu
persönlichen Konfrontationen zwischen einzelnen Stars führt"1. Die Schüler
berühmter Sophisten können solche Konflikte sogar mit Gewalt austragen (z.B.
Eunap. VS 483). Was die homerischen Sänger betrifft, so dürften ähnliche
Verhältnisse einer Reihe von Anekdoten zugrunde liegen, in denen zwei Epiker
gegeneinander antreten, um festzustellen, wer von ihnen der bessere ist: Man
denkt als erstes an das Certamen Homert et Hesiodi, doch ähnliche Geschichten
kursieren auch über kyklische Dichter wie Lesches und Arktinos (Gern. Strom.
1,21 Phainias fr. 33 Wehrli). Auch sonst wird oft auf die gespannte Atmosphäre
verwiesen, die unter Kollegen herrscht, sowohl im Einzelfall - Aristoteles weiss

etwa von einem Epiker Syagros, der sich als Rivale Homers aufspielt (fr. 75 Rose

Diog. Laert. 2,46) - als auch im allgemeinen wie in Hes. Op. 26, wo «Sänger den

Sänger beneidet». Interessanterweise wird der berufsbedingte Antagonismus
dort als eine Spielart der guten Eris gesehen. Ähnlich bereitwillig akzeptieren
ihn auch manche Sophisten, so Favorin, wenn er in Defortuna 17 feststellt:
«Siegespreise sind eben nur zu haben, wenn man sich mit Siegern misst.»

(5) Von besonderer Bedeutung sind die Ähnlichkeiten zwischen den
Auftritten von Sophisten und homerischen Sängern und den dort jeweils ex

tempore vorgetragenen literarischen Produkten selbst. Obwohl Sophisten durchaus

auch Gelegenheitsreden zu verschiedenen Anlässen schriftlich verfassen
und auswendig vortragen, gilt als Krönung ihrer Kunst die Deklamation, die
aus dem Stegreif zu haltende fiktive Rats- oder Gerichtsrede für eine historisch
vorgegebene oder frei erfundene Situation. Der Ablauf einer derartigen
Veranstaltung lässt sich in drei Teile gliedern: erstens eine nicht improvisierte
Vorrede, eine JiQotaxXia, in deren Rahmen sich der Vortragende den Hörern
präsentiert und seinerseits mit ihnen vertraut wird; zweitens die Themenwahl
durch das Publikum; und drittens die eigentliche Deklamation (èmÔEi^iç oder
(ieXett]), in der der Redner das gewählte Thema, das er ja nicht vorhersehen
und vorbereiten konnte, nun frei, improvisierend behandeln muss17. Bei den

16 Beispiele bei G. Anderson, Philostratus. Biography and helles lettres in the third century A.D.
(London u.a. 1986) 43-55; M. Gleason, Making men. Sophists and self-presentation in ancient
Rome (Princeton, N.J.) 1995, 72f.

17 Zur Deklamation als Literaturgattung s. D. A. Russell, Greek declamation (Cambridge 1983),

zum Ablauf der betreffenden Veranstaltungen Korenjak (oben Anm. 8) 33-38 mit Beispielen
und älterer Literatur.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 135

Auftritten der homerischen Sänger können wir eine so geregelte Sequenz zwar
aufgrund der schlechteren Quellenlage nicht festmachen, doch Entsprechungen

zu den einzelnen Elementen sind gut bezeugt: Der JtQOÀcdaâ entspricht das
jTQOOÎpiov, der eröffnende Hymnus auf eine bestimmte, von Anlass zu Anlass
wechselnde Gottheit18. Die Wahl des Themas kann ebenfalls beim Publikum
liegen: Man denke an Penelopes diesbezügliche Intervention bei Phemios (Od.
1,336-344) oder an Odysseus' Bitte an Demodokos, vom Trojanischen Pferd zu
singen (Od. 8,492-498). So ist auch hier die Tatsache, dass der Sänger bei
seinem anschliessenden Vortrag extemporiert, durch den Umstand mitbedingt,
dass er sein Thema nicht immer vorhersehen kann.

(6) Sophistische und homerische Vortragsthemen haben miteinander die
Tatsache gemeinsam, dass sie nicht der jeweiligen Gegenwart, sondern einer
längst vergangenen, mythischen bzw. mythisierten Vorzeit entstammen14. In
den sophistischen Deklamationen ist diese Epoche in der Regel die klassische
Zeit von den Perserkriegen bis zu Alexander dem Grossen211, in den homerischen

Epen das Heroenzeitalter. Auf der linguistischen Ebene entspricht dem
in beiden Fällen eine archaisierende Kunstsprache. Die Reden der kaiserzeitlichen

Sophisten sind Musterbeispiele des Attizismus; sie präsentieren sich in
einem Idiom, das gut ein halbes Jahrtausend alt ist und dessen sich die Redner
teilweise selbst mit Hilfe von Lexika versichern müssen21. Analog verhält es

sich mit der Sprache Homers: Sie ist nicht nur ein Mischdialekt, der in dieser
Form nie und nirgends gesprochen wurde, sondern bewahrt auch neben diversen

phonetischen und morphologischen Archaismen eine Vielzahl altertümlicher

Ausdrücke, deren genaue Bedeutung schon späteren Vertretern der
Improvisationstradition nicht mehr bekannt war22. Beides entspricht den Bedürfnissen

einer Gesellschaft, die sich bei literarischen Veranstaltungen nicht nur
unterhalten möchte, sondern darüber hinaus ihre - in diesem Fall erst entstehende.

in jenem politisch und später auch religiös bedrohte - griechische Identität

durch den Rekurs auf eine als exemplarisch verstandene Vorzeit abgesichert

wissen will23.

18 Vgl. die gute Diskussion bei Cassola, a.O. (oben Anm. 11) XII-XXI.
19 In der Odyssee werden auch bezogen auf die Zeit der Handlung erst kurz zurückliegende Ereig¬

nisse besungen (Od. l,326f.: Nostoi; 8,72-82: Streit zwischen Odysseus und Achilleus; 8,492-
520: Trojanisches Pferd), doch es ist zweifelhaft, inwieweit dies Rückschlüsse auf die Praxis der
homerischen Sänger selbst zulässt.

20 R. Kohl, De scholasticarum declamationum argumentis ex historia petitis (Paderborn 1915) 8-89.
Diejenigen Deklamationen, die keine konkrete historische Situation voraussetzen, spielen vor
dem Hintergrund einer anonymen Polis, die in vielem dem klassischen Athen ähnelt.

21 Vgl. zuletzt Th. Schmitz, Bildung und Macht. Zur sozialen und politischen Funktion der zweiten
Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit (München 1997)67-91. 115-120. 123-125.

22 Grundlegend hierzu M. Leumann, Homerische Wörter (Basel 1950).
23 Zu Homer vgl. diesbezüglich A. M. Snodgrass, The Dark age of Greece (Edinburgh 1971) 429-

436 und G. Nagy, Pindar's Homer. The lyric possession ofan epic past (Baltimore/London 1990)
52-81, zu den Sophisten Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 39f., jeweils mit älterer Literatur.



136 Martin Korenjak

Man könnte nun diesen Analogien noch eine Reihe weiterer, teilweise
recht spezifischer Ähnlichkeiten folgen lassen, die beispielsweise den zwischen
Prosa und Dichtung, Sprechen und Gesang liegenden Vortragsstil von Sophisten

und homerischen Sängern24, ihr Bemühen, dem Publikum neben dem
akustischen auch ein optisches Spektakel zu bieten25, ihr Selbstverständnis als göttlich

inspiriert2'1 und als didaktisch-moralische Instanzen27 und die Dramatisierung

und Glorifizierung ihres Berufes in den eigenen Texten2" betreffen. Aber
das bisher Gesagte dürfte bereits hinreichend belegen, dass zwischen den
jeweiligen Berufsbedingungen und Darbietungen in vielen Bereichen eine typo-
logische Verwandtschaft besteht. Dabei lassen sich insbesondere zu dem hohen
Grad an Professionalität und Agonalität, der in beiden Fällen zutage tritt, und
zu den Ähnlichkeiten im Ablauf der jeweiligen Veranstaltungen nicht leicht
Parallelen in aussergriechischen Traditionen finden.

II. Das Problem des Musenanrufs

All dies würde aber noch keine wirkliche Rechtfertigung für den bis hierher
getriebenen Aufwand darstellen. Dass zwei genetisch unverbundene und sich
scheinbar auch sonst recht fern stehende literarische Phänomene eine grössere
Anzahl an Homologien aufweisen, als man auf den ersten Blick erwarten
würde, mag ja ganz interessant sein - doch cui bonol Letztlich ist ein Vergleich
wie der hier angestellte erst dann der Mühe wert, wenn man mit seiner Hilfe

24 Zu poetischen Zitaten, Klangfiguren. Rhythmisierung und Gesang in den Reden der Sophisten
s. Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 37 Anm. 99 sowie 133-135 mit Zeugnissen und Sekundärliteratur.

Zum Rezitativ der homerischen Sänger vgl. M. West, «The singing of Homer and the modes
of early Greek music», JHS 101 (1981) 113-129; G. Danek, «'Singing Homer'. Überlegungen zu
Sprechintonation und Epengesang», Wiener humanistische Blätter 31 (1989) 1-15 (weitere
Literaturhinweise bietet die von Georg Danek und Stefan Hagel betreute Internet-Seite Homeric
singing - an approach to the original performance, http://www.oeaw.ac.at/kal/sh/).

25 Zu den Sophisten s. diesbezüglich Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 36, zu den homerischen Sän¬

gern etwa Nicol. Dam. FGrH 90F62 sowie M. West, Ancient Greek Music (Oxford 1992) Plates 4

und 20 (späteres Vergleichsmaterial bietet PI. Ion 530 b 6-8; 535 d 2f.).
26 Vgl. zu den Sophisten L. Pernot, La rhétorique de l'éloge dans le monde gréco-romain. Tome II:

Les valeurs (Paris 1993) 625-635.
27 Die Sophisten profilieren sich über ihre Rolle als Rhetoriklehrer hinaus gegen die Philosophen

als eigentliche Träger des Bildungswesens und Inkarnation griechischer jraiôeia: s. H. von
Arnim, Leben und Werke des Dio von Prusa (Berlin 1898) 4-114; H.-I. Marrou, Histoire de l'éducation

dans l'antiquité (Paris61965) 293-307. 314-316. 412-416; Schmitz, a.O. (oben Anm. 21) 63-
66; speziell zur Spätantike Marrou, a.O. 442f. 446-448; Th. Geizer, «Zum Hintergrund der
hohen Schätzung der paganen Bildung bei Sokrates von Konstantinopel», in: B. Bäbler/H.-G.
Nesselrath (Hgg.), Die Welt des Sokrates von Konstantinopel (München/Leipzig 2001) 111-124, hier
121f. Zu den homerischen Sängern vgl. etwa Od. 3,267-272 (über einen Sänger, den Agamemnon

als Ratgeber und Sittenwächter Klytaimestras in Mykene zurücklässt) und später die Proteste

von Xenophanes und Heraklit (21B10—12; 22B42.56 Diels/Kranz).
28 Zur Glorifizierung des Redners in sophistischen Deklamationen s. Russell, a.O. (oben Anm. 17)

22. Die Darstellungen von àoiÔoi in der Odyssee sind gut bekannt.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 137

über mindestens einen der beiden Vergleichsgegenstände mehr an Erkenntnis
gewinnt, als das bei getrennter Betrachtung möglich wäre. Dies kann prinzipiell
auf zwei Arten geschehen: Entweder überträgt man versuchsweise Fragen und
Betrachtungsweisen, die man am einen Gegenstand erprobt und fruchtbar
gefunden hat, auf den anderen; oder man verwendet umgekehrt Quellenmaterial,
welches sich auf das eine Objekt bezieht, dazu, bereits bestehende offene Fragen

hinsichtlich des anderen zu beantworten. Im vorliegenden Fall wären
grundsätzlich beide Möglichkeiten attraktiv, verhalten sich doch sophistische
Rhetorik und archaische Epik diesbezüglich geradezu komplementär: Jene

verfügt zwar über eine solide Dokumentationsbasis, doch ihre Erforschung
steckt, abgesehen von den rein philologischen Grundlagen, noch in den Anfängen.

Diese ist schlecht dokumentiert, aber dafür intensiv erforscht und ein
Tummelplatz moderner literaturwissenschaftlicher und kulturanthropologischer
Ansätze. Im folgenden möchte ich, weil er eher konkrete Resultate verspricht,
den zweiten der eben genannten Wege einschlagen, also mit Hilfe von 'sophistischem'

Vergleichsmaterial versuchen, ein spezifisches Detailproblem der
homerischen Epik einer Lösung näherzubringen.

Die betreffende Frage, die auf den ersten Blick wenig mit sophistischer
Rhetorik zu tun hat, lautet: Weshalb weicht das Gebet des homerischen Sängers

an die Muse(n), der Musenanruf29, formal so markant von der gängigen
Struktur des griechischen, insbesondere des homerischen30 Gebets ab, dass er
auf den ersten Blick gar nicht wie ein solches, sondern eher wie eine gewöhnliche

Aufforderung wirkt? Im Zusammenhang hiermit wird auch die Frage nach
der Funktion des Musenanrufs, die bislang, soweit überhaupt ausdrücklich
thematisiert, meist in der Markierung eines Neueinsatzes oder im Unterstreichen
von Höhepunkten gesehen wurde31, neu zu stellen sein.

Die Gebete der homerischen Helden setzen sich im Normalfall aus drei
Komponenten zusammen: (a) Anrufung einer Gottheit (eventuell mit mehr
oder weniger ausgedehnter Prädikation) - (b) argumentierender Teil - (c) Vortrag

der Bitte32. Die zugrunde liegende Logik wird dabei in (b) ausgedrückt. Sie

29 Zum Musenanruf als Gebet vgl. etwa P. J. Th. Beckmann, Das Gebet bei Homer (Würzburg
1932) 15. Den in der Forschung unterschiedlich weit gefassten Terminus «Gebet» verstehe ich
im folgenden in einem engen und präzisen Sinn als «articulate requestf] directed towards the
gods» (S. Pulleyn, Prayer in Greek religion, Oxford 1997,6); das schliesst Wünsche, in denen keine

göttliche Instanz angeredet wird, ebenso aus wie Anreden an Götter, in denen keine klar
formulierte Bitte ausgesprochen wird. Vgl. auch unten Anm. 43 zu 'Quasi-Gebeten'.

30 Im folgenden werde ich, um innerhalb ein und desselben literarischen und kulturellen Kontex¬
tes zu bleiben, als Vergleichsmaterial zum Musenanruf ausschliesslich Gebete aus der archaischen

Epik heranziehen.
31 Vgl. etwa A. Lenz, Das Proöm des frühen griechischen Epos (Bonn 1980) 27f. 32 (Neueinsatz);

G. S. Kirk, The Iliad: a commentary. Volume I: books 1-4 (Cambridge u.a. 1985) 167 zu II. 2,484

(Höhepunkt).
32 Vgl. C. Ausfeld, «De Graecorum precationibus quaestiones», Jahrbücherfür classische Philolo¬

gie Suppl. N.F. 28 (1903) 503-547, v.a. 514f. Die Reihenfolge der drei Teile ist meist (a)(b)(c)



138 Martin Korenjak

kann sich auf verschiedene Weise äussern, namentlich im Verweis auf frühere
Verdienste des Betenden, im Versprechen, sich später erkenntlich zu zeigen,
oder in der Berufung auf ein bereits bestehendes Verhältnis zwischen Beter
und Gottheit, ist dabei aber letztlich stets die einer auf Gegenseitigkeit
beruhenden Beziehung: Beide Parteien müssen bei der im Gebet angestrebten
Transaktion etwas geben, und beide müssen eine Gegengabe erhalten33. Da bei
Homer der Sprachgebrauch des Erzählers im wesentlichen dem seiner Gestalten

entspricht34, würde man erwarten, dass dieselbe Logik auch für den Musenanruf

gälte - doch dies ist gerade nicht der Fall: Teil (b) des Schemas fehlt dort
gänzlich, der Sänger äussert seinen Wunsch, ohne seinen Anspruch auf dessen

Erfüllung in irgendeiner Form zu begründen35. Die folgende Liste der in den
homerischen und kyklischen Epen vorkommenden Musenanrufe zeigt dies
klar:

//. 1,1 Mfjvtv cxeiöe Oeà nr|Â.r|ïciÔECû Axt^ijoc;; Alternativversion in Schol. II.
1,1 -II. 11,218 //. 14,508-II. 16,112eojiete vùv poiMoùoat "OXupjiiaboopat'
exouaai ...; II. 2,484^487 egjtete vùv pot Moùoat 'OXùpma ôtopax' è'xouaai /
(upEiç yàp üecü eote jkxqeoté te l'axé te Jictvxa, / r|p£îç Ôè xÀioç oiov àxoùopEV
oùôé xi l'ôpEv), / oi tiveç f)yE|iôvEç Aavaœv xai xoîpavot f]oav; II. 2,761 xiç Ö' cxq

xœv ox aptoxoç et|V, où pot EvvEJtE, Moùaa; Od. 1,1-10 avöpa got evvejte,
Moùoa, JToXùxpojrov /... / xtôv apôffEv yE, De«, ffùyaxEQ Atôç, eijtè xai rjpiLv;
Thebais fr. 1 Bernabé "Apyoç cxeiôe Oeô jro^uôîxgiov; Epigonoi fr. 1 vùv aùfP
ÔJiÀoxépcov àvôpà)v àpxwfte^a" Moùaai; Ilias Parva fr. 1,1 Moùoa poi evvejie
è'pya, ,..36

Das Problem wurde schon früh gesehen: Bereits Protagoras tadelt den
lliasdichter dafür, dass er zu Beginn seines Werkes der Gottheit einen Befehl

oder (a)(c)(b). Hier und im folgenden wird nicht vorausgesetzt, dass dieses dreiteilige Schema
die griechische Gebetsform schlechthin wäre (gegen diese weitverbreitete Annahme wendet
sich zu Recht D. Aubriot-Sévin, Prière et conceptions réligieuses en Grèce ancienne jusqu 'à la fin
du V" siècle av. J.-C., Paris 1992,199f., 218-237), sondern nur, dass es bei Homer am häufigsten
vorkommt und dass sich dort für Abweichungen von ihm jeweils konkrete Gründe angeben
lassen.

33 Vgl. Ausfeld, a.O. (oben Anm. 32) 525-533, der 531 f. richtig bemerkt, dass auch die gelegentlich
vorkommende Berufung auf frühere Leistungen der Gottheit, welche auf den ersten Blick das

Prinzip der Gegenseitigkeit zu verletzen scheint, in Wirklichkeit nur eine besondere Art
darstellt, sich auf eine bereits bestehende Beziehung zu berufen; Beckmann, a.O. (oben Anm. 29)
46-49. Zur Logik der Gegenseitigkeit im griechischen Gebet generell s. Pulleyn, a.O. (oben
Anm. 29) 16-38.

34 Die klarsten Differenzen lassen sich auf lexikalischem Gebiet feststellen und resultieren primär
aus der distanzierteren Haltung des Erzählers zum Geschehen: vgl. J. Griffin. «Homeric words
and speakers», JHS106,1986,36-57; sie tangieren das hier behandelte Problem nicht. Zu
fundamentalen Analogien zwischen dem Sprechakt, welchen der Erzähler selbst vollzieht, und denjenigen

seiner Gestalten s. Martin, a.O. (oben Anm. 3).
35 S. Beckmann, a.O. (oben Anm. 29) 45; vgl. auch unten Anm. 38.

36 Über die homerischen und kyklischen Epen hinaus vgl. aus archaischer Hexameterdichtung
noch H. Herrn. 1; //. Aphr. 1; Hes. Op. If.; Cat. fr. 1,1 f. Merkelbach/West.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 139

erteile statt zu beten (enxeö^ai oibpevoç emxciTTEi, Arist. Poet. 1456 b 15-19)",
und die Scholien zur Stelle (Schol. //. l,ld, p. 5,1 Erbse) versuchen ihn, wenig
überzeugend, mit «dichterischer Freiheit oder Gewohnheit» zu entschuldigen.
In der modernen Forschung dagegen wurde der Musenanruf in der Regel als

Element sui iuris aufgefasst, seine Form als nicht weiter zu hinterfragendes Faktum

akzeptiert und das betreffende t,T|ir||ia entsprechend stiefmütterlich
behandelt". Der meines Wissens einzige, eher en passant vorgebrachte
Lösungsvorschlag stammt von Jenny Strauss Clay und basiert auf der Beziehung
zwischen Sänger und Muse(n): Die formlose Bitte reflektiere «an unusual degree
of intimacy» zwischen beiden Parteien".

Diese Erklärung ist jedoch nicht haltbar: Obschon in den homerischen
Epen zahlreiche Personen ein Nahverhältnis zu einem bestimmten Gott haben,
begegnen sie diesem deshalb noch lange nicht so respektlos, wie das scheinbar
im Musenanruf geschieht: Gleich zu Beginn der Ilias (II. 1,37-42) betet etwa
der Apollonpriester Chryses zu seinem persönlichen Gott - doch dieses Gebet
ist mit seinem Hinweis auf Tempel und Opfer, mit denen der Beter Apollon früher

erfreut hat, gerade ein vielzitiertes Musterbeispiel für den klassischen
Gebetsstil. Auch wenn Odysseus zu Athene und sogar wenn der ungehobelte Poly-
phem zu seinem Vater Poseidon betet (II. 10,462-464; Od. 9,528-535), ist ein
argumentierender Teil Pflicht. Der Unterschied zu den Musenanrufen ist jeweils
eklatant. Offenbar impliziert Vertrautheit mit einer Gottheit bei Homer
keineswegs, wie oben vorausgesetzt, einen formlosen Umgang mit ihr.

Eine zweite Möglichkeit bestünde darin, im Wesen der Musen selbst nach
einer Erklärung zu suchen40. Galten sie etwa als Gottheiten minderen Ranges,
mit denen man nicht so höflich sein musste wie mit den Olympiern, oder gar nur
mehr als literarische Konvention? Auch diese Idee erweist sich als nicht
stichhaltig: Erstens werden in den homerischen Epen auch weniger wichtige
Gottheiten so behandelt, dass das Gleichgewicht des Gebens und Nehmens gewahrt

37 Man nimmt heute meist an, der Grund für Protagoras' Tadel sei nicht das Fehlen eines argumen¬
tierenden Teils, sondern der Gebrauch des Imperativs (Aubriot-Sévin, a.O., oben Anm. 32, 267

Anm. 238). Das ist unwahrscheinlich: Sollte Protagoras nicht bemerkt haben, dass nach diesem
Kriterium die meisten Gebete verwerflich wären? Zudem benannte der Sophist zwar eine Reihe

von Sprechakten (Diog. Laert. 9,53f.), interessierte sich aber unseres Wissens nicht für Modi.
Weshalb Aubriot-Sévin, die der Imperativ-These skeptisch gegenübersteht, statt dessen

vorschlägt, das präsentische Tempus könnte Protagoras gestört haben, ist mir unverständlich.
38 K. Ziegler, Deprecationum apud Graecos formis quaestiones selectae (Breslau 1905) 14 geht mit

seiner Diagnose «... Musarum invocationem non possis habere in numéro precationum reli-
giosa verecundia conceptarum ...» in eine ganz ähnliche Richtung wie Protagoras, empfindet
den Sachverhalt, den er beschreibt, aber offenbar nicht als problematisch.

39 J. Strauss Clay, The wrath of Athena. Gods and men in the Odyssey (Lanham u.a. 1983) 9. Ihr
folgt etwa U. Schmitzer, «Musenanruf», DNP 8 (2000) 514.

40 Zu den Musen in archaischer Zeit existiert keine befriedigende religionsgeschichtliche Gesamt¬

darstellung; vgl. immerhin die Materialsammlung bei M. T. Camilloni, Le Muse (Rom 1998)
5-62.



140 Martin Korenjak

bleibt. Wenn sich beispielsweise Odysseus nach seiner Ankunft in Ithaka an die
heimatlichen Nymphen wendet, so verspricht er ihnen sofort grosszügige Opfer
{Od. 13,355-360). Zweitens aber sind die Musen des archaischen Epos keine
niederen Gottheiten. Wie in manchen Musenanrufen selbst festgestellt und II.
l,603f. bekräftigt wird, gehören die Zeustöchter vielmehr durchaus zu den

Olympiern, und ihre Art, mit Sängern umzugehen, ist herrisch und streng: Eine
Muse blendet Demodokos, obwohl sie ihn angeblich liebt {Od. 8,64), während
Thamyris für seine Herausforderung zu einem Wettkampf sogar mit Lahmheit
geschlagen und ihm ausserdem die Gabe des Gesangs entzogen wird (//. 2,594-
600 - wohl nicht zufällig nur hundert Verse nach dem zweiten Musenanruf in
der Ilias)41. Wenn die Musen sich ihren Schützlingen dagegen gewogen zeigen,
haben sie von diesen Anspruch auf so wertvolle Opfergaben, wie es Dreifüsse
sind: Hesiod rühmt sich einer solchen Stiftung nach seinem Sieg bei den
Leichenspielen des Amphidamas {Op. 658f.), und die Praxis ist auch archäologisch
bezeugt42. Die Gottheiten, denen derartige Geschenke zustehen, sind gewiss
weder unwichtig und machtlos, noch ist ihre Anrufung ein Akt reiner Konvention.

Wir müssen also konstatieren, dass wir die Form des epischen Musenanrufs,

so selbstverständlich sie uns auch durch lange Gewohnheit erscheinen

mag, in Wirklichkeit nicht völlig verstehen. Unsere Erklärungsversuche mit
Hilfe der Beziehung zwischen Sänger und Musen bzw. des Wesens der Musen
selbst sind ja gescheitert. Welche Optionen bleiben uns noch? Ein Weg, der
noch nicht beschritten wurde, ist der einer situationsbezogenen Erklärung:
Gibt es im Griechenland Homers vielleicht spezifische Situationen, in denen
ein Betender sein Recht, sich an die Gottheit zu wenden, nicht explizit zu
begründen braucht? Dem ist in der Tat so. Bei genauerem Hinsehen lassen sich
zwei Klassen derartiger Gebete unterscheiden:44

Unter die erste Klasse fallen Anrufungen, die von einem Opfer oder
zumindest einer informellen Gabe begleitet werden. In diesen Fällen kann sich
die Gottheit den Zusammenhang zwischen dem Geschenk, das sie erhält, und

41 Vgl. die interessante Interpretation der Passage bei Martin, a.O. (oben Anm. 3) 229f.
42 P. Walcot. Hesiod and the Near East (Cardiff 1966) 119f.

43 Eine Liste solcher Gebete (aber keine Typologie) bietet Beckmann, a.O. (oben Anm. 29) 44f.
Man könnte zu den beiden im folgenden zu erläuternden Klassen noch eine dritte hinzufügen
(vgl. II. 4,288-291; 16,97-100; Od. 4,341-345 17,132-136; 17,354f.; 18,235-242; 20.61-82;
24,376-382), doch bei den betreffenden Anrufungen handelt es sich nur um 'Quasi-Gebete' und
das Fehlen einer Begründung erklärt sich aus diesem ihrem Quasi-Charakter', d.h. aus der
fehlenden Entschlossenheit oder Ernsthaftigkeit der Hinwendung zur Gottheit: Sie sind meistens
eher Wünsche als ausdrückliche Bitten (statt Imperativ erscheint in der Regel aï yàç + Optativ
oder Konjunktiv), betreffen oft nicht den Betenden selbst, sondern eine dritte Person und
tragen mitunter irrealen oder zumindest exzentrischen Charakter (z.B. Todeswunsch). Ein weiterer

Typ von Gebeten ohne Begründung, nämlich solche magischen Charakters, wo der Akteur
glaubt, die Gottheit zu gewissen Handlungen zwingen zu können (Pulleyn, a.O., oben Anm. 29,

93). ist in den homerischen Epen nicht vertreten.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 141

dem Anliegen des Betenden offenbar selbst klar machen und muss nicht unbedingt

eigens darauf hingewiesen werden44. Doch die homerischen Sänger
begleiten den Beginn ihrer Darbietungen, soweit wir wissen, nicht mit einem Opfer.

Bei der zweiten Klasse handelt es sich um Stossgebete: Wenn sich die
betende Person in so schwierigen Umständen befindet oder in so grosser
Bedrängnis ist, dass man von ihr in näherer Zukunft keine Gegengabe erwarten
bzw. ihr momentan keine Begründung ihrer Bitte zumuten kann, scheint die
Gottheit unter Umständen geneigt, hierauf vorerst zu verzichten und Soforthilfe

zu gewähren. Der diesbezügliche Verweis von sehen des Beters kann
entfallen oder (seltener) durch eine Beteuerung der eigenen Hilflosigkeit ersetzt
werden45. Exemplarisch illustrieren die erste dieser Möglichkeiten etwa IL
17,645-647, wo Aias im Kampf in verzweifelter Lage zu Zeus um klare Sicht
fleht: Zeü jtciteq, àXkà où püoai ujt' pépoç maç Axauöv, / jroipoov ô' ai'ÜQr|v,

ôôç ô' ôcpOaÀpoioiv lôéahm- / èv ôè cpâei xai öXeoaov, èjtei vu toi suaÔev

outüic;, und II. 23,770, wo Odysseus während des Wettlaufs bei den Leichenspielen

für Patroklos Athene um Kraft für den Endspurt bittet: xLöül üea, ayafh)
poi èmpQoffoç èX,ûè jtoôouv. Ein schönes Beispiel für die zweite Möglichkeit ist
das Gebet, das derselbe Held halb ertrunken an den Gott eines Flusses im
Phäakenland richtet: xLöfh âvaE,, oxiç eoge jûoXûàIiotov ôb o' ixdvco / cpevycov
ex jtövtoio nooELÔàcovoç èvutàç. / aiôoîoç pév t' Eoxi xai aüavaxoioi üeolaiv, /
àvÔQCùv oç xiç ïxr|xai dÀ,topEvoç, cbç xai eyà) vûv / oöv xe pöov od xe yoévaû'
ixdvco jioXKà poyfioaç. / àW èXéaiQE, ava^' ixéxr]ç ôé xoi Eu^opai Eivai (Od.
5,445-450). Doch auch in den restlichen einschlägigen Gebeten in den homerischen

Epen korreliert das Fehlen eines argumentierenden Teils, in dem der
Gottheit für ihre Hilfe eine Gegengabe angeboten würde, stets mit Not, Eile
oder Ohnmacht des Betenden: II. 3,298-301 und 320-323 beten Griechen und
Troer unmittelbar vor dem Zweikampf zwischen Menelaos und Paris um einen
gerechten Ausgang, IL 3,351-354 Menelaos aus demselben Anlass in eigener
Sache; II. 6,476-481 wendet sich der bereits von Todesahnungen erfüllte Hek-
tor vor dem Auszug in die Schlacht an die Götter; II. 7,179f. und 202-205 beten
Griechen vor dem Duell zwischen Aias und Hektor; IL 16,514-526 fleht der im
Kampf verwundete Glaukos zu Apollon; Od. 20,112-119 wünscht sich eine
elende, vom Getreidemahlen erschöpfte Sklavin von Zeus den Tod der Freier.

Hier könnten wir den Musenanruf einreihen46, wenn wir annehmen dürften,

dass der improvisierende Sänger sich vor und während seines Auftritts in
einer ähnlich schwierigen Lage befindet wie die Sprecher der eben angeführten

44 Vgl. etwa IL 1,446-468; 2412-118; 3,276-291; 24,308-313; Beckmann, a.O. (oben Anm. 29) 46.

45 Vgl. Pulleyn. a.O. (oben Anm. 29) 56-69 mit Beispielen sowohl aus Homer als auch aus späterer
Literatur.

46 Die meisten Musenanrufe wären Beispiele für die erste der kurz zuvor genannten Möglichkei¬
ten (ersatzloser Entfall der Argumentation), IL 2,484-487 eines für die zweite (Beteuerung der

eigenen Hilflosigkeit).



142 Martin Korenjak

Gebete: Doch dürfen wir das? Zwar gewinnt die Idee ein wenig an Plausibilität
durch die Beobachtung, dass Musenanrufe entgegen den oben zitierten
Vorstellungen nicht etwa grundsätzlich bei einem Neueinsatz oder vor einem
erzählerischen Höhepunkt, sondern vielmehr stets vor Passagen auftreten, die
dem Sänger besondere Schwierigkeiten bieten und von ihm höchste Konzentration

erfordern: Solche sind zunächst der Beginn seines Vortrags, wo er sich
bemühen muss, richtig 'in Fahrt' zu kommen und die Aufmerksamkeit seines
Publikums zu gewinnen47, später in erster Linie lange Kataloge, die ausserge -

wöhnliche Gedächtnisleistungen verlangen, wo Listen sperriger Eigennamen
im Vers unterzubringen sind und im spärlichen verbleibenden Raum soviel va-
riatio wie möglich erreicht werden muss, damit das Publikum sich nicht
langweilt. Tatsächlich befinden sich von den fünf Musenanrufen im Inneren der
Was vier vor solchen Katalogen: dem Schiffskatalog (II. 2.484-487), seiner
Appendix (II. 2,761) sowie zwei Aufzählungen fallender Kämpfer (II. 11,218;
14.508)48. Der fünfte (II. 16,112) ist zwar scheinbar durch einen bevorstehenden
dramatischen Höhepunkt bedingt (die griechischen Schiffe drohen in Flammen
aufzugehen), in Wirklichkeit aber wohl eher durch die Tatsache, dass auch dieser

zugleich eine für den Vortragenden ausgesprochen heikle Passage darstellt:
Die Griechen werden hier so sehr gedemütigt wie nie zuvor oder danach in der

ganzen /lias, und der Erzähler muss mit allen Mitteln versuchen, seinen ebenfalls

griechischen und somit griechenfreundlichen Zuhörern diese bittere
Wahrheit irgendwie annehmbar zu machen44.

Dennoch bleibt für unser Empfinden eine weite Kluft zwischen den oft
lebensbedrohlichen Situationen, in denen die homerischen Helden ihre Stossge-
bete sprechen, und den Schwierigkeiten, denen ein Sänger bei seinem Vortrag
begegnet. Sollte dieser sich, wenn er bei einem Wettkampf oder einem
Gastmahl, also bei friedlichen, ja freudigen Anlässen, ein Stück aus einer alten
Erzählung improvisierend vorträgt, wirklich ernsthaft bedrängt oder geängstigt
fühlen? Der Gedanke wirkt a priori unwahrscheinlich und findet in den
homerischen Epen selbst, die keine Innenansichten der Vortragenden enthalten,
keine Stütze. Ebensowenig scheinen sich die eingangs genannten komparatisti-
schen Studien, welche aussergriechische Sängertraditionen als Vergleichsmaterial

heranziehen, mit der psychologischen Seite des Extemporierens zu
beschäftigen.

An diesem Punkt greift nun die Analogie mit der sophistischen Rhetorik.
Die Sophisten und ihre Biographen geben nämlich über das Innenleben des

47 Zu den Schwierigkeiten, die Sänger zu Beginn ihres Vortrages haben können, vgl. Bowra, a.O.

(oben Anm. 3) 438, und Lord, a.O. (oben Anm. 2) 16.

48 Bezeichnenderweise fehlen in der Odyssee, die kaum vom Erzähler vorgetragene ausgedehnte
Kataloge enthält, solche Binnenanrufe völlig.

49 Vgl. R. Janko, The Iliad: a commentary. Volume IV: books 13-16 (Cambridge u.a. 1992) 330: «...

the difficult task he [sc. Homer] undertook - to persuade his partisan audience to accept the
Greeks' defeat.»



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 143

Vortragenden, über die Psychologie der Improvisation, bereitwillig Auskunft
und liefern uns diesbezüglich durchaus bemerkenswerte Informationen: Was

von aussen gesehen wie die Darbietungen der homerischen Sänger als harmlose

Demonstration sprachlicher Virtuosität erscheint, gewinnt aus der
Perspektive des Redners selbst ein anderes, grimmiges Gesicht"'. Insbesondere
Philostrats Sophistenviten bieten eine ganze Reihe einschlägiger Beispiele.
Eines der aussagekräftigsten ist ein zynischer Witz des Sophisten Polemon von
Laodikea, mit dem dieser einen vor dem Kampf vor Angstschweiss triefenden
Gladiator verspottet: oiîxcoç àywviàç, tbç pe^exàv (xeAAoov, «Du bist ja so in
Panik, als müsstest du gleich eine Deklamation halten!» (KS 541). Das Bonmot
geht von der Voraussetzung aus, dass die nervliche Belastung eines Sophisten
vor der Deklamation mit der eines Gladiators vergleichbar ist, der zum Kampf
in die Arena steigt. Wie für diesen bei jedem Auftritt sein Leben auf dem Spiel
steht, so für den Sophisten seine mühsam erworbene Reputation. Ein eventuelles

Versagen kann seine ganze berufliche und soziale Existenz bedrohen - und
manchmal sogar seine physische: Der junge Herodes Atticus etwa glaubt
einmal, der aus einem rhetorischen Misserfolg resultierenden Schande nur durch
Selbstmord entkommen zu können (was zum Glück misslingt; KS 565). Philostrat

zeigt auch ein klares Bewusstsein davon, welche Faktoren den Druck auf
den Deklamator noch verstärken, und begreift genau, dass dessen Angst nicht
nur ein Resultat seiner schwierigen Situation ist, sondern auch ihrerseits die

Lage verschlimmern kann. Das geht insbesondere aus der Geschichte des
Herakleides von Lykien hervor, der sich gezwungen sieht, eine Stegreifrede vor
Kaiser Severus und dessen Hofstaat abzubrechen, weil der Mangel an Beifall
und die finsteren Gesichter der Garde, vor allem jedoch die Befürchtung, Opfer

einer Intrige zu werden, seinen Redefluss völlig versiegen lassen: «Solche
Ängste bewirken eine Verfinsterung des Geistes und sind eine Fessel für die

Zunge», kommentiert der Biograph (KS 614). Die diffizilen psychischen
Mechanismen, welche der Improvisation zugrunde liegen (sachkundig analysiert
bei Quint. Inst. 10,7), sind äusserst störanfällig, und schon mässige Irritationen
können sozusagen einen Systemkollaps auslösen.

Dementsprechend bemühen sich die Sophisten um Strategien, solchen
Katastrophen vorzubeugen, und einige dieser Mittel finden ihren Niederschlag
auch in den Texten, die wir von ihnen erhalten haben. Innerhalb der èmôeû;8iç
selbst wird man diesbezüglich nicht fündig, da die dort einzuhaltende dramatische

Illusion jeden expliziten Verweis auf die reale Vortragssituation aus-
schliesst. Die bereits erwähnten ixgoXaXiai dagegen werden gleich in zweifacher

Hinsicht zu diesem Zweck genutzt: Zum einen verwendet sie der Vortragende

allgemein dazu, sich die Hörerschaft geneigt zu machen, was mittelbar

50 Vgl. zum Folgenden die ausführlichere und mit einer grösseren Zahl von Beispielen (besonders
einschlägig: Liban. Or. 1,50.71) illustrierte Darstellung bei Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 100-
114.



144 Martin Korenjak

auch seiner eigenen Entspannung dient. Zum anderen kann er in ihnen seine

Ängste direkt ansprechen und auf diese Art um Verständnis für seine schwierige

Lage werben". So spricht etwa Apuleius in Fragmenten derartiger Vorreden

(Flor: 9, pp. 10,5-11,6 Helm; 18. pp. 34,25-35,24) von der Anwesenheit
böswilliger Hörer, dem Druck, dem er sich durch die hochgeschraubten Erwartungen

des Publikums ausgesetzt fühlt, von seiner «übergrossen Scheu» (nimia
verecundia) und der Befürchtung, seine Rede könnte ins Stocken geraten. Cho-
rikios von Gaza thematisiert die Angst, welche ihm der hohe gesellschaftliche
Rang und die Sachkenntnis seiner Zuhörer einflössen {Dial. 3,2, p. 48,11-13
Förster/Richtsteig; 5,4f., p. 130,5-12). Zwei im vorliegenden Zusammenhang
besonders interessante Beispiele sind die Schlüsse der beiden lukianischen
jipoÀ,a>aat Harmonides: öö^aipev yap, to OeoL, >167011 a^ioi xal ßeßauooaixE
fjplv töv jrapà xtov äXTcov ejiatvov und Hercules: £ir| ö\ tb Oeoi, xai xà Jiap'
upîv èpjrveùaai ôe^kx,... Es handelt sich bei ihnen genau um dieselbe Art von
Gebeten ohne Argumentation, wie wir sie in den Musenanrufen kennengelernt
haben.

Die Tätigkeit des Improvisierens stellt für die Sophisten also eine grosse
nervliche Belastung dar, die bei den Betroffenen zu Angstzuständen und im
Extremfall bis hin zu einem psychischen und mentalen Zusammenbruch führen
kann. Diese Belastung liegt zu einem Teil in der Schwierigkeit des Sprechens ex

tempore selbst begründet, zum anderen sind dafür Faktoren verantwortlich, die
mit dem Kontext der Darbietung zu tun haben: die Professionalität der Sophisten.

deren Karriere von Erfolg oder Misserfolg bei derartigen Gelegenheiten
abhängen kann; der agonale Charakter der betreffenden Veranstaltungen; und
schliesslich Bedingungen, die mit dem Publikum zusammenhängen, etwa dessen

hoher Rang, seine rhetorische Kompetenz, potentielle Feindseligkeit oder
hohe Erwartungshaltung. Gleichzeitig lässt sich das Bestreben der Sophisten
erkennen, diese Problematik, die grundsätzlich nicht aus der Welt zu schaffen
ist, durch verschiedene diskursive Strategien wenigstens zu entschärfen.

Wir sehen nun sofort, dass nicht nur der Akt des Improvisierens an sich,
sondern auch die eben genannten erschwerenden Faktoren ebenso auf die
Darbietungen der homerischen Sänger zutreffen. In der Tat haben wir zwei dieser
Faktoren. Professionalität und Agonalität, bereits als gemeinsame Spezifika

51 Dass alle im folgenden zitierten Vorreden ursprünglich improvisierte Darbietungen einleiteten,
ist nicht zu beweisen, da auch vorbereiteten Reden jrgoVxkiai vorausgeschickt werden konnten
(vgl. z.B. Dio 42 und 57 - Dion von Prusa hat unseres Wissens nie extemporiert), doch zumindest

zwei von ihnen enthalten diesbezüglich klare Hinweise: In Apul. Flor. 9 (p. 11,18-20 Helm)
wird auf eine nachfolgende Stegreifrede angespielt, und Chor. Dial. 5 geht in der wichtigsten
Handschrift Matritensis N101, die vermutlich den Zusammenhang reflektiert, in dem die einzelnen

Stücke ursprünglich vorgetragen wurden (R. Foerster/E. Richtsteig, Choricii Gazaei opera,
Leipzig 1929, V), einer Deklamation, also einem improvisierten Stück, voraus. Dass Lukian
gelegentlich extemporierte, zeigen seine Deklamationen Phalaris 1 und 2, Tyrannicida und Abdi-
catus.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 145

der beiden Improvisationskulturen hervorgehoben. Dass auch das Publikum
der Sänger nicht immer besonders rücksichtsvoll war, scheint sogar in der
diesbezüglich idealisierten Welt der Odyssee durch: Man denke nur an die lärmenden

Freier, die Phemios mit Gewalt zwingen, vor ihnen zu singen (Od. 1,154;
22,350-353), an Penelopes schon erwähnten Versuch, ihm ein anderes Thema
aufzuoktroyieren (Od. 1,336-144), oder an Alkinoos, der Odysseus zuliebe das
Lied des Demodokos vom Trojanischen Pferd einfach unterbricht (Od. 8,535-
543). Wir werden also nicht fehlgehen, wenn wir den psychischen Druck, der
auf den Sophisten der Kaiserzeit lastet, auch auf jene übertragen.

Welche Möglichkeiten, mit diesem Druck umzugehen, stehen den àoiôoi
zur Verfügung? Eine erste entspricht bis zu einem gewissen Grad der Behandlung

der Problematik in der JipoXcdua, wie wir sie bei Apuleius, Chorikios und
Lukian gesehen haben: Der Sänger kann in seinem Pendant zur jiQOÀ,aÀià, dem
Hymnus, welcher oft dem improvisierten Gesang vorausgeht, eine Gottheit um
Hilfe anflehen. Einige der kürzeren Homerischen Hymnen schliessen demge-
mäss mit Bitten wie ôoç ô' èv ayüm / vixr]v xcpôe cpépeoûai (H. Horn. 6,19f.),
ôoç ô' ipepöeooav àoiôf)v (10,5), xctpiv ô' dp' öjraaaov àoiôfj (24,5) oder èpf]v
xipr]aax' àoiôr|v (25,6).

Doch anders als dem Sophisten steht dem homerischen Sänger auch die
Möglichkeit zu Gebote, sich im Zuge seiner eigentlichen Darbietung des
Beistands der zuständigen Gottheiten zu versichern. Es überrascht uns jetzt nicht
mehr, dass diese Hinwendung zu den Musen grundsätzlich an vortragstechnisch

heiklen Stellen erfolgt und dass sie eine für ein griechisches Gebet so
unübliche Form annimmt. Dank der Parallelen zur Psychologie des Stegreifvortrags,

welche uns die sophistische Rhetorik geliefert hat, können wir diese Form
des Musenanrufs, indem wir von der konkreten Situation des improvisierenden
Sängers ausgehen, nunmehr mit einiger Zuversicht als die des Stossgebetes
identifizieren und seine primäre Funktion dementsprechend neu als Hilfe für
den Sänger in kritischen Augenblicken bestimmen.

Korrespondenz:
Prof. Dr. Martin Korenjak
Institut für Klassische Philologie
Länggass-Str. 49
Postfach
CH-3000 Bern 9

E-Mail: martin.korenjak@kps.unibe.ch


	Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit : ein komparatistischer Versuch

