Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit : ein
komparatistischer Versuch

Autor: Korenjak, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit

Ein komparatistischer Versuch

Von Martin Korenjak, Bern

Man kann ohne Ubertreibung behaupten, dass es sich bei den homerischen
Epen um diejenigen antiken Texte handelt, deren Erforschung am meisten von
komparatistischen Methoden profitiert hat und an denen solche Methoden am
konsequentesten durchexerziert wurden. Milman Parrys Vergleich der homeri-
schen Sdanger' mit den Guslaren des damaligen Jugoslawien und die Erkennt-
nisse, die er und sein Schiiler Albert Lord daraus iiber die Eigenart der homeri-
schen Dichtung und ihrer Formelsprache als Produkte miindlich-improvisie-
render Komposition gewannen, markierten den Beginn einer neuen Epoche in
der Homerforschung’. In den folgenden Jahrzehnten setzte ein regelrechter
Vergleichsboom ein, und Homer wurde einer Vielzahl (halb)miindlicher Ge-
nera und Werke an die Seite gestellt: vom Beowulfiiber das Nibelungenlied und
die provencalische Troubadour-Dichtung bis hin zu kirgisischen, zentralafrika-
nischen und polynesischen Traditionen’.

*  Mein herzlicher Dank gilt Georg Danek, Wolfgang Kofler, Stefan Tilg und Karlheinz Tochterle,
die frithere Fassungen dieses Aufsatzes gelesen, kritisiert und mit ihren Hinweisen bereichert
haben, den Mitgliedern der Kommission fiir die Nachbesetzung des latinistischen Lehrstuhls an
der Universitdt Bern (Nachfolge Prof. Christoph Schiublin), die eine Vortragsversion wohlwol-
lend angehort und diskutiert haben, sowie Herrn Prof. Thomas Gelzer fiir das freundliche An-
gebot, den Text an dieser Stelle zu publizieren.

1 Unter «<homerischen Sangern» seien im folgenden Personen verstanden, die Heldenepen wie
Ilias, Odyssee und die kyklischen Epen bzw. Teile daraus improvisierend vortrugen, wobei offen
bleibt, ob das mit oder ohne Kitharabegleitung geschah. Der Ausdruck ist deshalb gewihlt, weil
die konventionelle Unterscheidung zwischen improvisierenden, kitharaspielenden Aoden ei-
ner- und ohne Musikbegleitung auswendig vortragenden Rhapsoden andererseits in jiingerer
Zeit mehrfach bestritten wurde (vgl. zuletzt C. O. Pavese, «The rhapsodic epic poems as oral
and independent poems», HarvSt 98, 1998, 63-90, v.a. 63-65, 87), so dass der Gebrauch des Ter-
minus «Adde» nicht mehr ratsam erscheint.

2 A.Parry (Hrsg.), The making of Homeric verse. The collected papers of Milman Parry (Oxford
1971); A. B. Lord, The singer of tales (Cambridge, Mass. 1960).

3 Vgl.schonden Uberblick bei A. B. Lord, «<Homer and other epic poetry», in: A. J. B. Wace/F. H.
Stubbings (Hgg.). A companion to Homer (London/New York 1962) 179-214; des weiteren, um
nur eine Handvoll interessanter Beispiele herauszugreifen, Lord, a.0. (Anm. 2) 198-221; B. Fe-
nik, Homer and the Nibelungenlied. Comparative studies in epic style (Cambridge, Mass./Lon-
don 1986); R. P. Martin, The language of heroes (Ithaca/London 1989); G. Nagy, Poetry as per-
formance. Homer and beyond (Cambridge 1996). Zusitzlich wird Homer gemeinsam mit ande-
ren Traditionen dazu verwendet, das Phinomen der miindlichen (Helden-)Dichtung im allge-
meinen zu illustrieren: C. M. Bowra, Heroic poetry (London 1952); R. Finnegan, Oral poetry. Its
nature, significance and social context (Cambridge u.a. 1979).

Museum Helveticum 60 (2003) 129-145



130 Martin Korenjak

Unter diesen Umstdnden verwundert es, dass man kaum je nach Parallelen,
also nach anderen Beispielen fiir improvisierende Komposition, innerhalb der
griechischen Kultur selbst gesucht hat. Griinde hierfiir sind allerdings einige
denkbar: die Faszination, welche von der neuentdeckten anthropologischen
Konstante einer weltumspannenden Improvisationskultur ausgeht; die gat-
tungsmissige Beschrinkung auf Dichtungstraditionen (meist Heldenepik) als
Vergleichsobjekte; die Vorstellung, improvisierende Komposition konne nur in
einer einmaligen, spédter nicht wiederholbaren Frithphase der Literaturge-
schichtestattfinden;schliesslich vielleichtauch eine gewisse Verachtungspiterer
griechischer Literatur als eines Vergleichs mit Homer unwiirdig. Wie dem auch
sei — all dies macht die Vernachlédssigung potentieller griechischer Kandidaten
zwar verstandlich, rechtfertigt sie aber nicht. Solche Kandidaten von vornherein
auszuschliessen, verbietet vielmehr schon der Vorteil der grosseren raumlichen,
zeitlichenundkulturellen Ndhe,densie besitzenunddersichunter Umstdandenin
besonders prizisen und weitgehenden Analogien niederschlagen konnte.

Aus diesen Griinden mochte ich im folgenden eine solche griechische Im-
provisationskultur fiir einen Vergleich mit der homerischen Epik heranziehen
und ausloten, inwieweit sie sich als typologische Parallele zu dieser behandeln
lasst, und zwar die wirkungsmichtigste und langlebigste Tradition 6ffentlichen
Extemporierens in der spateren Antike, diejenige der kaiserzeitlichen Sophi-
stik. Dabei mochte ich in zwei Schritten vorgehen: Der erste Teil dieses Aufsat-
zes wird deskriptiv angelegt sein und demonstrieren, dass bei aller Verschie-
denheit der schriftlich erhaltenen Resultate zwischen dem Habitus und der lite-
rarischen Titigkeit der Sophisten* und der homerischen Singer signifikante
Ahnlichkeiten bestehen, die bislang unbeachtet geblieben sind; der zweite, pro-
blemorientierte, soll zeigen, dass diese Parallelen nicht nur an sich bemerkens-
wert, sondern mitunter auch geeignet sind, neues Licht auf schwer verstandli-
che Aspekte der archaischen Epik zu werfen.

1. Homerische Singer und kaiserzeitliche Sophisten

Bevor wir nun damit beginnen, nach Analogien zwischen homerischen Sangern
und Sophisten Ausschau zu halten, scheint es methodisch sinnvoll, sich zu-
ndchst kurz iiber die wichtigsten Differenzen klarzuwerden, die zwischen den
beiden Traditionen einerseits hinsichtlich ihres kulturellen und politischen
Kontextes, andererseits beziiglich der von ihnen hervorgebrachten Texte selbst

4 «Sophist» meint hier und im folgenden den am ausfiihrlichsten bei Philostrat beschriebenen Ty-
pus des rhetorischen Virtuosen, der in der romischen Kaiserzeit von Seneca maior bis Chorikios
von Gaza (also nicht nur in dem als Zweite Sophistik bekannten Zeitraum) als Konzertredner
und Rhetoriklehrer in Erscheinung tritt. Unter seinen Aktivitdten werde ich mich in erster Linie
auf den Vortrag improvisierter Deklamationen beziehen. Wenn auf diese Aktivitidten wie auf
diejenigen der homerischen Singer trotz ihrer primar miindlichen Natur gelegentlich das Attri-
but «literarisch» angewandt wird, so geschieht das faute de mieux.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 131

bestehen. Was den ersten dieser beiden Punkte betrifft, so treten die homeri-
schen Séanger in einer kleinrdaumig gegliederten archaischen Kultur auf, die So-
phisten im straff durchorganisierten Riesenreich des Imperium Romanum. Der
wichtigste der dadurch bedingten Unterschiede bezieht sich auf die Rolle der
Schrift: Die Improvisationskunst der Sdnger ist das Produkt einer schriftlosen
Gesellschaft, die der Sophisten wird in enger Verzahnung von Miindlichkeit
und Schriftlichkeit erlernt und stellt geradezu ein frithes Musterbeispiel fiir se-
kundire Miindlichkeit dar’. Zwischen den Texten selbst bestehen ebenfalls be-
deutende Differenzen: Eine gaypdia prasentiert in gebundener Sprache einen
Ausschnitt aus den grossen fortlaufenden Erzéhlstrangen der archaischen Sa-
genwelt und ist trotz eingelegter direkter Reden primér diegetisch; die in Prosa
gehaltenen Deklamationen der Sophisten stellen jeweils in sich geschlossene
Einheiten dar und sind keine diegetischen Texte, sondern argumentieren in
dramatischer Mimesis.

Die grosste Einschrankung hinsichtlich der Ergebnisse, die wir von unserer
Untersuchung erwarten konnen, bringt der Unterschied zwischen Dichtung
und Prosa mit sich: Da erst das Zusammenwirken von Improvisation und Vers-
zwang die Formelsprache generiert, die miindliche Dichtungstraditionen aus-
zeichnet, diirfen wir nicht hoffen, in der sophistischen Rhetorik auf Analoga zu
diesem Phianomen zu stossen. Dementsprechend wird der vorliegende Versuch
im Gegensatz zur bisherigen komparatistischen Homerforschung nichts zu ei-
nem tieferen Verstindnis der homerischen Formelsprache beitragen konnen,
und sein Erkenntnisinteresse wird in andere Richtungen gehen miissen. Die
tibrigen Faktoren sollten wir zwar im Kopf behalten, doch sie besitzen fiir den
Gang der Untersuchung keine vergleichbar grundlegende Bedeutung.

Nun aber zu den Analogien: Mein diesbeziiglicher Uberblick wird zunéchst
die dhnlichen beruflichen Rahmenbedingungen umreissen, unter denen Sophi-
sten und Sanger arbeiten (1-4), sich dann dem konkreten Ablauf ihrer Auf-
tritte zuwenden (5) und mit einigen Bemerkungen zur gesellschaftlichen Funk-
tion dieser Veranstaltungen schliessen (6).

(1) Es handelt sich in beiden Fillen um professionelle Vortragskiinstler, die
von ihrer literarischen Tétigkeit leben: Die Sophisten der Kaiserzeit stammen
zwar in vielen Fillen aus wohlhabenden Familien, verrichten die beiden Tétig-
keiten, welche fiir ihren Berufsstand konstitutiv sind, nimlich das Halten 6f-
fentlicher Vortriage und das Erteilen von Rhetorikunterricht, aber dennoch ge-
gen Bezahlung’. Die homerischen Sénger sind dnuogoyot; sie werden als solche
in einem Atemzug mit Sehern, Arzten und Zimmerleuten genannt (Od. 17,383

S Zum urspriinglich im Zusammenhang mit der modernen Mediendiskussion gepragten Begriff
der sekundiren Miindlichkeit vgl. G. Miiller-Oberhéuser, «Schriftlichkeit», in: A. Niinning
(Hrsg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie (Stuttgart/Weimar 1998) 480.

6 Zum Unterrichtvgl. J. W. H. Walden, The universities of ancient Greece (London 1912) 171-194,
zu den offentlichen Vortragen Dio 35,1; Aristid. 28,153 (Bezahlung im eigentlichen Sinne); Phi-
lostr. V§ 521.574.611 (Geschenke).



132 Martin Korenjak

385). In einer Gesellschaft, in der Literatur iiber die Jahrhunderte hinweg zu ei-
nem guten Teil Sache gebildeter Amateure bleibt und die potoa €Qydtig mit
grosser Skepsis betrachtet wird’, ist dies keineswegs selbstverstindlich.

(2) Der Weg zum Sophisten wie zum Sanger fiihrt iiber eine lange und an-
spruchsvolle Ausbildung. Diese erfolgt jeweils in schul- oder gildenartigen Ein-
richtungen, wobeizwischen Lehrer und Schiiler ein enges personliches Verhalt-
nis besteht und familidre und berufliche Verbindungen sich iiberschneiden
koénnen. Uber den sophistischen Unterrichtsbetrieb sind wir vergleichsweise
gut informiert. Sophisten konnen grosse Klassen unterrichten, wobei allerdings
nur der kleinere Teil der Schiiler auch Talent und Begeisterung fiir den Beruf
ihres Lehrers mitbringen diirfte. Zahlreiche Zeugnisse berichten, dass der Leh-
rer diese Zoglinge als seine ‘Kinder’ betrachtet, wéahrend sie in ihm eine Vater-
figur sehen, an der sie mit grosser Liebe hingen®; nach seinem Tod bemiihen sie
sich oft um das Weiterleben seines geistigen Erbes, beispielsweise indem sie
seine Werke edieren und seinen Stil nachahmen’. Mitunter fallen familiire und
berufliche Sukzession sogar zusammen; das diirfte etwa bei der bekannten So-
phistendynastie der Philostratoi auf Lemnos der Fall sein'. Uber die Ausbil-
dung der homerischen Sidnger sind wir viel schlechter unterrichtet, doch weist
schon die Tatsache, dass sich Sdngergilden auf Chios und anderswo als Homeri-
den bezeichnen, darauf hin, dass auch hier das Lehrer-Schiiler- eng mit dem Va-
ter-Sohn-Verhiltnis assoziiert ist. Typologische Vergleiche mit anderen dnuto-
eoyol innerhalb der griechischen Kultur wie mit aussergriechischen Singertra-
ditionen bestitigen diese Annahme'.

(3) Wihrend die Ausbildung zum Sophisten bzw. Sidnger sich in der Regel
an einem bestimmten Ort vollzieht, setzt die Ausiibung dieser Berufe meist ein
Wanderleben voraus. Ein Sophist kann, wenn er Gliick hat, von einer bestimm-
ten Stadt, im Idealfall sogar auf Kosten des Kaisers, als Lehrer angestellt und
besoldet werden. Doch auch in diesem Fall wird er wiahrend der nicht durch
seine amtlichen Verpflichtungen belegten Zeit Vortragsreisen unternehmen,
die ihn iiber diesen eng begrenzten Wirkungskreis hinaus bekannt machen".
Viele weniger gliickliche Kollegen miissen sich tiberhaupt auf diese Art durchs

7  Vgl.Pi. I 2,6;].Svenbro, La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque (Lund 1976)
v.a. 173-186.

8  Vgl. M. Korenjak, Publikum und Redner. Ihre Interaktion in der sophistischen Rhetorik der Kai-
serzeit (Miinchen 2000) 62, v.a. Anm. 76 mit Belegstellen und weiterer Literatur.

9  Edition von Reden: Korenjak, a.0. (Anm. 8) 159f.; Ubernahme des Stils des Lehrers: Philostr.
VS 522 (Dionysios und Isaios). 592 (Chrestos und Herodes Atticus). 601 (Apollonios und Adria-
nos).

10 Vgl. auch Philostr. VS 596 (Euodianos als Nachkomme des Niketes). 609 (Hermokrates als
Urenkel des Polemon). 621 (Philiskos als Nachfahre des Hippodromos).

11 Vgl F. Cassola, Inni Omerici (Verona 1975) XXIX-XXXVIII, v.a. XXIX; Bowra, a.0O. (oben
Anm. 3) 430f.

12 Vgl. etwa Liban. Or. 1,29; Ep. 947.2; E. Rohde, Der griechische Roman und seine Vorliufer
(Leipzig *1914) 330.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 133

Leben schlagen. Ein prominentes Beispiel hierfiir ist Lukian, der als Sophist nie
eine feste Anstellung erreicht zu haben scheint (moglicherweise mit ein Grund
dafiir, dass ihn Philostrat in seinen Sophistenviten auslisst). Ahnlich zwiespiltig
ist das Bild bei den homerischen Singern: Der Tatsache, dass Phemios und De-
modokos in der Odyssee fest mit bestimmten Fiirstenhofen assoziiert erschei-
nen, stehen die Worte des Eumaios iiber Wandersanger (Od. 17,382-385) sowie
die Biographien des Erzsdngers Homer selbst gegeniiber, die diesen ein ruhelo-
ses Wanderleben fithren lassen. Sie waren ohne den Hintergrund einer entspre-
chenden soziokulturellen Realitdt kaum denkbar und lassen vermuten, dass die
Epen zum Teil ein idealisiertes Bild der Berufsbedingungen zeichnen: Dass sich
Sanger an Fiirsten- oder spater Tyrannenhofen aufhielten und von den betref-
fenden Potentaten protegiert wurden, kam, wie auch bei Vertretern anderer
Dichtungsgattungen, sicher vor. Eine nomadische Existenz diirfte aber zumin-
dest vor einer oder zwischen zwei Phasen der Sesshaftigkeit die Regel gewesen
sein"’.

Ein derartiges Wanderleben bringt den Zwang mit sich, Gelegenheiten fiir
profitable und prestigetrachtige Auftritte ausfindig zu machen. Sophisten wie
Sadnger nutzen zu diesem Zweck die griechische Festkultur und kooperieren
mit lokalen Eliten. Regionale und panhellenische Festlichkeiten, deren Zahl
gerade in der frithen Kaiserzeit stark zunimmt, gehoren fiir die Sophisten zu
den vorteilhaftesten Gelegenheiten, ihre Kunst zu zeigen. Dabei konnen sie so-
wohl im Umfeld der Veranstaltungen in Eigenregie auftreten als auch an in das
Festprogramm integrierten Redewettkdmpfen teilnehmen'. Ansonsten sind
Angehorige der stadtischen Oberschicht die gegebenen Ansprechpartner; mit
ithrer Hilfe kann man in einer fremden Stadt am ehesten einen Vortrag organi-
sieren und ein Publikum mobilisieren (Luc. Scyth. 10f.; Liban. Or. 1,36.102).
Unter dhnlichen Verhiltnissen arbeiten die Sanger im archaischen Griechen-
land: Bereits Hesiod berichtet von einem musischen Agon bei den Leichenspie-
len fiir Amphidamas auf Euboa, wo er gesiegt und einen Dreifuss gewonnen
habe (Op. 654-657). Neben solche von Adeligen getragene Gelegenheitsveran-
staltungen treten schon frith periodisch stattfindende regionale und panhelleni-
sche Wettkdampfe: Musische Agone werden bereits um 700 in Messenien und
auf Delos organisiert (Eumelos fr. 13 Bernabé, H. Ap. 149f.), und in Delphi ist
ein kitharodischer Wettkampf ebenfalls in sehr frither Zeit bezeugt (Strab.
9.,3,10; Paus. 10,7,2f.). Die Idee der Peisistratiden, die Rezitation der homeri-
schen Epen fix im Festprogramm der Panathenden zu verankern, ist nicht aus
dem Nichts geboren”. Dass man sich lokale Herrscher auch sonst als kurzzei-

13 Eine ausfiihrliche Analyse des ambivalenten sozialen Status des homerischen Singers bietet
Ch. Segal, Singers, heroes, and gods in the Odyssey (Ithaca/LLondon 1994) 145-163.

14 Vgl. Korenjak, a.0. (oben Anm. 8) 26f. Anm. 4446 mit der relevanten Literatur.

15 Vgl Cassola, a.0O. (oben Anm. 11) XV{.



134 Martin Korenjak

tige Arbeitgeber der homerischen Sianger vorstellen kann, wurde schon oben
angedeutet.

(4) Mit dem Stichwort «Agon» ist ein weiterer wichtiger Punkt angespro-
chen,den die berufliche Existenz der Sophisten mit derjenigen der homerischen
Sdnger gemein hat: In beiden Fillen konkurrieren Kiinstler untereinander um
Anteile an einem begrenzten Markt, und dies hat ein agonales Berufsklima und
-ethos zur Folge, dessen Auswirkungen weit iiber den Wettkampfbetrieb im en-
geren Sinne hinaus spiirbar sind. Philostrats Sophistenviten sind voll von Berich-
ten iiber Konkurrenz um Stellungen, Schiiler, Geld und Prestige, die oft zu per-
sonlichen Konfrontationen zwischen einzelnen Stars fiihrt'’. Die Schiiler be-
rithmter Sophisten konnen solche Konflikte sogar mit Gewalt austragen (z.B.
Eunap. VS 483). Was die homerischen Sédnger betrifft, so diirften @hnliche Ver-
hiltnisse einer Reihe von Anekdoten zugrunde liegen, in denen zwei Epiker ge-
geneinander antreten, um festzustellen, wer von ithnen der bessere ist: Man
denkt als erstes an das Certamen Homeri et Hesiodi, doch dhnliche Geschichten
kursieren auch iiber kyklische Dichter wie Lesches und Arktinos (Clem. Strom.
1,21 =Phainias fr. 33 Wehrli). Auch sonst wird oft auf die gespannte Atmosphire
verwiesen, die unter Kollegen herrscht, sowohl im Einzelfall — Aristoteles weiss
etwa von einem Epiker Syagros, der sich als Rivale Homers aufspielt (fr. 75 Rose
=Diog. Laert.2,46) —als auchim allgemeinen wie in Hes. Op. 26, wo «Sidnger den
Sdnger beneidet». Interessanterweise wird der berufsbedingte Antagonismus
dort als eine Spielart der guten Eris gesehen. Ahnlich bereitwillig akzeptieren
ihn auch manche Sophisten, so Favorin, wenn er in De fortuna 17 feststellt: «Sie-
gespreise sind eben nur zu haben, wenn man sich mit Siegern misst.»

(5) Von besonderer Bedeutung sind die Ahnlichkeiten zwischen den Auf-
tritten von Sophisten und homerischen Sangern und den dort jeweils ex tem-
pore vorgetragenen literarischen Produkten selbst. Obwohl Sophisten durch-
aus auch Gelegenheitsreden zu verschiedenen Anlédssen schriftlich verfassen
und auswendig vortragen, gilt als Kronung ihrer Kunst die Deklamation, die
aus dem Stegreif zu haltende fiktive Rats- oder Gerichtsrede fiir eine historisch
vorgegebene oder frei erfundene Situation. Der Ablauf einer derartigen Veran-
staltung lasst sich in drei Teile gliedern: erstens eine nicht improvisierte Vor-
rede, eine mporaAld, in deren Rahmen sich der Vortragende den Horern pra-
sentiert und seinerseits mit ihnen vertraut wird; zweitens die Themenwahl
durch das Publikum; und drittens die eigentliche Deklamation (&€midelEig oder
uehétn), in der der Redner das gewihlte Thema, das er ja nicht vorhersehen
und vorbereiten konnte, nun frei, improvisierend behandeln muss'. Bei den

16 Beispiele bei G. Anderson, Philostratus. Biography and belles lettres in the third century A.D.
(London u.a. 1986) 43-55; M. Gleason, Making men. Sophists and self-presentation in ancient
Rome (Princeton, N.J.) 1995, 72f.

17 Zur Deklamation als Literaturgattung s. D. A. Russell, Greek declamation (Cambridge 1983),
zum Ablauf der betreffenden Veranstaltungen Korenjak (oben Anm. 8) 33-38 mit Beispielen
und dlterer Literatur.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 135

Auftritten der homerischen Sianger konnen wir eine so geregelte Sequenz zwar
aufgrund der schlechteren Quellenlage nicht festmachen, doch Entsprechun-
gen zu den einzelnen Elementen sind gut bezeugt: Der mpoAahid entspricht das
mooiuov, der eroffnende Hymnus auf eine bestimmte, von Anlass zu Anlass
wechselnde Gottheit'®. Die Wahl des Themas kann ebenfalls beim Publikum
liegen: Man denke an Penelopes diesbeziigliche Intervention bei Phemios (Od.
1,336-344) oder an Odysseus’ Bitte an Demodokos, vom Trojanischen Pferd zu
singen (Od. 8,492—498). So ist auch hier die Tatsache, dass der Sidnger bei sei-
nem anschliessenden Vortrag extemporiert, durch den Umstand mitbedingt,
dass er sein Thema nicht immer vorhersehen kann.

(6) Sophistische und homerische Vortragsthemen haben miteinander die
Tatsache gemeinsam, dass sie nicht der jeweiligen Gegenwart, sondern einer
langst vergangenen, mythischen bzw. mythisierten Vorzeit entstammen'. In
den sophistischen Deklamationen ist diese Epoche in der Regel die klassische
Zeit von den Perserkriegen bis zu Alexander dem Grossen®, in den homeri-
schen Epen das Heroenzeitalter. Auf der linguistischen Ebene entspricht dem
in beiden Féllen eine archaisierende Kunstsprache. Die Reden der kaiserzeitli-
chen Sophisten sind Musterbeispiele des Attizismus; sie prasentieren sich in ei-
nem Idiom, das gut ein halbes Jahrtausend alt ist und dessen sich die Redner
teilweise selbst mit Hilfe von Lexika versichern miissen’’. Analog verhiilt es
sich mit der Sprache Homers: Sie ist nicht nur ein Mischdialekt, der in dieser
Form nie und nirgends gesprochen wurde, sondern bewahrt auch neben diver-
sen phonetischen und morphologischen Archaismen eine Vielzahl altertiimli-
cher Ausdriicke, deren genaue Bedeutung schon spiteren Vertretern der Im-
provisationstradition nicht mehr bekannt war”. Beides entspricht den Bediirf-
nissen einer Gesellschaft, die sich bei literarischen Veranstaltungen nicht nur
unterhalten mochte, sondern dariiber hinaus ihre — in diesem Fall erst entste-
hende, in jenem politisch und spéter auch religios bedrohte — griechische Identi-
tat durch den Rekurs auf eine als exemplarisch verstandene Vorzeit abgesi-
chert wissen will”.

18 Vgl. die gute Diskussion bei Cassola, a.0. (oben Anm. 11) XII-XXI.

19 Inder Odyssee werden auch bezogen auf die Zeit der Handlung erst kurz zuriickliegende Ereig-
nisse besungen (Od. 1,326f.: Nostoi; 8,72-82: Streit zwischen Odysseus und Achilleus; 8,492—
520: Trojanisches Pferd), doch es ist zweifelhaft, inwieweit dies Riickschliisse auf die Praxis der
homerischen Sédnger selbst zuldsst.

20 R.Kohl, De scholasticarum declamationum argumentis ex historia petitis (Paderborn 1915) 8-89.
Diejenigen Deklamationen, die keine konkrete historische Situation voraussetzen, spielen vor
dem Hintergrund einer anonymen Polis, die in vielem dem klassischen Athen dhnelt.

21 Vgl. zuletzt Th. Schmitz, Bildung und Macht. Zur sozialen und politischen Funktion der zweiten
Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit (Miinchen 1997) 67-91. 115-120. 123-125.

22 Grundlegend hierzu M. Leumann, Homerische Worter (Basel 1950).

23 Zu Homer vgl. diesbeziiglich A. M. Snodgrass, The Dark age of Greece (Edinburgh 1971) 429-
436 und G. Nagy, Pindar’s Homer. The lyric possession of an epic past (Baltimore/London 1990)
52-81, zu den Sophisten Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 39f., jeweils mit élterer Literatur.



136 Martin Korenjak

Man konnte nun diesen Analogien noch eine Reihe weiterer, teilweise
recht spezifischer Ahnlichkeiten folgen lassen, die beispielsweise den zwischen
Prosa und Dichtung, Sprechen und Gesang liegenden Vortragsstil von Sophi-
sten und homerischen Singern®, ihr Bemiihen, dem Publikum neben dem aku-
stischen auch ein optisches Spektakel zu bieten”, ihr Selbstverstindnis als gott-
lich inspiriert” und als didaktisch-moralische Instanzen” und die Dramatisie-
rung und Glorifizierung ihres Berufes in den eigenen Texten” betreffen. Aber
das bisher Gesagte diirfte bereits hinreichend belegen, dass zwischen den je-
weiligen Berufsbedingungen und Darbietungen in vielen Bereichen eine typo-
logische Verwandtschaft besteht. Dabei lassen sich insbesondere zu dem hohen
Grad an Professionalitdt und Agonalitit, der in beiden Fillen zutage tritt, und
zu den Ahnlichkeiten im Ablauf der jeweiligen Veranstaltungen nicht leicht
Parallelen in aussergriechischen Traditionen finden.

I1. Das Problem des Musenanrufs

All dies wiirde aber noch keine wirkliche Rechtfertigung fiir den bis hierher ge-
triecbenen Aufwand darstellen. Dass zwei genetisch unverbundene und sich
scheinbar auch sonst recht fern stehende literarische Phinomene eine grossere
Anzahl an Homologien aufweisen, als man auf den ersten Blick erwarten
wiirde, mag ja ganz interessant sein — doch cui bono? Letztlich ist ein Vergleich
wie der hier angestellte erst dann der Miihe wert, wenn man mit seiner Hilfe

24 Zu poetischen Zitaten, Klangfiguren, Rhythmisierung und Gesang in den Reden der Sophisten
s. Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 37 Anm. 99 sowie 133-135 mit Zeugnissen und Sekundirlitera-
tur. Zum Rezitativ der homerischen Sanger vgl. M. West, «The singing of Homer and the modes
of early Greek music», JHS 101 (1981) 113-129; G. Danek, «'Singing Homer’. Uberlegungen zu
Sprechintonation und Epengesang», Wiener humanistische Bldtter 31 (1989) 1-15 (weitere Lite-
raturhinweise bietet die von Georg Danek und Stefan Hagel betreute Internet-Seite Homeric
singing — an approach to the original performance, http://www.oeaw.ac.at/kal/sh/).

25 Zu den Sophisten s. diesbeziiglich Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 36, zu den homerischen San-
gern etwa Nicol. Dam. FGrH 90F62 sowie M. West, Ancient Greek Music (Oxford 1992) Plates 4
und 20 (spéteres Vergleichsmaterial bietet Pl. Jon 530 b 6-8; 535 d 2f.).

26 Vgl. zu den Sophisten L. Pernot, La rhétorique de I’éloge dans le monde gréco-romain. Tome I1I:
Les valeurs (Paris 1993) 625-635.

27  Die Sophisten profilieren sich iiber ihre Rolle als Rhetoriklehrer hinaus gegen die Philosophen
als eigentliche Tréager des Bildungswesens und Inkarnation griechischer maudeia: s. H. von Ar-
nim, Leben und Werke des Dio von Prusa (Berlin 1898) 4-114; H.-1. Marrou, Histoire de l’éduca-
tion dans l'antiquité (Paris °1965) 293-307. 314-316. 412-416; Schmitz, a.0O. (oben Anm. 21) 63—
66; speziell zur Spatantike Marrou, a.O. 442f. 446-—448; Th. Gelzer, «Zum Hintergrund der ho-
hen Schitzung der paganen Bildung bei Sokrates von Konstantinopel», in: B. Babler/H.-G. Nes-
selrath (Hgg.), Die Welt des Sokrates von Konstantinopel (Miinchen/Leipzig 2001) 111-124, hier
121f. Zu den homerischen Sdngern vgl. etwa Od. 3,267-272 (iiber einen Sdnger, den Agamem-
non als Ratgeber und Sittenwichter Klytaimestras in Mykene zurticklasst) und spiter die Prote-
ste von Xenophanes und Heraklit (21B10-12; 22B42.56 Diels/Kranz).

28  Zur Glorifizierung des Redners in sophistischen Deklamationen s. Russell, a.O. (oben Anm. 17)
22. Die Darstellungen von dowoi in der Odyssee sind gut bekannt.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 137

tiber mindestens einen der beiden Vergleichsgegenstinde mehr an Erkenntnis
gewinnt, als das bei getrennter Betrachtung moglich wire. Dies kann prinzipiell
auf zwe1 Arten geschehen: Entweder libertrdgt man versuchsweise Fragen und
Betrachtungsweisen, die man am einen Gegenstand erprobt und fruchtbar ge-
funden hat, auf den anderen; oder man verwendet umgekehrt Quellenmaterial,
welches sich auf das eine Objekt bezieht, dazu, bereits bestehende offene Fra-
gen hinsichtlich des anderen zu beantworten. Im vorliegenden Fall wiren
grundsitzlich beide Mdglichkeiten attraktiv, verhalten sich doch sophistische
Rhetorik und archaische Epik diesbeziiglich geradezu komplementir: Jene
verfiigt zwar iiber eine solide Dokumentationsbasis, doch ihre Erforschung
steckt, abgesehen von den rein philologischen Grundlagen, noch in den Anfin-
gen. Diese ist schlecht dokumentiert, aber dafiir intensiv erforscht und ein Tum-
melplatz moderner literaturwissenschaftlicher und kulturanthropologischer
Ansitze. Im folgenden mochte ich, weil er eher konkrete Resultate verspricht,
den zweiten der eben genannten Wege einschlagen, also mit Hilfe von ‘sophisti-
schem’ Vergleichsmaterial versuchen, ein spezifisches Detailproblem der ho-
merischen Epik einer Losung niherzubringen.

Die betreffende Frage, die auf den ersten Blick wenig mit sophistischer
Rhetorik zu tun hat, lautet: Weshalb weicht das Gebet des homerischen San-
gers an die Muse(n), der Musenanruf”, formal so markant von der gingigen
Struktur des griechischen, insbesondere des homerischen® Gebets ab, dass er
auf den ersten Blick gar nicht wie ein solches, sondern eher wie eine gewohnli-
che Aufforderung wirkt? Im Zusammenhang hiermit wird auch die Frage nach
der Funktion des Musenanrufs, die bislang, soweit tiberhaupt ausdriicklich the-
matisiert, meist in der Markierung eines Neueinsatzes oder im Unterstreichen
von Hohepunkten gesehen wurde®, neu zu stellen sein.

Die Gebete der homerischen Helden setzen sich im Normalfall aus drei
Komponenten zusammen: (a) Anrufung einer Gottheit (eventuell mit mehr
oder weniger ausgedehnter Pradikation) — (b) argumentierender Teil - (¢) Vor-
trag der Bitte™. Die zugrunde liegende Logik wird dabei in (b) ausgedriickt. Sie

29 Zum Musenanruf als Gebet vgl. etwa P. J. Th. Beckmann, Das Gebet bei Homer (Wiirzburg
1932) 15. Den in der Forschung unterschiedlich weit gefassten Terminus «Gebet» verstehe ich
im folgenden in einem engen und prézisen Sinn als «articulate request[.] directed towards the
gods» (S. Pulleyn, Prayer in Greek religion, Oxford 1997, 6); das schliesst Wiinsche, in denen kei-
ne gottliche Instanz angeredet wird, ebenso aus wie Anreden an Goétter, in denen keine klar for-
mulierte Bitte ausgesprochen wird. Vgl. auch unten Anm. 43 zu ‘Quasi-Gebeten’.

30 Im folgenden werde ich, um innerhalb ein und desselben literarischen und kulturellen Kontex-
tes zu bleiben, als Vergleichsmaterial zum Musenanruf ausschliesslich Gebete aus der archai-
schen Epik heranziehen.

31 Vgl.etwa A. Lenz, Das Proém des friihen griechischen Epos (Bonn 1980) 27f. 32 (Neueinsatz);
G. S. Kirk, The Iliad: a commentary. Volume I: books 1-4 (Cambridge u.a. 1985) 167 zu I1. 2,484
(Hohepunkt).

32 Vgl. C. Ausfeld, «De Graecorum precationibus quaestiones», Jahrbiicher fiir classische Philolo-
gie Suppl. N.F. 28 (1903) 503-547, v.a. 514f. Die Reihenfolge der drei Teile ist meist (a)(b)(c)



138 Martin Korenjak

kann sich auf verschiedene Weise dussern, namentlich im Verweis auf frithere
Verdienste des Betenden, im Versprechen, sich spiter erkenntlich zu zeigen,
oder in der Berufung auf ein bereits bestehendes Verhiltnis zwischen Beter
und Gottheit, ist dabei aber letztlich stets die einer auf Gegenseitigkeit beru-
henden Beziehung: Beide Parteien miissen bei der im Gebet angestrebten
Transaktion etwas geben, und beide miissen eine Gegengabe erhalten®. Da bei
Homer der Sprachgebrauch des Erzihlers im wesentlichen dem seiner Gestal-
ten entspricht™, wiirde man erwarten, dass dieselbe Logik auch fiir den Musen-
anruf gilte — doch dies ist gerade nicht der Fall: Teil (b) des Schemas fehlt dort
ganzlich, der Sdnger dussert seinen Wunsch, ohne seinen Anspruch auf dessen
Erfiillung in irgendeiner Form zu begriinden™. Die folgende Liste der in den
homerischen und kyklischen Epen vorkommenden Musenanrufe zeigt dies
klar:

1. 1,1 Mijvwy aewde dea Ininiadem "Ayiiiog; Alternativversion in Schol. /1.
1,1 =11.11,218 =11. 14,508 = I. 16,112 €omete vUv pot Motoar ’Olvuma dopat’
gxovoan ...; Il. 2,484-487 €omete viov por Movoar O vpma dwuot’ €govoal /
(DUETS Yo Veal £0Te TAQEOTE Te 10TE TE TAVTA, / NUETS O¢ xAEOC OLOV AROVOUEY
OVOE TLIdUEY), / o TLiveg Nyendveg Aavadmv vl xotpavol noav; I1. 2,761 tic &’ do
TOV 0y’ ALotog €nv, ov pot évvene, Movoa; Od. 1,1-10 avdoa pou évvene,
Movoa, ToAMITEOTOV ... / ... / TV auotev ye, Yed, YOyateQ AlOg, elTe ®al NUiv;
Thebais fr. 1 Bernabé "Agyog dede e mohvdiyov: Epigonoi fr. 1 viv avd’
OTAOTEQWV AVORMV aywueda, Movoar; Ilias Parva fr. 1,1 Movoa pot évvene
goya, ..

Das Problem wurde schon friih gesehen: Bereits Protagoras tadelt den
Iliasdichter dafiir, dass er zu Beginn seines Werkes der Gottheit einen Befehl

oder (a)(c)(b). Hier und im folgenden wird nicht vorausgesetzt, dass dieses dreiteilige Schema
die griechische Gebetsform schlechthin wire (gegen diese weitverbreitete Annahme wendet
sich zu Recht D. Aubriot-Sévin, Priére et conceptions réligieuses en Gréce ancienne jusqu’a la fin
du V*siéecle av. J.-C., Paris 1992, 199f., 218-237), sondern nur, dass es bei Homer am hiufigsten
vorkommt und dass sich dort fiir Abweichungen von ihm jeweils konkrete Griinde angeben las-
sen.

33 Vgl. Ausfeld.a.O. (oben Anm. 32) 525-533, der 531f. richtig bemerkt, dass auch die gelegentlich
vorkommende Berufung auf frithere Leistungen der Gottheit, welche auf den ersten Blick das
Prinzip der Gegenseitigkeit zu verletzen scheint, in Wirklichkeit nur eine besondere Art dar-
stellt, sich auf eine bereits bestehende Beziehung zu berufen; Beckmann, a.O. (oben Anm. 29)
46-49. Zur Logik der Gegenseitigkeit im griechischen Gebet generell s. Pulleyn, a.O. (oben
Anm. 29) 16-38.

34 Die klarsten Differenzen lassen sich auf lexikalischem Gebiet feststellen und resultieren primér
aus der distanzierteren Haltung des Erzidhlers zum Geschehen: vgl. J. Griffin, <Homeric words
and speakers», JHS 106, 1986, 36-57; sie tangieren das hier behandelte Problem nicht. Zu funda-
mentalen Analogien zwischen dem Sprechakt, welchen der Erzihler selbst vollzieht, und denje-
nigen seiner Gestalten s. Martin, a.0. (oben Anm. 3).

35 S.Beckmann, a.O. (oben Anm. 29) 45; vgl. auch unten Anm. 38.

36 Uber die homerischen und kyklischen Epen hinaus vgl. aus archaischer Hexameterdichtung
noch H. Herm. 1; H. Aphr. 1; Hes. Op. 1f.; Cat. fr. 1,1f. Merkelbach/West.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 139

erteile statt zu beten (e0yeodau olopevog Emtdrrel, Arist. Poet. 1456 b 15-19)",
und die Scholien zur Stelle (Schol. II. 1,1d, p. 5,1 Erbse) versuchen ihn, wenig
tiberzeugend, mit «dichterischer Freiheit oder Gewohnheit» zu entschuldigen.
In der modernen Forschung dagegen wurde der Musenanruf in der Regel als
Element sui iuris aufgefasst, seine Form als nicht weiter zu hinterfragendes Fak-
tum akzeptiert und das betreffende Tnjtnuoa entsprechend stiefmiitterlich be-
handelt™. Der meines Wissens einzige, eher en passant vorgebrachte Losungs-
vorschlag stammt von Jenny Strauss Clay und basiert auf der Beziehung zwi-
schen Sdnger und Muse(n): Die formlose Bitte reflektiere «an unusual degree
of intimacy» zwischen beiden Parteien™.

Diese Erkldarung ist jedoch nicht haltbar: Obschon in den homerischen
Epen zahlreiche Personen ein Nahverhdltnis zu einem bestimmten Gott haben,
begegnen sie diesem deshalb noch lange nicht so respektlos, wie das scheinbar
im Musenanruf geschieht: Gleich zu Beginn der /lias (1. 1,37-42) betet etwa
der Apollonpriester Chryses zu seinem personlichen Gott —doch dieses Gebet
ist mit seinem Hinweis auf Tempel und Opfer, mit denen der Beter Apollon frii-
her erfreut hat, gerade ein vielzitiertes Musterbeispiel fiir den klassischen Ge-
betsstil. Auch wenn Odysseus zu Athene und sogar wenn der ungehobelte Poly-
phem zu seinem Vater Poseidon betet (/1. 10,462-464; Od. 9,528-535), ist ein ar-
gumentierender Teil Pflicht. Der Unterschied zu den Musenanrufen ist jeweils
eklatant. Offenbar impliziert Vertrautheit mit einer Gottheit bei Homer kei-
neswegs, wie oben vorausgesetzt, einen formlosen Umgang mit ihr.

Eine zweite Moglichkeit bestiinde darin, im Wesen der Musen selbst nach
einer Erklarung zu suchen®. Galten sie etwa als Gottheiten minderen Ranges,
mit denen man nicht so hoflich sein musste wie mit den Olympiern, oder gar nur
mehr als literarische Konvention? Auch diese Idee erweist sich als nicht stich-
haltig: Erstens werden in den homerischen Epen auch weniger wichtige Gott-
heiten so behandelt, dass das Gleichgewicht des Gebens und Nehmens gewahrt

37 Mannimmt heute meist an, der Grund fiir Protagoras’ Tadel sei nicht das Fehlen eines argumen-
tierenden Teils, sondern der Gebrauch des Imperativs (Aubriot-Sévin, a.0., oben Anm. 32, 267
Anm. 238). Das ist unwahrscheinlich: Sollte Protagoras nicht bemerkt haben, dass nach diesem
Kriterium die meisten Gebete verwerflich wiaren? Zudem benannte der Sophist zwar eine Rei-
he von Sprechakten (Diog. Laert. 9,53f.), interessierte sich aber unseres Wissens nicht fiir Modi.
Weshalb Aubriot-Sévin, die der Imperativ-These skeptisch gegeniibersteht, statt dessen vor-
schldgt, das prasentische Tempus konnte Protagoras gestort haben, ist mir unverstiandlich.

38 K. Ziegler, De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae (Breslau 1905) 14 geht mit
seiner Diagnose «... Musarum invocationem ... non possis habere in numero precationum reli-
giosa verecundia conceptarum ...» in eine ganz dhnliche Richtung wie Protagoras, empfindet
den Sachverhalt, den er beschreibt, aber offenbar nicht als problematisch.

39 J. Strauss Clay, The wrath of Athena. Gods and men in the Odyssey (Lanham u.a. 1983) 9. Ihr
folgt etwa U. Schmitzer, «Musenanruf», DNP 8 (2000) 514.

40 ZudenMusen in archaischer Zeit existiert keine befriedigende religionsgeschichtliche Gesamt-
darstellung; vgl. immerhin die Materialsammlung bei M. T. Camilloni, Le Muse (Rom 1998)
5-62.



140 Martin Korenjak

bleibt. Wenn sich beispielsweise Odysseus nach seiner Ankunft in Ithaka an die
heimatlichen Nymphen wendet, so verspricht er ihnen sofort grossziigige Opfer
(0Od. 13,355-360). Zweitens aber sind die Musen des archaischen Epos keine
niederen Gottheiten. Wie in manchen Musenanrufen selbst festgestellt und /1.
1,603f. bekriftigt wird, gehoren die Zeustochter vielmehr durchaus zu den
Olympiern, und ihre Art, mit Singern umzugehen, ist herrisch und streng: Eine
Muse blendet Demodokos, obwohl sie ihn angeblich liebt (Od. 8,64), wihrend
Thamyris fiir seine Herausforderung zu einem Wettkampf sogar mit Lahmheit
geschlagen und ihm ausserdem die Gabe des Gesangs entzogen wird (/1. 2,594~
600 — wohl nicht zufillig nur hundert Verse nach dem zweiten Musenanruf in
der Ilias)*'. Wenn die Musen sich ihren Schiitzlingen dagegen gewogen zeigen,
haben sie von diesen Anspruch auf so wertvolle Opfergaben, wie es Dreifiisse
sind: Hesiod rithmt sich einer solchen Stiftung nach seinem Sieg bei den Lei-
chenspielen des Amphidamas (Op. 658f.), und die Praxis ist auch archdologisch
bezeugt”. Die Gottheiten, denen derartige Geschenke zustehen, sind gewiss
weder unwichtig und machtlos, noch ist ihre Anrufung ein Akt reiner Konven-
tion.

Wir miissen also konstatieren, dass wir die Form des epischen Musenan-
rufs, so selbstverstindlich sie uns auch durch lange Gewohnheit erscheinen
mag, in Wirklichkeit nicht vollig verstehen. Unsere Erklarungsversuche mit
Hilfe der Beziehung zwischen Sanger und Musen bzw. des Wesens der Musen
selbst sind ja gescheitert. Welche Optionen bleiben uns noch? Ein Weg, der
noch nicht beschritten wurde, ist der einer situationsbezogenen Erklarung:
Gibt es im Griechenland Homers vielleicht spezifische Situationen, in denen
ein Betender sein Recht, sich an die Gottheit zu wenden, nicht explizit zu be-
griinden braucht? Dem ist in der Tat so. Bel genauerem Hinsehen lassen sich
zwei Klassen derartiger Gebete unterscheiden:*

Unter die erste Klasse fallen Anrufungen, die von einem Opfer oder zu-
mindest einer informellen Gabe begleitet werden. In diesen Fillen kann sich
die Gottheit den Zusammenhang zwischen dem Geschenk, das sie erhilt, und

41 Vgl die interessante Interpretation der Passage bei Martin, a.O. (oben Anm. 3) 229f.

42 P. Walcot, Hesiod and the Near East (Cardiff 1966) 119f.

43  Eine Liste solcher Gebete (aber keine Typologie) bietet Beckmann, a.O. (oben Anm. 29) 44f.
Man konnte zu den beiden im folgenden zu erlduternden Klassen noch eine dritte hinzufiigen
(vgl. 11 4288-291; 16,97-100; Od. 4,341-345 = 17,132-136; 17,354f.; 18,235-242; 20,61-82;
24 376-382),doch bei den betreffenden Anrufungen handelt es sich nur um ‘Quasi-Gebete’ und
das Fehlen einer Begriindung erklirt sich aus diesem ihrem ‘Quasi-Charakter’, d.h. aus der feh-
lenden Entschlossenheit oder Ernsthaftigkeit der Hinwendung zur Gottheit: Sie sind meistens
eher Wiinsche als ausdriickliche Bitten (statt Imperativ erscheint in der Regel ai yao + Optativ
oder Konjunktiv), betreffen oft nicht den Betenden selbst, sondern eine dritte Person und tra-
gen mitunter irrealen oder zumindest exzentrischen Charakter (z.B. Todeswunsch). Ein weite-
rer Typ von Gebeten ohne Begriindung, namlich solche magischen Charakters, wo der Akteur
glaubt, die Gottheit zu gewissen Handlungen zwingen zu konnen (Pulleyn, a.O., oben Anm. 29,
93), ist in den homerischen Epen nicht vertreten.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 141

dem Anliegen des Betenden offenbar selbst klar machen und muss nicht unbe-
dingt eigens darauf hingewiesen werden*. Doch die homerischen Singer be-
gleiten den Beginn ihrer Darbietungen, soweit wir wissen, nicht mit einem Op-
fer.

Bei der zweiten Klasse handelt es sich um Stossgebete: Wenn sich die be-
tende Person in so schwierigen Umstdnden befindet oder in so grosser Be-
drdngnis ist, dass man von ihr in ndherer Zukunft keine Gegengabe erwarten
bzw. ihr momentan keine Begriindung ihrer Bitte zumuten kann, scheint die
Gottheit unter Umstdnden geneigt, hierauf vorerst zu verzichten und Sofort-
hilfe zu gewéhren. Der diesbeziigliche Verweis von seiten des Beters kann ent-
fallen oder (seltener) durch eine Beteuerung der eigenen Hilflosigkeit ersetzt
werden®. Exemplarisch illustrieren die erste dieser Moglichkeiten etwa 11
17,645-647, wo Aias im Kampf in verzweifelter Lage zu Zeus um klare Sicht
fleht: Ze¥ ndte, MG oV dDooL O’ HEEOS viog Ayaldv, / Toinoov & aidonv,
80¢ & dgpvaiuoiowy deodar / &v d¢ @del ®ai Oleooov, Emel VU TOL eDOdEV
ovtwe, und /1. 23,770, wo Odysseus wahrend des Wettlaufs bei den Leichenspie-
len fiir Patroklos Athene um Kraft fiir den Endspurt bittet: xA00t 9ed, dyodn
uot €ippotog éAve modotv. Ein schones Beispiel fiir die zweite Moglichkeit ist
das Gebet, das derselbe Held halb ertrunken an den Gott eines Flusses im
Phiakenland richtet: ®A0O dvaE, 6T €00t TOAUAMOTOY O€ 07 IRAVW® / PEVYWV
&x tovrolo [Tooelddmvog Evimdg. / aidotog uév T’ €oti xai ddavartolor deoioty, /
avdpmdVv 6¢ T TnnTan dhmuevog, Mg xal £y viv / o0V 1 000V 0d te youvad’
dvew ol noynoac. / dAN Ehéarpe, AvaE: ixétng 8¢ tou edyyopon eivon (Od.
5,445-450). Doch auch in den restlichen einschldgigen Gebeten in den homeri-
schen Epen korreliert das Fehlen eines argumentierenden Teils, in dem der
Gottheit fiir ihre Hilfe eine Gegengabe angeboten wiirde, stets mit Not, Eile
oder Ohnmacht des Betenden: I/. 3,298-301 und 320-323 beten Griechen und
Troer unmittelbar vor dem Zweikampf zwischen Menelaos und Paris um einen
gerechten Ausgang, /. 3,351-354 Menelaos aus demselben Anlass in eigener
Sache; Il 6,476-481 wendet sich der bereits von Todesahnungen erfiillte Hek-
tor vor dem Auszug in die Schlacht an die Gétter; 11. 7,179f. und 202-205 beten
Griechen vor dem Duell zwischen Aias und Hektor; /1. 16,514-526 fleht der im
Kampf verwundete Glaukos zu Apollon; Od. 20,112-119 wiinscht sich eine
elende, vom Getreidemahlen erschopfte Sklavin von Zeus den Tod der Freier.

Hier konnten wir den Musenanruf einreihen®, wenn wir annehmen diirf-
ten, dass der improvisierende Sénger sich vor und wéhrend seines Auftritts in
einer dhnlich schwierigen Lage befindet wie die Sprecher der eben angefiihrten

44 Vgl etwa Il. 1,446-468; 2,412-418; 3,276-291; 24,308-313; Beckmann, a.0. (oben Anm. 29) 46.

45 Vgl. Pulleyn, a.0O. (oben Anm. 29) 56—69 mit Beispielen sowohl aus Homer als auch aus spéterer
Literatur.

46  Die meisten Musenanrufe wiren Beispiele fiir die erste der kurz zuvor genannten Moglichkei-
ten (ersatzloser Entfall der Argumentation), /1. 2,484-487 eines fiir die zweite (Beteuerung der
eigenen Hilflosigkeit).



142 Martin Korenjak

Gebete: Doch diirfen wir das? Zwar gewinnt die Idee ein wenig an Plausibilitét
durch die Beobachtung, dass Musenanrufe entgegen den oben zitierten Vor-
stellungen nicht etwa grundsitzlich bei einem Neueinsatz oder vor einem er-
zidhlerischen Hohepunkt, sondern vielmehr stets vor Passagen auftreten, die
dem Sidnger besondere Schwierigkeiten bieten und von ihm hochste Konzen-
tration erfordern: Solche sind zunéchst der Beginn seines Vortrags, wo er sich
bemiihen muss, richtig ‘in Fahrt’ zu kommen und die Aufmerksamkeit seines
Publikums zu gewinnen"’, spiter in erster Linie lange Kataloge, die ausserge-
wohnliche Gedachtnisleistungen verlangen, wo Listen sperriger Eigennamen
im Vers unterzubringen sind und im spirlichen verbleibenden Raum soviel va-
riatio wie moglich erreicht werden muss, damit das Publikum sich nicht lang-
weilt. Tatsdchlich befinden sich von den fiinf Musenanrufen im Inneren der
Ilias vier vor solchen Katalogen: dem Schiffskatalog (/1. 2,484-487), seiner Ap-
pendix (/I. 2,761) sowie zwei Aufzihlungen fallender Kampfer (//. 11,218;
14,508)*. Der fiinfte (/. 16,112) ist zwar scheinbar durch einen bevorstehenden
dramatischen Hohepunkt bedingt (die griechischen Schiffe drohen in Flammen
aufzugehen), in Wirklichkeit aber wohl eher durch die Tatsache, dass auch die-
ser zugleich eine fiir den Vortragenden ausgesprochen heikle Passage darstellt:
Die Griechen werden hier so sehr gedemiitigt wie nie zuvor oder danach in der
ganzen [lias, und der Erzdahler muss mit allen Mitteln versuchen, seinen eben-
falls griechischen und somit griechenfreundlichen Zuhorern diese bittere
Wabhrheit irgendwie annehmbar zu machen®.

Dennoch bleibt fiir unser Empfinden eine weite Kluft zwischen den oft le-
bensbedrohlichen Situationen, in denen die homerischen Helden ihre Stossge-
bete sprechen, und den Schwierigkeiten, denen ein Sanger bei seinem Vortrag
begegnet. Sollte dieser sich, wenn er bei einem Wettkampf oder einem Gast-
mabhl, also bei friedlichen, ja freudigen Anléssen, ein Stiick aus einer alten Er-
zahlung improvisierend vortrigt, wirklich ernsthaft bedrdangt oder gedngstigt
fiihlen? Der Gedanke wirkt a priori unwahrscheinlich und findet in den home-
rischen Epen selbst, die keine Innenansichten der Vortragenden enthalten,
keine Stiitze. Ebensowenig scheinen sich die eingangs genannten komparatisti-
schen Studien, welche aussergriechische Sdangertraditionen als Vergleichsmate-
rial heranziehen, mit der psychologischen Seite des Extemporierens zu be-
schiftigen.

An diesem Punkt greift nun die Analogie mit der sophistischen Rhetorik.
Die Sophisten und ihre Biographen geben namlich iiber das Innenleben des

47  Zu den Schwierigkeiten, die Sdnger zu Beginn ihres Vortrages haben konnen, vgl. Bowra, a.O.
(oben Anm. 3) 438, und Lord, a.O. (oben Anm. 2) 16.

48 Bezeichnenderweise fehlen in der Odyssee, die kaum vom Erzihler vorgetragene ausgedehnte
Kataloge enthilt, solche Binnenanrufe vollig.

49  Vgl. R.Janko, The Illiad: a commentary. Volume 1V: books 13-16 (Cambridge u.a. 1992) 330: «...
the difficult task he [sc. Homer] undertook — to persuade his partisan audience to accept the
Greeks’ defeat.»



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 143

Vortragenden, iiber die Psychologie der Improvisation, bereitwillig Auskunft
und liefern uns diesbeziiglich durchaus bemerkenswerte Informationen: Was
von aussen gesehen wie die Darbietungen der homerischen Sdnger als harm-
lose Demonstration sprachlicher Virtuositit erscheint, gewinnt aus der Per-
spektive des Redners selbst ein anderes, grimmiges Gesicht”. Insbesondere
Philostrats Sophistenviten bieten eine ganze Reihe einschliagiger Beispiele. Ei-
nes der aussagekriftigsten ist ein zynischer Witz des Sophisten Polemon von
Laodikea, mit dem dieser einen vor dem Kampf vor Angstschweiss triefenden
Gladiator verspottet: 00TmWg AYWVIAS, MG UeAeTaY pEALwV, «Du bist ja so in Pa-
nik, als miisstest du gleich eine Deklamation halten!» (VS 541). Das Bonmot
geht von der Voraussetzung aus, dass die nervliche Belastung eines Sophisten
vor der Deklamation mit der eines Gladiators vergleichbar ist, der zum Kampf
in die Arena steigt. Wie fiir diesen bei jedem Auftritt sein Leben auf dem Spiel
steht, so fiir den Sophisten seine mithsam erworbene Reputation. Ein eventuel-
les Versagen kann seine ganze berufliche und soziale Existenz bedrohen — und
manchmal sogar seine physische: Der junge Herodes Atticus etwa glaubt ein-
mal, der aus einem rhetorischen Misserfolg resultierenden Schande nur durch
Selbstmord entkommen zu konnen (was zum Gliick misslingt; V'S 565). Philo-
strat zeigt auch ein klares Bewusstsein davon, welche Faktoren den Druck auf
den Deklamator noch verstiarken, und begreift genau, dass dessen Angst nicht
nur ein Resultat seiner schwierigen Situation ist, sondern auch ihrerseits die
Lage verschlimmern kann. Das geht insbesondere aus der Geschichte des He-
rakleides von Lykien hervor, der sich gezwungen sieht, eine Stegreifrede vor
Kaiser Severus und dessen Hofstaat abzubrechen, weil der Mangel an Beifall
und die finsteren Gesichter der Garde, vor allem jedoch die Befiirchtung, Op-
fer einer Intrige zu werden, seinen Redefluss vollig versiegen lassen: «Solche
Angste bewirken eine Verfinsterung des Geistes und sind eine Fessel fiir die
Zunge», kommentiert der Biograph (VS 614). Die diffizilen psychischen Me-
chanismen, welche der Improvisation zugrunde liegen (sachkundig analysiert
bei Quint. /nst. 10,7), sind dusserst storanfallig, und schon missige Irritationen
konnen sozusagen einen Systemkollaps auslosen.

Dementsprechend bemiihen sich die Sophisten um Strategien, solchen Ka-
tastrophen vorzubeugen, und einige dieser Mittel finden ithren Niederschlag
auch in den Texten, die wir von ihnen erhalten haben. Innerhalb der ¢mdei&eig
selbst wird man diesbeziiglich nicht fiindig, da die dort einzuhaltende dramati-
sche Illusion jeden expliziten Verweis auf die reale Vortragssituation aus-
schliesst. Die bereits erwiahnten mpolaiiat dagegen werden gleich in zweifa-
cher Hinsicht zu diesem Zweck genutzt: Zum einen verwendet sie der Vortra-
gende allgemein dazu, sich die Horerschaft geneigt zu machen, was mittelbar

50 Vgl. zum Folgenden die ausfiihrlichere und mit einer grosseren Zahl von Beispielen (besonders
einschlagig: Liban. Or. 1,50.71) illustrierte Darstellung bei Korenjak, a.O. (oben Anm. 8) 100
114.



144 Martin Korenjak

auch seiner eigenen Entspannung dient. Zum anderen kann er in ihnen seine
Angste direkt ansprechen und auf diese Art um Verstéindnis fiir seine schwie-
rige Lage werben’. So spricht etwa Apuleius in Fragmenten derartiger Vorre-
den (Flor. 9, pp. 10,5-11,6 Helm; 18, pp. 34,25-35,24) von der Anwesenheit bos-
williger Horer, dem Druck, dem er sich durch die hochgeschraubten Erwartun-
gen des Publikums ausgesetzt fiihlt, von seiner «iibergrossen Scheu» (nimia
verecundia) und der Befiirchtung, seine Rede konnte ins Stocken geraten. Cho-
rikios von Gaza thematisiert die Angst, welche ihm der hohe gesellschaftliche
Rang und die Sachkenntnis seiner Zuhorer einflossen (Dial. 3.2, p. 48,11-13
Forster/Richtsteig; 5.4f., p. 130,5-12). Zwei im vorliegenden Zusammenhang
besonders interessante Beispiele sind die Schliisse der beiden lukianischen
noohalai Harmonides: S6Eapev yao, @ deol, Aoyouv dEol xal Pefardoaite
MUV TOV Tad TV dAhwv ooy ... und Hercules: €in &°, ® Yeol, xai o aQ’
vuiv éurrvevoat 0eEid, ... Es handelt sich bei ihnen genau um dieselbe Art von
Gebeten ohne Argumentation, wie wir sie in den Musenanrufen kennengelernt
haben.

Die Tatigkeit des Improvisierens stellt fiir die Sophisten also eine grosse
nervliche Belastung dar, die bei den Betroffenen zu Angstzustinden und im
Extremfall bis hin zu einem psychischen und mentalen Zusammenbruch fithren
kann. Diese Belastung liegt zu einem Teil in der Schwierigkeit des Sprechens ex
tempore selbst begriindet, zum anderen sind dafiir Faktoren verantwortlich, die
mit dem Kontext der Darbietung zu tun haben: die Professionalitidt der Sophi-
sten, deren Karriere von Erfolg oder Misserfolg bei derartigen Gelegenheiten
abhidngen kann; der agonale Charakter der betreffenden Veranstaltungen; und
schliesslich Bedingungen, die mit dem Publikum zusammenhéngen, etwa des-
sen hoher Rang, seine rhetorische Kompetenz, potentielle Feindseligkeit oder
hohe Erwartungshaltung. Gleichzeitig ldsst sich das Bestreben der Sophisten
erkennen, diese Problematik, die grundsitzlich nicht aus der Welt zu schaffen
ist, durch verschiedene diskursive Strategien wenigstens zu entschirfen.

Wir sehen nun sofort, dass nicht nur der Akt des Improvisierens an sich,
sondern auch die eben genannten erschwerenden Faktoren ebenso auf die Dar-
bietungen der homerischen Séanger zutreffen. In der Tat haben wir zwei dieser
Faktoren, Professionalitit und Agonalitit, bereits als gemeinsame Spezifika

51 Dassalle im folgenden zitierten Vorreden urspriinglich improvisierte Darbietungen einleiteten,
ist nicht zu beweisen, da auch vorbereiteten Reden mpohaiiat vorausgeschickt werden konnten
(vgl. z.B. Dio 42 und 57 - Dion von Prusa hat unseres Wissens nie extemporiert), doch zumin-
dest zwei von ihnen enthalten diesbeziiglich klare Hinweise: In Apul. Flor. 9 (p. 11,18-20 Helm)
wird auf eine nachfolgende Stegreifrede angespielt, und Chor. Dial. 5 geht in der wichtigsten
Handschrift Matritensis N101, die vermutlich den Zusammenhang reflektiert, in dem die einzel-
nen Stiicke urspriinglich vorgetragen wurden (R. Foerster/E. Richtsteig, Choricii Gazaei opera,
Leipzig 1929, V), einer Deklamation, also einem improvisierten Stiick, voraus. Dass Lukian ge-
legentlich extemporierte, zeigen seine Deklamationen Phalaris 1 und 2, Tyrannicida und Abdi-
catus.



Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit 145

der beiden Improvisationskulturen hervorgehoben. Dass auch das Publikum
der Sdnger nicht immer besonders riicksichtsvoll war, scheint sogar in der dies-
beziiglich idealisierten Welt der Odyssee durch: Man denke nur an die lirmen-
den Freier, die Phemios mit Gewalt zwingen, vor ihnen zu singen (Od. 1,154;
22,350-353), an Penelopes schon erwahnten Versuch, ihm ein anderes Thema
aufzuoktroyieren (Od. 1,336-144), oder an Alkinoos, der Odysseus zuliebe das
Lied des Demodokos vom Trojanischen Pferd einfach unterbricht (Od. 8,535-
543). Wir werden also nicht fehlgehen, wenn wir den psychischen Druck, der
auf den Sophisten der Kaiserzeit lastet, auch auf jene iibertragen.

Welche Moglichkeiten, mit diesem Druck umzugehen, stehen den dowdot
zur Verfiigung? Eine erste entspricht bis zu einem gewissen Grad der Behand-
lung der Problematik in der mpohaiict, wie wir sie bei Apuleius, Chorikios und
Lukian gesehen haben: Der Sanger kann in seinem Pendant zur mpolaAia, dem
Hymnus, welcher oft dem improvisierten Gesang vorausgeht, eine Gottheit um
Hilfe anflehen. Einige der kiirzeren Homerischen Hymnen schliessen demge-
maéss mit Bitten wie 80¢g &’ &v dydvi / vixny 1®de @pégeotton (H. Hom. 6,191,
d0g &’ tuepodeooav dowdny (10,5), xaoewv &’ au’ dmaccov dowdi) (24,5) oder urnv
Tiunoat’ aowdny (25,6).

Doch anders als dem Sophisten steht dem homerischen Sanger auch die
Moglichkeit zu Gebote, sich im Zuge seiner eigentlichen Darbietung des Bei-
stands der zustdndigen Gottheiten zu versichern. Es iiberrascht uns jetzt nicht
mehr, dass diese Hinwendung zu den Musen grundsétzlich an vortragstech-
nisch heiklen Stellen erfolgt und dass sie eine fiir ein griechisches Gebet so un-
ibliche Form annimmt. Dank der Parallelen zur Psychologie des Stegreifvor-
trags, welche uns die sophistische Rhetorik geliefert hat, konnen wir diese Form
des Musenanrufs, indem wir von der konkreten Situation des improvisierenden
Sdngers ausgehen, nunmehr mit einiger Zuversicht als die des Stossgebetes
identifizieren und seine primire Funktion dementsprechend neu als Hilfe fiir
den Sénger in kritischen Augenblicken bestimmen.

Korrespondenz:

Prof. Dr. Martin Korenjak

Institut fiir Klassische Philologie
Lénggass-Str. 49

Postfach

CH-3000 Bern 9

E-Mail: martin.korenjak@kps.unibe.ch



	Homer und die sophistische Rhetorik der Kaiserzeit : ein komparatistischer Versuch

