Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 2

Artikel: Die Tragikomédie Amphitruo des Plautus als Komédie und Tragodie
Autor: Schmidt, Ernst A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus
als Komodie und Tragodie

Von Ernst A. Schmidt, Tiibingen

Giraudoux nannte seine Komodie des Jahres 1929 Amphitryon 38, womit er auf
die von ihm unterschitzte' Zahl seiner Vorldufer in der Bearbeitung des Am-
phitryonstoffes hindeutete und sich zugleich nur als einen in der langen Reihe
der Bearbeiter der faszinierenden Fabel bezeichnete. Seine Version ist nicht die
38.,sondern, wie man berechnet hat, die 52. gewesen; sind bei dieser Rechnung
der Geta des Vitalis Blesensis (Vital de Blois) aus der Mitte des 12. Jh.s> und das
Mirakelspiel Johannes Burmeisters von der jungfraulichen Geburt Christi aus
dem Jahr 1621, Ex Plauto ad Christum inversa comedia, mitgezihlt?® Andere
sind Giraudoux gefolgt, ein franzosischer Film Amphitryon (1937), die dramati-
sche Szene Alkmene von Karl Ludwig Skutsch (1905-1958) von 1939, publiziert
in Antike und Abendland 32 (1986) 60-65°, die Oper Der Kuckuck von Theben
von Ermanno Wolf-Ferrari (1943), Georg Kaiser, Zweimal Amphitryon (1944),
ein Drama des Brasilianers Guilherme Figueiredo, Um deus dormiu la em casa
(1949), Eckart Peterich, Alkmene (1959), Alkmene, eine Oper von Giselher
Klebe (1961), Harold Pinter, The Lover (1963), Armin Stolper, Amphitryon
(verfasst 1965/66, Urauffiihrung 1967 in Halle) und Peter Hacks, Amphitryon
(1967)’. Giraudoux zihlte jedenfalls Plautus’ Amphitruo als Nummer 1, zu

1 Peter Szondi, «Fiinfmal Amphitryon: Plautus, Moliere, Kleist, Giraudoux, Kaiser» (zuerst als
Vorwort in: Joachim Schondorf (Hrsg.), Amphitryon [Vollstandige Dramentexte von Plautus,
Moliere, Dryden, Kleist, Giraudoux, Kaiser], Miinchen/Wien 1964, 9-31), in: ders., Lektiiren
und Lektionen. Versuche iiber Literatur, Literaturtheorie und Literatursoziologie (Frankfurt
a.M. 1973) 153-184; hier: 153, Anm. 1 verweist auf J. Voisine, «Trois ‘Amphitryons’ modernes»,
Archives des lettres modernes, Nr. 35 (1961), der bemerkt hat, dass in dem Reclamband Nr. 4519
von 1903, einer umgearbeiteten Ausgabe des Kleistschen Amphitryon, der Bearbeiter Wilhelm
Henzen Kleists Stiick als die 35. Bearbeitung des Stoffes bezeichnet hat. Giraudoux hat Kleist
moglicherweise in dieser Bearbeitung kennengelernt.

2 Vgl.dazu Hans Robert Jauss, «Poetik und Problematik von Identitdt und Rolle in der Geschich-
te des Amphitryon», in: O. Marquard/K. Stierle (Hgg.), Identitit, Poetik und Hermeneutik V111
(Miinchen 1979) 213-253; hier: 223-225.

3 Vgl. Szondi, a.0. (oben Anm. 1) 168f.; Volker Riedel, «'Sosia philosophus’. Ein Amphitryon-
Motiv in Antike, Mittelalter und Neuzeit», Mittellat. Jb. 29,2 (1994) 29-42; hier: 29, 32 und 36.

4  Die editorische Notiz dort 64f., gezeichnet: EAS (= Ernst A. Schmidt), gibt eine biobibliogra-
phische Skizze zu Karl Ludwig Skutsch, von dessen Bruder Otto Skutsch das Typoskript der Re-
daktion von Antike und Abendland iibergeben worden war.

5 Vgl. Eckard Lefevre, Maccus Vortit Barbare. Vom tragischen Amphitryon zum tragikomischen
Amphitruo, Abh. d. Ak.d. Wiss. u. d. Lit. Mainz (Wiesbaden 1982) 5, Anm. 1; Riedel, a.O. (oben
Anm. 3) 29, 32 und 39; Tito Maccio Plauto, Anfitrione, a cura di Renato Oniga, introduzione di
Maurizio Bettini (Venedig 1991) 63 (Oniga); Plautus, Amphitruo, ed. by David M. Christenson,

Museum Helveticum 60 (2003) 80-104



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 81

Recht, sofern er einerseits nur Dramen beriicksichtigte, die erhalten sind, und
andererseits dieses fritheste Stiick auch als Ursprung der reichen Tradition zu
verstehen ist. Warum ist gerade von diesem Stiick des Plautus immer wieder
eine solche Faszination ausgegangen?

1. Zum Plot und zur Zuschauerinformation

Der Zuschauer erhilt eine erste Information im Prolog. Merkur tritt in der Ge-
stalt (imago, v. 124) und Kleidung von Amphitruos Diener Sosia auf, aber er
spricht ausser in der Rolle des Gottes und in der Gestalt des Sklaven auch noch
in der des Schauspielers, der dies spielt. Es ist Nacht und dunkel, in Theben, vor
dem Haus Amphitruos, der zu einem Krieg aufgebrochen ist, nachdem er vor-
her seine Gemahlin Alcumena schwanger gemacht hatte. Jupiter hat sich in die
Frau Amphitruos verliebt und ihren Korper in ‘Pacht’ genommen (v. 108); er
hat sie, wie es spiter heissen wird, zu seiner ‘Miet-’ oder ‘Leihfrau’ (v. 498;
980f.) gemacht. Er ist ebenfalls Urheber einer Schwangerschaft. «Also, damit
ihr richtig die Sache fasst, wie es mit Alcumena steht: Sie ist von beiden Seiten
her schwanger, sowohl von ithrem Mann als auch vom hdochsten Jupiter»
(v.110f.). «Und jetzt ist mein Vater hier drinnen und liegt bei ihr, und deshalb ist
diese Nacht verlangert worden» (v. 112f.; vgl. v. 120f. und 131f.). «Und dann
noch: Er hat sich so ‘assimiliert’, so angeglichen, als ob er Amphitruo wire»
(v. 115; vgl. v. 121). Eben erzidhle er der Geliebten Amphitruos kriegerische
Heldentaten und Beutegeschenke. Heute werde dieser heimkehren zusammen
mit Sosia, «dessen Gestalt ich trage» (v. 141). So weit der Prolog. Denn da wird
Merkur gewissermassen durch den Beginn der von ihm angekiindigten Hand-
lung unterbrochen: Sosia tritt auf, mit einer Laterne in der Hand; er kommt, wie
der Gott noch mitteilt, vom Hafen.

Spéter, ndmlich nach der Szene der Begegnung zwischen Sosia und seinem
Doppelgidnger, wenn dieser Doppelgidnger, nach Vertreibung des Dieners, wie-
der allein ist (v. 479-485), erfahrt der Zuschauer von Merkur sozusagen nach-
tragsweise auch noch dies: «Jetzt von Alkmene, was ich zuvor nicht komplett
erzahlt habe: Sie wird noch heute (d.h. im Zeitrahmen dieses Dramas, also im
Stiick als Teil der Handlung) zwei Zwillingssohne gebéren. Der eine Junge wird
im zehnten Monat nach seiner Zeugung geboren, der andere im siebenten; von
denen ist der eine von Amphitruo, der andere von Jupiter. Aber der jiingere
Sohn (d.h. der spéter gezeugte) hat den grosseren Vater, der dltere den weniger
grossen. Habt ihr jetzt verstanden, was los ist?» Zu dieser dem Stiick zugrunde-

Cambridge Greek and Latin Classics (Cambridge 2000) 74f.; Jiirgen Blansdorf, «Armin Stolpers
‘Amphitryon’ (Halle, 1967) oder antiker Mythos in sozialistischer Verfremdung», in: Ch. M.
Ternes (éd.), L'influence de I'antiquité sur le thédtre contemporain, Actes des 5° Rencontres
scientifiques de Luxembourg, Décembre 1993, Etudes Classiques 6 (Luxembourg 1995) 12-37;
hier: 15f.



82 Ernst A. Schmidt

gelegten Konstruktion sagt Ekkehard Stiark in seinem gelehrten Aufsatz im
Rheinischen Museum von 1982: «Amphitruo hat zehn Monate (sc. Mondmo-
nate) vor dem dramatischen Datum mit Alcumena Iphicles gezeugt und ist zum
Teleboerfeldzug aufgebrochen. Nach drei Monaten hat Juppiter in Gestalt des
Amphitruo mit Alcumena Hercules gezeugt, nach weiteren sieben Monaten,
eine Nacht vor der Riickkehr des Amphitruo, besucht Juppiter Alcumena ein
weiteres Mal und verldngert dazu die Nacht, so dass er seine verldangerte Lie-
besnacht bei einer Hochschwangeren verbringt. [...] Bei Plautus fallen Zeu-
gungsnacht und Liebesnacht auseinander, dagegen fallen Liebesnacht und Ge-
burtsmorgen zusammen.»° Die Zwillinge Hercules und Iphicles werden am An-
fang von Akt 5 geboren.

2. Zur Vorgeschichte des Stiicks

Hier ist aus der Forschung nur das zu wiederholen, was nétig ist, um die Lei-
stung des Dichters zu erkennen, um den urspriinglichen Sinn des Mythos zu
verstehen und um auf Kleists tragisches «Lustspiel nach Moliere» vorauszudeu-
ten. Die plautinische Version, Doppelempfangnis oder Nachempfiangnis Alcu-
menas im Abstand von drei Monaten, ist in griechischen Fassungen und Zeug-
nissen des Amphitryonmythos nicht belegt. Hinzu kommt, dass die griechische
Naturwissenschaft Superfetatio nach lingerer Zeit fiir unmdoglich hielt. Stark,
der dies in griindlicher Durchsicht des Materials und der Forschungsliteratur
darlegt’, schliesst daher: «Fiir die plautinische Rechnung tiber Zeugung und
Nachempfingnis nach drei Monaten lasst sich [...] erkennen, dass sie erstens al-
len mythographischen Traditionen iiber die Geburtslegende des Herakles wi-
derspricht, zweitens ganz allgemein den griechischen Vorstellungen von Epi-
kyesis [...]. Aus diesen Griinden kann eine griechische Fassung des Stoffes mit
der plautinischen Rechnung als Voraussetzung mit Nachdruck geleugnet wer-
den.»® Die Rechnung geht also auf Plautus’ Kosten. Doch was hatte er davon?
Nichts anderes als eben die Moglichkeit eines Stiickes im Sinn der fiir ein anti-
kes Drama iiblichen Einheit der Handlung in einem engen zeitlichen Hand-
lungsraum, dem ‘Einen Tag”, der hier die ‘eine Lange Nacht’ ist: die zeitliche
Zusammenziehung einer Liebesnacht des Gottes mit der Zwillingsgeburt.

6  Ekkehard Stirk, «Die Geschichte des Amphitryonstoffes vor Plautus», Rhein. Mus. 125 (1982)
275-303: hier: 277. Vgl. generell auch dens., «Alcumena und Bis compressa», in: Thomas Baier
(Hrsg.), Studien zu Plautus’ Amphitruo (Tibingen 1999) 167-176.

7  Stark, Amphitryon (oben Anm. 6) 278-289.

Stark, Amphitryon (oben Anm. 6) 287f.

9  Vgl. Menander, Dyskolos 187b/188a: tOAL™ €v Nuégau pian / yévorr’ av. Vgl. 864f.

o



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komddie und Tragodie 83

Auch nach Stirks Nachweisen halten Uvo Hélscher' und jetzt der neue
amerikanische Amphitruo-Kommentar von Christenson'' an der ‘Wunderge-
burt’ fest, d.h. daran, dass Hercules im Zeitrahmen der Komdodie, also wahrend
des Stiicks, sowohl gezeugt als auch geboren werde. Dazu miissen die Verse mit
dem Zehn- und Siebenmonatskind athetiert'’, d.h. einem Interpolator in die
Schuhe geschoben werden. Wenn diese Rechnung aber iiberfliissig war, weil
das Komodienpublikum Austragungszeiten nicht nachrechnete — so Christen-
son —, wieso sollte dann gerade ein spiterer Regisseur (das ist in der Regel der
angenommene Interpolator) diesen Zusatz dem Merkur in den Mund legen?
Ein Siebenmonatskind Hercules setze einen fritheren Besuch Jupiters voraus,
von dem wir in dem Stiick nichts erfithren — wieder der amerikanische Kom-
mentator. Das widerlegt bereits der Prolog, der von bereits erfolgter Schwan-
gerschaft (im Perfekt) durch den Gott spricht und erst danach (im Pridsens) von
der gegenwirtigen Liebesnacht (vgl. v. 107ff.). Spiter sagt Jupiter-Amphitruo
zu Alcumena: «Du weisst, dass deine Monate schon vollendet sind» (v. 500), wo
er gewiss von seinem Sohn spricht. Jupiter wird in dem Stiick als «stdndiger
Liebhaber» gezeichnet, der Alcumena wiederholt besucht hat'’.

Die ‘Wundergeburt’, die Holscher und Christenson nach Fritheren anneh-
men, ist in der gesamten Antike fiir Herakles nicht bezeugt. «Uberhaupt war
die Vorstellung einer Zeugung und Geburt am selben Tag der Antike unbe-
kannt, selbst fiir andere Kulturen ist sie ausserordentlich selten belegt.»"

Die Geschichte von Alkmene, einer Penelope an Gattenliebe und Treue,
einer Leda an Schonheit, von ihrem Gatten Amphitryon und Zeus ist zum er-
sten Mal in dem epischen Gedicht Der Schild des Herakles und dann immer
wieder bei den Griechen erzihlt worden. Fiir den Thebaner Pindar gehort diese
Liebestat des Zeus, ein Goldregen wie der in Danaes Schoss (und also auch
eine Blitzzeugung wie die des Dionysos)"’, zu den Ruhmestiteln Thebens'®. Die

10 Uvo Holscher, «Gott und Gatte — Zum Hintergrund der ‘Amphitryon’-Komdodie» (1991), in:
ders., Das niichste Fremde. Von Texten der griechischen Friihzeit und ihrem Reflex in der Moder-
ne, hrsg. v. J. Latacz/M. Kraus (Miinchen 1994) 341-356.

11 Christenson, a.0. (oben Anm. 5).

12 Bzw.umgedeutet werden: Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 165: «das eigentliche Geheimnis der ‘lan-
gen Nacht’» ist, dass sie «zwar nicht sieben Monate dauert, aber, indem sie ihnen gleichkommt,
sieben Monate ist».

13 Vgl. Barbara Sherberg, «Zur Vaterrolle des Juppiter im Amphitruo des Plautus», in: Baier
(Hrsg.), a.0. (oben Anm. 6) 131-143; hier: 132 mit Anm. 11 (Belege und Literatur). Vgl. auch
Ludwig Braun, «Keine griechischen Originale fiir Amphitruo und Menaechmi?», Wiirzb. Jb. f.
d. Altertumswiss. 17 (1991) 193-215; hier: 200.

14 Stirk, Amphitryon (oben Anm. 6) 278 mit Anm. 11; 288f.

15 Vgl Szondi, a.0O. (oben Anm. 1) 157f. und Wolfgang Speyer, «Die Zeugungskraft des himmli-
schen Feuers in Antike und Urchristentum», Antike und Abendland 24 (1978) 57-75; hier: 64f.

16 Pindar, Isthmien 7,5-7; in der Ubersetzung von G. Ludwig zitiert von Szondi, a.O. (oben
Anm. 1) 157.



84 Ernst A. Schmidt

Geschichte ging so'”: Amphitryon hatte dem Konig von Mykene gegen die Tele-
boer geholfen und dafiir dessen Tochter Alkmene zur Frau gewonnen. Nach-
dem er den Konig erschlagen hatte und Mykene verlassen musste, folgte sie
ihm nach Theben. Ihm war jedoch aufgegeben, die Ehe nicht eher zu vollzie-
hen, bis er den Tod der Briider Alkmenes geracht hitte, die im Kampf gegen die
Teleboer gefallen waren. Er zog also in den Krieg. Zeus verliebte sich in die
schone Jungfrau, und um mit ihr den «Retter der Gotter und Menschen», «den
Uberwinder des Verderbens» (dofic dhxtijoa), den ‘Heiland’ zu zeugen, griff
er zu der List, die Gestalt des Gatten anzunehmen. «In derselben Nacht, in der
Zeus mit Alkmene (den Herakles) zeugte, kehrte Amphitryon siegreich vom
Feldzug zuriick und vollzog sogleich die Ehe, woraufhin Alkmene Zwillinge ge-
bar, von Zeus den Herakles, von Amphitryon den Iphikles.» Starks Zusammen-
fassung der Durchmusterung der griechischen Zeugnisse lautet: «[...] nach ein-
helliger Uberlieferung (wird) zuerst Herakles gezeugt [...] und in derselben
Nacht — oder einen Tag spiter — Iphikles.»"

Welches ist der Ursprung einer solchen Geschichte und welches ihr Sinn?
Wir werden auf die dgyptische Geburtslegende des Thronfolgers zuriickverwie-
sen", wie sie fiir die 18. Dynastie bezeugt, aber wohl einerseits élter und ande-
rerseits auch noch spiter giiltig ist. «Im Tempel der Hatschepsut (1490-1468
v.Chr.) [...] in Der el-bahri, ebenso im Tempel des Amenophis I11. (1402-1364
v.Chr.) [...] in Luxor ist die Geburtslegende des Thronfolgers dargestellt und
durch Inschriften erldutert. Hier ndhert sich Amun der Mutter des zu verehren-
den Thronfolgers in Gestalt ihres Gatten, wobei Thot (der dgyptische Hermes)
als Gotterbote verwendet wird. Nachdem die Zeugung des Thronfolgers voll-
zogen ist», verkiindet der Gottesbote Thot der Konigin ihre kiinftige Mutter-
schaft. Nach der Geburt kommt es zur Beschneidung, Reinigung und Darstel-
lung im Tempel, wo Amun das Kind «mit der feierlichen Formel begriisst: ‘Du
bist mein geliebter leiblicher Sohn, den ich mir zum Ebenbilde gezeugt habe.’»”

Der ‘Hieros Gamos’, die ‘Heilige Hochzeit’, als Legitimation des Gottkonig-
tums, erzahlt mit der gottlichen Zeugung in Gattengestalt keine Verwandlungs-
oder Doppelgidngergeschichte, sondern ‘Identitit’: Der Gott ist der Gatte, der

17 Die folgende Darstellung vereinfacht und geht iiber einige Probleme hinweg; insbes. ver-
schweigt sie die philologische Rekonstruktionsarbeit. Vgl. Stark, Amphitryon (vgl. oben Anm.
6) 278-289 und Holscher, a.O. (oben Anm. 10) 343f.

18 Stirk, a.0. (oben Anm. 6) 280 und 282.

19 Vgl Stirk, a.0O. (oben Anm. 6) 285f. und Holscher, a.O. (oben Anm. 10) 346f. Die beiden Ge-
lehrten beziehen sich tibereinstimmend auf Hellmut Brunner, Die Geburt des Gottkionigs. Stu-
dien zur Uberlieferung eines altigyptischen Mythos, Agyptologische Abhandlungen 10 (Wiesba-
den °1986) und Burkert, a.O. (unten Anm. 21); Stirk, 285f., Anm. 3641 nennt dariiber hinaus
noch Titel von Barta, Capart, Walcot; Holscher (356) nennt noch Titel von Assmann, Brunner-
Traut, Bultmann, Norden.

20  Zitatmontage aus Stark, Amphitryon (oben Anm. 6) 285f. und Holscher, a.0. (oben Anm. 9)
346. Vgl. Walter Burkert, «Demaratos, Astrabakos und Herakles. Konigsmythos und Politik zur
Zeit der Perserkriege (Herodot 6,67-69)», MusHelv 22 (1965) 166-177; hier: 168.



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komddie und Tragodie 85

Gatte ist der Gott: «Gott und Gatte sind eines», sagt Holscher in seinem Vortrag
Gottund Gatte. Zum Hintergrund der ‘Amphitryon’-Komédie vor der Kleist-Ge-
sellschaft 1990 in Miinchen®'. Dass dieser Mythos und Ritus der jeweils zu erneu-
ernden Legitimation des Gottkonigs nicht nur eine Motivparallele, sondern den
Ursprung des Amphitryonstoffs und dessen Sinn darstellen, diirfte ausser Zwei-
fel stehen und lésst sich auch noch damit bekraftigen, dass Homer in der llias
keine Zwillingsgeburt, sondern nur die des Herakles kennt, sowie damit, dass
der Zeussohn Herakles bei Homer und in dem Schildgedicht, bei Griechen wie
RoOmern,immer Amphitryonsohn, «<Amphitryonide», heisst: «erist[...] trotz sei-
ner direkten géttlichen Sohnschaft: Zeus-Sohn und Amphitryonide zugleich»>.

Ist die Amphitryon-Geschichte einzigartig im Rahmen der griechischen
Mythologie? Die anderen Geliebten nicht nur des Zeus, sondern auch anderer
Gotter waren doch immer Jungfrauen, «die Intervention des Gottes in einer
Ehe, die Konkurrenz mit dem Gatten wird niemals Thema»”. Einzigartig ist der
Amphitryon-Mythos gewiss in seiner Verbindung von Zwillingsgeburt und
gottlichem Liebhaber in der Gestalt des Gatten. Aber beide Motive sind je fiir
sich belegt, einerseits der Gott in Gestalt des Gatten und andererseits die Zwil-
lingsgeburt nach dem Beischlaf zuerst mit dem Gott (in welcher Gestalt auch
immer) und dann mit dem Gatten. Fiir den Gott in der Gestalt des Gatten ist
auf die Demaratoslegende bei Herodot 6,61-69 im Zusammenhang mit dem
Amphitryonstoff wiederholt hingewiesen worden™. Auch dort vereinigen sich
in einer einzigen Nacht zuerst der gottliche Liebhaber, der Heros Astrabakos,
und danach ihr Gatte Ariston mit der Frau, die es daher offenlésst, wessen Sohn
Demaratos sei. Die frisch vermihlte Frau, deren Name nicht genannt wird, ist
allerdings offenbar keine Jungfrau mehr, da sie zuvor mit einem Freund ihres
Gatten verheiratet gewesen war. Burkert nennt noch Zeus, der mit Kassiopeia
in Gestalt ihres Gatten Phoinix den Atymnios zeugte”. Fiir Zwillingsgeburten
und gottliche wie menschliche Vaterschaft ist die Geschichte von Leda, der
Gattin des Tyndareos, also auch einer verheirateten Frau, ein berithmtes Exem-
pel. Bei Apollodor steht, Zeus habe der Leda in Gestalt eines Schwans beige-
wohnt und in derselben Nacht auch ihr Gemahl Tyndareos; dann gebar sie dem
Zeus Pollux und Helena, und Kastor und Klytemnestra dem Tyndareos™. Auch
von Poseidon und Aigeus wird erzihlt, dass sie in einer Nacht mit Aithra schlie-
fen, worauf diese den Theseus zur Welt brachte®.

21 Holscher, a.0. (oben Anm. 10) 347.

22 Stark, Amphitryon (oben Anm. 6) 278f.; Holscher, a.0O. (oben Anm. 10) 344f.

23 So Holscher, a.0O. (oben Anm. 10) 345.

24 Wolf-Hartmut Friedrich, Euripides und Diphilos. Zur Dramaturgie der Spdtformen, Zetemata S
(Gottingen 1953) 264f.; Burkert, a.O. (oben Anm. 20); Stirk, a.O. (oben Anm. 6) 284f.

25 Burkert, a.0. (oben Anm. 20) 168, Anm. 6 ([Clemens], Ps.-clementinische Homilien 5,13.6).

26  Apollodor, Bibl. 3,10,7; vgl. Stérk, a.O. (oben Anm. 6) 283 mit Anm. 29.

27 Burkert,a.O. (oben Anm. 20) 168, Anm. 6 mit Belegstellen; Stirk, a.O. (oben Anm. 6) 283f. mit
Anm. 28-31.



86 Ernst A. Schmidt

Wie in den anderen Geschichten ist auch Alkmene vor Plautus immer Jung-
frau gewesen, als sich Zeus mit ihr vereinte®. Konnten demnach nicht auch Be-
richte, nach denen eine von einem Gott geschwidngerte Jungfrau dann heiratet
und ihr Sohn spéter als Sohn ihres Gatten betrachtet wird, aus dem gleichen Ur-
sprung wie die Amphitryonsage entwickelt sein? Also die Ion-Sage, wie sie sich
in der gleichnamigen Tragddie des Euripides darstellt: Ion ist der Sohn des
Apollon und der Kreusa. Die Ehe seiner Mutter mit ihrem Gatten Xuthos, dem
Sohn des Aiolos, bleibt kinderlos, und zwar offenbar sowohl aus dem allgemei-
ner giiltigen Grund ihrer ersten Mutterschaft durch einen Gott” als auch mit ei-
ner spezifischen dramaturgischen Pointe, ndmlich als Bedingung und Voraus-
setzung der spiteren Ubergabe des Apollonsohns®, und zwar als ihres Erstge-
borenen. So wird Ion, als Geschenk des gottlichen Erzeugers, der Sohn und
Nachfolger des sterblichen Gemahls seiner Mutter, und der neue Vater darf
von der Herkunft Ions nichts erfahren, die das Geheimnis zwischen ihm und
seiner Mutter bleibt”. Die Vermutung scheint sich zu bestitigen, wenn man zur
Kenntnis nimmt, dass Herodot”, der wohl auf Hesiods Stammtafel zuriick-
greift”, und auch Euripides selbst in seiner Klugen Melanippe™ Xuthos als Va-

28 Wenn auch nach der Eheschliessung, indem ndmlich entweder ausdriicklich gesagt ist, dass
Amphitryon die Ehe noch nicht vollziehen durfte und auch noch nicht vollzogen hatte, oder je-
denfalls Zeus vor Amphitryon seinen Sohn zeugt. Vgl. oben 84 mit Anm. 17 sowie Lefevre, a.O.
(oben Anm. 5) 34: «Zeus (besuchte) natiirlichdie jungfrauliche Alkmene». Auchim zweiten
Fall ist die Jungfraulichkeit der Alkmene fiir den Beischlaf des Zeus vorausgesetzt. Wegen die-
ser Befunde besagt auch die Wendung ‘Gattin’ (&hoyog bei Pindar, Isthm. 7,6f.) im Kontext von
Zeus’ Besuch nicht, dass Alkmene nicht als noch jungfraulich zu denken wire. Vgl. Friedrich,
a.0. (oben Anm. 24) 265. — Brunner, a.0. (oben Anm. 19) 29: «[...] diese Aussage des Thoth
(soll) besagen, dass der Konig die Ehe mit seiner Gemahlin noch nicht habe vollziehen konnen,
so dass die alleinige Vaterschaft des Gottes nicht bezweifelt werden kann; die Konigin ist also,
obwohl verheiratet, Jungfrau.»

29  Vagl. Stirk, a.0. (oben Anm. 6) 298 mit Anm. 106 zu dem «verbreiteten Glauben, ein Sterblicher
diirfe mit einer Frau nicht mehr schlafen, nachdem ein Gott bei ihr gewesen sei».

30 Vgl jedenfalls Eur., lon 67f.
31 Die Annahme von Max Pohlenz, Die griechische Tragodie (Gottingen *1954) 401, die Apollon-
abkunft Ions solle nicht nur dem Xuthos, sondern auch aller iibrigen Welt verborgen bleiben,
die also in Ion den Xuthos-Sohn sehen sollen, scheint mir angesichts der ‘Offentlichkeit’ der
Mitteilung im Theater abwegig. Warum sollten die Athener erst jetzt erfahren, dass der Stamm-
vater der Ionier ein Gottessohn ist? Im Drama selbst stehen diese beiden Aussagen einander ge-
geniiber. Athene verkiindet, dass Apollon eigentlich vorhatte, «erst in Athen (zu) enthiillen,
dass sie (Kreusa) die deine (sc. Mutter) sei/ Und du von ihr entsprossen und von Phoibos als Va-
ter» (v. 1567f.). Zuvor hatte Kreusa zu Ion gesagt: «Denn hiessest du des Gottes Sohn,/ so héttest
du niemals weder das reiche Erbe des Hauses noch den Namen des Vaters (sc. Xuthos) gewon-
nen», was doch wohl auf die Mitteilung gegeniiber Xuthos zu beziehen ist.

Herodot 7,94 und 8,44,2.

Das Zeugnis selbst ist nicht erhalten; fr. 9 Merkelbach-West aus dem Frauenkatalog besteht nur

aus zwei Versen iiber die Sohne des Hellen, namlich Doros, Xuthos und Aiolos.

34 Euripides, Melanippe sapiens, fr. 481 N. = 481 Kannicht, v. 9-11 (v. 1-11: Stammtafel: Zeus der
Erzeuger von Hellen, Hellen der Erzeuger von Aiolos, <Doros; nach Wilamowitz ausgefallen in
v. 8a>, Xuthos; Xuthos der Erzeuger von Ion); vgl. Pohlenz, a.O. (oben Anm. 31) 401.

W W
(SIS



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 87

ter Ions betrachten. Pohlenz hilt die Vaterschaft Apollons fiir die Erfindung
des Euripides und macht die iibereinstimmenden Zeugnisse Platons und des
Aristoteles vom /on abhidngig, obwohl diese von dem "AmoAAwv mato®og spre-
chen, der bei Euripides nicht genannt ist”. Das erscheint mir vollig unplausibel.

Die dgyptische ‘Legende’ von der Zeugung und Geburt des Gottkonigs
und Heilands: Wie sollen wir sie nennen? “Tragisch’ oder ‘komisch’? Zweifellos
keines von beiden. Wunderbar von Hélscher nacherzihlt™, leuchtet sie in gott-
licher Heiterkeit und festlichem Tiefsinn, in der tiefen und festlichen Heiterkeit
einer Sinn-Geschichte. Erst als ihr Sinn verloren ging, erst als Rationalisie-
rungswellen tliber sie hinweggingen, entwickelten sich narrative Verfahren,
deren zugrundeliegende Deutungsmuster den Stoff gewissermassen fiir komi-
sche oder tragische Sicht abwandelten. So wurde die magisch-mythische Identi-
tat von Gott und Gatte in eine Betrugsgeschichte umgedeutet, so wurde die
Zeugung aufgespalten und verdoppelt und dem gottlichen Kind ein Zwillings-
bruder hinzugefiigt. Der gottliche Betrug und damit das Doppelgdangermotiv
weisen in die Richtung der Komdodie, die Heimkehr des Gatten kurz nach der
Liebesnacht seiner Frau mit dem Gott in seiner Gestalt und das Misstrauen
Amphitryons infolge der merkwiirdigen Zeichen, die er nicht anders denn als
Indizien ehelicher Untreue deuten kann, weisen in die Richtung der Tragodie.

3. Plautus und eine Alkmenetragodie

Doch warum ist im Zusammenhang mit dem plautinischen Stiick iiberhaupt
von Tragodie die Rede? Aus drei Griinden:

(1) Es hat griechische tragische Bearbeitungen des Amphitryonstoffes gege-
ben. Wir wissen von einem Amphitryon des Sophokles, den man jedoch nicht
rechtrekonstruieren kann, von dem nur so viel in diesem Zusammenhang sicher
scheint, «dass er mit dem plautinischen Amphitruo nichts Gemeinsames
hatte»”. Es gab eine Alkmene des Euripides. Aus den Fragmenten und aus ar-
chédologischen Zeugnissen, einer Reihe von grossgriechischen Vasenbildern des
4. Jh.s v.Chr.*, aus Plautus, Rudens 83-87, Apollodor, Bibl. 2,4,6-8 und Hygin,

35 Platon, Euthydem 302 ¢ 9; Aristoteles, Ath. Pol., fr. 1 Oppermann (das Scholion zu Aristopha-
nes, Av. 1527a Holwerda nennt die Mutter Ions von Apollon natp®og Kreusa, Frau des Xu-
thos); Pohlenz, a.O. (oben Anm. 31) 401 und Erlduterungsband (Gottingen *1954) 166. Auch
Joachim Latacz, Einfiihrung in die griechische Tragddie (Gottingen 1993) 354 sagt, wir wiissten
nicht, ob «es auch vor Euripides im athenischen Lokalmythos schon die Variante gab, dass Ion
gar nicht der wirkliche Sohn des Xouthos war, sondern bei einer vorehelichen Vergewaltigung
Kreusas durch Apollon gezeugt wurde». Mir scheinen Platon und vor allem die Athenaion Poli-
teia des Aristoteles beweisend.

36 Holscher, a.0. (oben Anm. 10) 346 nach Brunner, a.0. (oben Anm. 19) 42f., 45f., 61 (mit Kom-
mentar 64—66).

37 Stérk, a.0. (oben Anm. 6) 293.

38 Zuden Vasenbildern vgl. Stirk, a.O. (oben Anm. 6) 293-296: Eur., Alkmene, Argumentum ii b
Kannicht.



88 Ernst A. Schmidt

Fabulae 31£.” lasst sich so viel rekonstruieren: «Nach einer heftigen Auseinan-
dersetzung, in der Alkmene behauptet, Amphitryon selbst habe mit ihr geschla-
fen, Amphitryon aber ihr deshalb Untreue vorwirft und droht, fliichtet sie als
Schutzflehende zum Altar, um den er einen Scheiterhaufen errichtet, entweder
um sie durch Brand zu vertreiben oder sie iiberhaupt zu verbrennen. Im letzten
Augenblick erscheint Zeus als Deus ex machina, lasst das Feuer durch einen Re-
gen verloschen und erkldrt Amphitryon den wahren Hergang.» Angesichts die-
ser Handlung kann es sich bei der euripideischen Alkmene nur um eine Tragodie
gehandelt haben, deren ‘Handlungskern’ die ‘Lange Nacht’ gewesen ist, die Lie-
besnacht mit der Zeugung des Herakles und die Riickkehr des Amphitryon®.

(i1) Diese Alkmene-Tragodie des Euripides bzw. eine nach ihr gearbeitete
romische Alcumena vielleicht des Ennius ist nach der Amphitruo-Analyse
Eckard Lefevres die Vorlage des plautinischen Stiickes gewesen, dessen komi-
sche Elemente von Plautus frei erfunden seien*. Diese Analyse befriedigt nicht
in jeder Hinsicht, und sie ist auch, von Ludwig Braun®, heftig angegriffen wor-
den. Dass ich die Rolle der Komik und den Zusammenhang der Komik mit der
Gesamtstruktur des Dramas génzlich anders als Lefevre sehe, wird spiter als
Pointe deutlich werden. Andererseits ist fiir die Frage, die hier gestellt wird, die
Urheberschaft an der dramatischen Handlung, wie sie sich im Amphitruo voll-
zieht, letztlich von untergeordneter Bedeutung.

Wenn dem Plautusstiick oder eben einer hellenistischen Vorlage eine euri-
pideische Tragodie zugrunde liegt, bekommt ein Abschnitt in Merkurs Prolog
ein neues Gesicht. Der Gott sagt (v. 50-63): «Jetzt will ich euch zuerst vorlegen,
worum euch zu bitten ich hierher gekommen bin, dann den Inhalt dieser Trago-
die darlegen®. Was? Ihr runzelt die Stirn, weil ich gesagt habe, dies werde eine
Tragodie sein? Ein Gott bin ich, ich werde sie verwandeln. Ich mache, dass eben
sie, wenn ihr wollt, sogleich aus einer Tragodie zu einer Komdodie wird, und
doch bleiben alle Verse dieselben. Wollt ihr’s so oder nicht? Doch ich Dumm-
kopf, als ob ich nicht wiisste, wo ich doch ein Gott bin, dass ihr’s wollt! Ich hab’s,
was ihr dazu denkt: Ich werde sie gemischt machen, sie soll eine Tragikomdodie
sein. Denn dass ich sie durchgehend zu einer Komodie mache, wo doch in ihr
Konige und Gotter* auftreten, halte ich nicht fiir passend. Wie also? Da ja nun

39 Vgl Lefevre, a.0. (oben Anm. 5) 29-33; Eur., Alkmene, Argumentum Kannicht.

40 Stark, a.0. (oben Anm. 6) 294f.

41 Lefevre, a.0. (oben Anm. 5) bes. 29-33; Stark, Amphitryon (oben Anm. 6) 302f. — Lefevres
Analyse setzt sich zu einem ihrer Hauptziele (20f.), die Annahme einer Zwischenquelle zwi-
schen Euripides und Plautus zuriickzuweisen.

42 Braun, a.O. (oben Anm. 13).

43  Vgl. dazu Braun, a.O. (oben Anm. 13) 205 mit Anm. 34.

44  reges/...]etdi(v.61). Christenson, a.O. (oben Anm. 5) bemerkt dazu, reges habe, da es im Stiick
keinen Auftritt von Konigen gebe, weil Amphitruo kein Konig sei, die abgeschwiéchte Bedeu-
tung ‘konigliche Personlichkeiten’. An Alcumena, die eine Konigstochter ist, denkt er nicht, ein
fiir einen Amerikaner immerhin bemerkenswerter Verstoss gegen political correctness.



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 89

hier auch ein Sklave eine Rolle spielt, mache ich, genauso wie gesagt, sie zu ei-
ner Tragikomodie.»

Warum beginnt Merkur mit der Tragddie? Und verwandelt sie dann? Of-
fenbar weil der Prologsprecher hier das ausspricht, was der Dichter, Plautus
oder ein griechischer Komodiendichter, gemacht hat; er hat eine Tragddie in
eine Komdodie verwandelt”. Und ‘Tragikomodie’ wiirde damit bedeuten, dass
in dieser Komdodie Elemente der euripideischen Tragik bewahrt bleiben. Mer-
kur sagt allerdings nichts von “Tragik’, er spricht nur von dem fiir Tragddien ty-
pischen Personal, von Konigen und Gottern. So sagt denn auch Holscher:
«Aber dann miissen wir uns belehren lassen, dass es schlichter gemeint ist: Eine
reine Komdodie konne es nicht werden, weil Gotter und Konige, d.h. ernsthafte
Personen auftreten (das ist das Personal der Tragodie); [...] Das Tragikomische
verteilt sich also, nach Plautus, auf die beiden spiegelbildlichen Handlungs-
strange, um Merkur und Sosias und Amphitryon/Jupiter.»* Diese Auskunft
kann aber nicht befriedigen, denn sie stellt Merkur auf die Seite der Komodien-
figuren, der doch als Gott gerade tragddientypisch ist; zwar ist dieser Gott in
dem Stiick sehr komisch, aber er gehort nach seiner eigenen Aufteilung eben
qua Gott auf die Seite des Tragodienpersonals. Jedoch muss der eigentliche
Einwand lauten: Wieso sollte dieser Prolog-Merkur von der Tragodie erhabe-
ner sprechen als Aristoteles in seiner Poetik? Oder wo sagt ein antiker Prolog
etwas von Tragik?*” Und weiter und vor allem: Ist unsere Kategorie des Tragi-
schen geeignet, um eine attische Tragodie zu identifizieren? Erschliessen sich
uns euripideische Tragodien mithilfe des Tragischen, hilft der Begriff bei der In-
terpretation aller 18 erhaltenen Tragodien des Euripides und bei der Rekon-
struktion verlorener Stiicke aus Fragmenten? Endlich: Merkur behauptet
nicht, dass Konige und Goétter ein Drama notwendig zur Tragddie machen; er
sagt vielmehr, er halte es nicht fiir <angemessen» (par), dass ein Drama, in dem
Konige und Goétter auftreten, génzlich eine Komodie werde.

Plautus (bzw. ein Grieche vor ihm) hat eine griechische Tragodie in eine
Tragikomodie verwandelt. Das ldsst er implizit den Merkur im Prolog sagen.
Der ist ein Gott und kann verwandeln (commutare, v. 53), das Genus des Dra-
mas wie seine eigene Gestalt, so wie der Gott Jupiter die seine. Die Verwand-
lungskunst Merkurs, d.h. die geniale Fiktionskunst eines merkurialischen Dich-
ters, schafft das Mischwesen Tragikomdodie: Der Amphitruo ist die einzige plau-
tinische Tragikomdodie, die erste Europas.

45 Vgl Lefevre, a.0. (oben Anm. 5) 23; Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 146f.

46 Holscher, a.O. (oben Anm. 10) 342; vgl. Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 147.

47 Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 167 bemerkt, Aristoteles habe in der Poetik selbst ausdriicklich be-
zeugt, «dass auch ein Sklave in der Tragodie auftreten kann». Worauf bezieht Szondi sich? In
der Tat gilt iiberhaupt, dass das Tragodienpersonal keineswegs nur aus Konigen und Géttern
besteht; es gibt Ammen, Boten, Wichter, Diener, Migde.



90 Ernst A. Schmidt

(111) Kleists Amphitryon. Ein Lustspiel nach Moliére ist bei seiner ganzen
und oft iiberwiltigenden Komik nahezu eine Tragddie, ernst, tief, tragisch®. Ist
es wirklich angemessen zu sagen, Kleist habe eine «alte Verwechslungskomo-
die» in diesen «neuen Ernst» hinein verwandelt, wie Holscher deutet?” Zwar
hat wohl wirklich erst Kleist, der von der dgyptischen Vorgeschichte des My-
thos keine Kenntnis hatte, das versteckte mythische Potential der Amphitryon-
komdodie durch «Transfiguration ins Christliche»™ geweckt, indem er, offenbar
ohne Kenntnis von Burmeisters Stiick’', die Geburtsgeschichte Jesu hereinzog
und Jupiter, Amphitryon, Alkmene und Hercules auf Gott Vater und Heiligen
Geist, Joseph, Maria und Jesus hin transparent machte’, wie Goethe sofort be-
merkte” — was in anderer Weise eben bereits 1621 Johannes Burmeister mit sei-
ner Umdeutung des Amphitryonstoffes in das Mirakelspiel vom Jungfrauen-
sohn Jesus getan hatte™ —, so dass also der uralte Mythos bei Kleist deshalb wie-
der lebendig wurde, weil die Geburtsgeschichte Jesu selbst von jenem Archetyp
der gott-menschlichen Zeugung des Gottkonigs und Heilands lebt™.

4. Elemente der Handlung

Aber hat nicht auch schon das plautinische Stiick Ernst und Tiefe? Die Frage,
die sich stellt, ist daher: Handelt es sich bei dem Amphitruo tatsachlich nur um
eine Komodie™, um ein komisches Verwechslungsspiel, oder doch eben um
eine Tragikomodie? Beruht die geradezu unglaubliche Wirkung des Stiickes
auf das nachantike europdische Theater auf seiner Komik oder auf seiner Tragi-
komik, so dass Aussagen wie die folgende von Michael von Albrecht (oder ihr
ahnliche) gelten? «Plautus (schopft) alle Moglichkeiten der Darstellung aus,
von priachtiger Komik bis zur ergreifendsten Tragik, besonders in den lyrischen
Partien von Sosia und Alcmene. Diese Uberschreitung von Gattungsgrenzen
macht den besonderen Reiz des beliebten Stiickes aus.»”’

Der Diener Sosia tritt mit einer Laterne auf und hilt, belauscht von Mer-
kur, einen unendlich langen Auftrittsmonolog bzw. singt eine Monodie, eine

48 Dieses Urteil bestreitet m.W. allein Lawrence Ryan, «Amphitryon: doch ein Lustspielstoff!», in:
Kleist und Frankreich. Jahresgabe der Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft. Im Auftrag der H.-v.-
K.-Ges. hg. von Walter Miiller-Seidel (Berlin 1969) 83-121.

49 Holscher, a.0. (oben Anm. 10) 350.

50 Holscher, a.O. (oben Anm. 10) 350.

51 Vgl Szondi, a.0. (oben Anm. 1) 169.

52 Nicht allerdings Merkur auf den Verkiindigungsengel hin.

53 Im Erscheinungsjahr des Amphitryon (1807): «Das Stiick Amphitryon von Kleist enthélt nichts
Geringeres als eine Deutung der Fabel ins Christliche, in die Uberschattung der Maria vom Hei-
ligen Geist»; zitiert nach Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 169.

54 Vgl Riedel, a.O. (oben Anm. 3) 32.

55 Vgl. Holscher, a.O. (oben Anm. 10) 347ff.

56 Holscher, a.O. (oben Anm. 10) nennt den Amphitruo nur «Komodie».

57 Michael von Albrecht, Geschichte der Romischen Literatur 1 (Bern/Miinchen 1992) 135.



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 91

Arie, in der er einen Bericht von der siegreichen Schlacht gibt, mit der der Feld-
herr Amphitruo dem Konig von Theben, Creo, die Herrschaft gesichert hat. Es
ist deutlich erkennbar ein Selbstgesprich, keine Kommunikation mit dem Pu-
blikum, wie der amerikanische Kommentator irrtiimlich meint. Der biihnen-
technische Vorwand fiir den langen Schlachtbericht (60 Verse: v. 203-262) ist,
eine Hauptprobe fiir die Meldung vor seiner Herrin zu sein, jene Hauptprobe,
die Sosia bei Moliere und Kleist seiner Laterne abliefert, die ihm fiir jetzt Alk-
mene darstellt. Den Schlachtbericht nennt Maurizio Bettini «das schonste
Stiick eines archaischen Epos, das uns die romische Literatur hat iiberliefern
konnen»>. Fiir die folgende Handlung ist vor allem der kurze Schluss wichtig,
dass Amphitruo fiir seine Feldherrnleistung eine goldene Schale als Geschenk
erhielt, aus der zuvor der feindliche Konig zu trinken pflegte.

Dann bemerkt der Sklave die ‘Lange Nacht’: Mond und Sterne riihren sich
nicht vom Fleck, «eine Nacht wie geschaffen fiir Hurenbocke, selbst eine teuer
gekaufte Hure so recht zu bedienen» (v. 288), worauf Merkur befriedigt fest-
stellt: «<Nach den Worten von dem da tut mein Vater jetzt recht daran und klug,
wenn er bei Alcumena liegt, liebend, seinem Herzenswunsch gehorchend»
(v. 289f.). Nun nimmt Sosia einen Menschen vor dem Haus wahr: «Das gefallt
mir nicht» (v. 292). Und damit beginnt die grosse Szene, in der er,im Dunkel der
Nacht, sich seinem Doppelgidnger gegeniiber sieht. «Sosia mitder Laterne inder
Hand ist fiir uns die erste Person in der europédischen Literaturgeschichte, den
das wenig beneidenswerte Los getroffen hat, seinem Doppelginger zu begeg-
nen»: so Bettini in der Einleitung einer italienischen zweisprachigen Ausgabe™.

Freilich erkennt Amphitruos Sklave sich, sein Ebenbild, nicht sofort. Es ist
jadunkel. Wir erleben zuerst das Hin- und Herspringen von Stimmen, eines prii-
gelbegierigen Merkur und eines iiberaus hasenfiissigen Sosia. Diese Hasenfiis-
sigkeit setzt sich zuerst auch noch fort, nachdem Merkur geédussert hat: «Du
wagst es, zu behaupten, du seist Sosia, der ich doch bin?» (v. 373f.). Sosia wird
dann aber unter Priigeln tapfer und standhaft gegeniiber Merkurs Forderung, zu
leugnen, dass er Sosia sei. Sein Sosia-Sein will er keineswegs aufgeben. Aber er
muss erkennen, dass der andere auch iiber die geheimsten Dinge so gut Bescheid
weiss wie er selber, iiber die goldene Schale, ja sogar, was er allein im Zelt wih-
rend der Schlacht tat. Merkur weiss, dass er, Sosia, aus einem Krug Wein trank.
Inzwischen hat er sein Gegeniiber niher in Augenschein genommen und kann
schliesslich nicht umhin zu gestehen: «Es gibt nichts Ahnlicheres als diese Ahn-
lichkeit. Und doch wennich’s bedenke, ich bin gewiss derselbe, der ichimmer ge-
wesen bin. Ich kenne meinen Herrn, ich kenne unser Haus; ich bin klar bei Sin-
nen und Verstand» (vgl. v. 441-448). Es niitzt ihm nichts, Merkur vertreibt ihn.

58 Bettini, a.0O. (oben Anm. 5) 9.

59 Bettini, a.0. (oben Anm. 5) 10. Der plautinische Amphitruo steht also nicht nur am Anfang ei-
ner uniibersehbaren Reihe von Amphitryonstiicken, sondern ist auch der Ahn von Doppelgin-
gergeschichten, bis zu E. T. A. Hoffmann, Edgar Allan Poe, Dostojewski und Maupassant.



92 Ernst A. Schmidt

Sosia: «Ihr unsterblichen Gétter, [...] wo bin ich mir abhanden gekommen? Wo
bin ich verwandelt worden? Wo habe ich meine Gestalt verloren? Oder habe ich
mich dort gelassen und habe das dann auch noch vergessen? [...]» (v. 455-459).

Sosia tritt den Riickweg zum Hafen an. Eine Szene grosser Komik ist been-
det, aber sie ist nicht nur komisch bzw. sie hat in der Komik der Verwirrung der
Gefiihle Sosias auch ihren Ernst und ihre Tiefe”. Der Doppelgidnger, wenn er
ein Gottist, der sich verwandelt hat, ist eine Beunruhigung nicht so sehr als Ver-
doppelung des Ich, sondern als dessen Leugnung; er nimmt ihm mit seiner Ge-
stalt seine Identitdt und verwandelt ihn. Die hautwechslerische Metamorphose
des Gottes stiirzt den andern in eine identitdtszerstorende Metamorphose, die
obendrein mit dem Tod assoziiert wird, nicht nur in den Worten ego perii
(v. 456), sondern auch in den beiden Versen 458f.: «Denn der hier ist im Besitz
von meinem ganzen Bild, das ich zuvor hatte. Bei Lebzeiten passiert mir, was
bei meinem Tod niemand fiir mich tun wird.» Damit ist auf die aristokratische
romische Sitte angespielt, nach der bei dem Begribnis ein Schauspieler die
Wachsmaske (imago) des Verstorbenen trug, welcher Schauspieler den vorneh-
men Mann zuvor ‘sein ganzes Leben hindurch’ zu begleiten pflegte, um dessen
Bewegungen und Eigentiimlichkeiten zu studieren®.

Was hier dem Sosia geschieht, wird sich spater nochmals ereignen, nicht in
glatter Paralleliibertragung auf Jupiter und Amphitruo, sondern verwandelt
und gesteigert. Es geschieht dem Amphitruo geistig-unsinnlich in der Begeg-
nung mit Alcumena: Die Vorstellung ihrer Untreue vernichtet ihn: perii (v. 781)
und perdidisti (v. 809), und auch er beginnt an seiner Identitat zu zweifeln (vgl.
v. 844), sogar noch vor der Konfrontation mit seinem Doppelgidnger.

Nach Sosias Abgang setzt Merkur, allein auf der Biihne, die bereits refe-
rierte Information des Publikums fort. Jupiter und Alcumena kommen aus dem
Palast. Eine Abschiedsszene, nach der langen Liebesnacht, komisch nicht
durch die hochschwangere Alcumena®, wie jedoch der amerikanische Kom-
mentator meint, der hier rohrendes Geldchter des Publikums fiir gewiss hélt —
im Text, d.h. im Skript, gibt es nicht den geringsten Hinweis, dass Schwanger-
schaft ein Motiv fiir Gelachter war —, sondern dadurch, dass Merkur freche und
unpassende Bemerkungen macht, an die beiden gerichtet oder im Beiseitespre-
chen. Nachdem er, Jupiter voraus, den Schauplatz seitlich verlassen hat und Al-

60 Vgl. Walter Stockert, «Der plautinische Amphitruo, eine Tragikomdodie», in: Siegfried Jakel/
Asko Timonen (edd.), Laughter down the Centuries 11, Annales Universitatis Turkuensis, Ser.
B, Tom. 213, Humaniora (Turku 1995) 117-119 (ausfiihrliches Abstract eines Vortrags); hier:
117: «Dieser Verlust der Identitét ist bei aller Komik im Detail gewiss ein ans Tragische gren-
zendes Handlungselement.»

61 Vgl zu diesen Ausprigungen des plautinischen Doppelgdngermotivs Bettini, a.O. (oben Anm.
5) 25-44.

62 Gesine Manuwald, «Tragodienelemente in Plautus’ Amphitruo — Zeichen von Tragodienpar-
odie oder Tragikomddie?», in: Thomas Baier (Hrsg.), Studien zu Plautus’ Amphitruo, Script-
Oralia 116, Reihe A: Altertumswiss. Reihe 27 (Tiibingen 1999) 177-202; hier: 194, Anm. 40.



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 93

cumena in den Palast zuriickgegangen ist, hat Jupiter die Biihne fiir sich allein.
Er entlésst die lange Nacht; sie weiche dem Tage, dass er den Sterblichen mit
strahlendem und hellem Licht leuchte; doch sei der Tag um so viel kiirzer, wie
die Nacht langer gewesen war (v. 546-550). Kein Spruch eines Zauberers (so
Christenson), sondern autoritative Worte des zustandigen Gottes, trochdische
Septenare, die in keiner Tragddie auffallen wiirden.

Kaum ist der Tag hell und die Biihne leer, treten Amphitruo und Sosia auf,
in heftiger Auseinandersetzung, weil Amphitruo dem Bericht seines Sklaven,
ein Doppelgédanger im Haus habe ihm den Zugang zu Alcumena verwehrt, nicht
glauben kann. Das «Sosia-Ich dort» (v. 598) «hat mir die Gestalt zugleich mit
dem Namen weggenommen» (v. 600). «Wer hat dich gepriigelt?» «Ich, der ich
jetzt im Hause bin, mich» (v. 607). Amphitruo wird immer wiitender.

Alcumena tritt aus dem Palast hervor und singt eine Arie, in der sie iiber
Gliick und Leid reflektiert, angesichts ihrer Einsamkeit jetzt nach dem Ab-
schied des Gatten nach nur einer Nacht. Es folgt die erwartete schreckliche Be-
gegnung der Eheleute mit dem befremdeten Empfang, den Alcumena ihrem
Gatten bereitet, mit ihrem Streit, ob er nicht schon gerade da gewesen wire, mit
Sosias frechen Bemerkungen, der in keiner Weise seine eigene Erfahrung als
mogliches Deutungsmuster des eigentiimlichen Verhaltens der Alcumena ein-
setzt. Amphitruo: «Du hast mich gestern hier gesehen?» Alcumena: «Ja, sag’
ich, wenn du willst, dass ich’s zehnmal sage» (v. 725; vgl. v. 576). Und spéter der
ganz Kleistische Satz Alcumenas: «Weil ich mir am meisten glaube und weiss,
dass es ebenso geschehen ist, wie ich sage» (v. 756f.). Ihr Beweisstiick ist dann
die goldene Schale, die Sosia vermeintlich in einem versiegelten Kéastchen mit
sich trdgt. Bevor Sosia das Siegel erbricht, hat er einen Moment der Wahrheit:
«Du hast einen anderen Amphitruo geboren, ich habe einen anderen Sosia ge-
boren. Wenn jetzt (auch noch) die Schale eine Schale geboren hat, haben wir
uns alle zu Zwillingen verdoppelt» (congeminavimus) (v. 785f.). Mit dem neu-
geprédgten Verb ‘verzwillingen’ und der dreifachen Wiederholung von ‘geba-
ren’ sind diese Verse zugleich ein versteckter Hinweis auf die Zwillingsgeburt
am Ende des Stiicks, auf die alle Verdoppelungen ja hinauslaufen.

Das Kistchen ist leer. Und so wie Amphitruo bereits, als die Magd die
Schale aus dem Palast gebracht hatte, ausruft: summe Iuppiter (v. 780), so ent-
fahrt es jetzt dem Sosia beim Anblick der leeren Kiste: luppiter, pro luppiter!
(v. 791), iibliche Ausrufe wie ‘O du mein Gott!’, aber fiir uns Zuschauer zu-
gleich die uns bekannte Losung des Ratsels. Auf der Biihne freilich 16st sich
nichts, denn nun ldsst Amphitruo sich den ganzen Hergang von Alcumena
Schritt fiir Schritt erkldaren bis zu «Wir gingen schlafen.» — «Wo lagst du?» — «Im
Schlafzimmer, in demselben Bett zusammen mit dir» (v. 807f.). Und so endet
die Szene® mit Amphitruos verzweifelter Uberzeugung von Alcumenas Un-

63 Vgl. zudieser Szene Stockert, a.0. (oben Anm. 60) 118: «[...] diese Szene, die trotz mancher Ko-
mik im Detail auch Elemente einer tiefen Tragik aufweist, |[...].»



94 Ernst A. Schmidt

treue und seiner Absicht, einen Begleiter des Feldzugs, Alcumenas Vetter Nau-
crates, seine Priasenz auf dem Schiff wihrend seiner angeblichen Anwesenheit
im Haus bezeugen zu lassen.

Sosia allerdings ist dem Wunder auf der Spur: «Ich weiss nicht, wie ich die-
sen Hergang nennen soll, es sei denn, es gidbe einen anderen Amphitruo, der
etwa wihrend deiner Abwesenheit doch deine Sachen besorgt und hier in dei-
ner Abwesenheit deines Amtes waltet. Wenn es mit dem untergeschobenen So-
sia schon gar zu wunderbar steht, so ist’s gewiss mit diesem Amphitruo ein
zweites noch grosseres Wunder» (v. 825-829). Und als Amphitruo sagt: «Ich bin
wirklich so aufgeweicht, dass ich nicht mehr weiss, wer ich bin», dussert Sosia:
«Du bist tatsachlich Amphitruo, gib acht, dass du dich nicht verlierst, weil ein
anderer dich pachtet. So (einfach) verwandeln sich die Menschen, seitdem wir
aus der Fremde heimgekommen sind» (v. 844-846).

Die danach leere Biihne betritt Jupiter. Er sei gekommen, um zunéchst
noch in das Haus die grosste Verwirrung zu werfen, womit weitere Begegnun-
gen von Doubles angekiindigt werden. Dann aber will er auch Alcumena Hilfe
bringen, die ihr Mann unschuldig des Fehltritts zeiht. «Denn es fiele als Schuld
auf mich, wenn er, was ich beging, der unschuldigen Alcumena vorwirft» (v.
869-872). «Danach dann endlich mache ich alles klar [...] und bewirke auch,
dass Alcumena mit einer Geburt ohne Schmerzen die Leibesfrucht von ithrem
Mann und mir gebiert» (v. 876-879). Ahnlich hatte bereits Merkur (v. 486-495)
angekiindigt, dass Alcumena «mit einer Geburt niederkomme und mit nur ein-
maligen Wehen zweifache Miihsal beende, damit sie nicht in den Verdacht der
Unzucht komme. [...] Denn es scheint nicht recht fiir einen Gott zuzulassen,
dass sein Delikt und seine Schuld auf einen Sterblichen fallt.»

Alcumena kommt aus dem Palast, tief gekrankt und zur Scheidung ent-
schlossen. Der Gott kann sie in mehreren Anldufen versdhnen, weil alles nur
eine scherzhafte Probe gewesen sei und er bei Jupiter schwort, nie habe er wirk-
lich an der Keuschheit seiner Frau gezweifelt. Kaum ist die Versohnung her-
gestellt, plant der Gott sich gottliches Vergniigen durch weitere Verwirrungen,
indem Merkur in Gestalt Sosias Amphitruo bei seiner Riickkehr vom Schiff
vertreiben und der echte Sosia dann diese Unverschdamtheit biissen soll. Am-
phitruo kehrt unverrichteter Dinge, also ohne Naucrates, den er nirgends hat
auftreiben konnen, zuriick, findet sein Haus verschlossen und wird nun vom
Dach aus vom falschen Sosia mit frechen Reden empfangen bzw. abgewiesen.

Da bricht der Text ab. In der Uberlieferungsliicke von ca. 270 Versen zwi-
schen v. 1034 und 1035 stand zuerst die Fortsetzung der Szene Merkur-Amphi-
truo, die, wie von dem Gott angekiindigt, mit einem Wasserguss endet. Eine
Szene zwischen Alcumena und Amphitruo folgte, die, nach der vorausgegange-
nen Versohnung, wieder zu gegenseitigen Vorwiirfen fiihren musste. Danach
erschien Sosia, der auf Jupiters Befehl den Steuermann Blepharo vom Schiff
geholt hat und auf den nun die gesammelte Wut Amphitruos niederprasselt. Ju-
piter tritt aus dem Palast. Amphitruo glaubt an Zauberei. Beide behaupten,



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 95

Amphitruo zu sein, Jupiter voller Spott, Amphitruo ohnméchtig und ratlos.
Blepharo kann sich nicht entscheiden. Die Uberlieferung setzt gegen Ende die-
ser Szene wieder ein.

Wir sehen einen verzweifelten Amphitruo, dessen Monolog, nachdem er
allein ist, in den unsinnigen Entschluss miindet, ins Haus zu dringen und dort
wie ein Berserker zu wiiten: «Ich bin verloren. [...] Wer lebt in Theben ungliick-
licher als ich? [...] Alle Sterblichen verleugnen mich und treiben ihr Spiel mit
mir nach Belieben. Beschlossen ist’s: Ich breche ins Haus ein. Sowie ich nur ei-
nen Menschen erblicke, ob Magd, ob Diener, ob Gattin, ob Ehebrecher, ob Va-
ter oder Grossvater ich sehe, den werde ich im Haus niederhauen. Weder wird
mich Jupiter noch alle Gétter, auch wenn sie es wollen, daran hindern, das zu
tun, so wie ich es beschlossen haben. Also jetzt ins Haus» (v. 1039b-1052).

Wie der Leser erst aus dem Folgenden erfiahrt, aber der Zuschauer sofort
jetzt erlebt, fihrt ein Blitzstrahl vom Himmel herab, ein ungeheurer Donner-
schlag ertont. Amphitruo wird zu Boden geschleudert, wo er betdubt liegen
bleibt. Die Magd Bromia hastet aus dem Haus, wie wir verstehen miissen, ein
Weilchen nach Blitz und Donner, im lebhaftesten, aus Verzweiflung, Bestiir-
zung, Verwirrung hervorbrechenden Monolog, einem Lied, das als Botenbe-
richt des hinterszenischen Geschehens dient. Auf dem Gipfel von Alcumenas
Wehen und bei ihrem Gebetsruf war ein gewaltiger Donner erkracht, der alle
zu Boden stiirzen liess. Eine laute Stimme ertonte: «Alcumena, die Hilfe ist
nahe, fiirchte dich nicht! Zu dir und den Deinen naht sich mit Huld der Herr des
Himmels. Erhebt euch, die ihr im Schrecken vor mir aus Furcht zu Boden fielt.»
Bromia erhob sich. Das Haus schien ihr zu brennen, so leuchtete es — das iiber-
natiirliche Licht, das Goétterepiphanien begleitet. Dann war sie auf den Ruf ih-
rer Herrin zu dieser geeilt und sah, dass sie Zwillingssohne geboren hatte
(v. 1061-1071).

Sie bemerkt eine auf dem Boden liegende Gestalt und erkennt Amphitruo.
Im Dialog zwischen Herr und Magd erfolgt nun ein zweiter Botenbericht, zu-
erst eine Variation dessen, was wir schon gehort haben, dann eine Fortsetzung.
Bromia hatte den einen Knaben gewaschen, der so gross und kriftig war, dass
thn niemand in Windeln binden konnte. «Allzu Wunderbares erzihlst du.
Wenn das wahr ist, so zweifle ich nicht, dass meiner Frau von Gott her Hilfe zu-
teil geworden ist» (v. 1105f.). Dann stiirzten zwei Riesenschlangen mit Dra-
chenkamm im Fluge durch das Impluvium herab und auf die Zwillinge los, aber
der eine sprang aus seiner Wiege, ergriff mit jeder Hand eine und tétete sie.
Amphitruo hort mit Staunen und Schauer. Wieder hatte sich die laute Stimme
horen lassen. «Der hochste Herrscher der Gotter und Menschen, Jupiter», ver-
kiindete, dass er der Vater des Knaben sei, der die Schlangen wiirgte, der an-
dere sei Amphitruos Sohn (v. 1107-1123).

Amphitruo sagt, es verdriesse ihn nicht, mit Jupiter sein Gut zur Hilfte ge-
teilt zu haben. Da erscheint dieser in seiner gottlichen Gestalt und gibt selbst
Deutung und Rat: «Sei guten Mutes, ich bin hilfreich da, Amphitruo, dir und



96 Ernst A. Schmidt

den Deinen. Nichts hast du zu fiirchten. [...]. Was sein wird und was war, ver-
kiinde ich dir, [...]. Zuallererst: Ich war es, der Alcumenas Leib in Pacht nahm
und sie im Beilager mit einem Sohn schwanger machte. Ebenso hast du sie
schwanger gemacht, als du zum Heer aufgebrochen bist. In einer Geburt hat sie
die beiden zugleich geboren. Von denen wird der eine, der von meinem Samen
empfangen worden ist, dir durch seine Taten unsterblichen Ruhm bringen. Ver-
sohne du dich wieder mit deiner Gemahlin Alcumena; sie hat nicht verdient,
dass du ihr etwas als Vergehen auslegst: meine Kraft hat sie gezwungen. Ich
wandle nun zum Himmel» (v. 1131-1143). Amphitruo will tun, wie der Gott ge-
heissen, dieser solle sein Versprechen halten. Er gehe ins Haus zu seiner Gattin.
Den Schlussvers spricht er als Schauspieler: «Und nun, Zuschauer, klatscht
Beifall um Jupiter, des Hochsten, willen.»

5. Der Amphitruo als Komodie und Tragodie

In diesem Drama spielt Jupiter nicht nur mit, spielt er nicht nur eine Haupt-
rolle, sondern er verursacht und bestimmt die ganze Handlung: Er fiihrt Regie.
Wie er Regie fiihrt, wird dem Zuschauer mitgeteilt, von Merkur sowohl wie von
dem hochsten Gott selbst™. Dass das ganze Geschehen auf die Geburt des Her-
cules hinauslaufen wird, dass Alcumenas Gattinnenehre wiederhergestellt wer-
den wird, weil an ihrer ehelichen Treue kein Zweifel bleibt, all das erfahren nur
wir, nicht die von Jupiter zu Figuren seines Stiickes gemachten Figuren. Und
diese Figuren leiden, durchaus auch Sosia: Man denke an seine Angst, die Prii-
gel, seine Selbstentfremdung und Verwirrung, das Misstrauen Amphitruos ihm
gegeniiber und die ungerechtfertigten Vorwiirfe. Starker leidet Alcumena: un-
ter den schrecklichen Verdachtigungen ihres Mannes, den zu lieben und dem
treu zu sein sie sich gerade nach der vorangegangenen Liebesnacht absolut si-
cher sein kann. Starker leidet auch Amphitruo, der an der Treue seiner Gattin
zu zweifeln nicht umhin kann. Beide, eben noch ein liebendes Paar, auf deren
Beziehung kein Schatten gefallen war, dariiber hinaus in Erwartung der baldi-
gen Niederkunft ihres ersten Kindes, erwigen, ja miissen erwégen, sich von
dem anderen zu trennen (vgl. v. 852 und 888b)®.

64 Vgl Stockert, a.0O. (oben Anm. 60) 118: «Bemerkenswert erscheint auch, dass die Gotter das
Drama gleichsam ‘inszenieren’, d.h. dass sie Vorausblicke geben, [...]»; Manuwald, a.O. (oben
Anm. 62) 185 zu Amphitruo, v. 86-95a, d.h. zu «luppiter als aktive(m) Schauspieler» und zu
dem, der «aktiv die Handlung bestimm(t)» (88; 94).

65 Vgl. Manuwald, a.0. (oben Anm. 62) 193: «[...] dass zwei Menschen, die sich lieben und die bei-
de besten Gewissens die Wahrheit sagen, in Konflikt miteinander geraten und sich gegenseitig
beschuldigen, so dass ihre Ehe gefahrdet wird (vgl. 798-860), ist eine Situation, die der in einer
Tragodie entspricht und in der die Zuschauer nicht ohne Mitleid bleiben konnen. Denn die Ur-
sache fiir die Verwicklungen, an denen die Menschen unschuldig leiden und aus denen sie sich
nicht mit eigener Kraft befreien konnen, ist die Irrefiihrung durch die Gotter.»



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 97

Es kann kein Zweifel bestehen: Diese Komdodie, diese Tragikomdodie ist
eine Tragodie im Gewand einer Komodie. Sie ist eine Tragddie in dem beson-
ders ergreifenden Sinn, dass die Menschen Spielbille in den Hinden der Got-
ter sind®. Jupiter und Merkur spielen mit drei Menschen Komdodie®. Daher ist
es kein Zufall, dass die Gotter innerhalb des Stiicks von ihm als Komddie reden,
und erst recht ist das kein Hinweis auf das Fehlen von Tragodienelementen®;
das Gegenteil ist der Fall. Der erste Beleg unterstreicht sogar noch diesen Son-
dercharakter der ‘Komdodie’: Merkur sagt: «Jupiter selbst wird diese Komdodie
spielen» — ipse hanc acturust luppiter comoediam (v. 88)"”. Das bedeutet nicht
nur, dass der Gott in dem Stiick eine Rolle hat”, sondern gerade auch, dass er
das Stiick, und zwar als Komodie, bewirkt und durchfiihrt. Der zweite Beleg
(v. 96) ist neutral, indem der Gott Merkur von dem «Inhalt dieser Komodie»
spricht. Der dritte zeigt wieder, dass Jupiter nicht nur Mitspieler in dem Stiick
ist, sondern dass er «die Komodie» in Gang gesetzt hat und weiter in Gang hilt
(v. 868)"". Die Gotter spielen mit den Menschen, so dass schon fiir die plautini-
schen Gotter gilt, was bei Moliere Sosie zu Mercure sagt: «Wenn sich doch nur
mit einem bisschen Mitleid deine Seele humanisierte!» (v. 1775: «Que d’un peu
de pitié ton ame s’humanise») oder, nachdem der Gott in der vorletzten Szene
des Stiicks in den Himmel aufgeflogen ist: «Und ich habe in meinem Leben /
keinen Gott gesehen, der teuflischer wire als du» (v. 1888f.: «Et je ne vis de ma
vie / Un Dieu plus diable que toi»).

Das schreckliche Spiel mit den Sinnen und dem Verstand, mit den Gefiih-
len und Beziehungen von Menschen ist menschlich unauflosbar. Der Gott muss
es l6sen, und das tut er als euripideischer deus ex machina. Dabei erhilt diese

66 Vgl. Plautus, Captivi 22: enim vero di nos quasi pilas homines habent. In den Versen 55-58a des
Prologs wird auf den Sondercharakter des zu spielenden Stiicks hingewiesen, indem ihm neben
spurcidici vorsus auch typische Komodienfiguren wie peiiurus leno, meretrix mala, miles glorio-
sus fehlten. Andererseits, so v. 58b-60, finde Krieg nicht auf der Biithne, sondern foris [...] extra
scaenam statt: nam hoc paene iniquomst, comico choragio/ conari desubito agere nos tragoediam
(v. 61f.). Diese Umschreibung des Charakters der Captivi steht der des Amphitruo nahe.

67 Vgl Lefevre, a.0. (oben Anm. 5) 19: «Auf den Witz kam ihm (sc. Iupiter) alles an; nach dem,
was Alcumena und Amphitruo widerfuhr, fragte er nicht» mit Anm. 61: Hinweis auf Karl Biich-
ner, «Plautus’ Amphitruo und sein Verhiltnis zum "ApgutoUwv», in: ders., Studien zur romi-
schen Literatur 7 (Wiesbaden 1968) 152-207; hier: 160: «Hier hat man einen Juppiter, der ohne
Grund und irrational ein boses Spiel inszeniert.»

68 Dies gegen Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 147.

69 Anders Manuwald, a.O. (oben Anm. 62) 184.

70 Betont von Leféevre, a.O. (oben Anm. 5) 25, weil in der Neuen Komodie Zeus nicht auftrat.

71 Vgl. zu dem vorangegangenen Absatz und der Deutung der plautinischen Tragikomddie Jauss,
a.0. (oben Anm. 2) 217: «Erscheint die Amphitryonhandlung (sc. im plautinischen Stiick ) nicht
notwendig tragisch, solange sie von unten, aus der Sicht der unschuldig leidenden Menschen, be-
trachtet wird, und riickt sie nicht unweigerlich in ein komisches Licht, sobald man sie von oben,
aus der Sicht der frei spielenden Gotter geniessen kann? Beide Moglichkeiten der Rezeption
sind im plautinischen Amphitryon angelegt.» — Der nachste Absatz macht noch klarer, inwiefern
ich von seiner Deutung abweiche.



98 Ernst A. Schmidt

‘divina commedia’ einen Sinn: die Geburt eines Retters und Heilandes. Aber
dieser Sinn vom Ende her kann doch nicht das ganze Geschehen rechtfertigen.
Denn nicht nur Merkur macht sich einen vom Sinn des Geschehens keineswegs
gerechtfertigten Sonderspass daraus, erst Amphitruo zur Raserei zu reizen und
dafiir den Sosia zur Rechenschaft ziehen zu lassen, sondern auch Jupiter ge-
niesst es, sowohl Alcumena als auch Amphitruo zusétzlich mit Verwirrung und
d.h. gesteigerter Verzweiflung zu quélen, wenn er Alcumena ein zweites Mal im
Stiick besucht, die Vorwiirfe Amphitruos zuriicknimmt und Verzeihung er-
langt, wenn er eine Konfrontation mit Amphitruo herbeifiihrt. Das bezeichnen
die beiden durchaus als ihr Programm in den Versen 874f. und 1005”. Die be-
sonders komischen Szenen sind die tragischsten; die divina commedia ist die
tragédie humaine. Die Lust der Gotter ist das Leid der Menschen. Die Tragddie
der Menschen besteht darin, dass sie die Komodie der Gotter ist”.

Wir haben gerade nicht die Wahl zwischen der Rezeption dieser Tragiko-
modie als Komodie oder als Tragodie, weil die Komdodie, das komische Spiel,
eben die Tragddie ist. Unter den Versen Merkurs iiber den Charakter des vor-
gestellten Stiicks verdient einer noch besondere Beachtung. Merkur sagt, er
konne die Tragodie zu einer Komodie machen, ut sit omnibus™ isdem vorsibus
(v. 55) — «ohne einen einzigen Vers zu d@ndern». Szondi hat daraus geschlossen,
«dass damit der Charakter der Amphitryon-Handlung selbst bezeichnet ist,
jene Disponiertheit sowohl fiir tragische als auch fiir komische Behandlung»”.
Aber Merkur spricht nicht von der grundsitzlichen Disposition des Amphitry-
onstoffes, sondern von dem vorliegenden Stiick. Dann aber bedeutet dieser
Vers, dass dem Zuschauer eine Tragddie im Gewand der Komddie geboten
wird. Ist es das, was wir im Lachen verstehen, dass die schwindenden, leidenden
Sterblichen ein Spielball der seligen heiteren Gotter sind?” Ist es dieser tragi-

72 Vgl. Lefevre, a.0. (oben Anm. 5) 17: «[...] der Gott Jupiter (kostet) unmotiviert seine Macht an
dem Menschen Amphitruo aus».

73 Damit soll nicht geleugnet werden, dass Sosia eine komische Figur ist; ich bezweifle aber Le-
fevres, a.0. (oben Anm. 5: 23) Auffassung, dass es eben die (plautinische) Figur des Sosia sei,
«die die Tragodie zur Tragikomodie werden liess».

74  Das Folgende gilt auch, wenn man das metrisch verdachtige omnibus durch omnis im Sinn von
perpetuo (vgl. v. 60) ersetzt. Vgl., nach Friiheren, Lefevre, a.O. (oben Anm. 5) 23, Anm. 83.

75 Szondi, a.0O. (oben Anm. 1) 167.

76  Die hier entwickelte These ist (systematisch betrachtet, nicht ihrer Genese nach) die Fortfiih-
rung und Zuspitzung der Positionen von Stockert, a.O. (oben Anm. 60) und Manuwald, a.O.
(oben Anm. 62), welche Untersuchungen zu einzelnen Interpretationen und Urteilen zu nennen
oder zu zitieren bereits verschiedentlich Anlass gegeben war. Stockerts Programm ist die Her-
ausarbeitung der «‘tragischen’ Elemente, denen kontrapunktisch ‘komische’ Ziige respondie-
ren». «Zum einen soll auf der Ebene der Handlung und der Figuren der Gegensatz zwischen den
iiberlegen, ja frivol agierenden Gottern (die gleichsam auf einer Meta-Ebene angesiedelt sind)
und den in ihrer Situation tragisch verstrickten Menschen dargestellt werden. Die Sonderstel-
lung dieser Tragikomadie ergibt sich ja, wie auch der Prologsprecher des Amphitruo (v. 60ff.)
betont, vornehmlich aus der besonderen Art des Personals.» Dazu verdeutlichend spater: «Ab-
schliessend sei nochmals auf die paradoxe Situation hingewiesen, dass in diesem Drama speziell



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 99

sche Grundton, weshalb der plautinische Amphitruo in der européischen Lite-
ratur so produktiv wurde, zumal der geheime Zusammenhang zwischen
menschlichem Leiden und hoherer Sinngebung nicht wirklich befriedigt und
iberzeugt?”’

6. Euripideischer Tragodiencharakter des Amphitruo?

Es kann wohl kaum gefordert werden, dass definiert und begriindet werde, was
das Tragische an der mit der komischen Handlung simultanen Tragodie sei.
Aber die Verpflichtung ist anzuerkennen, wenigstens danach zu fragen, inwie-
fern diese plautinische Tragddie eine euripideische Tragodie ist. Als entschei-
dende Charakteristika erscheinen das iiberlegene Wissen des Zuschauers™ ge-
geniiber den Dramenfiguren und das Leiden insbesondere der weiblichen
Hauptfigur. Der deus ex machina dagegen ist wohl nicht zu nennen. Zwar ist
der im Amphitruo von dem Gott in seiner Epiphanie am Schluss des Stiickes be-
wirkte gliickliche Ausgang so wenig wie bei Euripides eine echte Problem-
16sung — diese Pointe der euripideischen Mytheninterpretation und Dramatik
haben Kurt von Fritz und Karl Reinhardt insbesondere fiir den Orestes ge-
zeigt”. Aber der Schluss des Euripidesstiicks und der des Plautusdramas sind,
zumal bedingt durch die Differenz, dass bei Euripides gerade erst die Sohne ge-
zeugt, wihrend sie bei Plautus geboren worden sind, auch hinsichtlich des deus
ex machina ganz verschieden. In der Alkmene trat Zeus als Retter der bedroh-
ten Alkmene auf, erkldrte dabei offenbar das Geschehene und verkiindete die

die Gétter das ‘komische’ Element reprisentieren, wihrend sie der Prolog — in Ubereinstim-
mung mit Aristoteles — als der Tragodie zugehorig definiert hatte.» Im iibrigen ist auf die folgen-
den Anmerkungen oben zu verweisen: 60, 63, 64. Gesine Manuwald befragt die «tragodienhaf-
ten Elemente» (178) daraufhin, ob es sich bei ihnen um (komische) Tragodienparodie oder um
ernste Bestandteile des komischen Stiickes handle, deretwegen ihm die Qualitit der Tragiko-
modie zukomme. Sie spricht im Zusammenhang mit den von ihr ausgewihlten Partien von
«Kombination» (179, 188, 197), «Mischung von komdodien- und tragodienhaften Elementen»
(179; vgl. 189) oder deren «Synthese» (187). Frau Manuwald kommt der These des hier vorge-
legten Aufsatzes in dem folgenden Passus nahe, ohne den Schritt zu der von mir vorgeschlage-
nen Pointe zu tun (185): «Daher ergeben sich komische Effekte nicht lediglich durch die Figur
des echten Komodiensklaven, sondern ausserdem durch die Art des Auftretens der Gotter und
die Folgen der Verwicklungen, die sie auf diese Weise auslosen. Andererseits fiihrt gerade das
Handeln der Gétter in falscher Gestalt zu tragodienhaften Verstrickungen fiir die betroffenen
Menschen.» Vgl. S. 195, 197, 199, wo die Rede von «der tragischen Dimension» der Handlung
und Probleme bei gleichzeitigem Uberwiegen komddienhafter Elemente «in Anlage und Sze-
nerie des Stiickes» ist. Vgl. auch oben die Anm. 62, 64, 65 und 69.

77 AnalogJauss, a.0. (oben Anm. 2) 245 zum Schluss des Kleistischen Amphitryon.

78  Vgl. Stockert, a.0. (oben Anm. 60) 118: «[...] die Zuseher (werden) zuweilen in signifikanter
Weise iiberinformiert [...]».

79  Kurt von Fritz, «<Euripides’ Alkestis und ihre modernen Nachahmer und Kritiker», Antike und
Abendland 5 (1956) 27-70; hier: 63—67; Karl Reinhardt, «Die Sinneskrise bei Euripides» (Die
neue Rundschau 1957). Abgedruckt in: ders., Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dich-
tung, hg. von Carl Becker (Gottingen 1960) 227-256; hier: 256. Vgl. Walter Jens, «Euripides», in:
ders., Zur Antike (Miinchen 1978) 46-77; hier: 53f.



100 Ernst A. Schmidt

nach tiblicher Austragungszeit bevorstehende Geburt des Zwillingspaars. Bei
Plautus erfolgt Aufklidrung in drei Schritten, gleichsam in einer Multiplikation
des deus ex machina. Da ist zuerst der Bericht der Sklavin Bromia von der Be-
drohung durch das riesige Schlangenpaar und ihre wunderbare Uberwiltigung
durch den einen der beiden Sduglinge, dann, ebenfalls hinterszenisch, die erste
Offenbarung des Gottes, dessen Stimme die Aufkldrung gab, und gleich an-
schliessend der eigentliche deus ex machina, der nach der Reaktion Amphi-
truos auf den Bericht der Bromia hin dramaturgisch gar nicht mehr notig war.

In seinem Alkestis-Essay von 1910/20 hat Rudolf Borchardt in Euripides
einen Dichter gesehen, der mit «erzieherisch bittere(m) Ernste», wenn auch
«modern» «im Sinne der Schwichung» «den grausig iiberfreien, Alles um Alles
einsetzenden Sturm der Vitertaten aus den Adern und dem Hirn unaufhaltsam
entartender Enkel zu verdrangen strebte», dabei aber selbst «durch Ohnmacht,
Entartung und heraufdriuende Biiberei dieses Volkes durchweg bedingt» sei,
also auch nicht mehr die Ur-Alkestis in ihrer «schroffen Herrlichkeit des Steil-
gewands» gekannt und ihren Sinn verstanden habe, sondern nichts anderes
mehr habe tun konnen, als den «Abscheu vor dieser masslosen Bassesse» (sc.
dem «fiirchterliche(n) Missverstandnis, Alkestis fiir Admet nicht statt des Ko-
nigs sterben zu lassen») der «romantischen Vulgatsage» mit ihren «Diinsten
und Zweideutigkeiten» zum «Keimpunkt sittlicher und kiinstlerischer Aufre-
gung» zu machen, «aus dem sein Gedicht sich erzeugte». «Wollte man nur end-
lich einsehen, dass die attische Tragddie ausnahmslos mit denaturiertem und
absurd gewordenem Sagenstoff arbeitet, den sie zum letzten Male ehrlich zu
machen versucht, [...].»"

Sieht man nicht allein von der gewaltsamen Wiedergewinnung der Ur-
Alkestis, die bereits die «dorische Ursippe», als sie die Geschichte «aus dem do-
lischen Heldenliede empfangen» hatte, um «ihren ersten Sinn» brachte, und
von dem postulierten heiligen Menschenopfer fiir «die gottliche Unitédt und Ge-
meinschaftsidealitit»" ab, sondern auch von dem Pathos der geradezu irrwitzi-
gen Polemik, die mit ‘Entartung’ und ‘Biiberei’, Verrat am wahren Griechen-
tum* mehr dem Liberalismus, Demokratismus und Fortschrittsgeist der Zeit-
genossen Borchardts als den Griechen des 5. Jahrhunderts gilt, so schélt sich als
particula veri die Einsicht heraus, dass die attischen Tragiker und insbesondere
Euripides Mythen, die in ithrem urspriinglichen Sinn nicht mehr verstandlich
waren, ‘ehrlich” und ‘sittlich’ zu machen versuchten. Diese Versittlichung des
Mythos bei Euripides scheint nun aber den Mythos gerade nicht zu retten, son-
dern zu problematisieren.

80 Rudolf Borchardt, «Uber Alkestis», in: ders., Prosa II (Stuttgart 1959) 235-294; hier: 237f., 252,
258, 294.

81 Borchardt, a.O. (oben Anm. 80) 243, 258f.

82 Vgl. Borchardt,a.O. (oben Anm. 80) 258: Euripides «nicht mehr Grieche genug»; 268: «sehr frii-
he[n] griechische[n] Auflosung».



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 101

Versteht man die euripideische Bearbeitung des Amphitryonmythos in die-
sem Sinn, erscheint sein /on als ein der Alkmene verwandtes Stiick. Die Asso-
ziation dieser Tragodie verdankt sich nicht der zu Anfang ausgesprochenen
Vermutung, dass der Urkonig der Ionier analog dem Zeus- und Amphitryon-
Sohn Herakles urspriinglich sowohl Apollon- wie Xuthos-Sohn gewesen sein
konne. Sie ist auch nicht die Konsequenz der in der Forschung geédusserten Auf-
fassung, es handle sich beim /on im Grunde um eine Komdodie im Sinn einer sa-
tirischen Gotterkomodie®™, oder der Charakterisierung des Dramas als einer
Tragikomodie™. Vielmehr ergibt sich die Assoziation aus dem Leiden der weib-
lichen Hauptfigur in Verbindung mit einer Schwangerschaft und der ausfiihrli-
chen Anfangsinformation, die den Zuhorern ein tliberlegenes Wissen verleiht,
wihrend die Dramenfiguren in ihrer Unwissenheit leiden und in Gefahr gera-
ten. Natiirlich sind der fon und die Alkmene verschieden: Sie sind verschiedene
Stiicke. Gemeint ist lediglich, dass innerhalb der uns kenntlichen Tragodien des
Euripides der spite Ion das Drama zu sein scheint, dem die Alkmene am nich-
sten stand.

Den Prolog spricht wie im Amphitruo Hermes-Merkur, dem Apollon so
verwandtschaftlich, namlich briiderlich, zugetan wie bei Plautus dem Vater Ju-
piter als treuer, wenn auch gelegentlich etwas respektloser Sohn. Der lon ist
das einzige unter den erhaltenen Dramen des Euripides, in dem Hermes der
Prologsprecher ist; von den verlorenen Stiicken stellt sich wohl die Alkmene
ihm zur Seite™, wie aus dem plautinischen Prolog und aus zwei von den vier Va-
senbildern zu dem euripideischen Stiick zu schliessen ist, aus denen hervorgeht,
dass auch bei Euripides Hermes Begleiter des Zeus war™. Der Prolog des lon
klart den Zuschauer vollstandig iiber die Vorgeschichte, iiber die einsetzende
Handlung und iiber Apollons Pldne auf, ebenso iiber die Unwissenheit nicht
nur der delphischen Priesterinnen, sondern auch des ‘Findelkindes’ lon selbst,
der Mutter Kreusa, die ihr ausgesetztes Kind fiir tot halten muss, und die Un-
eingeweihtheit des Xuthos in die voreheliche Vergewaltigung seiner Frau.

Kreusa erscheint von Anfang an als Leidende. Bereits im Dialog mit ihrem
Sohn weint sie angesichts des Tempels und sagt auf Ions Frage: «Wir armen
Frauen! Gotter, was erkiihnt ihr euch?/ Wie nun? Wohin uns wenden um Ge-

83 Vgl. Friedrich, a.0. (oben Anm. 24) 10-29; vgl. 263; Latacz, a.O. (oben Anm. 35) 358 weist diese
Auffassung zuriick. — Vgl. aber Friedrich, 273: «<Es macht den Gottern nichts aus, mit den Men-
schen ein recht grausames Spiel zu treiben: Pentheus wird zerbrochen, Kreusa beinahe, und
wenn Zeus weniger brutal erscheint als der Apollon des Ion, so lediglich deshalb, weil er die Lei-
den Alkmenes und Amphitryons innerhalb eines Tages beginnen und enden lédsst.»

84 Vgl. Bernd Seidensticker, Palintonos harmonia. Studien zu komischen Elementen in der griechi-
schen Tragodie, Hypomnemata 72 (Gottingen 1982) 241, 246.

85 Vgl. Friedrich, a.0. (oben Anm. 24) 266; Stirk, Amphitryon (oben Anm. 6) 297 mit Anm. 102.

86 Vgl. Stiark, Amphitryon (oben Anm. 6) 297 mit Anm. 102; Sherberg, a.O. (oben Anm. 13) 135f.
mit Anm. 25. Es handelt sich um einen apulischen Kalyx-Krater vom Anfang des 4. Jh.s v.Chr.
(Tarent IG 4600) und einen sizilischen Krater aus dem 2. Viertel des 4. Jh.s v.Chr. (Lipari 9405).



102 Ernst A. Schmidt

rechtigkeit,/, Wenn uns das Unrecht niederdriickt der Machtigen?» (v. 252—
254). Diese Rede findet ‘ritselhaft’, ‘unverstiandlich’ (dvepunvevta), der dieses
Ritsels Losung ist und auf dessen Wahrheit die Hermeneutik der Dramen-
handlung zufiihrt.

Der stichomythische Dialog zwischen Mutter und Sohn fiihrt die beiden so
nahe an einen Anagnorismos heran, dass der wissende Zuschauer nicht allein
geriihrt ist, sondern an diesem Gang entlang dem Rand vor dem Absturz in die
Wahrheit auch technisch-rhetorisch seine Freude hat und wohl auch lachen
muss. Ion ridt Kreusa davon ab, Apollon nach dem Sohn (nach ihren Worten
geht es um eine Freundin) zu fragen; der Gott werde, sich schimend seiner Tat,
nicht enthiillen, was er verbergen wolle”. Doch schliesslich stimmt, in einem
Monolog, Ion in Kreusas Kritik des Gottes ein: «Tadeln muss ich Phoibos
wohl:/ Was féllt ihm ein? Jungfrauen freit er mit Gewalt,/ Und lasst sie ziehn,
zeugt heimlich Kinder und verldsst / Sie sterbend. Tu nicht also! Wurde dir die
Macht,/ Ub auch die Tugend!» (&oetag diwne, v. 435b—440a).

Die weitere Handlung braucht nicht im einzelnen referiert zu werden. Es
geniigt, dass Kreusa aufgrund neuer Geheimniskramerei des Orakelgottes in
neues Leid gestiirzt wird, den jungen Mann fiir die Frucht eines Fehltrittes ihres
Mannes halten muss, den Jiingling daraufhin vergiften will, was missgliickt,
aber herauskommt, so dass sie selbst von einem Felsen in den Tod gestiirzt wer-
den soll, sich deshalb an den Altar Apollons fliichtet, wie Alkmene (bei Euripi-
des) Schutz an einem Altar sucht, bis die Anagnorisis sie im letzten Augenblick
rettet.

Doch auch jetzt noch singt Kreusa: «Weh, weh! Furchtbar war damals mein
Los,/ Und fiirchterlich auch jetzt!/ Gewirbelt von Gliick zu Ungliick / Wanken
wir irrend umher,/ Denn wechselnd ist des Schicksals Wehen./ Treu bleibe das
Gliick! Wir litten genug» (v. 1501-1508).

Als dea ex machina erscheint Athene, weniger zur Rettung und zur Aufkla-
rung als zur Bestidtigung und zur Deutung des Geschehenen im Blick auf die
Zukunft. Apollon selbst habe sich gescheut, vor die Augen Ions und Kreusas zu
treten, «damit ihr ihn nicht tadelnd an Vergangnes mahnt» (v. 1558). Athene
verkiindet die grosse Zukunft der Nachfahren lons. Kaikdg 6’ 'Amorwv mavt’
g¢moake (v. 1595). «Doch nun verschweige, dass du seine Mutter bist,/ Damit
sich Xuthos freuen mag des siissen Wahns» (v. 1601f.). Die patriotische Befrie-
digung des athenischen Theaterpublikums angesichts der Prophezeiung zu
Ions Nachfahren rechtfertigt kaum das Spiel des schuldigen Gottes mit den
Menschen, und Athenes Kaldg &’ 'Amorwv tavt’ émpaEe muss, zumindest
fir Kreusa und im Blick auf sie, wie Hohn klingen. Bei Plautus horen wir von
der Reaktion der Alcumena nichts; Amphitruos promptes Einverstindnis mit
dem Geschehenen, «Fiirwahr, es reut mich nicht, mit Jupiter / Mein Gut geteilt

87  Eur., lon 365 und 367; vgl. 369-380.



Die Tragikomodie Amphitruo des Plautus als Komodie und Tragodie 103

zu haben!» (v. 1124b/1125) erscheint zwar fromm, aber nicht eigentlich iiber-
zeugend.

7. Der Amphitruo und Menander

Was bisher plausibel gemacht werden sollte, ldsst sich zu zwei Apergus zuspit-
zen. Erstens: Die Kleistsche Alkmene ist in letzter Instanz eine tragische Frau-
enfigur des Euripides. Zweitens: Holderlins Epigramm Sophokles: «Viele ver-
suchten umsonst das Freudigste freudig zu sagen./ Hier spricht endlich es mir,
hier in der Trauer sich aus» gilt in umgekehrter Richtung fiir die plautinische
Tragikomodie: “Viele versuchten umsonst, das Traurigste traurig zu sagen./
Hier spricht endlich es mir, hier in der Komik sich aus.’

Doch st ein noch weiterer Schritt zu machen. Nachdem die Ungewohnlich-
keit des Plautusstiicks so stark herausgestellt worden ist, kann zum Schluss die
Einsicht folgen, dass das Drama im ganzen doch auch wieder Menander nahe
steht und die Euripidesverwandlung dieser Tragikomddie geradezu menandri-
schen Charakter besitzt. Dabei ist an die Epitrepontes™ zu denken und die
strukturelle Analogie der beiden Dramen in theologisch-anthropologischer
Hinsicht so zu pointieren: Was Jupiter dem Amphitruo und der Alkmene, das
ist Charisios, der Vergewaltiger der Jungfrau Pamphile, dem Ehemann Chari-
sios und seiner jungen Ehefrau. Er ist sein eigenes unsichtbares ‘die Tragodie
auslosendes’ Double. Die Gotter des Menanderstiicks sind «die eigene Wesens-
art». Der Sklave Onesimos belehrt im fiinften Akt Smikrines, den Vater der
Pamphile, iiber das Wirken der Gotter. Das hort sich in Schadewaldts Uberset-
zung so an: «'So kiimmern sich die Gotter nicht um uns?’/ Wirst du nun sagen. —
Weit gefehlt! Sie haben / Jedem von uns die eigene Wesensart (tov 1oomov) /
Zum stellvertretenden Platzkommandanten / Eingesetzt. Der fiihrt stindig
tber uns/Die Aufsicht, ruiniert uns, wenn wir ihn nicht recht / ‘Behandeln’, und
im andern Falle fordert er./ Der ist uns Gott.»™ Neben dieser und zusammen
mit dieser je individuellen Wesensart der Dramenfiguren wirkt offenbar auch,
wie in anderen Menanderstiicken, die Gottin Tuyn™. So ist das um 300 v.Chr. in

88 Ich danke Margarethe Billerbeck, die mich, im Blick auf das Leiden der Ehefrau Pamphile, auf
diese Komdodie verwiesen hat.

89 Menander, Epitrepontes 1092-1096 Sandbach (Menandri Reliquiae selectae, rec. F. H. Sand-
bach, Oxford 1972); Griechisches Theater: Aischylos, Sophokles, Aristophanes, Menander.
Deutsch von Wolfgang Schadewaldt (Frankfurt a.M. 1983, insel taschenbuch): Menander, Das
Schiedsgericht, v. 1435-1442a.

90 Im erhaltenen Text der Epitrepontes nur einmal belegt: v. 351 Sandbach. Vgl. zu Tuyn bei Men-
ander iiberhaupt A. W. Gomme/F. H. Sandbach, Menander. A Commentary (Oxford 1973) 73f.
(zu der Gottin als Sprecherin des Prologs [«delayed prologue»; «prologue inséré»| in der Aspis,
der einzigen Passage in einer Komdodie, «where Tuyn is clearly personified»). Da Sandbachs
Ausgabe keinen Index verborum enthilt und der Kommentar von Gomme und Sandbach nur
einen unvollstindigen «Greek Index» zur Kommentierung bietet, der z.B. oy nicht auffiihrt,
ist man auf Kortes Indices s.vv. TUyn und toyn verwiesen (Menander, Reliquiae, ed. A. Koerte,
vol. I1, Leipzig 1963, 299 und 378; zu erginzen z.B. um Aspis 18.213.248.381[= FI <Comoedia



104 Ernst A. Schmidt: Die Tragikomoédie Amphitruo des Plautus als Komddie und Tragodie

Athen aufgefiihrte Schiedsgericht Menanders gleichsam das modernere und
entmythologisierte Pendant zu dem ein Jahrhundert spiter fiir die romische
Biihne gedichteten oder bearbeiteten Amphitruo des Plautus bzw., anders ge-
wendet: Im Amphitruo ist einerseits der uralte Amphitryon-Mythos im Sinn
der menandrischen Theologie gedeutet, indem der Ubergriff des hochsten Got-
tes und das im Verlauf des Dramas letztlich unmotivierte Verhalten Jupiters
und Merkurs den Launen der G6ttin Tuyn entspricht; andererseits weicht es
von Menander darin ab, dass die Ehepartner Amphitruo und Alcumena ganz
unschuldig sind, wahrend sich Charisios und Pamphile beide verschuldet ha-
ben.

Korrespondenz:

Prof. Dr. Ernst A. Schmidt
Stiffurtstrasse 13

D-72074 Tiibingen

E-Mail: e.a.schmidt@uni-tuebingen.de

Florentina> 36 in Kortes Index].411 Sandbach). Vgl. zum Zusammenspiel von individueller We-
sensart der Menschen und der Gottin Netta Zagagi, «Divine interventions and human agents in
Menander», in: Eric Handley/André Hurst (Hgg.), Relire Ménandre, Recherches et Rencontres
2 (Geneve 1990) 63-91; hier: 65-71 passim, bes. 71: «[...] in the Aspis the goddess Tyche exploits
the protagonists’, namely Smikrines’, natural tendencies — greed, wickedness and selfishness —in
order to fulfil her plan». — Ich danke Thomas Gelzer fiir seine Kritik an der ersten Fassung von
Abschnitt 7 und fiir seine Anregungen.



	Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie

