
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 60 (2003)

Heft: 2

Artikel: Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus
als Komödie und Tragödie

Von Ernst A. Schmidt, Tübingen

Giraudoux nannte seine Komödie des Jahres 1929 Amphitryon 38, womit er auf
die von ihm unterschätzte1 Zahl seiner Vorläufer in der Bearbeitung des Am-
phitryonstoffes hindeutete und sich zugleich nur als einen in der langen Reihe
der Bearbeiter der faszinierenden Fabel bezeichnete. Seine Version ist nicht die
38., sondern, wie man berechnet hat, die 52. gewesen; sind bei dieser Rechnung
der Geta des Vitalis Blesensis (Vital de Blois) aus der Mitte des 12. Jh.s2 und das

Mirakelspiel Johannes Burmeisters von der jungfräulichen Geburt Christi aus
dem Jahr 1621, Ex Plauto ad Christum inversa comedia, mitgezählt?3 Andere
sind Giraudoux gefolgt, ein französischer Film Amphitryon (1937), die dramatische

Szene Alkmene von Karl Ludwig Skutsch (1905-1958) von 1939, publiziert
in Antike und Abendland 32 (1986) 60-654, die Oper Der Kuckuck von Theben

von Ermanno Wolf-Ferrari (1943), Georg Kaiser, Zweimal Amphitryon (1944),
ein Drama des Brasilianers Guilherme Figueiredo, Um deus dormiu la em casa

(1949), Eckart Peterich, Alkmene (1959), Alkmene, eine Oper von Giselher
Klebe (1961), Harold Pinter, The Lover (1963), Armin Stolper, Amphitryon
(verfasst 1965/66, Uraufführung 1967 in Halle) und Peter Hacks, Amphitryon
(1967)\ Giraudoux zählte jedenfalls Plautus' Amphitruo als Nummer 1, zu

1 Peter Szondi, «Fünfmal Amphitryon: Plautus, Molière, Kleist, Giraudoux, Kaiser» (zuerst als

Vorwort in: Joachim Schondorf (Hrsg.), Amphitryon [Vollständige Dramentexte von Plautus,
Molière, Dryden, Kleist, Giraudoux, Kaiser], MünchenAVien 1964, 9-31), in: ders., Lektüren
und Lektionen. Versuche über Literatur, Literaturtheorie und Literatursoziologie (Frankfurt
a.M. 1973) 153-184; hier: 153, Anm. 1 verweist auf J. Voisine, «Trois 'Amphitryons' modernes»,
Archives des lettres modernes. Nr. 35 (1961), der bemerkt hat, dass in dem Reclamband Nr. 4519

von 1903, einer umgearbeiteten Ausgabe des Kleistschen Amphitryon, der Bearbeiter Wilhelm
Henzen Kleists Stück als die 35. Bearbeitung des Stoffes bezeichnet hat. Giraudoux hat Kleist
möglicherweise in dieser Bearbeitung kennengelernt.

2 Vgl. dazu Hans Robert Jauss, «Poetik und Problematik von Identität und Rolle in der Geschich¬
te des Amphitryon», in: O. Marquard/K. Stierle (Hgg.), Identität, Poetik und Hermeneutik VIII
(München 1979) 213-253; hier: 223-225.

3 Vgl. Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 168f.; Volker Riedel, «'Sosia philosophus'. Ein Amphitryon-
Motiv in Antike, Mittelalter und Neuzeit», Mittellat. Jb. 29,2 (1994) 29-42; hier: 29, 32 und 36.

4 Die editorische Notiz dort 64f., gezeichnet: EAS Ernst A. Schmidt), gibt eine biobibliogra¬
phische Skizze zu Karl Ludwig Skutsch, von dessen Bruder Otto Skutsch das Typoskript der
Redaktion von Antike und Abendland übergeben worden war.

5 Vgl. Eckard Lefèvre, Maccus Vortit Barbare. Vom tragischen Amphitryon zum tragikomischen
Amphitruo, Abh. d. Ak. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz (Wiesbaden 1982) 5, Anm. 1; Riedel, a.O. (oben
Anm. 3) 29,32 und 39; Tito Maccio Plauto, Anfitrione, a cura di Renato Oniga, introduzione di
Maurizio Bettini (Venedig 1991) 63 (Oniga); Plautus, Amphitruo, ed. by David M. Christenson,

Museum Helveticum 60 (2003) 80-104



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 81

Recht, sofern er einerseits nur Dramen berücksichtigte, die erhalten sind, und
andererseits dieses früheste Stück auch als Ursprung der reichen Tradition zu
verstehen ist. Warum ist gerade von diesem Stück des Plautus immer wieder
eine solche Faszination ausgegangen?

1. Zum Plot und zur Zuschauerinformation

Der Zuschauer erhält eine erste Information im Prolog. Merkur tritt in der
Gestalt (imago, v. 124) und Kleidung von Amphitruos Diener Sosia auf, aber er
spricht ausser in der Rolle des Gottes und in der Gestalt des Sklaven auch noch
in der des Schauspielers, der dies spielt. Es ist Nacht und dunkel, in Theben, vor
dem Haus Amphitruos, der zu einem Krieg aufgebrochen ist, nachdem er vorher

seine Gemahlin Alcumena schwanger gemacht hatte. Jupiter hat sich in die
Frau Amphitruos verliebt und ihren Körper in 'Pacht' genommen (v. 108); er
hat sie, wie es später heissen wird, zu seiner 'Miet-' oder 'Leihfrau' (v. 498;
980f.) gemacht. Er ist ebenfalls Urheber einer Schwangerschaft. «Also, damit
ihr richtig die Sache fasst, wie es mit Alcumena steht: Sie ist von beiden Seiten
her schwanger, sowohl von ihrem Mann als auch vom höchsten Jupiter»
(v. 1 lOf. «Und jetzt ist mein Vater hier drinnen und liegt bei ihr, und deshalb ist
diese Nacht verlängert worden» (v. 112f.; vgl. v. 120f. und 131 f.). «Und dann
noch: Er hat sich so 'assimiliert', so angeglichen, als ob er Amphitruo wäre»
(v. 115; vgl. v. 121). Eben erzähle er der Geliebten Amphitruos kriegerische
Heldentaten und Beutegeschenke. Heute werde dieser heimkehren zusammen
mit Sosia, «dessen Gestalt ich trage» (v. 141). So weit der Prolog. Denn da wird
Merkur gewissermassen durch den Beginn der von ihm angekündigten Handlung

unterbrochen: Sosia tritt auf, mit einer Laterne in der Hand; er kommt, wie
der Gott noch mitteilt, vom Hafen.

Später, nämlich nach der Szene der Begegnung zwischen Sosia und seinem
Doppelgänger, wenn dieser Doppelgänger, nach Vertreibung des Dieners, wieder

allein ist (v. 479^185), erfährt der Zuschauer von Merkur sozusagen
nachtragsweise auch noch dies: «Jetzt von Alkmene, was ich zuvor nicht komplett
erzählt habe: Sie wird noch heute (d.h. im Zeitrahmen dieses Dramas, also im
Stück als Teil der Handlung) zwei Zwillingssöhne gebären. Der eine Junge wird
im zehnten Monat nach seiner Zeugung geboren, der andere im siebenten; von
denen ist der eine von Amphitruo, der andere von Jupiter. Aber der jüngere
Sohn (d.h. der später gezeugte) hat den grösseren Vater, der ältere den weniger
grossen. Habt ihr jetzt verstanden, was los ist?» Zu dieser dem Stück zugrunde-

Cambridge Greek and Latin Classics (Cambridge 2000) 74f.; Jürgen Blänsdorf, «Armin Stolpers
'Amphitryon' (Halle, 1967) oder antiker Mythos in sozialistischer Verfremdung», in: Ch. M.
Ternes (éd.), L'influence de l'antiquité sur le théâtre contemporain, Actes des 5e! Rencontres
scientifiques de Luxembourg, Décembre 1993, Etudes Classiques 6 (Luxembourg 1995) 12-37;
hier: 15f.



82 Ernst A. Schmidt

gelegten Konstruktion sagt Ekkehard Stärk in seinem gelehrten Aufsatz im
Rheinischen Museum von 1982: «Amphitruo hat zehn Monate (sc. Mondmonate)

vor dem dramatischen Datum mit Alcumena Iphicles gezeugt und ist zum
Teleboerfeldzug aufgebrochen. Nach drei Monaten hat Juppiter in Gestalt des

Amphitruo mit Alcumena Hercules gezeugt, nach weiteren sieben Monaten,
eine Nacht vor der Rückkehr des Amphitruo. besucht Juppiter Alcumena ein
weiteres Mal und verlängert dazu die Nacht, so dass er seine verlängerte
Liebesnacht bei einer Hochschwangeren verbringt. [...] Bei Plautus fallen
Zeugungsnacht und Liebesnacht auseinander, dagegen fallen Liebesnacht und
Geburtsmorgen zusammen.»h Die Zwillinge Hercules und Iphicles werden am
Anfang von Akt 5 geboren.

2. Zur Vorgeschichte des Stücks

Hier ist aus der Forschung nur das zu wiederholen, was nötig ist, um die
Leistung des Dichters zu erkennen, um den ursprünglichen Sinn des Mythos zu
verstehen und um auf Kleists tragisches «Lustspiel nach Molière» vorauszudeuten.

Die plautinische Version, Doppelempfängnis oder Nachempfängnis Alcu-
menas im Abstand von drei Monaten, ist in griechischen Fassungen und
Zeugnissen des Amphitryonmythos nicht belegt. Hinzu kommt, dass die griechische
Naturwissenschaft Superfetatio nach längerer Zeit für unmöglich hielt. Stärk,
der dies in gründlicher Durchsicht des Materials und der Forschungsliteratur
darlegt schliesst daher: «Für die plautinische Rechnung über Zeugung und

Nachempfängnis nach drei Monaten lässt sich [...] erkennen, dass sie erstens
allen mvthographischen Traditionen über die Geburtslegende des Herakles
widerspricht, zweitens ganz allgemein den griechischen Vorstellungen von Epi-
kyesis [...]. Aus diesen Gründen kann eine griechische Fassung des Stoffes mit
der plautinischen Rechnung als Voraussetzung mit Nachdruck geleugnet
werden.»8 Die Rechnung geht also auf Plautus' Kosten. Doch was hatte er davon?
Nichts anderes als eben die Möglichkeit eines Stückes im Sinn der für ein antikes

Drama üblichen Einheit der Handlung in einem engen zeitlichen
Handlungsraum. dem 'Einen Tag'9, der hier die 'eine Lange Nacht' ist: die zeitliche
Zusammenziehung einer Liebesnacht des Gottes mit der Zwillingsgeburt.

6 Ekkehard Stärk, «Die Geschichte des Amphitryonstoffes vor Plautus», Rhein. Mus. 125 (1982)
275-303; hier: 277. Vgl. generell auch dens., «Alcumena und Bis compressa», in; Thomas Baier
(Hrsg.), Studien zu Plautus' Amphitruo (Tübingen 1999) 167-176.

7 Stärk. Amphitryon (oben Anm. 6) 278-289.
8 Stärk, Amphitryon (oben Anm. 6) 287f.
9 Vgl. Menander, Dyskolos 187b/188a: nôkX' èv fipepai pica / yévoir âv. Vgl. 864f.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 83

Auch nach Stärks Nachweisen halten Uvo Hölscher1" und jetzt der neue
amerikanische Amphitruo-Kommentar von Christenson" an der 'Wundergeburt'

fest, d.h. daran, dass Hercules im Zeitrahmen der Komödie, also während
des Stücks, sowohl gezeugt als auch geboren werde. Dazu müssen die Verse mit
dem Zehn- und Siebenmonatskind athetiert12, d.h. einem Interpolator in die
Schuhe geschoben werden. Wenn diese Rechnung aber überflüssig war. weil
das Komödienpublikum Austragungszeiten nicht nachrechnete - so Christenson

-, wieso sollte dann gerade ein späterer Regisseur (das ist in der Regel der

angenommene Interpolator) diesen Zusatz dem Merkur in den Mund legen?
Ein Siebenmonatskind Hercules setze einen früheren Besuch Jupiters voraus,
von dem wir in dem Stück nichts erführen - wieder der amerikanische
Kommentator. Das widerlegt bereits der Prolog, der von bereits erfolgter
Schwangerschaft (im Perfekt) durch den Gott spricht und erst danach (im Präsens) von
der gegenwärtigen Liebesnacht (vgl. v. 107ff.). Später sagt Jupiter-Amphitruo
zu Alcumena: «Du weisst, dass deine Monate schon vollendet sind» (v. 500). wo
er gewiss von seinem Sohn spricht. Jupiter wird in dem Stück als «ständiger
Liebhaber» gezeichnet, der Alcumena wiederholt besucht hat13.

Die 'Wundergeburt', die Hölscher und Christenson nach Früheren annehmen,

ist in der gesamten Antike für Herakles nicht bezeugt. «Überhaupt war
die Vorstellung einer Zeugung und Geburt am selben Tag der Antike
unbekannt, selbst für andere Kulturen ist sie ausserordentlich selten belegt.»14

Die Geschichte von Alkmene, einer Penelope an Gattenliebe und Treue,
einer Leda an Schönheit, von ihrem Gatten Amphitryon und Zeus ist zum
ersten Mal in dem epischen Gedicht Der Schild des Herakles und dann immer
wieder bei den Griechen erzählt worden. Für den Thebaner Pindar gehört diese
Liebestat des Zeus, ein Goldregen wie der in Danaes Schoss (und also auch
eine Blitzzeugung wie die des Dionysos)15, zu den Ruhmestiteln Thebens16. Die

10 Uvo Hölscher, «Gott und Gatte - Zum Hintergrund der 'Amphitryon'-Komödie» (1991), in:

ders.. Das nächste Fremde. Von Texten der griechischen Frühzeit und ihrem Reflex in der Moderne,

hrsg. v. J. Latacz/M. Kraus (München 1994) 341-356.
11 Christenson, a.O. (oben Anm. 5).
12 Bzw. umgedeutet werden: Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 165: «das eigentliche Geheimnis der 'lan¬

gen Nacht'» ist, dass sie «zwar nicht sieben Monate dauert, aber, indem sie ihnen gleichkommt,
sieben Monate ist».

13 Vgl. Barbara Sherberg, «Zur Vaterrolle des Juppiter im Amphitruo des Plautus», in: Baier
(Hrsg.), a.O. (oben Anm. 6) 131-143; hier: 132 mit Anm. 11 (Belege und Literatur). Vgl. auch

Ludwig Braun, «Keine griechischen Originale für Amphitruo und Menaechmi?», Wiirzb. Jb. f.
d. Altertumswiss. 17 (1991) 193-215; hier: 200.

14 Stärk. Amphitryon (oben Anm. 6) 278 mit Anm. 11; 288f.
15 Vgl. Szondi. a.O. (oben Anm. 1) 157f. und Wolfgang Speyer, «Die Zeugungskraft des himmli¬

schen Feuers in Antike und Urchristentum», Antike und Abendland 24 (1978) 57-75; hier: 64f.
16 Pindar, lsthmien 7,5-7; in der Übersetzung von G. Ludwig zitiert von Szondi, a.O. (oben

Anm. 1) 157.



84 Ernst A. Schmidt

Geschichte ging so17: Amphitryon hatte dem König von Mykene gegen die Tele-
hoer geholfen und dafür dessen Tochter Alkmene zur Frau gewonnen. Nachdem

er den König erschlagen hatte und Mykene verlassen musste, folgte sie
ihm nach Theben. Ihm war jedoch aufgegeben, die Ehe nicht eher zu vollziehen,

bis er den Tod der Brüder Alkmenes gerächt hätte, die im Kampf gegen die
Teleboer gefallen waren. Er zog also in den Krieg. Zeus verliebte sich in die
schöne Jungfrau, und um mit ihr den «Retter der Götter und Menschen», «den
Überwinder des Verderbens» (otQfjç ctXxxfjpa), den 'Heiland' zu zeugen, griff
er zu der List, die Gestalt des Gatten anzunehmen. «In derselben Nacht, in der
Zeus mit Alkmene (den Herakles) zeugte, kehrte Amphitryon siegreich vom
Feldzug zurück und vollzog sogleich die Ehe, woraufhin Alkmene Zwillinge
gebar, von Zeus den Herakles, von Amphitryon den Iphikles.» Stärks Zusammenfassung

der Durchmusterung der griechischen Zeugnisse lautet: «[...] nach
einhelliger Überlieferung (wird) zuerst Herakles gezeugt [...] und in derselben
Nacht - oder einen Tag später - Iphikles.»1*

Welches ist der Ursprung einer solchen Geschichte und welches ihr Sinn?
Wir werden auf die ägyptische Geburtslegende des Thronfolgers zurückverwie-
sen'\ wie sie für die 18. Dynastie bezeugt, aber wohl einerseits älter und
andererseits auch noch später gültig ist. «Im Tempel der Hatschepsut (1490-1468
v.Chr.) [...] in Der el-bahri, ebenso im Tempel des Amenophis III. (1402-1364
v.Chr.) [...] in Luxor ist die Geburtslegende des Thronfolgers dargestellt und
durch Inschriften erläutert. Hier nähert sich Amun der Mutter des zu verehrenden

Thronfolgers in Gestalt ihres Gatten, wobei Thot (der ägyptische Hermes)
als Götterbote verwendet wird. Nachdem die Zeugung des Thronfolgers
vollzogen ist», verkündet der Gottesbote Thot der Königin ihre künftige Mutterschaft.

Nach der Geburt kommt es zur Beschneidung, Reinigung und Darstellung

im Tempel, wo Amun das Kind «mit der feierlichen Formel begrüsst: 'Du
bist mein geliebter leiblicher Sohn, den ich mir zum Ebenbilde gezeugt habe.'»20

Der 'Hieros Gamos', die 'Heilige Hochzeit', als Legitimation des Gottkönigtums,

erzählt mit der göttlichen Zeugung in Gattengestalt keine Verwandlungsoder

Doppelgängergeschichte, sondern 'Identität': Der Gott ist der Gatte, der

17 Die folgende Darstellung vereinfacht und geht über einige Probleme hinweg; insbes. ver¬

schweigt sie die philologische Rekonstruktionsarbeit. Vgl. Stärk. Amphitryon (vgl. oben Anm.
6) 278-289 und Hölscher. a.O. (oben Anm. 10) 343f.

18 Stärk. a.O. (oben Anm. 6) 280 und 282.
19 Vgl. Stärk. a.O. (oben Anm. 6) 285f. und Hölscher. a.O. (oben Anm. 10) 346f. Die beiden Ge¬

lehrten beziehen sich übereinstimmend auf Hellmut Brunner, Die Geburt des Gottkönigs.
Studien zur Überlieferung eines altägyptischen Mythos. Ägyptologische Abhandlungen 10 (Wiesbaden

21986) und Burkert, a.O. (unten Anm. 21); Stärk, 285f., Anm. 36-41 nennt darüber hinaus
noch Titel von Barta, Capart, Walcot; Hölscher (356) nennt noch Titel von Assmann, Brunner-
Traut, Bultmann, Norden.

20 Zitatmontage aus Stärk, Amphitryon (oben Anm. 6) 285f. und Hölscher, a.O. (oben Anm. 9)
346. Vgl. Walter Burkert, «Demaratos, Astrabakos und Herakles. Königsmythos und Politik zur
Zeit der Perserkriege (Herodot 6.67-69)», MusHelv 22 (1965) 166-177; hier: 168.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 85

Gatte ist der Gott: «Gott und Gatte sind eines», sagt Hölscher in seinem Vortrag
Gott und Gatte. Zum Hintergrund der 'Amphitryon '-Komödie vor der Kleist-Gesellschaft

1990 in München21. Dass dieser Mythos und Ritus der jeweils zu
erneuernden Legitimation des Gottkönigs nicht nur eine Motivparallele, sondern den

Ursprung des Amphitryonstoffs und dessen Sinn darstellen, dürfte ausser Zweifel

stehen und lässt sich auch noch damit bekräftigen, dass Homer in der llias
keine Zwillingsgeburt, sondern nur die des Herakles kennt, sowie damit, dass

der Zeussohn Herakles bei Homer und in dem Schildgedicht, bei Griechen wie
Römern, immer Amphitryonsohn, «Amphitryonide», heisst: «er ist [...] trotz seiner

direkten göttlichen Sohnschaft: Zeus-Sohn und Amphitryonide zugleich»22.
Ist die Amphitryon-Geschichte einzigartig im Rahmen der griechischen

Mythologie? Die anderen Geliebten nicht nur des Zeus, sondern auch anderer
Götter waren doch immer Jungfrauen, «die Intervention des Gottes in einer
Ehe, die Konkurrenz mit dem Gatten wird niemals Thema»23. Einzigartig ist der
Amphitryon-Mythos gewiss in seiner Verbindung von Zwillingsgeburt und

göttlichem Liebhaber in der Gestalt des Gatten. Aber beide Motive sind je für
sich belegt, einerseits der Gott in Gestalt des Gatten und andererseits die
Zwillingsgeburt nach dem Beischlaf zuerst mit dem Gott (in welcher Gestalt auch

immer) und dann mit dem Gatten. Für den Gott in der Gestalt des Gatten ist
auf die Demaratoslegende bei Herodot 6,61-69 im Zusammenhang mit dem

Amphitryonstoff wiederholt hingewiesen worden24. Auch dort vereinigen sich
in einer einzigen Nacht zuerst der göttliche Liebhaber, der Heros Astrabakos,
und danach ihr Gatte Ariston mit der Frau, die es daher offenlässt, wessen Sohn
Demaratos sei. Die frisch vermählte Frau, deren Name nicht genannt wird, ist

allerdings offenbar keine Jungfrau mehr, da sie zuvor mit einem Freund ihres
Gatten verheiratet gewesen war. Burkert nennt noch Zeus, der mit Kassiopeia
in Gestalt ihres Gatten Phoinix den Atymnios zeugte25. Für Zwillingsgeburten
und göttliche wie menschliche Vaterschaft ist die Geschichte von Leda, der
Gattin des Tyndareos, also auch einer verheirateten Frau, ein berühmtes Exem-
pel. Bei Apollodor steht, Zeus habe der Leda in Gestalt eines Schwans
beigewohnt und in derselben Nacht auch ihr Gemahl Tyndareos: dann gebar sie dem
Zeus Pollux und Helena, und Kastor und Klytemnestra dem Tyndareos25. Auch
von Poseidon und Aigeus wird erzählt, dass sie in einer Nacht mit Aithra schliefen,

worauf diese den Theseus zur Welt brachte27.

21 Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 347.

22 Stärk, Amphitryon (oben Anm. 6) 278f.; Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 344f.
23 So Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 345.

24 Wolf-Hartmut Friedrich, Euripides und Diphilos. Zur Dramaturgie der Spätformen, Zetemata 5

(Göttingen 1953) 264f.; Burkert, a.O. (oben Anm. 20); Stärk. a.O. (oben Anm. 6) 284f.

25 Burkert, a.O. (oben Anm. 20) 168, Anm. 6 ([Clemens], Ps.-clementinische Homilien 5,13,6).
26 Apollodor, Bibl. 3,10,7; vgl. Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 283 mit Anm. 29.

27 Burkert, a.O. (oben Anm. 20) 168, Anm. 6 mit Belegstellen; Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 283f. mit
Anm. 28-31.



86 Ernst A. Schmidt

Wie in den anderen Geschichten ist auch Alkmene vor Plautus immer Jungfrau

gewesen, als sich Zeus mit ihr vereinte28. Könnten demnach nicht auch
Berichte, nach denen eine von einem Gott geschwängerte Jungfrau dann heiratet
und ihr Sohn später als Sohn ihres Gatten betrachtet wird, aus dem gleichen
Ursprung wie die Amphitryonsage entwickelt sein? Also die Ion-Sage, wie sie sich
in der gleichnamigen Tragödie des Euripides darstellt: Ion ist der Sohn des

Apollon und der Kreusa. Die Ehe seiner Mutter mit ihrem Gatten Xuthos, dem
Sohn des Aiolos, bleibt kinderlos, und zwar offenbar sowohl aus dem allgemeiner

gültigen Grund ihrer ersten Mutterschaft durch einen GotÜ als auch mit
einer spezifischen dramaturgischen Pointe, nämlich als Bedingung und Voraussetzung

der späteren Übergabe des Apollonsohns30, und zwar als ihres
Erstgeborenen. So wird Ion, als Geschenk des göttlichen Erzeugers, der Sohn und
Nachfolger des sterblichen Gemahls seiner Mutter, und der neue Vater darf
von der Herkunft Ions nichts erfahren, die das Geheimnis zwischen ihm und
seiner Mutter bleibt31. Die Vermutung scheint sich zu bestätigen, wenn man zur
Kenntnis nimmt, dass Herodot32, der wohl auf Hesiods Stammtafel zurückgreift

\ und auch Euripides selbst in seiner Klugen MelanippeM Xuthos als Va-

28 Wenn auch nach der Eheschliessung, indem nämlich entweder ausdrücklich gesagt ist, dass

Amphitryon die Ehe noch nicht vollziehen durfte und auch noch nicht vollzogen hatte, oder
jedenfalls Zeus vor Amphitryon seinen Sohn zeugt. Vgl. oben 84 mit Anm. 17 sowie Lefèvre, a.O.

(oben Anm. 5) 34: «Zeus (besuchte) natürlich die jungfräuliche Alkmene». Auch im zweiten
Fall ist die Jungfräulichkeit der Alkmene für den Beischlaf des Zeus vorausgesetzt. Wegen dieser

Befunde besagt auch die Wendung 'Gattin' (âkoxoç bei Pindar, Isthm. 7,6f.) im Kontext von
Zeus' Besuch nicht, dass Alkmene nicht als noch jungfräulich zu denken wäre. Vgl. Friedrich,
a.O. (oben Anm. 24) 265. - Brunner, a.O. (oben Anm. 19) 29: «[...] diese Aussage des Thoth
(soll) besagen, dass der König die Ehe mit seiner Gemahlin noch nicht habe vollziehen können,
so dass die alleinige Vaterschaft des Gottes nicht bezweifelt werden kann; die Königin ist also,
obwohl verheiratet, Jungfrau.»

29 Vgl. Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 298 mit Anm. 106 zu dem «verbreiteten Glauben, ein Sterblicher
dürfe mit einer Frau nicht mehr schlafen, nachdem ein Gott bei ihr gewesen sei».

30 Vgl. jedenfalls Eur., Ion 67f.
31 Die Annahme von Max Pohlenz, Die griechische Tragödie (Göttingen :1954) 401, die Apollon-

abkunft Ions solle nicht nur dem Xuthos, sondern auch aller übrigen Welt verborgen bleiben,
die also in Ion den Xuthos-Sohn sehen sollen, scheint mir angesichts der 'Öffentlichkeit' der
Mitteilung im Theater abwegig. Warum sollten die Athener erst jetzt erfahren, dass der Stammvater

der Ionier ein Gottessohn ist? Im Drama selbst stehen diese beiden Aussagen einander
gegenüber. Athene verkündet, dass Apollon eigentlich vorhatte, «erst in Athen (zu) enthüllen,
dass sie (Kreusa) die deine (sc. Mutter) sei / Und du von ihr entsprossen und von Phoibos als
Vater» (v. 1567f.). Zuvor hatte Kreusa zu Ion gesagt: «Denn hiessest du des Gottes Sohn,/ so hättest
du niemals weder das reiche Erbe des Hauses noch den Namen des Vaters (sc. Xuthos) gewonnen»,

was doch wohl auf die Mitteilung gegenüber Xuthos zu beziehen ist.
32 Herodot 7,94 und 8.44,2.
33 Das Zeugnis selbst ist nicht erhalten; fr. 9 Merkelbach-West aus dem Frauenkatalog besteht nur

aus zwei Versen über die Söhne des Hellen, nämlich Doros, Xuthos und Aiolos.
34 Euripides, Melanippe sapiens, fr. 481 N. 481 Kannicht, v. 9-11 (v. 1-11: Stammtafel: Zeus der

Erzeuger von Hellen, Hellen der Erzeuger von Aiolos, <Doros; nach Wilamowitz ausgefallen in
v. 8a>, Xuthos; Xuthos der Erzeuger von Ion); vgl. Pohlenz, a.O. (oben Anm. 31) 401.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 87

ter Ions betrachten. Pohlenz hält die Vaterschaft Apollons für die Erfindung
des Euripides und macht die übereinstimmenden Zeugnisse Piatons und des
Aristoteles vom Ion abhängig, obwohl diese von dem AjtöXXcdv jraïQtôoç
sprechen. der bei Euripides nicht genannt ist35. Das erscheint mir völlig unplausibel.

Die ägyptische 'Legende' von der Zeugung und Geburt des Gottkönigs
und Heilands: Wie sollen wir sie nennen? 'Tragisch' oder 'komisch'? Zweifellos
keines von beiden. Wunderbar von Hölscher nacherzählt36, leuchtet sie in
göttlicher Heiterkeit und festlichem Tiefsinn, in der tiefen und festlichen Heiterkeit
einer Sinn-Geschichte. Erst als ihr Sinn verloren ging, erst als Rationalisierungswellen

über sie hinweggingen, entwickelten sich narrative Verfahren,
deren zugrundeliegende Deutungsmuster den Stoff gewissermassen für komische

oder tragische Sicht abwandelten. So wurde die magisch-mythische Identität

von Gott und Gatte in eine Betrugsgeschichte umgedeutet, so wurde die
Zeugung aufgespalten und verdoppelt und dem göttlichen Kind ein Zwillingsbruder

hinzugefügt. Der göttliche Betrug und damit das Doppelgängermotiv
weisen in die Richtung der Komödie, die Heimkehr des Gatten kurz nach der
Liebesnacht seiner Frau mit dem Gott in seiner Gestalt und das Misstrauen
Amphitryons infolge der merkwürdigen Zeichen, die er nicht anders denn als
Indizien ehelicher Untreue deuten kann, weisen in die Richtung der Tragödie.

3. Plautus und eine Alkmenetragödie

Doch warum ist im Zusammenhang mit dem plautinischen Stück überhaupt
von Tragödie die Rede? Aus drei Gründen:

(i) Es hat griechische tragische Bearbeitungen des Amphitryonstoffes gegeben.

Wir wissen von einem Amphitryon des Sophokles, den man jedoch nicht
recht rekonstruieren kann, von dem nur so viel in diesem Zusammenhang sicher
scheint, «dass er mit dem plautinischen Amphitruo nichts Gemeinsames
hatte»'7. Es gab eine Alkmene des Euripides. Aus den Fragmenten und aus
archäologischen Zeugnissen, einer Reihe von grossgriechischen Vasenbildern des
4. Jh.s v.Chr.38, aus Plautus, Rudens 83-87, Apollodor, Bibl. 2,4,6-8 und Hygin,

35 Piaton, Euthydem 302 c 9; Aristoteles, Ath. Pol., fr. 1 Oppermann (das Scholion zu Aristopha¬
nes, Av. 1527a Holwerda nennt die Mutter Ions von Apollon jrctTQtôoç Kreusa, Frau des Xu-
thos); Pohlenz, a.O. (oben Anm. 31) 401 und Erläuterungsband (Göttingen 21954) 166. Auch
Joachim Latacz, Einführung in die griechische Tragödie (Göttingen 1993) 354 sagt, wir wüssten
nicht, ob «es auch vor Euripides im athenischen Lokalmythos schon die Variante gab, dass Ion
gar nicht der wirkliche Sohn des Xouthos war, sondern bei einer vorehelichen Vergewaltigung
Kreusas durch Apollon gezeugt wurde». Mir scheinen Piaton und vor allem die Athenaion Poli-
teia des Aristoteles beweisend.

36 Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 346 nach Brunner, a.O. (oben Anm. 19) 42f., 45f., 61 (mit Kom¬

mentar 64—66).
37 Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 293.
38 Zu den Vasenbildern vgl. Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 293-296; Eur., Alkmene, Argumentum ii b

Kannicht.



88 Ernst A. Schmidt

Fabulae 31f.3y lässt sich so viel rekonstruieren: «Nach einer heftigen
Auseinandersetzung, in der Alkmene behauptet, Amphitryon selbst habe mit ihr geschlafen,

Amphitryon aber ihr deshalb Untreue vorwirft und droht, flüchtet sie als

Schutzflehende zum Altar, um den er einen Scheiterhaufen errichtet, entweder
um sie durch Brand zu vertreiben oder sie überhaupt zu verbrennen. Im letzten
Augenblick erscheint Zeus als Deus ex machina, lässt das Feuer durch einen Regen

verlöschen und erklärt Amphitryon den wahren Hergang.» Angesichts dieser

Handlung kann es sich bei der euripideischen Alkmene nur um eine Tragödie
gehandelt haben, deren 'Handlungskern' die 'Lange Nacht' gewesen ist, die
Liebesnacht mit der Zeugung des Herakles und die Rückkehr des Amphitryon40.

(ii) Diese Alkmene-Tragödie des Euripides bzw. eine nach ihr gearbeitete
römische Alcumena vielleicht des Ennius ist nach der Amphitruo-Analyse
Eckard Lefèvres die Vorlage des plautinischen Stückes gewesen, dessen komische

Elemente von Plautus frei erfunden seien41. Diese Analyse befriedigt nicht
in jeder Hinsicht, und sie ist auch, von Ludwig Braun42, heftig angegriffen worden.

Dass ich die Rolle der Komik und den Zusammenhang der Komik mit der
Gesamtstruktur des Dramas gänzlich anders als Lefèvre sehe, wird später als
Pointe deutlich werden. Andererseits ist für die Frage, die hier gestellt wird, die
Urheberschaft an der dramatischen Handlung, wie sie sich im Amphitruo
vollzieht, letztlich von untergeordneter Bedeutung.

Wenn dem Plautusstück oder eben einer hellenistischen Vorlage eine euri-
pideische Tragödie zugrunde liegt, bekommt ein Abschnitt in Merkurs Prolog
ein neues Gesicht. Der Gott sagt (v. 50-63): «Jetzt will ich euch zuerst vorlegen,
worum euch zu bitten ich hierher gekommen bin, dann den Inhalt dieser Tragödie

darlegen43. Was? Ihr runzelt die Stirn, weil ich gesagt habe, dies werde eine

Tragödie sein? Ein Gott bin ich, ich werde sie verwandeln. Ich mache, dass eben
sie, wenn ihr wollt, sogleich aus einer Tragödie zu einer Komödie wird, und
doch bleiben alle Verse dieselben. Wollt ihr's so oder nicht? Doch ich Dummkopf,

als ob ich nicht wüsste, wo ich doch ein Gott bin. dass ihr's wollt! Ich hab's,
was ihr dazu denkt: Ich werde sie gemischt machen, sie soll eine Tragikomödie
sein. Denn dass ich sie durchgehend zu einer Komödie mache, wo doch in ihr
Könige und Götter44 auftreten, halte ich nicht für passend. Wie also? Da ja nun

39 Vgl. Lefèvre, a.O. (oben Anm. 5) 29-33; Eur., Alkmene, Argumentum Kannicht.
40 Stärk, a.O. (oben Anm. 6) 294f.
41 Lefèvre, a.O. (oben Anm. 5) bes. 29-33; Stärk, Amphitryon (oben Anm. 6) 302f. - Lefèvres

Analyse setzt sich zu einem ihrer Hauptziele (20f.), die Annahme einer Zwischenquelle
zwischen Euripides und Plautus zurückzuweisen.

42 Braun, a.O. (oben Anm. 13).
43 Vgl. dazu Braun, a.O. (oben Anm. 13) 205 mit Anm. 34.

44 reges [...] et di (v. 61). Christenson, a.O. (oben Anm. 5) bemerkt dazu, reges habe, da es im Stück
keinen Auftritt von Königen gebe, weil Amphitruo kein König sei, die abgeschwächte Bedeutung

'königliche Persönlichkeiten'. An Alcumena, die eine Königstochter ist, denkt er nicht, ein
für einen Amerikaner immerhin bemerkenswerter Verstoss gegen political correctness.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 89

hier auch ein Sklave eine Rolle spielt, mache ich, genauso wie gesagt, sie zu
einer Tragikomödie.»

Warum beginnt Merkur mit der Tragödie? Und verwandelt sie dann?
Offenbar weil der Prologsprecher hier das ausspricht, was der Dichter, Plautus
oder ein griechischer Komödiendichter, gemacht hat; er hat eine Tragödie in
eine Komödie verwandelt45. Und 'Tragikomödie1 würde damit bedeuten, dass

in dieser Komödie Elemente der euripideischen Tragik bewahrt bleiben. Merkur

sagt allerdings nichts von 'Tragik1, er spricht nur von dem für Tragödien
typischen Personal, von Königen und Göttern. So sagt denn auch Hölscher:
«Aber dann müssen wir uns belehren lassen, dass es schlichter gemeint ist: Eine
reine Komödie könne es nicht werden, weil Götter und Könige, d.h. ernsthafte
Personen auftreten (das ist das Personal der Tragödie); [...] Das Tragikomische
verteilt sich also, nach Plautus, auf die beiden spiegelbildlichen Handlungsstränge,

um Merkur und Sosias und Amphitryon/Jupiter.»46 Diese Auskunft
kann aber nicht befriedigen, denn sie stellt Merkur auf die Seite der Komödienfiguren,

der doch als Gott gerade tragödientypisch ist; zwar ist dieser Gott in
dem Stück sehr komisch, aber er gehört nach seiner eigenen Aufteilung eben

qua Gott auf die Seite des Tragödienpersonals. Jedoch muss der eigentliche
Einwand lauten: Wieso sollte dieser Prolog-Merkur von der Tragödie erhabener

sprechen als Aristoteles in seiner Poetikl Oder wo sagt ein antiker Prolog
etwas von Tragik?47 Und weiter und vor allem: Ist unsere Kategorie des Tragischen

geeignet, um eine attische Tragödie zu identifizieren? Erschliessen sich

uns euripideische Tragödien mithilfe des Tragischen, hilft der Begriff bei der
Interpretation aller 18 erhaltenen Tragödien des Euripides und bei der
Rekonstruktion verlorener Stücke aus Fragmenten? Endlich: Merkur behauptet
nicht, dass Könige und Götter ein Drama notwendig zur Tragödie machen; er
sagt vielmehr, er halte es nicht für «angemessen» (par), dass ein Drama, in dem
Könige und Götter auftreten, gänzlich eine Komödie werde.

Plautus (bzw. ein Grieche vor ihm) hat eine griechische Tragödie in eine

Tragikomödie verwandelt. Das lässt er implizit den Merkur im Prolog sagen.
Der ist ein Gott und kann verwandeln (commutare, v. 53), das Genus des Dramas

wie seine eigene Gestalt, so wie der Gott Jupiter die seine. Die
Verwandlungskunst Merkurs, d.h. die geniale Fiktionskunst eines merkurialischen Dichters,

schafft das Mischwesen Tragikomödie: Der Amphitruo ist die einzige plau-
tinische Tragikomödie, die erste Europas.

45 Vgl. Lefèvre, a.O. (oben Anm. 5) 23; Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 146f.

46 Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 342; vgl. Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 147.

47 Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 167 bemerkt, Aristoteles habe in der Poetik selbst ausdrücklich be¬

zeugt, «dass auch ein Sklave in der Tragödie auftreten kann». Worauf bezieht Szondi sich? In
der Tat gilt überhaupt, dass das Tragödienpersonal keineswegs nur aus Königen und Göttern
besteht; es gibt Ammen, Boten, Wächter, Diener, Mägde.



90 Ernst A. Schmidt

(iii) Kleists Amphitryon. Ein Lustspiel nach Molière ist bei seiner ganzen
und oft überwältigenden Komik nahezu eine Tragödie, ernst, tief, tragisch48. Ist
es wirklich angemessen zu sagen, Kleist habe eine «alte Verwechslungskomödie»

in diesen «neuen Ernst» hinein verwandelt, wie Hölscher deutet?44 Zwar
hat wohl wirklich erst Kleist, der von der ägyptischen Vorgeschichte des
Mythos keine Kenntnis hatte, das versteckte mythische Potential der Amphitryon-
komödie durch «Transfiguration ins Christliche»80 geweckt, indem er, offenbar
ohne Kenntnis von Burmeisters Stück81, die Geburtsgeschichte Jesu hereinzog
und Jupiter, Amphitryon, Alkmene und Hercules auf Gott Vater und Heiligen
Geist, Joseph, Maria und Jesus hin transparent machte82, wie Goethe sofort
bemerkte83 - was in anderer Weise eben bereits 1621 Johannes Burmeister mit seiner

Umdeutung des Amphitryonstoffes in das Mirakelspiel vom Jungfrauensohn

Jesus getan hatte84 -, so dass also der uralte Mythos bei Kleist deshalb wieder

lebendig wurde, weil die Geburtsgeschichte Jesu selbst von jenem Archetyp
der gott-menschlichen Zeugung des Gottkönigs und Heilands lebt58.

4. Elemente der Handlung

Aber hat nicht auch schon das plautinische Stück Ernst und Tiefe? Die Frage,
die sich stellt, ist daher: Handelt es sich bei dem Amphitruo tatsächlich nur um
eine Komödie86, um ein komisches Verwechslungsspiel, oder doch eben um
eine Tragikomödie? Beruht die geradezu unglaubliche Wirkung des Stückes
auf das nachantike europäische Theater auf seiner Komik oder auf seiner Tragi-
komik, so dass Aussagen wie die folgende von Michael von Albrecht (oder ihr
ähnliche) gelten? «Plautus (schöpft) alle Möglichkeiten der Darstellung aus,
von prächtiger Komik bis zur ergreifendsten Tragik, besonders in den lyrischen
Partien von Sosia und Alcmene. Diese Überschreitung von Gattungsgrenzen
macht den besonderen Reiz des beliebten Stückes aus.»57

Der Diener Sosia tritt mit einer Laterne auf und hält, belauscht von Merkur,

einen unendlich langen Auftrittsmonolog bzw. singt eine Monodie, eine

48 Dieses Urteil bestreitet m.W. allein Lawrence Ryan. «Amphitryon: doch ein Lustspielstoff!», in:
Kleist und Frankreich. Jahresgabe der Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft. Im Auftrag der H.-v.-
K.-Ges. hg. von Walter Müller-Seidel (Berlin 1969) 83-121.

49 Hölscher. a.O. (oben Anm. 10) 350.

50 Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) 350.
51 Vgl. Szondi, a.O. (oben Anm. 1) 169.

52 Nicht allerdings Merkur auf den Verkündigungsengel hin.
53 Im Erscheinungsjahr des Amphitryon (1807): «Das Stück Amphitryon von Kleist enthält nichts

Geringeres als eine Deutung der Fabel ins Christliche, in die Überschattung der Maria vom
Heiligen Geist»; zitiert nach Szondi. a.O. (oben Anm. 1) 169.

54 Vgl. Riedel, a.O. (oben Anm. 3) 32.

55 Vgl. Hölscher. a.O. (oben Anm. 10) 347ff.
56 Hölscher, a.O. (oben Anm. 10) nennt den Amphitruo nur «Komödie».
57 Michael von Albrecht, Geschichte der Römischen Literatur 1 (Bern/München 1992) 135.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 91

Arie, in der er einen Bericht von der siegreichen Schlacht gibt, mit der der Feldherr

Amphitruo dem König von Theben, Creo, die Herrschaft gesichert hat. Es
ist deutlich erkennbar ein Selbstgespräch, keine Kommunikation mit dem
Publikum, wie der amerikanische Kommentator irrtümlich meint. Der
bühnentechnische Vorwand für den langen Schlachtbericht (60 Verse: v. 203-262) ist,
eine Hauptprobe für die Meldung vor seiner Herrin zu sein, jene Hauptprobe,
die Sosia bei Molière und Kleist seiner Laterne abliefert, die ihm für jetzt Alk-
mene darstellt. Den Schlachtbericht nennt Maurizio Bettini «das schönste
Stück eines archaischen Epos, das uns die römische Literatur hat überliefern
können»58. Für die folgende Handlung ist vor allem der kurze Schluss wichtig,
dass Amphitruo für seine Feldherrnleistung eine goldene Schale als Geschenk
erhielt, aus der zuvor der feindliche König zu trinken pflegte.

Dann bemerkt der Sklave die 'Lange Nacht': Mond und Sterne rühren sich
nicht vom Fleck, «eine Nacht wie geschaffen für Hurenböcke, selbst eine teuer
gekaufte Hure so recht zu bedienen» (v. 288), worauf Merkur befriedigt
feststellt: «Nach den Worten von dem da tut mein Vater jetzt recht daran und klug,
wenn er bei Alcumena liegt, liebend, seinem Herzenswunsch gehorchend»
(v. 289f.). Nun nimmt Sosia einen Menschen vor dem Haus wahr: «Das gefällt
mir nicht» (v. 292). Und damit beginnt die grosse Szene, in der er, im Dunkel der
Nacht, sich seinem Doppelgänger gegenüber sieht. «Sosia mit der Laterne in der
Hand ist für uns die erste Person in der europäischen Literaturgeschichte, den
das wenig beneidenswerte Los getroffen hat, seinem Doppelgänger zu begegnen»:

so Bettini in der Einleitung einer italienischen zweisprachigen Ausgabe'9.
Freilich erkennt Amphitruos Sklave sich, sein Ebenbild, nicht sofort. Es ist

ja dunkel. Wir erleben zuerst das Hin- und Herspringen von Stimmen, eines
prügelbegierigen Merkur und eines überaus hasenfüssigen Sosia. Diese Hasenfüs-
sigkeit setzt sich zuerst auch noch fort, nachdem Merkur geäussert hat: «Du
wagst es, zu behaupten, du seist Sosia, der ich doch bin?» (v. 373f.). Sosia wird
dann aber unter Prügeln tapfer und standhaft gegenüber Merkurs Forderung, zu
leugnen, dass er Sosia sei. Sein Sosia-Sein will er keineswegs aufgeben. Aber er
muss erkennen, dass der andere auch über die geheimsten Dinge so gut Bescheid
weiss wie er selber, über die goldene Schale, ja sogar, was er allein im Zelt während

der Schlacht tat. Merkur weiss, dass er, Sosia, aus einem Krug Wein trank.
Inzwischen hat er sein Gegenüber näher in Augenschein genommen und kann
schliesslich nicht umhin zu gestehen: «Es gibt nichts Ähnlicheres als diese
Ähnlichkeit. Und doch wenn ich's bedenke, ich bin gewiss derselbe, der ich immer
gewesen bin. Ich kenne meinen Herrn, ich kenne unser Haus; ich bin klar bei Sinnen

und Verstand» (vgl. v. 441-448). Es nützt ihm nichts, Merkur vertreibt ihn.

58 Bettini. a.O. (oben Anm. 5) 9.

59 Bettini, a.O. (oben Anm. 5) 10. Der plautinische Amphitruo steht also nicht nur am Anfang ei¬

ner unübersehbaren Reihe von Amphitryonstücken, sondern ist auch der Ahn von
Doppelgängergeschichten, bis zu E. T. A. Hoffmann, Edgar Allan Poe, Dostojewski und Maupassant.



92 Ernst A. Schmidt

Sosia: «Ihr unsterblichen Götter, [...] wo bin ich mir abhanden gekommen? Wo
bin ich verwandelt worden? Wo habe ich meine Gestalt verloren? Oder habe ich
mich dort gelassen und habe das dann auch noch vergessen? [...]» (v. 455^159).

Sosia tritt den Rückweg zum Hafen an. Eine Szene grosser Komik ist beendet,

aber sie ist nicht nur komisch bzw. sie hat in der Komik der Verwirrung der
Gefühle Sosias auch ihren Ernst und ihre Tiefe6". Der Doppelgänger, wenn er
ein Gott ist, der sich verwandelt hat, ist eine Beunruhigung nicht so sehr als
Verdoppelung des Ich, sondern als dessen Leugnung; er nimmt ihm mit seiner
Gestalt seine Identität und verwandelt ihn. Die hautwechslerische Metamorphose
des Gottes stürzt den andern in eine identitätszerstörende Metamorphose, die
obendrein mit dem Tod assoziiert wird, nicht nur in den Worten ego perii
(v. 456), sondern auch in den beiden Versen 458f.: «Denn der hier ist im Besitz
von meinem ganzen Bild, das ich zuvor hatte. Bei Lebzeiten passiert mir, was
bei meinem Tod niemand für mich tun wird.» Damit ist auf die aristokratische
römische Sitte angespielt, nach der bei dem Begräbnis ein Schauspieler die
Wachsmaske (imago) des Verstorbenen trug, welcher Schauspieler den vornehmen

Mann zuvor 'sein ganzes Leben hindurch' zu begleiten pflegte, um dessen

Bewegungen und Eigentümlichkeiten zu studieren61.
Was hier dem Sosia geschieht, wird sich später nochmals ereignen, nicht in

glatter Parallelübertragung auf Jupiter und Amphitruo, sondern verwandelt
und gesteigert. Es geschieht dem Amphitruo geistig-unsinnlich in der Begegnung

mit Alcumena: Die Vorstellung ihrer Untreue vernichtet ihn: perii (v. 781)
und perdidisti (v. 809), und auch er beginnt an seiner Identität zu zweifeln (vgl.
v. 844), sogar noch vor der Konfrontation mit seinem Doppelgänger.

Nach Sosias Abgang setzt Merkur, allein auf der Bühne, die bereits
referierte Information des Publikums fort. Jupiter und Alcumena kommen aus dem
Palast. Eine Abschiedsszene, nach der langen Liebesnacht, komisch nicht
durch die hochschwangere Alcumena62, wie jedoch der amerikanische
Kommentator meint, der hier röhrendes Gelächter des Publikums für gewiss hält -
im Text, d.h. im Skript, gibt es nicht den geringsten Hinweis, dass Schwangerschaft

ein Motiv für Gelächter war -, sondern dadurch, dass Merkur freche und
unpassende Bemerkungen macht, an die beiden gerichtet oder im Beiseitesprechen.

Nachdem er, Jupiter voraus, den Schauplatz seitlich verlassen hat und Al-

60 Vgl. Walter Stockert, «Der plautinische Amphitruo, eine Tragikomödie», in: Siegfried Jäkel/
Asko Timonen (edd.), Laughter down the Centuries II. Annales Universitatis Turkuensis, Ser.

B. Tom. 213, Humaniora (Turku 1995) 117-119 (ausführliches Abstract eines Vortrags); hier:
117: «Dieser Verlust der Identität ist bei aller Komik im Detail gewiss ein ans Tragische
grenzendes Handlungselement.»

61 Vgl. zu diesen Ausprägungen des plautinischen Doppelgängermotivs Bettini, a.O. (oben Anm.
5) 25-44.

62 Gesine Manuwald, «Tragödienelemente in Plautus' Amphitruo - Zeichen von Tragödienpar¬
odie oder Tragikomödie?», in: Thomas Baier (Hrsg.), Studien zu Plautus' Amphitruo, Script-
Oralia 116, Reihe A: Altertumswiss. Reihe 27 (Tübingen 1999) 177-202; hier: 194. Anm. 40.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 93

cumena in den Palast zurückgegangen ist, hat Jupiter die Bühne für sich allein.
Er entlässt die lange Nacht; sie weiche dem Tage, dass er den Sterblichen mit
strahlendem und hellem Licht leuchte; doch sei der Tag um so viel kürzer, wie
die Nacht länger gewesen war (v. 546-550). Kein Spruch eines Zauberers (so
Christenson), sondern autoritative Worte des zuständigen Gottes, trochäische
Septenare, die in keiner Tragödie auffallen würden.

Kaum ist der Tag hell und die Bühne leer, treten Amphitruo und Sosia auf,
in heftiger Auseinandersetzung, weil Amphitruo dem Bericht seines Sklaven,
ein Doppelgänger im Haus habe ihm den Zugang zu Alcumena verwehrt, nicht
glauben kann. Das «Sosia-Ich dort» (v. 598) «hat mir die Gestalt zugleich mit
dem Namen weggenommen» (v. 600). «Wer hat dich geprügelt?» «Ich, der ich

jetzt im Hause bin, mich» (v. 607). Amphitruo wird immer wütender.
Alcumena tritt aus dem Palast hervor und singt eine Arie, in der sie über

Glück und Leid reflektiert, angesichts ihrer Einsamkeit jetzt nach dem
Abschied des Gatten nach nur einer Nacht. Es folgt die erwartete schreckliche
Begegnung der Eheleute mit dem befremdeten Empfang, den Alcumena ihrem
Gatten bereitet, mit ihrem Streit, ob er nicht schon gerade da gewesen wäre, mit
Sosias frechen Bemerkungen, der in keiner Weise seine eigene Erfahrung als

mögliches Deutungsmuster des eigentümlichen Verhaltens der Alcumena
einsetzt. Amphitruo: «Du hast mich gestern hier gesehen?» Alcumena: «Ja, sag'
ich, wenn du willst, dass ich's zehnmal sage» (v. 725; vgl. v. 576). Und später der
ganz Kleistische Satz Alcumenas: «Weil ich mir am meisten glaube und weiss,
dass es ebenso geschehen ist, wie ich sage» (v. 756f.). Ihr Beweisstück ist dann
die goldene Schale, die Sosia vermeintlich in einem versiegelten Kästchen mit
sich trägt. Bevor Sosia das Siegel erbricht, hat er einen Moment der Wahrheit:
«Du hast einen anderen Amphitruo geboren, ich habe einen anderen Sosia
geboren. Wenn jetzt (auch noch) die Schale eine Schale geboren hat, haben wir
uns alle zu Zwillingen verdoppelt» (congeminavimus) (v. 785f.). Mit dem
neugeprägten Verb 'verzwillingen' und der dreifachen Wiederholung von 'gebären'

sind diese Verse zugleich ein versteckter Hinweis auf die Zwillingsgeburt
am Ende des Stücks, auf die alle Verdoppelungen ja hinauslaufen.

Das Kästchen ist leer. Und so wie Amphitruo bereits, als die Magd die
Schale aus dem Palast gebracht hatte, ausruft: summe Iuppiter (v. 780), so
entfährt es jetzt dem Sosia beim Anblick der leeren Kiste: Iuppiter, pro Iuppiter!
(v. 791), übliche Ausrufe wie 'O du mein Gott!', aber für uns Zuschauer
zugleich die uns bekannte Lösung des Rätsels. Auf der Bühne freilich löst sich
nichts, denn nun lässt Amphitruo sich den ganzen Hergang von Alcumena
Schritt für Schritt erklären bis zu «Wir gingen schlafen.» - «Wo lagst du?» - «Im
Schlafzimmer, in demselben Bett zusammen mit dir» (v. 807f.). Und so endet
die Szene"3 mit Amphitruos verzweifelter Überzeugung von Alcumenas Un-

63 Vgl. zu dieser Szene Stockert, a.O. (oben Anm. 60) 118: «[...] diese Szene, die trotz mancher Ko¬

mik im Detail auch Elemente einer tiefen Tragik aufweist, [...].»



94 Ernst A. Schmidt

treue und seiner Absicht, einen Begleiter des Feldzugs, Alcumenas Vetter Nau-
crates, seine Präsenz auf dem Schiff während seiner angeblichen Anwesenheit
im Haus bezeugen zu lassen.

Sosia allerdings ist dem Wunder auf der Spur: «Ich weiss nicht, wie ich diesen

Hergang nennen soll, es sei denn, es gäbe einen anderen Amphitruo, der
etwa während deiner Abwesenheit doch deine Sachen besorgt und hier in deiner

Abwesenheit deines Amtes waltet. Wenn es mit dem untergeschobenen Sosia

schon gar zu wunderbar steht, so ist's gewiss mit diesem Amphitruo ein
zweites noch grösseres Wunder» (v. 825-829). Und als Amphitruo sagt: «Ich bin
wirklich so aufgeweicht, dass ich nicht mehr weiss, wer ich bin», äussert Sosia:
«Du bist tatsächlich Amphitruo, gib acht, dass du dich nicht verlierst, weil ein
anderer dich pachtet. So (einfach) verwandeln sich die Menschen, seitdem wir
aus der Fremde heimgekommen sind» (v. 844-846).

Die danach leere Bühne betritt Jupiter. Er sei gekommen, um zunächst
noch in das Haus die grösste Verwirrung zu werfen, womit weitere Begegnungen

von Doubles angekündigt werden. Dann aber will er auch Alcumena Hilfe
bringen, die ihr Mann unschuldig des Fehltritts zeiht. «Denn es fiele als Schuld
auf mich, wenn er, was ich beging, der unschuldigen Alcumena vorwirft» (v.

869-872). «Danach dann endlich mache ich alles klar [...] und bewirke auch,
dass Alcumena mit einer Geburt ohne Schmerzen die Leibesfrucht von ihrem
Mann und mir gebiert» (v. 876-879). Ähnlich hatte bereits Merkur (v. 486-495)
angekündigt, dass Alcumena «mit einer Geburt niederkomme und mit nur
einmaligen Wehen zweifache Mühsal beende, damit sie nicht in den Verdacht der
Unzucht komme. [...] Denn es scheint nicht recht für einen Gott zuzulassen,
dass sein Delikt und seine Schuld auf einen Sterblichen fällt.»

Alcumena kommt aus dem Palast, tief gekränkt und zur Scheidung
entschlossen. Der Gott kann sie in mehreren Anläufen versöhnen, weil alles nur
eine scherzhafte Probe gewesen sei und er bei Jupiter schwört, nie habe er wirklich

an der Keuschheit seiner Frau gezweifelt. Kaum ist die Versöhnung
hergestellt, plant der Gott sich göttliches Vergnügen durch weitere Verwirrungen,
indem Merkur in Gestalt Sosias Amphitruo bei seiner Rückkehr vom Schiff
vertreiben und der echte Sosia dann diese Unverschämtheit büssen soll.
Amphitruo kehrt unverrichteter Dinge, also ohne Naucrates, den er nirgends hat
auftreiben können, zurück, findet sein Haus verschlossen und wird nun vom
Dach aus vom falschen Sosia mit frechen Reden empfangen bzw. abgewiesen.

Da bricht der Text ab. In der Überlieferungslücke von ca. 270 Versen
zwischen v. 1034 und 1035 stand zuerst die Fortsetzung der Szene Merkur-Amphi-
truo, die, wie von dem Gott angekündigt, mit einem Wasserguss endet. Eine
Szene zwischen Alcumena und Amphitruo folgte, die, nach der vorausgegangenen

Versöhnung, wieder zu gegenseitigen Vorwürfen führen musste. Danach
erschien Sosia, der auf Jupiters Befehl den Steuermann Blepharo vom Schiff
geholt hat und auf den nun die gesammelte Wut Amphitruos niederprasselt.
Jupiter tritt aus dem Palast. Amphitruo glaubt an Zauberei. Beide behaupten.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 95

Amphitruo zu sein, Jupiter voller Spott, Amphitruo ohnmächtig und ratlos.
Blepharo kann sich nicht entscheiden. Die Überlieferung setzt gegen Ende dieser

Szene wieder ein.
Wir sehen einen verzweifelten Amphitruo, dessen Monolog, nachdem er

allein ist, in den unsinnigen Entschluss mündet, ins Haus zu dringen und dort
wie ein Berserker zu wüten: «Ich bin verloren. [...] Wer lebt in Theben unglücklicher

als ich? [...] Alle Sterblichen verleugnen mich und treiben ihr Spiel mit
mir nach Belieben. Beschlossen ist's: Ich breche ins Haus ein. Sowie ich nur
einen Menschen erblicke, ob Magd, ob Diener, ob Gattin, ob Ehebrecher, ob Vater

oder Grossvater ich sehe, den werde ich im Haus niederhauen. Weder wird
mich Jupiter noch alle Götter, auch wenn sie es wollen, daran hindern, das zu
tun, so wie ich es beschlossen haben. Also jetzt ins Haus» (v. 1039b—1052).

Wie der Leser erst aus dem Folgenden erfährt, aber der Zuschauer sofort
jetzt erlebt, fährt ein Blitzstrahl vom Himmel herab, ein ungeheurer Donnerschlag

ertönt. Amphitruo wird zu Boden geschleudert, wo er betäubt liegen
bleibt. Die Magd Bromia hastet aus dem Haus, wie wir verstehen müssen, ein
Weilchen nach Blitz und Donner, im lebhaftesten, aus Verzweiflung, Bestürzung.

Verwirrung hervorbrechenden Monolog, einem Lied, das als Botenbericht

des hinterszenischen Geschehens dient. Auf dem Gipfel von Alcumenas
Wehen und bei ihrem Gebetsruf war ein gewaltiger Donner erkracht, der alle
zu Boden stürzen liess. Eine laute Stimme ertönte: «Alcumena. die Hilfe ist
nahe, fürchte dich nicht! Zu dir und den Deinen naht sich mit Huld der Herr des
Himmels. Erhebt euch, die ihr im Schrecken vor mir aus Furcht zu Boden fielt.»
Bromia erhob sich. Das Haus schien ihr zu brennen, so leuchtete es - das
übernatürliche Licht, das Götterepiphanien begleitet. Dann war sie auf den Ruf
ihrer Herrin zu dieser geeilt und sah, dass sie Zwillingssöhne geboren hatte
(v. 1061-1071).

Sie bemerkt eine auf dem Boden liegende Gestalt und erkennt Amphitruo.
Im Dialog zwischen Herr und Magd erfolgt nun ein zweiter Botenbericht,
zuerst eine Variation dessen, was wir schon gehört haben, dann eine Fortsetzung.
Bromia hatte den einen Knaben gewaschen, der so gross und kräftig war, dass
ihn niemand in Windeln binden konnte. «Allzu Wunderbares erzählst du.
Wenn das wahr ist, so zweifle ich nicht, dass meiner Frau von Gott her Hilfe
zuteil geworden ist» (v. 1105f.). Dann stürzten zwei Riesenschlangen mit
Drachenkamm im Fluge durch das Impluvium herab und auf die Zwillinge los, aber
der eine sprang aus seiner Wiege, ergriff mit jeder Hand eine und tötete sie.

Amphitruo hört mit Staunen und Schauer. Wieder hatte sich die laute Stimme
hören lassen. «Der höchste Herrscher der Götter und Menschen, Jupiter»,
verkündete, dass er der Vater des Knaben sei, der die Schlangen würgte, der
andere sei Amphitruos Sohn (v. 1107-1123).

Amphitruo sagt, es verdriesse ihn nicht, mit Jupiter sein Gut zur Hälfte
geteilt zu haben. Da erscheint dieser in seiner göttlichen Gestalt und gibt selbst

Deutung und Rat: «Sei guten Mutes, ich bin hilfreich da, Amphitruo, dir und



96 Ernst A. Schmidt

den Deinen. Nichts hast du zu fürchten. [...]. Was sein wird und was war,
verkünde ich dir, [...]. Zuallererst: Ich war es, der Alcumenas Leib in Pacht nahm
und sie im Beilager mit einem Sohn schwanger machte. Ebenso hast du sie

schwanger gemacht, als du zum Heer aufgebrochen bist. In einer Geburt hat sie
die beiden zugleich geboren. Von denen wird der eine, der von meinem Samen
empfangen worden ist, dir durch seine Taten unsterblichen Ruhm bringen.
Versöhne du dich wieder mit deiner Gemahlin Alcumena; sie hat nicht verdient,
dass du ihr etwas als Vergehen auslegst: meine Kraft hat sie gezwungen. Ich
wandle nun zum Himmel» (v. 1131-1143). Amphitruo will tun, wie der Gott ge-
heissen, dieser solle sein Versprechen halten. Er gehe ins Haus zu seiner Gattin.
Den Schlussvers spricht er als Schauspieler: «Und nun, Zuschauer, klatscht
Beifall um Jupiter, des Höchsten, willen.»

5. Der Amphitruo als Komödie und Tragödie

In diesem Drama spielt Jupiter nicht nur mit, spielt er nicht nur eine Hauptrolle,

sondern er verursacht und bestimmt die ganze Handlung: Er führt Regie.
Wie er Regie führt, wird dem Zuschauer mitgeteilt, von Merkur sowohl wie von
dem höchsten Gott selbst64. Dass das ganze Geschehen auf die Geburt des
Hercules hinauslaufen wird, dass Alcumenas Gattinnenehre wiederhergestellt werden

wird, weil an ihrer ehelichen Treue kein Zweifel bleibt, all das erfahren nur
wir, nicht die von Jupiter zu Figuren seines Stückes gemachten Figuren. Und
diese Figuren leiden, durchaus auch Sosia: Man denke an seine Angst, die Prügel,

seine Selbstentfremdung und Verwirrung, das Misstrauen Amphitruos ihm
gegenüber und die ungerechtfertigten Vorwürfe. Stärker leidet Alcumena: unter

den schrecklichen Verdächtigungen ihres Mannes, den zu lieben und dem
treu zu sein sie sich gerade nach der vorangegangenen Liebesnacht absolut
sicher sein kann. Stärker leidet auch Amphitruo, der an der Treue seiner Gattin
zu zweifeln nicht umhin kann. Beide, eben noch ein liebendes Paar, auf deren
Beziehung kein Schatten gefallen war, darüber hinaus in Erwartung der baldigen

Niederkunft ihres ersten Kindes, erwägen, ja müssen erwägen, sich von
dem anderen zu trennen (vgl. v. 852 und 888b)65.

64 Vgl. Stockert, a.O. (oben Anm. 60) 118: «Bemerkenswert erscheint auch, dass die Götter das
Drama gleichsam 'inszenieren', d.h. dass sie Vorausblicke geben, [...]»; Manuwald, a.O. (oben
Anm. 62) 185 zu Amphitruo, v. 86-95a, d.h. zu «Iuppiter als aktive(m) Schauspieler» und zu
dem, der «aktiv die Handlung bestimm(t)» (88; 94).

65 Vgl. Manuwald, a.O. (oben Anm. 62) 193: «[...] dass zwei Menschen, die sich lieben und die bei¬

de besten Gewissens die Wahrheit sagen, in Konflikt miteinander geraten und sich gegenseitig
beschuldigen, so dass ihre Ehe gefährdet wird (vgl. 798-860), ist eine Situation, die der in einer
Tragödie entspricht und in der die Zuschauer nicht ohne Mitleid bleiben können. Denn die
Ursache für die Verwicklungen, an denen die Menschen unschuldig leiden und aus denen sie sich
nicht mit eigener Kraft befreien können, ist die Irreführung durch die Götter.»



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 97

Es kann kein Zweifel bestehen: Diese Komödie, diese Tragikomödie ist
eine Tragödie im Gewand einer Komödie. Sie ist eine Tragödie in dem besonders

ergreifenden Sinn, dass die Menschen Spielbälle in den Händen der Götter

sind66. Jupiter und Merkur spielen mit drei Menschen Komödie67. Daher ist

es kein Zufall, dass die Götter innerhalb des Stücks von ihm als Komödie reden,
und erst recht ist das kein Hinweis auf das Fehlen von Tragödienelementen68;
das Gegenteil ist der Fall. Der erste Beleg unterstreicht sogar noch diesen
Sondercharakter der 'Komödie': Merkur sagt: «Jupiter selbst wird diese Komödie
spielen» - ipse hanc acturust Iuppiter comoediam (v. 88)6y. Das bedeutet nicht
nur, dass der Gott in dem Stück eine Rolle hat70, sondern gerade auch, dass er
das Stück, und zwar als Komödie, bewirkt und durchführt. Der zweite Beleg
(v. 96) ist neutral, indem der Gott Merkur von dem «Inhalt dieser Komödie»
spricht. Der dritte zeigt wieder, dass Jupiter nicht nur Mitspieler in dem Stück
ist, sondern dass er «die Komödie» in Gang gesetzt hat und weiter in Gang hält
(v. 868)71. Die Götter spielen mit den Menschen, so dass schon für die plautini-
schen Götter gilt, was bei Molière Sosie zu Mercure sagt: «Wenn sich doch nur
mit einem bisschen Mitleid deine Seele humanisierte!» (v. 1775: «Que d'un peu
de pitié ton âme s'humanise») oder, nachdem der Gott in der vorletzten Szene

des Stücks in den Himmel aufgeflogen ist: «Und ich habe in meinem Leben /

keinen Gott gesehen, der teuflischer wäre als du» (v. 1888f.: «Et je ne vis de ma
vie / Un Dieu plus diable que toi»).

Das schreckliche Spiel mit den Sinnen und dem Verstand, mit den Gefühlen

und Beziehungen von Menschen ist menschlich unauflösbar. Der Gott muss
es lösen, und das tut er als euripideischer deus ex machina. Dabei erhält diese

66 Vgl. Plautus, Captivi 22: enim vero di nos quasi pilas homines habent. In den Versen 55-58a des

Prologs wird auf den Sondercharakter des zu spielenden Stücks hingewiesen, indem ihm neben

spurcidici vorsus auch typische Komödienfiguren wie peiiurus leno, meretrix mala, miles glorio-
sus fehlten. Andererseits, so v. 58b-60, finde Krieg nicht auf der Bühne, sondern foris [...] extra

scaenam statt: nam hoc paene iniquomst, comico choragio /conari desubito agere nos tragoediam
(v. 61f.). Diese Umschreibung des Charakters der Captivi steht der des Amphitruo nahe.

67 Vgl. Lefèvre, a.O. (oben Anm. 5) 19: «Auf den Witz kam ihm (sc. Iupiter) alles an; nach dem.

was Alcumena und Amphitruo widerfuhr, fragte er nicht» mit Anm. 61: Hinweis auf Karl Büchner,

«Plautus' Amphitruo und sein Verhältnis zum 'ApcpiTQixnv», in: ders., Studien zur
römischen Literaturl (Wiesbaden 1968) 152-207: hier: 160: «Hier hat man einen Juppiter. der ohne

Grund und irrational ein böses Spiel inszeniert.»
68 Dies gegen Christenson, a.O. (oben Anm. 5) 147.

69 Anders Manuwald, a.O. (oben Anm. 62) 184.

70 Betont von Lefèvre, a.O. (oben Anm. 5) 25, weil in der Neuen Komödie Zeus nicht auftrat.
71 Vgl. zu dem vorangegangenen Absatz und der Deutung der plautinischen Tragikomödie Jauss,

a.O. (oben Anm. 2) 217: «Erscheint die Amphitryonhandlung (sc. im plautinischen Stück) nicht

notwendig tragisch, solange sie von unten, aus der Sicht der unschuldig leidenden Menschen,
betrachtet wird, und rückt sie nicht unweigerlich in ein komisches Licht, sobald man sie von oben,

aus der Sicht der frei spielenden Götter geniessen kann? Beide Möglichkeiten der Rezeption
sind im plautinischen Amphitryon angelegt.» - Der nächste Absatz macht noch klarer, inwiefern
ich von seiner Deutung abweiche.



98 Ernst A. Schmidt

"divina commedia* einen Sinn: die Geburt eines Retters und Heilandes. Aber
dieser Sinn vom Ende her kann doch nicht das ganze Geschehen rechtfertigen.
Denn nicht nur Merkur macht sich einen vom Sinn des Geschehens keineswegs
gerechtfertigten Sonderspass daraus, erst Amphitruo zur Raserei zu reizen und
dafür den Sosia zur Rechenschaft ziehen zu lassen, sondern auch Jupiter ge-
niesst es, sowohl Alcumena als auch Amphitruo zusätzlich mit Verwirrung und
d.h. gesteigerter Verzweiflung zu quälen, wenn er Alcumena ein zweites Mal im
Stück besucht, die Vorwürfe Amphitruos zurücknimmt und Verzeihung
erlangt, wenn er eine Konfrontation mit Amphitruo herbeiführt. Das bezeichnen
die beiden durchaus als ihr Programm in den Versen 874f. und 1005Die
besonders komischen Szenen sind die tragischsten; die divina commedia ist die
tragédie humaine. Die Lust der Götter ist das Leid der Menschen. Die Tragödie
der Menschen besteht darin, dass sie die Komödie der Götter ist73.

Wir haben gerade nicht die Wahl zwischen der Rezeption dieser Tragikomödie

als Komödie oder als Tragödie, weil die Komödie, das komische Spiel,
eben die Tragödie ist. Unter den Versen Merkurs über den Charakter des

vorgestellten Stücks verdient einer noch besondere Beachtung. Merkur sagt, er
könne die Tragödie zu einer Komödie machen, ut sit omnibus74 isdem vorsibus
(v. 55) - «ohne einen einzigen Vers zu ändern». Szondi hat daraus geschlossen,
«dass damit der Charakter der Amphitryon-Handlung selbst bezeichnet ist,
jene Disponiertheit sowohl für tragische als auch für komische Behandlung»73.
Aber Merkur spricht nicht von der grundsätzlichen Disposition des Amphitry-
onstoffes, sondern von dem vorliegenden Stück. Dann aber bedeutet dieser
Vers, dass dem Zuschauer eine Tragödie im Gewand der Komödie geboten
wird. Ist es das, was wir im Lachen verstehen, dass die schwindenden, leidenden
Sterblichen ein Spielball der seligen heiteren Götter sind?76 Ist es dieser tragi-

72 Vgl. Lefèvre. a.O. (oben Anm. 5) 17: «[...] der Gott Jupiter (kostet) unmotiviert seine Macht an
dem Menschen Amphitruo aus».

73 Damit soll nicht geleugnet werden, dass Sosia eine komische Figur ist; ich bezweifle aber Le-
fèvres, a.O. (oben Anm. 5: 23) Auffassung, dass es eben die (plautinische) Figur des Sosia sei,

«die die Tragödie zur Tragikomödie werden liess».
74 Das Folgende gilt auch, wenn man das metrisch verdächtige omnibus durch omnis im Sinn von

perpetuo (vgl. v. 60) ersetzt. Vgl., nach Früheren, Fefèvre, a.O. (oben Anm. 5) 23, Anm. 83.

75 Szondi. a.O. (oben Anm. 1) 167.

76 Die hier entwickelte These ist (systematisch betrachtet, nicht ihrer Genese nach) die Fortfüh¬

rung und Zuspitzung der Positionen von Stockert, a.O. (oben Anm. 60) und Manuwald, a.O.

(oben Anm. 62), welche Untersuchungen zu einzelnen Interpretationen und Urteilen zu nennen
oder zu zitieren bereits verschiedentlich Anlass gegeben war. Stockerts Programm ist die
Herausarbeitung der «'tragischen' Elemente, denen kontrapunktisch 'komische' Züge respondie-
ren». «Zum einen soll auf der Ebene der Handlung und der Figuren der Gegensatz zwischen den

überlegen, ja frivol agierenden Göttern (die gleichsam auf einer Meta-Ebene angesiedelt sind)
und den in ihrer Situation tragisch verstrickten Menschen dargestellt werden. Die Sonderstellung

dieser Tragikomödie ergibt sich ja, wie auch der Prologsprecher des Amphitruo (v. 60ff.)
betont, vornehmlich aus der besonderen Art des Personals.» Dazu verdeutlichend später:
«Abschliessend sei nochmals auf die paradoxe Situation hingewiesen, dass in diesem Drama speziell



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 99

sehe Grundton, weshalb der plautinische Amphitruo in der europäischen
Literatur so produktiv wurde, zumal der geheime Zusammenhang zwischen
menschlichem Leiden und höherer Sinngebung nicht wirklich befriedigt und
überzeugt?77

6. Euripideischer Tragödiencharakter des Amphitruo?

Es kann wohl kaum gefordert werden, dass definiert und begründet werde, was
das Tragische an der mit der komischen Handlung simultanen Tragödie sei.

Aber die Verpflichtung ist anzuerkennen, wenigstens danach zu fragen, inwiefern

diese plautinische Tragödie eine euripideische Tragödie ist. Als entscheidende

Charakteristika erscheinen das überlegene Wissen des Zuschauers78

gegenüber den Dramenfiguren und das Leiden insbesondere der weiblichen
Hauptfigur. Der deus ex machina dagegen ist wohl nicht zu nennen. Zwar ist
der im Amphitruo von dem Gott in seiner Epiphanie am Schluss des Stückes
bewirkte glückliche Ausgang so wenig wie bei Euripides eine echte Problemlösung

- diese Pointe der euripideischen Mytheninterpretation und Dramatik
haben Kurt von Fritz und Karl Reinhardt insbesondere für den Orestes
gezeigt. Aber der Schluss des Euripidesstücks und der des Plautusdramas sind,
zumal bedingt durch die Differenz, dass bei Euripides gerade erst die Söhne
gezeugt, während sie bei Plautus geboren worden sind, auch hinsichtlich des deus

ex machina ganz verschieden. In der Alkmene trat Zeus als Retter der bedrohten

Alkmene auf, erklärte dabei offenbar das Geschehene und verkündete die

die Götter das 'komische' Element repräsentieren, während sie der Prolog - in Übereinstimmung

mit Aristoteles - als der Tragödie zugehörig definiert hatte.» Im übrigen ist auf die folgenden

Anmerkungen oben zu verweisen: 60,63, 64. Gesine Manuwald befragt die «tragödienhaf-
ten Elemente» (178) daraufhin, ob es sich bei ihnen um (komische) Tragödienparodie oder um
ernste Bestandteile des komischen Stückes handle, deretwegen ihm die Qualität der Tragikomödie

zukomme. Sie spricht im Zusammenhang mit den von ihr ausgewählten Partien von
«Kombination» (179, 188, 197), «Mischung von komödien- und tragödienhaften Elementen»
(179; vgl. 189) oder deren «Synthese» (187). Frau Manuwald kommt der These des hier vorgelegten

Aufsatzes in dem folgenden Passus nahe, ohne den Schritt zu der von mir vorgeschlagenen

Pointe zu tun (185): «Daher ergeben sich komische Effekte nicht lediglich durch die Figur
des echten Komödiensklaven, sondern ausserdem durch die Art des Auftretens der Götter und
die Folgen der Verwicklungen, die sie auf diese Weise auslösen. Andererseits führt gerade das

Handeln der Götter in falscher Gestalt zu tragödienhaften Verstrickungen für die betroffenen
Menschen.» Vgl. S. 195, 197,199, wo die Rede von «der tragischen Dimension» der Handlung
und Probleme bei gleichzeitigem Überwiegen komödienhafter Elemente «in Anlage und
Szenerie des Stückes» ist. Vgl. auch oben die Anm. 62, 64, 65 und 69.

77 Analog Jauss, a.O. (oben Anm. 2) 245 zum Schluss des Kleistischen Amphitryon.
78 Vgl. Stockert, a.O. (oben Anm. 60) 118: «[...] die Zuseher (werden) zuweilen in signifikanter

Weise überinformiert [...]».
79 Kurt von Fritz, «Euripides' Alkestis und ihre modernen Nachahmer und Kritiker», Antike und

Abendland 5 (1956) 27-70; hier: 63-67; Karl Reinhardt, «Die Sinneskrise bei Euripides» (Die
neue Rundschau 1957). Abgedruckt in: ders., Tradition und Geist. Gesammelte Essays zur Dichtung.

hg. von Carl Becker (Göttingen 1960) 227-256; hier: 256. Vgl. Walter Jens, «Euripides», in:

ders.. Zur Antike (München 1978) 46-77: hier: 53f.



100 Ernst A. Schmidt

nach üblicher Austragungszeit bevorstehende Geburt des Zwillingspaars. Bei
Plautus erfolgt Aufklärung in drei Schritten, gleichsam in einer Multiplikation
des deus ex machina. Da ist zuerst der Bericht der Sklavin Bromia von der
Bedrohung durch das riesige Schlangenpaar und ihre wunderbare Überwältigung
durch den einen der beiden Säuglinge, dann, ebenfalls hinterszenisch, die erste
Offenbarung des Gottes, dessen Stimme die Aufklärung gab, und gleich
anschliessend der eigentliche deus ex machina, der nach der Reaktion Amphi-
truos auf den Bericht der Bromia hin dramaturgisch gar nicht mehr nötig war.

In seinem Alkestis-Essay von 1910/20 hat Rudolf Borchardt in Euripides
einen Dichter gesehen, der mit «erzieherisch bittere(m) Ernste», wenn auch
«modern» «im Sinne der Schwächung» «den grausig überfreien. Alles um Alles
einsetzenden Sturm der Vätertaten aus den Adern und dem Hirn unaufhaltsam
entartender Enkel zu verdrängen strebte», dabei aber selbst «durch Ohnmacht,
Entartung und heraufdräuende Büberei dieses Volkes durchweg bedingt» sei,
also auch nicht mehr die Ur-Alkestis in ihrer «schroffen Herrlichkeit des Steil-
gewänds» gekannt und ihren Sinn verstanden habe, sondern nichts anderes
mehr habe tun können, als den «Abscheu vor dieser masslosen Bassesse» (sc.
dem «fürchterliche(n) Missverständnis, Alkestis für Admet nicht statt des

Königs sterben zu lassen») der «romantischen Vulgatsage» mit ihren «Dünsten
und Zweideutigkeiten» zum «Keimpunkt sittlicher und künstlerischer Aufregung»

zu machen, «aus dem sein Gedicht sich erzeugte». «Wollte man nur endlich

einsehen, dass die attische Tragödie ausnahmslos mit denaturiertem und
absurd gewordenem Sagenstoff arbeitet, den sie zum letzten Male ehrlich zu
machen versucht, [..,].»80

Sieht man nicht allein von der gewaltsamen Wiedergewinnung der Ur-
Alkestis, die bereits die «dorische Ursippe», als sie die Geschichte «aus dem äo-
lischen Heldenliede empfangen» hatte, um «ihren ersten Sinn» brachte, und
von dem postulierten heiligen Menschenopfer für «die göttliche Unität und
Gemeinschaftsidealität»81 ab, sondern auch von dem Pathos der geradezu irrwitzigen

Polemik, die mit 'Entartung' und 'Büberei', Verrat am wahren Griechen-
tums: mehr dem Liberalismus, Demokratismus und Fortschrittsgeist der
Zeitgenossen Borchardts als den Griechen des 5. Jahrhunderts gilt, so schält sich als

particula veri die Einsicht heraus, dass die attischen Tragiker und insbesondere
Euripides Mythen, die in ihrem ursprünglichen Sinn nicht mehr verständlich
waren, 'ehrlich' und 'sittlich' zu machen versuchten. Diese Versittlichung des

Mythos bei Euripides scheint nun aber den Mythos gerade nicht zu retten,
sondern zu problematisieren.

80 Rudolf Borchardt. «Über Alkestis». in: ders., Prosa II (Stuttgart 1959) 235-294: hier: 237f., 252,
258, 294.

81 Borchardt, a.O. (oben Anm. 80) 243, 258f.
82 Vgl. Borchardt, a.O. (oben Anm. 80) 258: Euripides «nicht mehr Grieche genug»; 268: «sehr frü¬

hein] griechische[n] Auflösung».



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 101

Versteht man die euripideische Bearbeitung des Amphitryonmythos in
diesem Sinn, erscheint sein Ion als ein der Alkmene verwandtes Stück. Die
Assoziation dieser Tragödie verdankt sich nicht der zu Anfang ausgesprochenen
Vermutung, dass der Urkönig der Ionier analog dem Zeus- und Amphitryon-
Sohn Herakles ursprünglich sowohl Apollon- wie Xuthos-Sohn gewesen sein
könne. Sie ist auch nicht die Konsequenz der in der Forschung geäusserten
Auffassung, es handle sich beim Ion im Grunde um eine Komödie im Sinn einer
satirischen Götterkomödie83, oder der Charakterisierung des Dramas als einer
Tragikomödie84. Vielmehr ergibt sich die Assoziation aus dem Leiden der
weiblichen Hauptfigur in Verbindung mit einer Schwangerschaft und der ausführlichen

Anfangsinformation, die den Zuhörern ein überlegenes Wissen verleiht,
während die Dramenfiguren in ihrer Unwissenheit leiden und in Gefahr geraten.

Natürlich sind der Ion und die Alkmene verschieden: Sie sind verschiedene
Stücke. Gemeint ist lediglich, dass innerhalb der uns kenntlichen Tragödien des

Euripides der späte Ion das Drama zu sein scheint, dem die Alkmene am nächsten

stand.
Den Prolog spricht wie im Amphitruo Hermes-Merkur, dem Apollon so

verwandtschaftlich, nämlich brüderlich, zugetan wie bei Plautus dem Vater
Jupiter als treuer, wenn auch gelegentlich etwas respektloser Sohn. Der Ion ist
das einzige unter den erhaltenen Dramen des Euripides, in dem Hermes der
Prologsprecher ist; von den verlorenen Stücken stellt sich wohl die Alkmene
ihm zur Seite85, wie aus dem plautinischen Prolog und aus zwei von den vier
Vasenbildern zu dem euripideischen Stück zu schliessen ist, aus denen hervorgeht,
dass auch bei Euripides Hermes Begleiter des Zeus war86. Der Prolog des Ion
klärt den Zuschauer vollständig über die Vorgeschichte, über die einsetzende

Handlung und über Apollons Pläne auf, ebenso über die Unwissenheit nicht
nur der delphischen Priesterinnen, sondern auch des 'Findelkindes' Ion selbst,
der Mutter Kreusa, die ihr ausgesetztes Kind für tot halten muss, und die
Uneingeweihtheit des Xuthos in die voreheliche Vergewaltigung seiner Frau.

Kreusa erscheint von Anfang an als Leidende. Bereits im Dialog mit ihrem
Sohn weint sie angesichts des Tempels und sagt auf Ions Frage: «Wir armen
Frauen! Götter, was erkühnt ihr euch?/ Wie nun? Wohin uns wenden um Ge-

83 Vgl. Friedrich, a.O. (oben Anm. 24) 10-29; vgl. 263; Latacz, a.O. (oben Anm. 35) 358 weist diese

Auffassung zurück. - Vgl. aber Friedrich, 273: «Es macht den Göttern nichts aus, mit den
Menschen ein recht grausames Spiel zu treiben: Pentheus wird zerbrochen, Kreusa beinahe, und
wenn Zeus weniger brutal erscheint als der Apollon des Ion, so lediglich deshalb, weil er die Leiden

Alkmenes und Amphitryons innerhalb eines Tages beginnen und enden lässt.»

84 Vgl. Bernd Seidensticker, Palintonos harmonia. Studien zu komischen Elementen in der griechi¬
schen Tragödie, Flypomnemata 72 (Göttingen 1982) 241, 246.

85 Vgl. Friedrich. a.O. (oben Anm. 24) 266: Stärk. Amphitryon (oben Anm. 6) 297 mit Anm. 102.

86 Vgl. Stärk, Amphitryon (oben Anm. 6) 297 mit Anm. 102; Sherberg. a.O. (oben Anm. 13) 135f.

mit Anm. 25. Es handelt sich um einen apulischen Kalyx-Krater vom Anfang des 4. Jh.s v.Chr.

(Tarent IG 4600) und einen sizilischen Krater aus dem 2. Viertel des 4. Jh.s v.Chr. (Lipari 9405).



102 Ernst A. Schmidt

rechtigkeit,/ Wenn uns das Unrecht niederdrückt der Mächtigen?» (v. 252-
254). Diese Rede findet 'rätselhaft', 'unverständlich' (av8gpf|VEUxa), der dieses
Rätsels Lösung ist und auf dessen Wahrheit die Hermeneutik der
Dramenhandlung zuführt.

Der stichomythische Dialog zwischen Mutter und Sohn führt die beiden so
nahe an einen Anagnorismos heran, dass der wissende Zuschauer nicht allein
gerührt ist, sondern an diesem Gang entlang dem Rand vor dem Absturz in die
Wahrheit auch technisch-rhetorisch seine Freude hat und wohl auch lachen
muss. Ion rät Kreusa davon ab, Apollon nach dem Sohn (nach ihren Worten
geht es um eine Freundin) zu fragen; der Gott werde, sich schämend seiner Tat,
nicht enthüllen, was er verbergen wolle87. Doch schliesslich stimmt, in einem
Monolog, Ion in Kreusas Kritik des Gottes ein: «Tadeln muss ich Phoibos
wohl;/ Was fällt ihm ein? Jungfrauen freit er mit Gewalt,/ Und lässt sie ziehn,
zeugt heimlich Kinder und verlässt / Sie sterbend. Tu nicht also! Wurde dir die
Macht,/ Üb auch die Tugend!» (àgExàç öicoxe, v. 435b^l40a).

Die weitere Handlung braucht nicht im einzelnen referiert zu werden. Es

genügt, dass Kreusa aufgrund neuer Geheimniskrämerei des Orakelgottes in
neues Leid gestürzt wird, den jungen Mann für die Frucht eines Fehltrittes ihres
Mannes halten muss, den Jüngling daraufhin vergiften will, was missglückt,
aber herauskommt, so dass sie selbst von einem Felsen in den Tod gestürzt werden

soll, sich deshalb an den Altar Apollons flüchtet, wie Alkmene (bei Euripides)

Schutz an einem Altar sucht, bis die Anagnorisis sie im letzten Augenblick
rettet.

Doch auch jetzt noch singt Kreusa: «Weh, weh! Furchtbar war damals mein
Los,/ Und fürchterlich auch jetzt!/ Gewirbelt von Glück zu Unglück / Wanken
wir irrend umher,/ Denn wechselnd ist des Schicksals Wehen./ Treu bleibe das
Glück! Wir litten genug» (v. 1501-1508).

Als dea ex machina erscheint Athene, weniger zur Rettung und zur Aufklärung

als zur Bestätigung und zur Deutung des Geschehenen im Blick auf die
Zukunft. Apollon selbst habe sich gescheut, vor die Augen Ions und Kreusas zu
treten, «damit ihr ihn nicht tadelnd an Vergangnes mahnt» (v. 1558). Athene
verkündet die grosse Zukunft der Nachfahren Ions. Kakœç ô' 'Ajtökktüv jiâvx'
EJiga^E (v. 1595). «Doch nun verschweige, dass du seine Mutter bist,/ Damit
sich Xuthos freuen mag des süssen Wahns» (v. 1601 f.). Die patriotische
Befriedigung des athenischen Theaterpublikums angesichts der Prophezeiung zu
Ions Nachfahren rechtfertigt kaum das Spiel des schuldigen Gottes mit den
Menschen, und Athenes Kakcäg Ô' 'Ajtökkcov jtövx' BJiga^E muss, zumindest
für Kreusa und im Blick auf sie, wie Hohn klingen. Bei Plautus hören wir von
der Reaktion der Alcumena nichts; Amphitruos promptes Einverständnis mit
dem Geschehenen, «Fürwahr, es reut mich nicht, mit Jupiter / Mein Gut geteilt

87 Eur., Ion 365 und 367; vgl. 369-380.



Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie 103

zu haben!» (v. 1124b/l 125) erscheint zwar fromm, aber nicht eigentlich
überzeugend.

7. Der Amphitruo und Menander

Was bisher plausibel gemacht werden sollte, lässt sich zu zwei Aperçus zuspitzen.

Erstens: Die Kleistsche Alkmene ist in letzter Instanz eine tragische
Frauenfigur des Euripides. Zweitens: Hölderlins Epigramm Sophokles: «Viele
versuchten umsonst das Freudigste freudig zu sagen./ Hier spricht endlich es mir,
hier in der Trauer sich aus» gilt in umgekehrter Richtung für die plautinische
Tragikomödie: 'Viele versuchten umsonst, das Traurigste traurig zu sagen./
Hier spricht endlich es mir, hier in der Komik sich aus.'

Doch ist ein noch weiterer Schritt zu machen. Nachdem die Ungewöhnlich-
keit des Plautusstücks so stark herausgestellt worden ist, kann zum Schluss die
Einsicht folgen, dass das Drama im ganzen doch auch wieder Menander nahe
steht und die Euripidesverwandlung dieser Tragikomödie geradezu menandri-
schen Charakter besitzt. Dabei ist an die Epitrepontes88 zu denken und die
strukturelle Analogie der beiden Dramen in theologisch-anthropologischer
Hinsicht so zu pointieren: Was Jupiter dem Amphitruo und der Alkmene, das
ist Charisios, der Vergewaltiger der Jungfrau Pamphile, dem Ehemann Chari-
sios und seiner jungen Ehefrau. Er ist sein eigenes unsichtbares "die Tragödie
auslösendes' Double. Die Götter des Menanderstücks sind «die eigene Wesensart».

Der Sklave Onesimos belehrt im fünften Akt Smikrines, den Vater der
Pamphile, über das Wirken der Götter. Das hört sich in Schadewaldts Übersetzung

so an: «'So kümmern sich die Götter nicht um uns?' / Wirst du nun sagen. -
Weit gefehlt! Sie haben / Jedem von uns die eigene Wesensart (xöv tqöjtov) /
Zum stellvertretenden Platzkommandanten / Eingesetzt. Der führt ständig
über uns / Die Aufsicht, ruiniert uns, wenn wir ihn nicht recht / 'Behandeln', und
im andern Falle fördert er./ Der ist uns Gott.»84 Neben dieser und zusammen
mit dieser je individuellen Wesensart der Dramenfiguren wirkt offenbar auch,
wie in anderen Menanderstücken, die Göttin Tüxrf'- So ist das um 300 v.Chr. in

88 Ich danke Margarethe Billerbeck, die mich, im Blick auf das Leiden der Ehefrau Pamphile, auf
diese Komödie verwiesen hat.

89 Menander, Epitrepontes 1092-1096 Sandbach (Menandri Reliquiae selectae, rec. F. H. Sand¬

bach, Oxford 1972); Griechisches Theater: Aischylos, Sophokles, Aristophanes, Menander.
Deutsch von Wolfgang Schadewaldt (Frankfurt a.M. 1983, insel taschenbuch): Menander, Das

Schiedsgericht, v. 1435-1442a.
90 Im erhaltenen Text der Epitrepontes nur einmal belegt: v. 351 Sandbach. Vgl. zu Tt>xr| bei Men¬

ander überhaupt A. W. Gomme/F. H. Sandbach, Menander. A Commentary (Oxford 1973) 73f.

(zu der Göttin als Sprecherin des Prologs [«delayed prologue»; «prologue inséré»] in der Aspis,
der einzigen Passage in einer Komödie, «where Tt>xr| is clearly personified»). Da Sandbachs

Ausgabe keinen Index verborum enthält und der Kommentar von Gomme und Sandbach nur
einen unvollständigen «Greek Index» zur Kommentierung bietet, der z.B. iuxo nicht aufführt,
ist man auf Körtes Indices s.w. Tt>xr| und ti>xt| verwiesen (Menander, Reliquiae, ed. A. Koerte,
vol. II, Leipzig 1963, 299 und 378; zu ergänzen z.B. um Aspis 18.213.248.381 [= Fl <Comoedia



104 Ernst A. Schmidt: Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie

Athen aufgeführte Schiedsgericht Menanders gleichsam das modernere und
entmythologisierte Pendant zu dem ein Jahrhundert später für die römische
Bühne gedichteten oder bearbeiteten Amphitruo des Plautus bzw., anders
gewendet: Im Amphitruo ist einerseits der uralte Amphitryon-Mythos im Sinn
der menandrischen Theologie gedeutet, indem der Übergriff des höchsten Gottes

und das im Verlauf des Dramas letztlich unmotivierte Verhalten Jupiters
und Merkurs den Launen der Göttin Toxi] entspricht; andererseits weicht es

von Menander darin ab, dass die Ehepartner Amphitruo und Alcumena ganz
unschuldig sind, während sich Charisios und Pamphile beide verschuldet
haben.

Korrespondenz:
Prof. Dr. Ernst A. Schmidt
Stiffurtstrasse 13

D-72074 Tübingen
E-Mail: e.a.schmidt@uni-tuebingen.de

Florentina> 36 in Körtes Index].411 Sandbach). Vgl. zum Zusammenspiel von individueller
Wesensart der Menschen und der Göttin Netta Zagagi, «Divine interventions and human agents in
Menander», in: Eric Handley/André Hurst (Hgg.), Relire Ménandre, Recherches et Rencontres
2 (Genève 1990) 63-91; hier: 65-71 passim, bes. 71: «[...] in the Aspis the goddess Tyche exploits
the protagonists', namely Smikrines', natural tendencies - greed, wickedness and selfishness - in
order to fulfil her plan». - Ich danke Thomas Geizer für seine Kritik an der ersten Fassung von
Abschnitt 7 und für seine Anregungen.


	Die Tragikomödie Amphitruo des Plautus als Komödie und Tragödie

