
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 59 (2002)

Heft: 2

Artikel: Der "Fürstenspiegel" in Senecas De clementia und in der Octavia

Autor: Manuwald, Gesine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der <Fürstenspiegel> in Senecas De dementia
und in der Octavia

Von Gesine Manuxvald, Freiburg i Br

In Furstenspiegeln wie etwa der Institutioprincipis Christiani des Erasmus
von Rotterdam (1516) oder Machiavellis IIprincipe (1513/1532) wird das Idealbild

eines Herrschers entwickelt und werden mit belehrender oder paraneti-
scher Absicht Grundsatze seiner Rechte und Pflichten dargelegt1 Der Intention

nach vergleichbar ist, auch wenn die Themenangabe das nicht unmittelbar
erwarten lasst2, Senecas an den Kaiser Nero gerichtete und bald nach dessen
Amtsantritt (54 n.Chr) verfasste3 Schrift De dementia, insofern der philosophi-

* Bei den folgenden Ausfuhrungen handelt es sich um die im wesentlichen unveränderte, nur um
Anmerkungen erweiterte Fassung eines Vortrags, der im Januar 2000 bei den «Metageitnia» in
Zurich gehalten wurde

1 Zur Definition des <Furstenspiegels> vgl zB Hadot 1972, 556 Peil 1997, 640-642
2 Aus Senecas Themenangabe lasst sich schhessen, dass es ihm in De dementia nicht um eine all

gemein und grundsätzlich ausgerichtete Behandlung des Verhaltens des Herrschers geht son
dern er sich auf einen bestimmten Aspekt konzentrieren will - Griffin (1976,149) macht darauf
aufmerksam, dass es keine hellenistischen Schriften über die Pflichten des Herrschers gebe, die
nach einer Tugend benannt seien

3 Eine genauere Datierung, die vor allem vom Text in Clem 1,9,1 und dessen Deutung sowie der
Beurteilung des Verhältnisses zwischen Senecas Aussagen über Nero und der Ermordung des

Bntannicus abhangt, ist umstritten Meist wird Clem 1 9 1 in der überlieferten Form gelesen,
die Altersangabe auf Nero bezogen und damit die Entstehung von De dementia auf zwischen
Dezember 55 n Chr und Dezember 56 n Chr angesetzt (vgl z B Faider 1928, 7-9, Fuhrmann
1963,489mit Anm ll,Gebien 1969,131 mit Anm 1, Adam 1970 9f mitAnm 1 und2, Buchner
1970a, 90f und 104f Bruckner 1976, 42 Anm 14 [S 157], Griffin 1976 133-135 und 407-411,
Blansdorf 1983, 121, Mortureux 1989, 1641-1645, Cooper/Procope 1995, 119, mit Hinweisen
auf weitere Literatur) Man muss dann annehmen, dass Seneca sich entweder der offiziellen
Version von Bntannicus Ermordung (Februar 55 n Chr anschhesst oder lobende Aussagen
über Nero macht, die nicht mit der Realität ubereinstimmen Gnmal (1978,121f) und Mortu
reux (1989,1643-1645) meinen dass das erste Buch von De dementia ursprünglich eine offent
liehe Rede gewesen sei, vielleicht fur die nuneupatio votorum an den Kaienden des Januar 56

n Chr und datieren es damit auf diesen Zeitpunkt Das kann nur eine Hypothese sein Zwier
lein (1996,14-32) dagegen betrachtet die problematische genaue Altersangabe, weil sie nicht in
die durch die ungenauen in der Umgebung gegebene Argumentationsstruktur und die Anlage
der gesamten Passage passe, als Glosse Somit ware dem Text über den Beginn der Regierung
des jugendlichen Nero hinaus keine genauere Datierung zu entnehmen Zwierleins Uberlegun
gen hier sind erwägenswert Ein Ansatz auf die Zeit vor Bntannicus' Ermordung ware dann

möglich, Senecas Aussagen über Nero stimmten mit der tatsächlichen Reahtat uberein, und
man konnte sich das Werk durch Senecas Vorahnungen und Befürchtungen ausgelost denken
Dingel (1989,174f) geht aufgrund von anderen Überlegungen davon aus dass die ganze Schrift
zwar spater sei, aber jedenfalls die Grundgedanken und das in Clem 2,1-2 geschilderte Erleb
ms auf die Zeit vor Bntannicus' Ermordung zurückgingen



108 Gesine Manuwald

sehe Traktat über dementia bei der nach Senecas Darstellung an Nero
festzustellenden wahren dementia ansetzt, d h der inneren Massigung angesichts der
Möglichkeit zum Vollziehen harter Bestrafung (vgl bes Clem 2,3,1), was man
im Deutschen wohl am ehesten mit <Milde> wiedergeben kann4 Seine eigene
Funktion fasst Seneca, wie er im Einleitungssatz selber sagt, als die eines Spiegels

fur Nero auf (scribere de dementia, Nero Caesar, institui, ut quodam modo
speculi vice jüngerer, Clem 1,1,1), wobei es sich möglicherweise um die erste
Verwendung dieses Bilds in einem solchen Zusammenhang handelt5.

Dass Seneca trotz der Prämisse, dass Nero bereits dementia besitze und
anwende, eine paranetische Wirkung auf ihn ausüben mochte, geht aus einer
Bemerkung in der Einleitung zum zweiten Buch (Clem 2,1-2) hervor, in dem
er das Wesen von dementia behandeln will (vgl Clem 1,3,1, 2,3,1 )6. In diesem

4 Zu Bedeutung und Verwendung von dementia bei den Romern allgemein vgl Winkler 1957,

206-215, zu dementia bei Seneca vgl Rieksl967 121-125 - Wegen der Schwierigkeit, im Deut
sehen ein adaquates Wort fur dementia zu finden, wird der lateinische Begriff, sofern möglich
beibehalten und im übrigen mit <Milde / mild> wiedergegeben Buchner (vgl 1970a, 115) schlagt
entsprechend zu seinem Verständnis von dementia (s unten Anm 17) zur Ubersetzung des

Wortfelds <Gute / gutig> anstelle von <Milde / mild> vor Eine solche Wiedergabe scheint aber
beim heutigen Wortgebrauch dementia zu sehr auf einen Bereich festzulegen, der in De cle
mentia nicht so von Bedeutung ist, und die entscheidenden Aspekte noch weniger zum Aus
druck zu bringen

5 Vgl Hadot 1972, 556 und 594, vgl auch Cooper/Procope 1995,121 - Das Bild des Spiegels in
bezug auf das Leben der Menschen taucht in der lateinischen Literatur auch vor Seneca (vgl
Plaut Epid 382-387, Ter Ad 415^119a, Cic Pis 71 ,Rep 2,69) auf (vgl Faider/Favez 1950 14),
wobei damit bereits die Idee des Vorbilds verbunden sein kann (vgl Ter Ad 415-419a, Cic De
rep 2,69) Die Bilder stehen aber jeweils innerhalb eines abgegrenzten Gedankengangs, cha
raktensieren keine ganze Schrift und sind vor allem nicht in bezug auf das ideale Verhalten ei
nes Herrschers als Regenten verwendet, der auf diese Weise beemflusst werden soll - Im Ver
gleich zu hellenistischen Furstenspiegeln (vgl z B Xenophon, Kyrupadie, Isokrates, Nikokles,
An Nikokles, Euagoras) ist auffällig dass in De dementia (vgl bes Clem 1,1,1, 1,6, 2,2 1-2)
ideales Vorbild und Adressat identisch sind (vgl Adam 1970,18f, vgl auch Griffin 1976 149),
wodurch das Bild des Spiegels eigentlich erst seine Berechtigung auch im wörtlichen Sinne er
halt

6 In der Regel werden, abgesehen vom Umfang Unterschiede zwischen den beiden Buchern von
De dementia in Akzentuierung und Art der Behandlung der Thematik und auch in der Vorstel
lung von dementia hervorgehoben (vgl z B Weidauer 1950, 99 Fuhrmann 1963, 494 und 506
Adam 1970 bes 24-39 und 88-90, Griffm 1976 152-154, Gnmal 1978 120-122, Mortureux
1989 1677-1679, Cooper/Procope 1995 121) Charakter und Schwerpunkt der beiden Bucher
sind natürlich unterschiedlich sie sind aber nicht völlig getrennt voneinander, sondern einem
gemeinsamen Ziel der Verpflichtung Neros auf die Ausübung von dementia, untergeordnet
und eng verbunden wie jetzt Dingel (1989, 166-175) zeigt Dabei ist Dingel der Auffassung,
dass Seneca Nero zu wahrer dementia fuhren wolle, die ihm noch fehle Seneca stellt es in der
Schrift aber zumindest so dar als ob Nero dieses Ideal bereits erreicht habe und nur zur fort
dauernden konsequenten und bewussten Praktizierung gebracht werden müsse (vgl auch
Fuhrmann 1963,490 mit Anm 15 und 16, Buchner 1970b, 206) - Heute steht fest, dass sich das

von De dementia Erhaltene in der richtigen Reihenfolge befindet, die Schrift aber nicht voll
standig ist (vgl die Disposition Clem 13,1) Keine einheitliche Ansicht besteht nur darüber,
ob das Werk nicht vollendet oder ein Teil im Laufe der Überlieferung verlorengegangen ist (zu



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 109

Prooemium lasst Seneca als Ursache und Ziel seiner Darlegungen erkennen,
dass Nero mit seinen eigenen guten Taten vertraut werden solle, damit das, was
jetzt natura und inpetus sei, zum ludicium werde (dem 2,2,2) Nero ist also in
Senecas Sicht, wie er im ersten Buch ausdrücklich sagt (Clem 1,11,2), von Natur

aus durch wahre dementia ausgezeichnet, soll aber auf der Grundlage von
Senecas Ausfuhrungen zur Fortfuhrung und bewussten Anwendung dieser
Haltung angeleitet werden Man kann daher die panegyrische, positive Darstellung

Neros als verpflichtende und paranetische Idealisierung verstehen
Neros dementia wird fur Seneca insbesondere dadurch manifest, dass

Nero kein Burgerblut vergossen habe {Clem 1,11,2), worin das höchste Gluck
des Herrschers bestehe {Clem 1,26,5) Wegen seiner Anlagen, zu denen auch
dementia gehöre, werde Nero von den Burgern geliebt (vgl bes Clem 1,1,5-9)
und erreiche so Sicherheit fur sich selbst (vgl bes Clem 1,19,4-6) - Genau mit
diesem Punkt, der Behandlung romischer Burger durch den Herrscher und den

Auswirkungen auf die eigene Stellung, beginnt in dem kaiserzeitlichen, unter
Senecas Namen überlieferten Drama Octavia eine dialogische Auseinandersetzung

der Dramenfiguren Nero und Seneca in der Mitte des Stucks {Oct 440-
592) In dieser Unterredung wird in prinzipieller Weise über die Problematik
diskutiert, die konkret durch den Ablauf der Handlung, einer Dramatisierung
der Vorgange bei Neros Trennung von seiner Frau Octavia und seiner Hochzeit
mit Poppaea im Jahr 62 n Chr gezeigt wird

Seneca weist im Anschluss an Neros Befehl an einen Prafekten, zwei romische

Burger als vermeintliche Bedrohung fur sich umbringen zu lassen {Oct
437^138), den Kaiser ermahnend darauf hin, wie er sich als Herrscher zu verhalten

habe Damit wird dem Handeln des als egoistischen Tyrannen gezeichneten
Nero ein positives Gegenbild gegenübergestellt Zwar ist durch die Situation
im Drama klar, dass Senecas Entgegnungen Neros Aktionen direkt beeinflussen

sollen, doch sind die Vorstellungen der Dramenfigur so grundsätzlich
formuliert, dass sich daraus das Bild eines idealen Herrschers und der
entsprechenden Herrschaftsform gewinnen lasst Auch hier handelt es sich also um
eine Art Furstenspiegel, wobei aufgrund der Dramenstruktur der Octavia allerdings

kein direkter Adressat ausserhalb des Werks gegeben ist
Wegen der Ubereinstimmungen in der grundsätzlichen Thematik und in

der Beziehung auf Nero haben die Verbindungen zwischen De dementia und
der Octavia die Forschung langst beschäftigt, vor allem in Zusammenhang mit
der Frage, ob Seneca tatsächlich als Autor der Octavia anzusehen ist Die
Diskussion ist jedoch meist bei der Feststellung der mehr oder weniger deutlichen
Entsprechungen stehengeblieben, die, wenn überhaupt, so gedeutet wurden,

Erhaltungszustand und grossraumiger Anlage der Schrift vgl z B Faider 1928 51-54 Faider/
Favez 1950 128f Fuhrmann 1963 490f mit Anm 17 Adam 1970 10 Anm 2 Buchner 1970a

107f Griffin 1976 152 Anm 1 Mortureux 1989 1645-1655 mit Hinweisen auf weitere Litera
tur)



110 Gesine Manuwald

dass in der Octavia Material aus De dementia wiederverwendet werde. So wird
in der letzten ausfuhrlicheren Behandlung dieses Themas, in F. Bruckners
Dissertation von 1976, die Ansicht vertreten, dass die Octavia ohne das Vorbild
von De dementia nicht möglich gewesen ware und dort die Gedanken aus De
dementia vergröbert und mit konventionellen Vorstellungen angereichert
vorgeführt wurden7. Erkennbare Unterschiede werden dabei, wie es scheint, nicht
ausreichend beachtet und gewürdigt. Daher soll hier versucht werden, die
Konzeptionen des idealen Herrschers im Verhältnis zu den Untertanen, wie sie sich
aus den beiden Werken ermitteln lassen, herauszuarbeiten, zu vergleichen und
dadurch zu prüfen, ob in der Octavia nur eine dramatische Bearbeitung von De
dementia oder eine eigenständigere Vorstellung vorliegt.

*

In De dementia werden - entsprechend der philosophischen Fragestellung
mit der Konzentration auf ein Verhaltensmerkmal des Kaisers - die Gegebenheiten

der bestehenden politischen Verhaltnisse akzeptiert sowie staatsrechtliche

oder staatstheoretische Fragen nicht diskutiert8. Folglich gibt es keine
eigentliche Herleitung von Legitimation und Position des Herrschers oder eine
Definition seiner Stellung. Darauf scheint es Seneca in dieser Schrift nicht
anzukommen (vgl. Clem. 1,19,1), zumal er auch die Begriffe rex und princeps

7 Vgl Bruckner 1976, bes 42-91 - Ferner finden sich folgende Ansätze zur Behandlung der
Thematik Prechac ordnet in der Einleitung seiner Ausgabe von De dementia ('1961, LXV-LXXI)
einzelnen Versen der Octavia Stellen aus De dementia zu, die er als Parallelen betrachtet Daraus

schliesst er, dass alle Äusserungen m der Octavia, bis auf einige, die durch die besonderen
Umstände des Dramas bedingt seien, Imitation oder Paraphrase von De dementia seien Meist
bestehen die Ubereinstimmungen aber nur dann, dass, durch die Thematik gegeben, gleiche
Worter vorkommen oder derselbe Sachverhalt, wenn auch in anderer Weise, beschrieben wird
Als Grundlage fur einen Vergleich ist eine solche Zusammenstellung daher nicht zureichend
Grimal (1991, 1149-1158) und Armisen-Marchetti (1998, 197-209) beschäftigen sich mit der

Dramenfigur Seneca im Verhältnis zum historischen Seneca Grimal benennt Unterschiede
zwischen den Vorstellungen in der Octavia und denen des historischen Seneca in seinen
Prosaschriften, was er durch die Verwendung von Gemeinplätzen in der Octavia erklart Auf diese
Weise ergebe sich kein wahres Bild Senecas Armisen-Marchetti behandelt vor allem Senecas

Monolog zu Beginn der Szene (Oct 377-436), im übrigen verweist sie auf Bruckner (1998,201)
Fur den Dialog stellt sie dabei fest, dass alle Auffassungen der Dramenfigur Seneca aus De
dementia stammten (1998, 202) Der Seneca des Dramas ist fur sie nicht historisch, sondern das

stilisierte Bild eines reinen Philosophen (1998, bes 208), auf seine politische Bedeutung im
Stuck geht sie nicht ein - Bei der folgenden inhaltlichen Gegenüberstellung der
Herrschaftskonzeptionen in den beiden Werken kann in dem Zusammenhang und im gegebenen Rahmen
nicht auf weitere, damit verbundene, aber mehr die einzelnen Werke als solche betreffende
Probleme eingegangen werden Ausserdem ist eine vollständige Auseinandersetzung mit der
umfangreichen Sekundärliteratur zu De dementia und zur Octavia nicht möglich Daher werden

nur Arbeiten berücksichtigt, die fur das Verständnis der bei der Gegenüberstellung
relevanten Aspekte besonders wichtig sind oder Ansätze zu einem Vergleich bieten - De dementia
wird nach der Ausgabe von Hosius (1914), die Octavia nach der von Zwierlein (1986/93) zitiert

8 Vgl Weidauer 1950,44 und 56, Fuhrmann 1963,481, Buchner 1970a, 109, Mortureux 1989,1670
und 1680



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 111

ohne erkennbaren Unterschied verwendet (vgl. z.B. Clem. 1,3,3; 7,1; 16,1; 2,5,2)
und der Wortwahl offenbar keine grössere Bedeutung beimisst (vgl. Clem.
1,4,3)9. Nur einmal heisst es in Zusammenhang mit der für Herrscher geforderten

milden Verhaltensweise, dass sich die Natur die Einrichtung <Konig> ausgedacht

habe, wie man vor allem an den Bienen sehen könne (Clem. 1,19,2).
Konkreter erkennbar werden Senecas Vorstellungen, wenn er Nero in

einem fiktiven Monolog zu Beginn des Werks über seine Rolle reflektieren lässt

(Clem. 1,1,2-4). Darin bezeichnet sich Nero als unter allen Sterblichen
Auserwählten (ohne dass deutlich wurde, von wem10), der auf der Erde die Rolle der
Götter innehabe (Clem. 1,1,2). Diese Position bedeutet nach Neros Worten
eine uneingeschränkte und absolute Machtfulle, durch die er sogar zum Herrn
über Leben und Tod ganzer Völker werde, von dem alle abhängig seien (Clem.
1,1,2).

Aber er habe sich, wie Nero fortfährt, trotz seiner Machtfulle nicht zu
ungerechtem Strafen hinreissen lassen (Clem. 1,1,3). Er handele so, als ob er
Rechenschaft vor den Gesetzen ablegen müsse, die er selbst wieder zur Geltung
gebracht habe (Clem. 1,1,4). Tatsächlich hält sich Nero also gegenüber den
Gesetzen nicht für rechenschaftspflichtig, will aber so vorgegangen sein, als ob das

der Fall sei. Aufgrund derselben Haltung kann er auch mit Zuversicht die
Bereitschaft bekunden, im Fall einer Rechenschaftsforderung der Götter seine
milde und verantwortungsbewusste Behandlung der Menschen nachzuweisen
(Clem. 1,1,4). Dabei liegt der Formulierung nach ebenfalls nicht eine real
bestehende Situation, sondern ein Gedankenexperiment vor11. Nicht einmal die

9 Der Begriff rex ist hier fur Seneca offenbar nicht mit den bei den Romern verbreiteten negativen

Assoziationen verbunden, sondern im Sinne von ßaaikeug gebraucht (zur Wortwahl vgl
z B Fuhrmann 1963, 495 mit Anm. 29, Griffin 1976,141-148, Cooper/Procope 1995,123) Zur
Wiedergabe im Deutschen werden gleichbedeutend <Kaiser>, <Pnnzeps> und <Herrscher>
verwendet

10 Der Satz (egone ex omnibus mortalibus placui electusque sum, qui in terris deorum vice funge-
rer?, Clem 1,1,2) enthalt keine Angabe des Urhebers Auch an anderen Stellen in De dementia
wird nur mit verschiedenen Ausdrucken unpersönlich im Passiv festgestellt, dass die Macht
dem Kaiser ubertragen sei (vgl Clem 1,7,2,14,2,17,2,18,1). Ausdrücklich wird deren Ursprung
nirgendwo behandelt (vgl Weidauer 1950, 56, Adam 1970, 49 Anm 24) Faider/Favez (1950,
17) meinen, dass Seneca die Herkunft absichtlich offengelassen haben konnte Das vermutet
auch Adam (1970,49f), geht aber davon aus, dass Seneca selbst mit seiner Wortwahl nicht aus-
schhesse, dass menschlicher und göttlicher consensus bei der Herrschaftsubertragung
zusammenwirkten Zumindest fur die Zeit der Regierung sei von einem consensus die Rede {Clem
1,3,4) Dieser ist jedoch ganz anderer Art, und weitergehende Thesen lassen sich nicht nachweisen

Fears (1975,486-496) folgert aus dem Satz im Monolog und der Darstellung in der ganzen
Schrift, dass der Kaiser seine Macht von den Gottern erhalten habe, und deutet Aussagen in der
Octavia auf dieser Basis (s unten Anm 38)

11 Bei den Gesetzen ist schon durch die Formulierung (tamquam mit Konj Clem 1,1,4) klar, dass

die Bindung des Kaisers an diese nicht real besteht (vgl Weidauer 1950, 20f, Adam 1970, 43,

Blansdorf 1983, 123, Cooper/Procope 1995, 124 und 129 Anm 1, etwas anders Fears 1975,

490f - Gegenuber den Gottern handelt es sich lediglich um eine Bereitschaft Neros, Rechenschaft

abzulegen, falls das verlangt werden sollte (vgl Adam 1970,43) Weidauer (1950,21 und



112 Gesme Manuwald

Gotter werden also als Instanz angesehen, die das Verhalten des Kaisers
bestimmen und denen er verantwortlich ist Sie werden nur, weil es keinen Men
sehen über Nero gibt, als Adressaten fur eine mögliche Rechenschaftslegung
gewählt

In dem fiktiven Monolog lasst Seneca Kaiser Nero sich als einen Herrscher
präsentieren, der sich in seiner Machtfulle von keinen äusseren Normen oder
Institutionen abhangig fühlt12, aber in seiner persönlichen Entscheidung in richtiger

Weise Beherrschung beim Strafen übt Dass ein solches Verhalten das

angestrebte Ideal ist, bestätigt sich im weiteren Verlauf der Schrift, wenn Seneca
als Autor die dann eintretenden positiven Auswirkungen auf das Staatswesen
und das Leben der Burger beschreibt, die sich auf das Masshalten des Kaisers
bei Bestrafungen verlassen und über die bestehende Herrschaftsform glücklich
sein konnten (vgl Clem 1,1,5-9, 3,3-4,3)

Wegen der herausragenden Stellung des Kaisers sieht Seneca das Wohl des
Staatswesens allein von dessen Charakter und Aktionen abhangig, nur diese
werden daher in der Schrift erörtert Der gute Herrscher unterscheidet sich
nämlich vom Tyrannen nicht durch die staatliche Ordnung, sondern durch seine
Persönlichkeit, d h Charakter, Lebensweise und Verhalten gegenüber Untertanen

(vgl Clem 1,11,4-12,4)13 Da es fur den Herrscher keine äusseren Normen

gibt, soll dem sonst ungebundenen Kaiser die Tugend dementia als bestim
mende Richtlinie fur sein Handeln bei Bestrafung nahegelegt werden, das
allem auf eigenem Ermessen beruht14 Nur in diesem Sinne sind die Gotter fur die
Herrschaftsweise des Kaisers relevant, da sie Vorbild und Massstab sein
können15 Es wird ein mildes Verhalten der Gotter dem Herrscher gegenüber vor-

26) Fears (1975 490f) Bruckner (1976 47mitAnm 44 [S 162]) und Blansdorf (1983 123) se

hen offenbar eine echte Verantwortlichkeit des Kaisers gegenüber den Gottern gegeben Fears
(1975 490f) fuhrt sie darauf zurück dass der Kaiser seine Macht von diesen erhalten habe
(s oben Anm 10)

12 Vgl z B Weidauer 1950 20 25 26 Blansdorf 1983 121 Mortureux 1989 1663 und 1676 Coo
per/Procope 1995 123f

13 Vgl Faider/Favez 1950 85 Griffm 1976 148 170 207 217 Cooper/Procope 1995 124 bes Fa

vez 1960 346-349 Cooper/Procope (1995 124) weisen darauf hin dass Tyrannei und Königs
herrschaft sonst in der Regel danach unterschieden werden ob die Regierung nach den Geset
zen und dem Willen der Untertanen entsprechend ist oder nicht (vgl Anst Pol 1285a25-29
Xen Mem 4 6 12) Weidauer (1950 22 25 26 105 u o betont dass die Festlegung des Herr
schers auf dementia als Ziel die salus publica habe Mit dementia werde eine ethische Transzen
denz und damit eine Rechtfertigung des Prinzipats versucht (1950 57 95 105) Ausgeführt wer
den solche weitergehenden Folgerungen m der Schrift allerdings nicht

14 Vgl auch Blansdorf 1983 122125 135 - Die Ausübung von dementia setzt ein Verhältnis von
Uber und Untergeordneten voraus (vgl Clem 15 6 2 3 1 vgl Fuhrmann 1963 509 Rieks
1967 122 Mortureux 1989 1672 Cooper/Procope 1995 120)

15 Vgl Weidauer 1950 50f und53f Blansdorf 1983 123 Anm 19 (S 149) Mortureux 1989 1672f
und 1676 Zum Verhältnis zwischen Kaiser und Gottern in De dementia im Vergleich zu hei
lenistischen Vorstellungen vgl Adam 1970 41—45



Der Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 113

ausgesetzt und daraus die Empfehlung eines entsprechenden des Kaisers den
Untertanen gegenüber abgeleitet (vgl dem 1,7,1-2,19,9)

Die besondere Rolle der dementia ergibt sich aus den Handlungsmoghch-
keiten eines Kaisers bei Bestrafungen und durch das Verhältnis zur lustitia, das
Seneca insgesamt folgendermassen beschreibt Aufgabe der lustitia sei es, die
Wahrheit herauszufinden und der Unschuld gewogen zu sein dementia aber
bewirke, gerade auch bei persönlicher Betroffenheit des Kaisers, eine Zügelung

der Leidenschaft zur Rache bei einem tatsächlichen Vergehen, so dass die
Strafe erlassen oder verringert werde {dem 1,20,1-2) An anderer Stelle heisst
es, dass dementia etwas sei, was sich innerhalb dessen bewege was mit Recht
festgesetzt werden könne {dem 2,3,2) Offenbar soll bei einem Vergehen
zunächst mit Hilfe der lustitia der Tatbestand ermittelt werden und der Kaiser
dann durch Ausübung von dementia rational eine Entscheidung treffen, bei der
die Strafe unter dem eigentlich Vorgesehenen hegt Denn dementia ist, wie
gegen Ende des überlieferten Texts gesagt wird, nicht an formale Regelungen und
Institutionen gebunden, handelt aber so, als wenn das, was sie beschlossen
habe, das Gerechteste sei {dem 2,7,3)16 Durch dementia wird also lustitia auf
andere Weise umgesetzt17 Bei einer solchen Auffassung und der daraus folgenden

Praktizierung von dementia kann Seneca die durch die Entscheidungsfreiheit
des Herrschers gegebene dementia als Basis einer guten Herrschaft annehmen

Die Tugend dementia bedeutet nach Seneca zwar fur das Leben jedes
Menschen einen Gewinn an Gluck und Ruhe, sei aber bei einem Kaiser besonders

bewunderungswürdig, weil er, durch keinerlei Instanz gehindert, nur
durch den eigenen bewussten Entschluss gezugelt werden und diese Haltung
annehmen könne {dem 1,5,4, vgl auch dem 1,3,3) Die fortwahrende
Ausübung von dementia will Seneca dem Kaiser auch als unumgänglich im eigenen
Interesse empfehlen, da er sich selbst schone, wenn er andere schone {dem

16 Zur Bedeutung von tamquam in Clem 2 7 3 vgl Faider/Favez 1950 158 Buchner 1970b 206

anders Fuhrmann 1963 503
17 Etwas anders sehen das Verhältnis zwischen dementia und lustitia etwa Fuhrmann (1963 481

514) und Adam (1970 bes 31-39 vgl dazu Mortureux 1989 1673) Fuhrmann (1963 481 514
bes 503) versteht dementia im Sinne von aequitas einer Art von Gerechtigkeit und sieht De
dementia daher als einen juristisch ausgerichteten Traktat an Zu beachten ist allerdings dass

aequum in De dementia mit bonum verbunden ist (vgl Clem 1 18 1 2 14 7 3) und dadurch ei
ne andere Bedeutung erhalt (vgl Blansdorf 1983 129) Buchner (1970a 113 1970b 203 223)
dagegen meint dass es um dementia als menschliche und politische Tugend gehe (vgl auch

Weidauer 1950 58 und 66) Adam (1970 24-39 88-90 101) nimmt verschiedene Funktionen
von dementia fur die beiden Bucher an wobei ihre Auffassung fur das erste Buch eher in Buch
ners und fur das zweite eher in Fuhrmanns Richtung geht (zu diesen und weiteren Thesen vgl
Griffin 1976 150f Blansdorf 1983 133 Anm 29 [S 150] und 135 Mortureux 1989 1658-1664)
Darauf dass in De dementia alle diese Aspekte und der philosophische zum Tragen kommen
wenn auch in den einzelnen Abschnitten in unterschiedlichem Verhältnis verweist zu Recht
Mortureux (1989 1679)

astartk DU I



114 Gesine Manuwald

1,5,1)18 Durch Zurückhaltung bei der Bestrafung von Burgern, die Strafe
verdient haben, gewinne er die Zuneigung der Untertanen (Clem 1,1,5-9,13,4),
die sich dann fur die Bewahrung seines Lebens und seiner Machtstellung
einsetzten (Clem 1,3,3-4,3), und könne sich deshalb sicher fühlen und furchtlos
sein (vgl Clem 1,10,2,11,4,19,4-6)

Der Umgang mit einzelnen romischen Burgern gilt Seneca als Modell fur
das Verhalten eines Kaisers gegenüber anderen Nationen und besiegten Königen,

wie aus seinen Äusserungen über das Verhältnis zu diesen (vgl Clem
1,1,2, 21,2-3, 2,7,2) und vor allem dem Entwurf des negativen Gegenbilds von
Grausamkeit bei einem Herrscher (Clem 1,25,1-26,4), dessen Wüten ohne

Massigung von Hinrichtungen einzelner zum Volkermord schreite (Clem
1,26,4), zu erschlossen ist Vor diesem Hintergrund hat Senecas Beschreibung
der erwünschten Machtausubung des Kaisers am Ende des ersten Buchs, als er
das öffentliche Retten zahlreicher Burger als göttliche Macht bezeichnet
(Clem 1,26,5), auch eine allgemeinere und umfassendere politische Dimension

Der Vorstellung eines allmachtigen Kaisers steht die des Volks gegenüber
als einer ungeheuer grossen Masse, die zwietrachtig, aufständisch und
unbeherrscht ist und ohne Fuhrung m ihr Verderben liefe (vgl Clem 1,1,1, 3,5,

4,1-2) Diese Menge muss der Kaiser lenken, da sie allein durch ihn zusammengehalten

wird (Clem 1,3,5,4,1), indem er sie wie die Seele den Korper mit Hilfe
von Einsicht und Vernunft fuhrt (Clem 1,3,5) Nur durch die Einheit stiftende
Person des Herrschers und den Gehorsam der Untertanen ist das Gemeinwesen

gefestigt und Roms uberragende Stellung in der Welt gesichert (Clem
1,4,1-2) Vom Volk wird vorausgesetzt, dass es die uneingeschränkte
Monarchie akzeptiert und allenfalls über einen guten Kaiser glücklich ist (vgl Clem
1,1,7) Die richtige Fuhrung des Volks durch den Kaiser tragt bei einer solchen

Konzeption von Herrschaft die alleinige Verantwortung fur das Wohl des
Staats Emwirkungsmoghchkeiten anderer auf die Kaiserherrschaft kommen
in der Schrift nicht vor, Verfassungsinstitutionen werden nicht genannt

Besonders deutlich wird das fur Seneca durch Nero verkörperte Idealbild
des Herrschers, auf das er ihn fur die Zukunft verpflichten will, in einer
Gegenüberstellung von Nero und Augustus (Clem 1,9,1—11,3)19 An Augustus'
Verhalten als Beispiel will Seneca zeigen, wie lobenswert und vorteilhaft dementia
fur einen Herrscher sei, da sie ihm Sicherheit und Beliebtheit beim Volk bringe
(vgl Clem 1,10,2) Der einzige Grund, dass der vergottlichte Augustus
Anerkennung als guter Herrscher und den Titel paterpatriae verdiene, besteht nach
Senecas Darstellung dann, dass er, wie in einem konkreten Fall ausführlich

18 Zur Darstellung von dementia als vorteilhaft fur den Kaiser vgl Weidauer 1950 22 und 59

19 Zum Augustus Exempel vgl Gebien 1969 129-136 - Gebien sieht die Passage über die in der
Einleitung dazu (Clem 1 8 6-9 1) angegebene Funktion hinaus fur die Charakterisierung von
dementia und damit die Schrift insgesamt als zentral an Sie verdeutlicht jedenfalls welche
Funktion und welche Bedeutung Seneca dementia beimisst



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 115

exemplarisch vorgeführt, nicht grausam gegen Leute, die Anschlage auf ihn
verüben wollten, vorgegangen sei (Clem. 1,10,3). Augustus' dementia sei
allerdings nicht wahre dementia, da er sie erst nach Krieg und Morden praktiziert
habe {Clem. 1,9,1; 11,1-2). Dagegen zeige Nero wahre dementia, da er kein
Burgerblut vergossen und von Anfang an dementia geübt habe {Clem.
1,11,2-3). Um Nero in dieser Hinsicht positiv abzusetzen, stellt Seneca Augustus'

Vorgehen zur Zeit der Machtübernahme als schuldhaft dar und führt es

auf dessen jugendliche Hitzköpfigkeit und ungebremsten Zorn zurück {Clem.
1,11,1). So ist Augustus für Nero gleichzeitig Modell und ihm nicht ebenbürtiges

Gegenbild20.
*

Betrachtet man gegenüber der Konzeption in De dementia die Vorstellung
von idealem Herrscher und Herrschaftsform, die die Dramenfigur Seneca in
der Octavia im Gespräch mit Nero {Oct. 440-592) entwickelt, ergeben sich
neben gewissen Ubereinstimmungen einige bemerkenswerte Differenzierungen
und Unterschiede. Wie Neros Befehl zur Ermordung zweier mit ihm verwandter

römischer nobiles zu Beginn der Szene {Oct. 437-438) und seine anschliessenden

Äusserungen zu seinem Vorgehen (bes. Oct. 441.457a.458a.462-^171)
zeigen, will er durch solche brutalen Taten Furcht bei den Burgern erzeugen
und so seine Sicherheit gewährleisten. Dabei handelt er gewissermassen nach
dem Grundsatz «oderint, dum metuant», der in De dementia ausdrucklich als
ein für einen Herrscher inakzeptables Motto zurückgewiesen wird {Clem.
1,12,4; 2,2,2). Die beiden nobiles spielen im gesamten Drama nur insofern eine
Rolle, als Neros Vorgehen gegen sie, das dem im Stück dargestellten gegen
Octavia entspricht, zum Anlass dient, die Basis des herrscherlichen Handelns und
mögliche Alternativen grundsätzlich zu diskutieren21.

20 Vgl Gebien 1969,132 und 165f Griffin 1976,212f - Augustus wird in Senecas Schriften häufi¬

ger erwähnt, und zwar meist positiv Negative Aspekte werden aber nicht nur in De dementia,
wie Gebien (1969,165) offenbar meint, sondern durch die Art der Darstellung auch gelegentlich

in anderen Werken angedeutet (vgl zB Dial 10,4,5) -Jal (1957,242-264) kommt nach
einer Analyse von Senecas verschiedenen Äusserungen über Augustus zu dem Schluss, dass er an
ihm auch negative Zuge feststelle Seneca habe in Augustus den idealen Herrscher sehen wollen,

das aber nicht können (1957,264) Insofern entsprachen Neros Aussagen über Augustus in
der Octavia (Oct 503-529) im Grunde den wahren Vorstellungen des historischen Seneca

(1957,264) Letztere These ist vielleicht etwas weitgehend, da Neros Darstellung in der Octavia
funktional auf ein bestimmtes Argumentationsziel ausgerichtet und entsprechend einseitig ist

21 Giancotti (1954, 222f) findet in der Octavia auch eine Verteidigung der Aristokratie als Wahrer

der Tradition Deswegen habe die Ermordung von Plautus und Sulla in das Stuck
aufgenommen werden müssen Das Schicksal der beiden Adligen dient aber gerade nicht diesem

spezifischen Darstellungsziel, sondern als Parallele zu dem von Octavia und als Ausgangspunkt
des Dialogs In der Diskussion um die Position des Kaisers ist die Aristokratie nicht entscheidend

-Bruckner (1976,42-44 und 58f) vergleicht Neros Vorgehen gegenüber Plautus und Sulla

mit dem in De dementia beschriebenen von Augustus gegenüber Cinna (Clem 1,9,2-12) und
dem dort von Nero berichteten, als dieser unwillig und nach langem Zogern ein Urteil gegen
zwei Strassenrauber unterschreibt (Clem 2,1,1-2) In Neros Aktion in der Octavia sieht er



116 Gesine Manuwald

Angesichts von Neros Massnahmen versucht Seneca, ihm argumentativ
ein anderes Verhalten nahezulegen. Er führt dementia an, die ein Heilmittel
gegen Angst sei (Oct. 442), macht deutlich, dass es die schönste Tugend fur den
Herrscher sei, als pater patriae die Bürger zu bewahren (Oct. 444), und weist
darauf hin, dass Anerkennung durch die Bürger dem Kaiser die grosste Sicherheit

gewahre (Oct. 456b.457b). Diese Gedanken am Beginn der Unterredung
und vor allem die Tatsache, dass dementia hier einmal genannt und dem Kaiser
als Verhaltensmaxime empfohlen wird (Oct. 442), erinnern an die Darlegungen
in De dementia22.

Jedoch erhalten dementia und das Herrscherbild in der Formulierung der
Gedanken durch die Dramenfigur Seneca und aufgrund der Art der Verwendung

im Zusammenhang eine andere Bedeutung. Denn offensichtlich geht der
Seneca in der Octavia in Gegensatz zu den Ausführungen in De dementia von
einer Einbindung des Kaisers in verpflichtende Normen aus. Das beginnt mit
Senecas erstem Kommentar zu Neros Verhalten, dass es sich nicht zieme, so

gegen Verwandte vorzugehen (Oct. 440). Mit der Forderung, dass das, was sich
zieme, und nicht das, was möglich sei, auch für den Kaiser bestimmend sein
solle, nimmt Seneca die Vorstellung später in allgemeinerer Form wieder auf
(Oct. 454). Von vornherein ist also eine übergeordnete moralische Norm, die
auch fur den Kaiser gilt, vorausgesetzt.

Neros Antwort (Oct. 441) auf Senecas ersten Vorwurf (Oct. 440) macht
klar, dass ihm immerhin bewusst ist, dass es eine solche Norm gibt, wenn er sie
auch fur sich nicht als erfüllbar betrachtet23. Er bezeichnet sie als Gerechtigkeit,
an deren Ausübung er sich aus Angst gehindert fühle. Die von Seneca dagegen
empfohlene dementia (Oct. 442) fungiert entsprechend als Heilmittel zur Be-

(1976, 45, so auch Gnmal 1991,1150f) die Beschreibung des grausamen Herrschers in De
dementia, dessen Wüten nicht einmal vor Verwandten zurückschrecke (Clem 1,26,4), verwirklicht

Vergleichspunkte bestehen durchaus, zu beachten sind aber die jeweils anderen
Gegebenheiten der Situation und der in den beiden literarischen Werken unterschiedliche Kontext

22 Vgl z B Gnmal 1991, 1150 - Wegen der Anfuhrung von dementia als Heilmittel verweist
Bruckner (1976,43) zu Oct 442 auf Clem 1,9,6, wo in Zusammenhang mit dementia von reme-
dia die Rede ist Das Wort remedia hat dort aber konkrete Bedeutung in einem Vergleich und
ist nicht direkt auf dementia bezogen Inhaltlich meint Bruckner (1976,43f und 73), dass in Oct
442 und 444 der Kerngedanke von Senecas Pnnzipatsverstandnis zum Ausdruck komme Dabei

trennt er offenbar nicht deutlich zwischen dem historischen Seneca und der Dramenfigur
Seneca und setzt wegen der Ähnlichkeiten zu De dementia bei diesem Aspekt eine insgesamt
vergleichbare Auffassung fur beide voraus

23 Opelt (1951,101) sieht in Neros Reaktion eine Entschuldigung und Verurteilung seines Ver¬
haltens Eine solche Einsicht in die Ursachen fehle den Herrschern in Senecas Tragödien
Bruckner (1976, 43 mit Anm 20 [S 159]) halt die Erkenntnis fur konstruiert Ferner meinen
Opelt (1951,101) und Bruckner (1976, 40f) mit verschiedenen Nuancen, dass der Beginn der
Unterredung Neros Affektbestimmtheit zeige Entsprechend schliesst Opelt (1951, 101) aus
der vorliegenden Stelle, dass die Voraussetzung fur Gerechtigkeit die Freiheit von jedem
Affekt sei Bei dieser Einschätzung werden allerdings Neros rationale und geschickte Argumentation

in der Szene und die Motivation fur sein Verhalten nicht ausreichend berücksichtigt



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 117

seitigung der Furcht und wird so - anders als in De dementia - zur Voraussetzung

dafür, eine Herrschaft nach den Prinzipien der Gerechtigkeit zu führen24.

Bald darauf, gegenüber Neros selbstherrlichem Anspruch, dass die Untertanen
dem zu gehorchen hätten, was er entscheide {Oct. 459a), fordert Seneca, dass

Nero Gerechtes befehlen solle {Oct. 459b). Dieses Gerechte sieht Seneca erst
durch einen consensus als gültig an {Oct. 460b). Was immer man darunter auch
im einzelnen verstehen mag2\ jedenfalls ist die Macht des Kaisers für den
Seneca des Dramas auf menschlicher Ebene nicht absolut, sondern an Institutionen

und Wertmassstäbe, die auch fur andere gelten, gebunden.
In dieselbe Richtung weist Senecas Warnung vor dem Wirken der Gotter

für den Fall, dass sie die Taten des Kaisers nicht billigen {Oct. 448.450). Im
Unterschied zu Nero, der sich blasphemisch brüstet, selbst Götter zu schaffen
{Oct. 449), bilden die Götter in Senecas Sicht offenbar eine unabhängige,
übergeordnete Instanz, die auch und gerade ein Herrscher in seiner Machtfulle
beachten müsse26. Ausserdem warnt Seneca Nero vor der Wechselhaftigkeit der
unberechenbaren Fortuna {Oct. 452). Er geht also davon aus, dass ein Kaiser in
seiner Stellung nicht sicher, sondern dem für Menschen üblichen Wechsel
unterworfen sei, weswegen man sich entsprechend verhalten solle.

Der Seneca des Dramas sieht nicht nur die Position des Kaisers anders als

der historische Seneca in De dementia, sondern auch die der Burger und deren
Verhältnis zum Herrscher. Wunsche und Anforderungen der Burger an den

24 Anders sieht Adam (1970, 31-39) den Unterschied Sie glaubt, dass im zweiten Buch von De
dementia gezeigt werde, dass dementia und der sie übende Pnnzeps der mstitia als einer
abstrakten Norm unterworfen seien (s oben mit Anm 17), was sie als wichtigen und eigenen Beitrag

Senecas zum dementia-Begriff ansieht (1970, lOlf) Folglich stellt sie fest, dass dementia in
der Octavia in traditionellem Sinne vorkomme und sich die Octavia daher trotz einer im
allgemeinen weitgehenden Ubereinstimmung bereits von Senecas besonderem Verständnis von
dementia entferne (1970,103)

25 Bruckner (1976, 54f) meint, dass nicht an einen konkreten consensus im Sinne einer Institu¬

tion, sondern an einen consensus omnium bonorum gedacht sei Im Hintergrund stehe die
Vorstellung, dass jede excellens potentia auf dem consensus minorum bzw servientium beruhe (vgl
Sen Benef 5,4,3, Dial 2,4,1) Hier geht es aber nicht um die Akzeptanz der Herrschaft
überhaupt, sondern um die Gültigkeit der Befehle des Herrschers Von welchen Personen der
consensus gebildet wird und wie er sich äussert, lasst sich aus dieser Stelle nicht erschlossen Es

handelt sich jedenfalls um einen Entschluss, der unabhängig vom Kaiser zustande kommt, aber
fur die Verwirklichung seiner Befehle wichtig ist - Weil Adam (1970,103) nicht zwischen Senecas

Konzeption und Neros Praxis unterscheidet, glaubt sie, dass es in der Octavia keine den Kaiser

rechtfertigende Norm gebe und nur der kaiserliche Wille ohne Rucksicht auf einen consensus

massgebend sei
26 Bruckner (1976,47 mit Anm 44 [S 162]) sieht eine Ubereinstimmung mit Neros Aussage in sei¬

nem fiktiven Monolog in De dementia (Clem 1,1,2—4), dass er den Gottern über das Menschengeschlecht

Rechenschaft ablegen könne (Clem 1,1,4) Dort handelt es sich aber nur um ein
Gedankenexperiment (s oben mit Anm 11) Adam (1970,103) kommt auch (s oben Anm 25) in
bezug auf die Gotter zu dem Schluss, dass sie nicht als eine den Kaiser wirklich bindende Norm
erschienen - Gnmal (1991,1151) stellt fest, dass Furcht vor den Gottern und deren Zorn nicht
zu den Auffassungen des historischen Seneca passe



118 Gesine Manuwald

Herrscher werden als zu berücksichtigende Grossen gewertet und die Stellung
des Kaisers auch aus deren Perspektive beschrieben. So vertritt Seneca gegenüber

Neros Vorstellung von einem Kaiser, der gegenüber der Menge keine
Schwache zeigen dürfe (Oct. 455a), durch Waffengewalt geschützt (Oct. 456a)
und von den Burgern gefurchtet werden solle (Oct. 457a.458a), die Ansicht,
dass es besser sei, von den Burgern geachtet zu werden (Oct. 457b), dass deren
Treue den Herrscher besser schütze (Oct. 456b) und dass aller Zwang
beschwerlich sei (Oct. 458b). Nach den Vorstellungen des Seneca im Drama soll
der Kaiser seine Untertanen als Faktor ernst nehmen und versuchen, sie auf der
Basis der Freiwilligkeit und Zuneigung für sich zu gewinnen und auf sie
einzugehen.

In der Frage, ob Nero sich von Octavia trennen und Poppaea heiraten
solle, besteht Seneca in der dramatischen Auseinandersetzung darauf, auf das

Volk Rucksicht zu nehmen und den Bürgern nachzugeben. Er versucht Nero
unter anderem damit von seinem Plan, Poppaea zu heiraten, abzubringen, dass
das Volk eine solche Heirat nicht akzeptiere (Oct. 572-573a). Während Nero in
der Berücksichtigung einer solchen Einstellung nur eine grössere Einschränkung

seiner Handlungsfreiheit sieht, als sie bei anderen Leuten gegeben sei

(Oct. 574), hebt Seneca hervor, dass das Volk gerade an den Höchsten besondere

Anforderungen stelle (Oct. 575) und der Kaiser den Bürgern folgen solle
(Oct. 578)27. Ein Kaiser hat also auf die Interessen des Volks einzugehen und
dessen Anforderungen auch in seinem persönlichen Verhalten, sofern es

Auswirkungen auf das Staatswesen hat, zu erfüllen. In De dementia dagegen werden

Beeinträchtigungen des Kaisers im Vergleich zu den Untertanen nicht auf
Erwartungen des Volks zurückgeführt, sondern sind Folge seiner herausgehobenen

Stellung (Clem. 1,8,1—5)28.

Dem consensus, d.h. der Akzeptanz durch andere, kommt für den Seneca
des Dramas besondere Bedeutung zu29. Er verweist darauf nicht nur in Zusam-

27 Adam (1970,103) versteht Senecas Aussage (Oct 575) als einen Appell an die der Macht inne¬
wohnende Verpflichtung Dabei ist nicht berücksichtigt, dass es sich nicht um eine abstrakte
Mahnung an den Kaiser handelt, sondern diese als eine vom Volk ausgehende Forderung
dargestellt ist

28 Vgl auch Bruckner 1976,120f - Zum Gedanken der Knechtschaft des Kaisers m De dementia
vgl Adam 1970, 27-31, wo dessen Bedeutung fur die Schrift allerdings etwas uberbetont wird,
vgl dazu Mortureux 1989,1661 mit Anm 128 und 1673. - Der Begriff nobilis servitus kommt in
De dementia nur vor, wenn man in Clem 1,8,1 Wilamowitz' Konjektur nobilem fur nobis
aufnimmt und wie Hosius (1914,220) liest tu non experiris istud nobilem esse tibi servitutem? (zum
Problem des Texts vgl Faider/Favez 1950, 66), was wohl nicht notwendig ist

29 Auch Bruckner (1976,70f) stellt fest, dass die Idee des consensus in der Octavia grosse Bedeu¬

tung habe, wahrend sie in De dementia beinahe überhaupt keine Rolle spiele Nach seiner Deutung

geht Seneca in De dementia wegen der historischen Umstände und des pragmatischen
Ziels der Schrift auf diesen Gedanken nicht ein Der Dichter der Octavia nehme eine konventionelle

Vorstellung auf und weiche damit von Senecas Vorbild ab Adam (1970, 50 Anm 25)
meint aufgrund ihres Verständnisses der Beschreibung der Herrschaftsubertragung in De
dementia (s oben Anm 10), dass in der Octavia eine ahnliche Vorstellung vorliege und in beiden



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 119

menhang mit der Konstituierung dessen, was gerecht ist (Oct. 460b), sondern er
kommt darauf noch einmal zu sprechen, als er Nero zur Schonung der Burger
bewegen will und dabei auf Augustus' und Neros Machtantritt sowie die daraus
abzuleitende Position eingeht (Oct. 472-491).

Augustus wird als Kaiser gepriesen, der die positiven Qualitäten verkörpert,

die Seneca für einen idealen Herrscher fordert (Oct. 477^178), nämlich fur
das Vaterland zu sorgen, Bedrängte zu schonen, sich wilden Blutvergiessens zu
enthalten, seinen Zorn zu mässigen sowie dem Erdkreis und dem Jahrhundert
Frieden zu geben (Oct. 472-476). Augustus entspricht so etwa dem dementia
übenden Herrscher in De dementia, wobei der Begriff dementia hier jedoch
nicht fällt. Allerdings habe Fortuna Augustus lange hin- und hergeworfen, bis
er die Feinde seines Vaters niedergerungen habe (Oct. 479-481) und - so kann
man schliessen - sein wahres Wesen entfalten konnte.

In Gegensatz zu Augustus habe Nero durch die Gunst der Fortuna das
Gemeinwesen in ruhigem und sicherem Zustand ohne Blutvergiessen übernommen

und deshalb von Anfang an aussen- und innenpolitisch in Frieden regieren
können (Oct. 482-491)30. Denn finstere Missgunst31, besiegt in einem consensus

Werken ein vergleichbares Nebeneinander von umfassender Macht und Bestimmung des
Herrschers bestehe (Clem 1,1,2, Oct 487-490a) Dass der consensus in De dementia nur so
kurz gestreift werde, hege am Thema der Schrift - In De dementia ist zweimal von consensus
die Rede (C/em 1,3,4,23,2) Dabei geht es im ersten Fall {Clem 1,3,4) darum, dass die Burger
dann ubereinstimmen, sich fur das Leben des Herrschers einzusetzen, d h um das persönliche
Verhältnis der Untertanen zum Herrscher Im zweiten (Clem 1,23,2) bezeichnet das Wort eine
allgemeine Auffassung und wird nicht in bezug auf Vorgange im Staatswesen verwendet An
anderen Stellen in Senecas Prosaschriften, in denen consensus in politischem Zusammenhang
verwendet ist (vgl Benef 5,4,3, Dial 2,4,1), geht es ähnlich wie an der ersten Stelle in De
dementia um die Anerkennung durch die Untergebenen, die bei einem guten Herrscher dazugehört,

aber nicht Voraussetzung ist (zur Bedeutung von consensus in philosophischem und
politischem Sinne bei Seneca vgl Pittet 1955, 35-46) In der Octavia kommt consensus ausserhalb
der Diskussion zwischen Seneca und Nero an einer weiteren Stelle vor (consensu pari, Oct
709), als Poppaeas Amme die Hochzeit von Nero und Poppaea durch einen Vergleich mit der
von Peleus und Thetis illustriert (Oct 706b-709) Der Ausdruck hat dort keine politischen
Implikationen, sondern gibt eine allgemeine Zustimmung zur Hochzeit von Peleus und Thetis an,
die die Amme auch zu der von Nero und Poppaea suggerieren will

30 Da die Rede paranetisch wirken, den Unterschied zu Augustus hervorheben und die Stellung
des Kaisers im Staatswesen beschreiben soll, ist die Darstellung von Neros Erhalt der
Herrschaft auf die politischen Verhaltnisse innerhalb des Gemeinwesens ausgerichtet, die sich

gleichzeitig bei der Gegenubersteilung mit Augustus in Senecas Sinne verwenden lassen Deshalb

werden nur die innenpolitisch legalen Faktoren bei einer Machtübernahme berücksichtigt,

jedoch das Verhalten der Soldaten und die Situation innerhalb des Kaiserhauses nicht
genannt Bruckner (1976,65) begründet deren Fehlen auch mit der Absicht, die Übertragung der
gottlichen Wirkkraft an den Kaiser (s unten Anm 34) hervorzuheben Mit invidia tristis (Oct
485) werde aber der Realität entsprechend auf die Unzufriedenheit hingewiesen, dass nicht
Claudius' leiblicher Sohn dessen Nachfolger werde (1976, 66f) Diese Deutung kann nur eine
Vermutung sein

31 Gnmal (1991,1152) weist auf die Rolle der invidia in griechischen und romischen Staatstheo¬

rien hin Da der Autor der Octavia Seneca diesen Gedanken vortragen lasse, scheine er zu glau-



120 Gesme Manuwald

pius22, sei gewichen (Oct. 485-486a), Senat und Ritter seien Nero wohlgesonnen

(Oct. 486b). Nach den Wünschen des Volks und der Entscheidung der Väter

zum Urheber des Friedens und Schiedsrichter für das Menschengeschlecht
erwählt, lenke er die Welt als patriae parens in heiliger Grösse (Oct. 487-
490a)33. Die personifizierte Stadt Rom bitte, dass er sich wie ein patriae parens
verhalte, und vertraue ihm die Bürger an (Oct. 490b^l91).

Die Herrschaft von Kaiser Nero wird so zwar als allumfassend und besonders

ausgezeichnet beschrieben und nicht von einer Entscheidung der
Menschen hergeleitet, aber nicht als absolut, unangreifbar und unbeeinflussbar
hingestellt, sondern die Anerkennung durch das Volk ist ein entscheidender Faktor.

Einzelheiten des consensus werden auch hier nicht deutlich34. Indem
Seneca aber diesen Begriff einfuhrt und in den folgenden Sätzen die
akzeptierenden Personen als Senat, Ritter und Volk bezeichnet und die Bürger damit
in die entscheidenden Gruppen im Staatswesen gliedert, deutet sich an, dass

er die Macht des Kaisers irgendwie von diesen abhängig sieht. Selbst wenn

ben, dass es sich um eine Auffassung des historischen Seneca handele, was bei weitem nicht
sicher sei Die Ansichten des Seneca im Drama müssen jedoch (bei einem von Seneca verschiedenen

Autor) nicht in allen Einzelheiten denen des historischen Seneca entsprechen
32 Bruckner (1976, 65) erklart bei dem Ausdruck consensu pio (Oct 485) das Attribut pius da¬

durch, dass damit das rechte Verhalten gegenüber dem von den Gottern eingesetzten Herrscher

(s unten Anm 34) und die pietas gegenüber dem Vaterland gekennzeichnet wurden
Wahrscheinlicher ist, dass pius entweder im Sinne von gewissenhaft, rechtmassig, gerecht,
pflichtmassig> gebraucht ist und besagt, dass zum Wohl des Vaterlandes Streitigkeiten beigelegt

sind, oder die Bedeutung <zarthch gesinnt, liebevoll, pflichtgetreu> hat als Bezeichnung der
Einstellung der Untergebenen zum Herrscher, ohne dass damit seine Stellung angedeutet wurde

33 Nach Bruckner (1976,68) erhebt diese Aufzahlung der Titel und Funktionen des Kaisers ihn in
die Sphäre der Göttlichkeit In der Tat wird die Macht des Kaisers als umfassend geschildert,
fur seine Stellung ist aber gerade auch die Zustimmung der Burger wichtig Aussagen in Sene-

cas philosophischen Schriften zur Interpretation der Octavia heranzuziehen, wie Bruckner es
hier tut, ist ohne Einschränkung methodisch problematisch Mit Giancotti (1954, 224f dann,
dass auch die Herrschaft über die Welt erwähnt wird, eine Andeutung von Kosmopohtismus,
wie er in Werken des historischen Seneca zum Ausdruck kommt, zu sehen ist nicht zwingend,
weil es sich zunächst um eine sachliche Beschreibung des Herrschaftsbereichs handelt - In Oct
489 ist wohl spiritu sacro (so Zwierlem 1986/93,434) zu lesen (vgl aber Bruckner 1976,68 Anm
161 [S 176f ], der sacra specie bevorzugt, mit Behandlung der Frage)

34 Bruckner (1976,65 und 67) sieht neben einem consensus deorum (Oct 482-484) zwei verschie¬
dene menschliche consensus, den bei der Übernahme der Herrschaft (Oct 485^186) und den
bei der Verleihung des Titels pater patriae (Oct 487-490a) Ein allgemeiner consensus deorum
lasst sich aus der bildhaften Beschreibung von Fortunas Wirken nicht unmittelbar ableiten Im
menschlichen Bereich scheint es sich um einen einheitlichen Gedankengang zur Beschreibung
der Situation bei Neros Machtübernahme zu handeln Wesentlich sind die Konsequenzen, die
sich aus der einhelligen Zustimmung zu Neros Machtantritt nach dem Seneca des Dramas fur
den Kaiser ergeben Nach Fears (1975,495f) fuhrt Seneca die Macht des Kaisers auf die Loyalitat

des Volks und die Entscheidung des Senats zurück Faider/Favez (1950,17) meinen, dass die
unbestimmte Ausdrucksweise fur die Überlassung der Macht in De dementia (Clem 1,1,2,
s oben Anm 10) es dem Autor der Octavia ermögliche, so zu paraphrasieren



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 121

damit nur eine Bestätigung ohne besondere staatsrechtliche Bedeutung
gemeint sein sollte, ist es bezeichnend, dass der Seneca des Dramas sie als wichtig
erachtet.

Im Unterschied zu De dementia ist Augustus' negative Anfangszeit weniger

krass geschildert und beinahe entschuldigend auf Fortunas Wirken und
nicht auf seine Persönlichkeitsstruktur zurückgeführt (Oct. 479-481)35. Denn
diese Zeit bildet nicht einen Hintergrund, vor dem Nero sich wie in De dementia

in seiner charakterhchen Eigenart positiv absetzen kann, vielmehr wird
Augustus, dessen Aktionen nicht nur in bezug auf die Ausübung von dementia,
sondern als in jeder Hinsicht segensreich gewürdigt werden, wegen seines
politischen Verhaltens in allen Bereichen uneingeschränkt als Vorbild hingestellt,
dem Nero nicht überlegen ist, sondern an dem er sich ein Beispiel nehmen
soll36. Trotz seiner Qualitäten hat Augustus anfangs mit Widrigkeiten zu kämpfen,

erhält dann aber aufgrund persönlicher Verdienste göttliche Ehren. Nero
ist Augustus gegenüber im Vorteil, insofern er bessere Ausgangsbedingungen
vorfindet, weil er die Macht nicht erkämpfen muss und von einem consensus

pius (Oct. 485) getragen wird (Oct. 482^190a). Angemessen sind daher die
Anforderungen des Volks, wenn nach Senecas Darstellung das personifizierte
Rom, die Gesamtheit der Bürger, an Nero mit der Bitte herantritt, sich des
Namens patriae parens (im Sinne des Volks) würdig zu erweisen (Oct. 490b-491).

Stellung und Macht des Kaisers beruhen demnach nicht nur auf dessen

persönlicher Entscheidung, vielmehr auf berechtigten Wünschen der Burger,
die an der Schaffung der Voraussetzungen beteiligt sind. Der Seneca des Dramas

geht nicht von der absoluten Stellung des Herrschers aus und versucht
nicht, durch Empfehlung von dementia unter diesen Bedingungen eine gute
Herrschaft zu erhalten, sondern der Kaiser ist fur ihn sowohl hinsichtlich seiner
Taten als auch hinsichtlich seiner Stellung in eine politische Ordnung, eine Art

35 Dass Augustus' Anfangszeit vom Seneca des Dramas weniger negativ geschildert wird als vom
historischen Seneca in De dementia, erklart Bruckner (1976, 62-64) damit, dass nach der vom
Autor angewendeten Schwarz-Weiss-Technik der Rhetorenschulen die negative Seite Neros
Rede vorbehalten bleiben solle (vgl Oct 503-529) Durch diese Verteilung verliere die Vorlage

ihre Pointierung Bei dieser Beurteilung sind inhaltliche Grunde wegen der verschiedenen

Herrscherkonzeptionen und das unterschiedliche Verhältnis der Werke zum realen Nero nicht
genügend berücksichtigt

36 Vgl Giancotti 1954, 218 - Man kann deshalb nicht wie Opelt (1951,104 mit Anm 96 und 97)
uneingeschränkt feststellen, dass in De dementia wie in der Octavia die gleiche fur Nero gunstige

Komparation mit Augustus durchgeführt werde Auch Grimal (1991, 1150) sieht vollkommene

Ubereinstimmung zwischen der Verwendung des Beispiels des Augustus in De dementia
und in der Octavia und leitet unter anderem daraus ab, dass De dementia eine der Hauptquellen

der Octavia sei - Giancotti (1954,218) meint, dass Augustus in der Octavia völlig anders
gesehen werde als in De dementia und in der Apocolocyntosis, was fur ihn offenbar Kennzeichen
eines grundlegenden Unterschieds in der politischen Anschauung ist Weil Giancotti davon
ausgeht, dass die Octavia von Seneca stamme, sieht er darin zugleich ein Zeichen der Veränderung

von Senecas politischem Programm



122 Gesine Manuwald

konstitutioneller Monarchie, eingebunden und soll sich darin als guter Herrscher

zeigen37.

Die Position der Dramenfigur Seneca tritt deutlicher hervor, wenn man
Neros einschlägige Äusserungen gegenüberstellt. Neros Antwort (Oct. 492-
532) auf Senecas Ausführungen (Oct. 472-491) zeigt, dass er das Verhältnis zum
Volk anders sieht. Er hält es selbstherrlich für ein <Geschenk der Götter> (mu-
nus deorum, Oct. 492), dass Rom und Senat ihm dienten und Furcht vor ihm
ihnen Bitten abringe (Oct. 492-494)38. Nero kommt es also nicht auf die Zustimmung

des Volks zu seiner Herrschaft an, sondern zur Sicherung der eigenen
Macht auf die Ausübung eines unumschränkten Gewaltregiments, bei dem die
Untertanen keine Rechte und keinen Einfluss haben, sondern nur dem Kaiser
gehorchen.

Ein Monolog Neros (Oct. 820-845) an spaterer Stelle im Drama macht
seine Auffassung von der Beziehung zwischen Volk und Herrscher und seine

Vorstellung vom Volk noch klarer. Nero charakterisiert dort das Volk, das

wegen seines Vorgehens gegen Octavia empört ist, im Prinzip so, wie es in De
dementia gesehen wird (Oct. 834-838): Es sei von ruheloser Dreistigkeit und
stürze unbedacht in sein Verderben. Es sei verdorben durch die Wohltaten des
Jahrhunderts und erfasse Neros dementia (Oct. 835) nicht. Durch Gewaltanwendung

will Nero das Volk zwingen, dem Kaiser aus Furcht zu gehorchen
(Oct. 839-843). In der gegebenen Situation und im Munde Neros erscheint die
Charakterisierung des Volks eindeutig parteiisch und die dementia, die Nero
hier fur sich beansprucht, Seneca gegenüber aber fur sich nicht akzeptiert hat
(Oct. 442-443), als fragwürdig.

Neros Verständnis des Volks entspricht ausserdem nicht dem Bild von
ihm, wie es sich aus anderen Szenen des Dramas ergibt. Zwar lassen sich nach
den Äusserungen der beiden Chore, die in der Octavia das Volk repräsentieren,

37 Vgl auch Giancotti 1954, 218f
38 Der Ausdruck munus deorum (Oct 492) ist schwer zu deuten Vermutlich will Nero damit den

Anspruch der Burger zurückweisen, indem er sich auf eine höhere Instanz beruft oder die
Formulierung als bildhaften Ausdruck benutzt fur etwas Positives, das einem ohne besondere Taten

zuteil wird Eine Aussage über die Herkunft der Macht enthalt er jedenfalls nicht Neros
eigentliche Herrschaftsauffassung ergibt sich aus dem folgenden anmassenden Machtkalkul
(Oct 492^194) Dagegen geht Opelt (1951, 104) davon aus, dass Nero die Ableitung seiner
Macht aus dem Willen von Volk und Senat ablehne und mit diesem Anspruch auf Gottesgna-
dentum sogar den Anschein einer auf dem Willen der Regierten basierenden Herrschaft
zurückweise Ähnlich ist Bruckner (1976,64 und 72) der Auffassung, dass Nero gegenüber Seneca
betonen wolle, dass seine Macht nicht auf einem consensus beruhe (s. oben Anm 34), sondern
Geschenk der Gotter sei Nach Adam (1970,103) ist Neros Herrschaft nur insofern Geschenk
der Gotter, als es Geschenk von Fortuna sei, weil diese Gottin, die die Herrschaft verleihe, wie
Adam aus Od 451 schhesst, als einzige wirklich anerkannt werde (s oben Anm 26) Fears
(1975, 495f meint, dass der Autor der Octavia hier Nero Seneca seine eigenen Worte aus De
dementia vorhalten lasse (s oben Anm 10) Nero herrsche in seiner Sicht nur aufgrund seiner
Wahl durch die Gotter und habe keine Verpflichtungen oder Verantwortlichkeiten gegenüber
anderen



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 123

jeweils unterschiedliche Reaktionen auf Neros Hochzeitsplane feststellen Die
einen empören sich mit Bezug auf die etablierten Konventionen des bestehenden

Herrschaftssystems (Oct 273-376 669-689), die anderen arrangieren sich
und stehen Aktivitäten des Volks distanziert gegenüber (vgl Oct 762-779 806-
819 877-898 924-957) Auf jeden Fall aber hat das Volk einen eigenständigen,
vernunftig begründeten Standpunkt39 Diese erkennbare Eigenständigkeit des
Volks erscheint als wichtige Stutze fur Senecas Forderung an Nero, dass der
Kaiser die Wunsche des Volks zu berücksichtigen habe Daruber hinaus lasst
sich aus Äusserungen und Handlungen des ersten Chors erkennen (vgl Oct
273-376 669-689), dass er, wenn er es auch nicht grundsätzlich formuliert, im
Prinzip die von Seneca skizzierte Herrschaftsform befürwortet und sich auf
seine Weise fur deren Verwirklichung einsetzt Denn ohne das monarchische
System an sich in Frage zu stellen, erinnert er sich etwa anerkennend der wahren

virtus früherer Romer, die tyrannische Herrscher vertrieben hatten (Oct
291-308), und wendet sich aus Treueverpflichtung fur das juhsch-claudische
Haus gegen Nero, weil dieser mit seinen Heiratsplanen in die etablierte dynastische

Struktur eingreift (Oct 273-290 669-689) Damit ist ein deutliches Indiz
dafür gegeben, dass der Autor des Stucks die von Seneca entworfene
Herrschaftsweise befürwortet und als empfehlenswert darstellen will

*
Fasst man die Ergebnisse der vorgeführten Analysen zusammen, kann

man festhalten, dass sowohl in De dementia als auch in der Octavia ein Bild
eines guten Herrschers innerhalb einer monarchischen Ordnung als Handlungsmaxime

fur Nero, den realen bzw den des Dramas, entworfen wird Da es sich

von der äusseren Gestaltung her um <Furstenspiegel> verschiedener Form
handelt, die durch den jeweiligen Textzusammenhang geprägt sind, ist schon
dadurch die Art der Vermittlung unterschiedlich Von einer Konzeption, die in
einem Drama in der Auseinandersetzung mit einer völlig entgegengesetzten
Position und aus Anlass eines konkreten Ereignisses entwickelt wird, kann man
von vornherein erwarten, dass sie direkter dargelegt wird als eine, die im
philosophischen Kontext als paranetische Panegynk fur den angesprochenen Kaiser
fungieren soll Dennoch bleibt festzustellen, dass die Dramenfigur Seneca nicht
nur politisch konkreter argumentiert, sondern offenkundig auch eine andere
Vorstellung von den Faktoren hat, die das Verhalten des Kaisers bestimmen
sollen, als es beim historischen Seneca erkennbar ist

39 Opelt(1951 103 und 109) stellt fest dass das Volk in der Octavia eine Bedeutung als politischer
Faktor habe wie in keiner von Senecas Tragödien (zur Rolle des Volks und zu dessen positiver
Darstellung in der Octavia vgl auch Kragelund 1982 bes 38-52) Uberhaupt unterscheidet sich

die Octavia durch die grundsatzliche und direkte politische Dimension von diesen Gnmal
(1991 1153f) meint dass die Anerkennung des Volks durch den Seneca der Octavia nicht zu
den Auffassungen des historischen Seneca passten



124 Gesine Manuwald

In De dementia ist die Herrschaftsform einer absoluten Monarchie vorausgesetzt

Der Kaiser kann mit umfassender Macht unumschränkt herrschen, ist
weder Menschen noch Gottern Rechenschaft schuldig und auch nicht anderen
allgemeinen oder speziellen Normen und Werten unterworfen Folglich sind
die Situation im Staatswesen und die Lebensverhaltnisse der Burger allein von
Charakter und persönlichem Verhalten des Herrschers abhangig, der als Seele
des Gemeinwesens betrachtet wird Dieser soll deshalb dementia üben Dann
wird er von den Burgern geliebt und werden die uneinheitliche Masse des

Volks und damit das Staatswesen zusammengehalten Gemäss dem Titel der
Schrift geht es nicht auch um andere Verhaltensweisen eines Herrschers,
sondern nur um dementia, da Seneca sie offenbar, möglicherweise aufgrund seiner
Erfahrungen und Erwartungen in der Realität, als zentral ansieht Eine aktive
Rolle im politischen Geschehen spielt ausser dem Kaiser niemand

Demgegenüber zeigt sich in der Octavia eine andere Wertung äusserer
Normen und der politischen Rolle der romischen Burger, wobei entsprechend
auf diese Aspekte ausfuhrlicher eingegangen wird als m De dementia Der Kaiser

ist in das allgemeine Wertesystem eingebunden und soll sich (wegen seiner
herausgehobenen Stellung noch besonders) an ubergeordnete moralische
Werte und Normen halten, die Gotter als zu berücksichtigende Grossen achten
und vor allem um Ubereinstimmung mit den anderen Gruppen im Staatswesen,

einen politischen consensus, bemuht sein sowie auf die berechtigten Interessen

des Volks eingehen Entsprechend der anderen Bedeutung der Burger
wird der absolute Herrschaftsanspruch des Kaisers relativiert Ein consensus
wird verlangt, der von der Dramenfigur Nero abgelehnt und fur unnötig erachtet

wird Eine grundsätzliche Kritik an der Monarchie findet sich auch in der
Octavia nicht, aber die Nennung von Organen, die in der Republik fur das
politische Geschehen relevant waren, und die insgesamt positive Darstellung der
Volksmenge konnten ein Beleg dafür sein, dass hier eine politische Idee zum
Tragen kommt, die im Rahmen der Monarchie politische Mitwirkung bzw
Berücksichtigung der Burger erwartet, d h dass anders als beim historischen
Seneca der Herrscher sein Handeln nicht nur an seiner persönlichen Tugend
orientieren soll

Man konnte sagen, dass der Autor der Octavia Senecas staatsphilosophi-
sche Grundauffassung weitgehend teilt und wie er, auch wenn dieser Gedanke
nur angedeutet wird, von der positiven Wirkung eines herrscherlichen
Handelns auf der Basis von dementia uberzeugt ist Deswegen macht er vielleicht
auch Seneca zur Dramenfigur und zum Verkunder der positiven Ideen, wahrend

nach der bei Tacitus überlieferten Chronologie eine Diskussion zwischen
Nero und Seneca in Zusammenhang mit Neros Trennung von Octavia nicht
stattfinden kann, weil Seneca zu diesem Zeitpunkt nicht mehr am Hof ist (vgl
Ann 14,52-56 60-64) Andererseits erachtet der Autor aber nach den
Erfahrungen mit Neros Herrschaft - angesichts von Neros tatsächlichem Vorgehen
gegen romische Burger - die Bindung an Normen und die Emflussnahme der



Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia 125

Burger fur notwendig. Die extrem negativ gezeichnete Dramenfigur Nero
verstärkt die Evidenz dieser Notwendigkeit, und diese Kritik gibt dem Drama eine
unmittelbar politische Wirkung. Wenn man also De dementia als einen Fur-
stenspiegel bezeichnen könnte, der durch den idealisierenden Preis des
regierenden Herrschers eine verpflichtende Paränese erreichen will, lässt sich aus
der Dramenhandlung in der Octavia erschliessen, dass der porträtierte Herrscher

die Bedingungen, die dort an einen Kaiser gestellt werden, nicht erfüllt,
also eine andere Form des Herrschens notwendig ist. Die Propagierung einer
solchen Art der Herrschaft wie in der Octavia, die dem Kaiser grössere
Einschränkungen abverlangt und vermutlich stärkere Veränderungen gegenüber
den bestehenden Verhältnissen bedeutet, ist in einer nicht direkt an den Kaiser
gerichteten Schrift ohne panegyrische Elemente wohl auch eher möglich.

Die in der Forschung geäusserte Vermutung, dass ein mit Senecas Werken
Vertrauter die Octavia geschrieben habe40, hat aufgrund des festgestellten
Befunds einiges fur sich. Sie erklärte die Ubereinstimmungen und Differenzen am
ehesten: Der Autor hat unter Beibehaltung von Senecas moralischer Forderung

nach der dementia des absoluten Herrschers der politischen Realität von
Neros Herrschaft ganz anders Rechnung getragen und darum das Herrscherideal

gleichsam an Werte und Institutionen ausserhalb der Herrscherperson-
lichkeit gebunden. Dabei handelt es sich nicht um eine nicht korrekte oder
vergröberte Verwendung von Gedanken Senecas, sondern es entsteht eine durchaus

eigenständige Konzeption.

Literaturverzeichnis

Adam, T dementia Principis Der Einfluss hellenistischer Furstenspiegel aufden Versuch einer
rechtlichen Fundierung des Principats durch Seneca, Kieler Historische Studien 11 (1970)

Armisen-Marchetti, M «Le Seneque de VOctavie imago imaginis», in Rome et le tragique Colloque
international 26, 27, 28 mars 1998 GRATA Actes edites par M -H Garelh-Frangois, Pallas 49

(1998) 197-209
Blansdorf, J «Seneca über Macht und Menschlichkeit», in Humanismus und Politik, hg von E

Ophausen, Humanistische Bildung 7 (1983) 103-151

Bruckner, F Interpretationen zur Pseudo-Seneca-Tragodie Octavia (Diss Erlangen-Nurnberg 1976)

Buchner, K L Annaeus Seneca De dementia Uber die Gute Lateinisch und Deutsch (Stuttgart
1970)(= Buchner 1970a)

Buchner, K «Aufbau und Sinn von Senecas Schrift über die dementia», Hermes 98 (1970) 203-223,
wieder abgedruckt in K Buchner Studien zur romischen Literatur Band IX Romische Prosa

(Wiesbaden 1978) 190-211 Buchner 1970b, zitiert mit den Seitenzahlen des Originals)
Cooper, J M /Procope, J F Seneca Moral and Political Essays Ed and transl (Cambridge 1995)

(Cambridge Texts in the History of Political Thought)
Dingel, J - «Misencordia Neronis Zur Einheit von Senecas <De clementia>», RhM 132 (1989) 166-

175

Faider, P/Favez, C Seneque De la clemence Texte revu, accompagne d'une introduction, d'un com-
mentaire et d'un Index omnium verborum Premiere partie Introduction et texte, par P Faider

40 Vgl z B Herington 1961, 28f Adam 1970, 102, Lefevre 1985, 1260f



126 Gesine Manuwald Der <Furstenspiegel> in Senecas De dementia und in der Octavia

(Gent/Pans 1928), deuxieme partie Commentaire et Index omnium verborum, par P Faider, C Fa-

vez, P van de Woestijne (Brugge 1950)
Favez, C «Le roi et le tyran chez Seneque», in Hommages a L Herrmann, Collection Latomus 54

(1960) 346-349
Fears, J R «Nero as the Vicegerent of the Gods in Seneca's De dementia», Hermes 103 (1975) 486-

496

Fuhrmann, M «Die Alleinherrschaft und das Problem der Gerechtigkeit (Seneca De dementia)»,
Gymnasium 70 (1963) 481-514

Gebien, K Die Geschichte in Senecas philosophischen Schriften Untersuchungen zum historischen
Exempel in der Antike (Diss Konstanz 1969)

Giancotti, F L'«Octavia» Attribuita a Seneca (Turin 1954)
Griffin, M T Seneca A Philosopher in Politics (Oxford 1976)
Gnmal, P Seneque ou la conscience de l'Empire (Paris 1978)
Gnmal, P «Le tableau de la vie politique a Rome en 62, d'apres YOctavie», in Studi difilologia clas-

sica in onore di G Monaco (Palermo 1991) Vol III, 1149-1158

Hadot, P «Furstenspiegel», RAC 8 (1972) 555-632

Herington, C J «Octavia Praetexta A Survey», CQ 11 (1961) 18-30, wieder abgedruckt in dt Ubers
als «<Octavia Praetexta> Eine Betrachtung», in Senecas Tragödien, hg von E Lefevre, WdF 310

(1972) 559-582 (zitiert nach dem Original)
Hosius, C L Annaei Senecae de beneficus libri VII, de dementia libri II, iterum ed (Leipzig 1914)
Jal, P «Images d'Auguste chez Seneque», REL 35 (1957) 242-264
Kragelund, P Prophecy, Populism, and Propaganda in the <Octavia>, Opuscula Graecolatma 25

(1982)
Lefevre, E «Die politische Bedeutung der romischen Tragödie und Senecas <Oedipus>», ANRW

2 32 2 (1985) 1242-1262

Mortureux, B «Les ideaux stoiciens et les premieres responsabihtes pohtiques le <De Clementia>»,
ANRW 2 36 3 (1989) 1639-1685

Opelt H Der Tyrann als Unmensch in der Tragödie des L A Seneca (Diss Freiburg 1951)
Peil, D «Furstenspiegel», Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft Neubearbeitung des

Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, gemeinsam mit H Fncke, K Grubmuller, J -D Muller
hg von K Weimar Band I A-G (Berlin/New York 1997) 640-642

Pittet, A «Le mot consensus chez Seneque Ses acceptions philosophique et politique», MusHelv 12

(1955) 35^46

Prechac, F Seneque De la clemence Texte etabli et traduit (Paris 21961)

Rieks, R Homo, humanus, humanitas Zur Humanität in der lateinischen Literatur des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts (München 1967)

Weidauer F Der Prinzipat in Senecas Schrift de dementia (Diss Marburg 1950)
Winkler, K «dementia», RAC 3 (1957) 206-231

Zwierlein, O L Annaei Senecae tragoediae, incertorum auctorum Hercules [Oetaeus], Octavia, reco-
gnovit brevique adnotatione critica instruxit (Oxford 1986, repr with corrections 51993)

Zwierlein, O «Zur Datierung von Senecas De dementia», RhM 139 (1996) 14-32


	Der "Fürstenspiegel" in Senecas De clementia und in der Octavia

