Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 59 (2002)

Heft: 2

Artikel: Der "Furstenspiegel” in Senecas De clementia und in der Octavia
Autor: Manuwald, Gesine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia
und in der Octavia

Von Gesine Manuwald, Freiburg i.Br.

In Fiirstenspiegeln wie etwa der Institutio principis Christiani des Erasmus
von Rotterdam (1516) oder Machiavellis 7/ principe (1513/1532) wird das Ideal-
bild eines Herrschers entwickelt und werden mit belehrender oder paréneti-
scher Absicht Grundsitze seiner Rechte und Pflichten dargelegt'. Der Inten-
tion nach vergleichbar ist, auch wenn die Themenangabe das nicht unmittelbar
erwarten ldsst’, Senecas an den Kaiser Nero gerichtete und bald nach dessen
Amtsantritt (54 n.Chr.) verfasste® Schrift De clementia, insofern der philosophi-

* Beiden folgenden Ausfithrungen handelt es sich um die im wesentlichen unveranderte, nur um
Anmerkungen erweiterte Fassung eines Vortrags, der im Januar 2000 bei den «Metageitnia» in
Ziirich gehalten wurde.

1 Zur Definition des <Fiirstenspiegels> vgl. z.B. Hadot 1972, 556; Peil 1997, 640-642.

2 Aus Senecas Themenangabe lasst sich schliessen, dass es ihm in De clementia nicht um eine all-
gemein und grundsétzlich ausgerichtete Behandlung des Verhaltens des Herrschers geht, son-
dern ersich auf einen bestimmten Aspekt konzentrieren will. — Griffin (1976, 149) macht darauf
aufmerksam, dass es keine hellenistischen Schriften tiber die Pflichten des Herrschers gebe, die
nach einer Tugend benannt seien.

3 Eine genauere Datierung, die vor allem vom Text in Clem. 1,9,1 und dessen Deutung sowie der
Beurteilung des Verhiltnisses zwischen Senecas Aussagen iiber Nero und der Ermordung des
Britannicus abhingt, ist umstritten. Meist wird Clem. 1,9,1 in der iiberlieferten Form gelesen,
die Altersangabe auf Nero bezogen und damit die Entstehung von De clementia auf zwischen
Dezember 55 n.Chr. und Dezember 56 n.Chr. angesetzt (vgl. z.B. Faider 1928, 7-9; Fuhrmann
1963, 489 mit Anm. 11; Gebien 1969, 131 mit Anm. 1; Adam 1970, 9f. mit Anm. 1 und 2; Biichner
1970a, 90f. und 104f.; Bruckner 1976, 42 Anm. 14 [S. 157]; Griffin 1976, 133-135 und 407-411;
Blansdorf 1983, 121; Mortureux 1989, 1641-1645; Cooper/Procopé 1995, 119, mit Hinweisen
auf weitere Literatur). Man muss dann annehmen, dass Seneca sich entweder der offiziellen
Version von Britannicus’ Ermordung (Februar 55 n.Chr.) anschliesst oder lobende Aussagen
iiber Nero macht, die nicht mit der Realitit iibereinstimmen. Grimal (1978, 121f.) und Mortu-
reux (1989, 1643-1645) meinen, dass das erste Buch von De clementia urspriinglich eine 6ffent-
liche Rede gewesen sei, vielleicht fiir die nuncupatio votorum an den Kalenden des Januar 56
n.Chr., und datieren es damit auf diesen Zeitpunkt. Das kann nur eine Hypothese sein. Zwier-
lein (1996, 14-32) dagegen betrachtet die problematische genaue Altersangabe, weil sie nicht in
die durch die ungenauen in der Umgebung gegebene Argumentationsstruktur und die Anlage
der gesamten Passage passe, als Glosse. Somit wire dem Text iiber den Beginn der Regierung
des jugendlichen Nero hinaus keine genauere Datierung zu entnehmen. Zwierleins Uberlegun-
gen hier sind erwagenswert. Ein Ansatz auf die Zeit vor Britannicus’ Ermordung wire dann
moglich, Senecas Aussagen iiber Nero stimmten mit der tatsdchlichen Realitét iiberein, und
man konnte sich das Werk durch Senecas Vorahnungen und Befiirchtungen ausgeldst denken.
Dingel (1989, 174f.) geht aufgrund von anderen Uberlegungen davon aus, dass die ganze Schrift
zwar spiter sei, aber jedenfalls die Grundgedanken und das in Clem. 2,1-2 geschilderte Erleb-
nis auf die Zeit vor Britannicus’ Ermordung zuriickgingen.



108 Gesine Manuwald

sche Traktat iiber clementia bei der nach Senecas Darstellung an Nero festzu-
stellenden wahren clementia ansetzt, d.h. der inneren Méssigung angesichts der
Moglichkeit zum Vollziehen harter Bestrafung (vgl. bes. Clem. 2,3,1), was man
im Deutschen wohl am ehesten mit <Milde> wiedergeben kann®. Seine eigene
Funktion fasst Seneca, wie er im Einleitungssatz selber sagt, als die eines Spie-
gels fiir Nero auf (scribere de clementia, Nero Caesar, institui, ut quodam modo
speculi vice fungerer, Clem. 1,1,1), wobei es sich moglicherweise um die erste
Verwendung dieses Bilds in einem solchen Zusammenhang handelt’.

Dass Seneca trotz der Pramisse, dass Nero bereits clementia besitze und
anwende, eine pardnetische Wirkung auf ihn ausiiben mochte, geht aus einer
Bemerkung in der Einleitung zum zweiten Buch (Clem. 2,1-2) hervor, in dem
er das Wesen von clementia behandeln will (vgl. Clem. 1,3,1;2,3,1)°. In diesem

4 Zu Bedeutung und Verwendung von clementia bei den Romern allgemein vgl. Winkler 1957,
206-215;zu clementia bei Seneca vgl. Rieks 1967,121-125. - Wegen der Schwierigkeit, im Deut-
schen ein addquates Wort fiir clementia zu finden, wird der lateinische Begriff, sofern moglich,
beibehalten und im iibrigen mit <Milde / mild> wiedergegeben. Biichner (vgl. 1970a, 115) schlégt
entsprechend zu seinem Verstindnis von clementia (s. unten Anm. 17) zur Ubersetzung des
Wortfelds «Giite / giitig> anstelle von <Milde / mild> vor. Eine solche Wiedergabe scheint aber
beim heutigen Wortgebrauch clementia zu sehr auf einen Bereich festzulegen, der in De cle-
mentia nicht so von Bedeutung ist, und die entscheidenden Aspekte noch weniger zum Aus-
druck zu bringen.

5 Vgl. Hadot 1972, 556 und 594; vgl. auch Cooper/Procopé 1995, 121. — Das Bild des Spiegels in
bezug auf das Leben der Menschen taucht in der lateinischen Literatur auch vor Seneca (vgl.
Plaut. Epid. 382-387; Ter. Ad. 415-419a; Cic. Pis. 71, Rep. 2,69) auf (vgl. Faider/Favez 1950, 14),
wobei damit bereits die Idee des Vorbilds verbunden sein kann (vgl. Ter. Ad. 415-419a; Cic. De
rep. 2,69). Die Bilder stehen aber jeweils innerhalb eines abgegrenzten Gedankengangs, cha-
rakterisieren keine ganze Schrift und sind vor allem nicht in bezug auf das ideale Verhalten ei-
nes Herrschers als Regenten verwendet, der auf diese Weise beeinflusst werden soll. — Im Ver-
gleich zu hellenistischen Fiirstenspiegeln (vgl. z.B. Xenophon, Kyrupddie; Isokrates, Nikokles,
An Nikokles, Euagoras) ist auffillig, dass in De clementia (vgl. bes. Clem. 1,1,1; 1,6; 2,2,1-2)
ideales Vorbild und Adressat identisch sind (vgl. Adam 1970, 18f.; vgl. auch Griffin 1976, 149),
wodurch das Bild des Spiegels eigentlich erst seine Berechtigung auch im wortlichen Sinne er-
halt.

6 Inder Regel werden, abgesehen vom Umfang, Unterschiede zwischen den beiden Biichern von
De clementia in Akzentuierung und Art der Behandlung der Thematik und auch in der Vorstel-
lung von clementia hervorgehoben (vgl. z.B. Weidauer 1950, 99; Fuhrmann 1963, 494 und 506;
Adam 1970, bes. 24-39 und 88-90; Griffin 1976, 152-154; Grimal 1978, 120-122; Mortureux
1989, 1677-1679; Cooper/Procopé 1995, 121). Charakter und Schwerpunkt der beiden Biicher
sind natiirlich unterschiedlich, sie sind aber nicht vollig getrennt voneinander, sondern einem
gemeinsamen Ziel, der Verpflichtung Neros auf die Ausiibung von clementia, untergeordnet
und eng verbunden, wie jetzt Dingel (1989, 166-175) zeigt. Dabei ist Dingel der Auffassung,
dass Seneca Nero zu wahrer clementia fithren wolle, die ihm noch fehle. Seneca stellt es in der
Schrift aber zumindest so dar, als ob Nero dieses Ideal bereits erreicht habe und nur zur fort-
dauernden, konsequenten und bewussten Praktizierung gebracht werden miisse (vgl. auch
Fuhrmann 1963, 490 mit Anm. 15 und 16; Biichner 1970b, 206). — Heute steht fest, dass sich das
von De clementia Erhaltene in der richtigen Reihenfolge befindet, die Schrift aber nicht voll-
standig ist (vgl. die Disposition, Clem. 1,3,1). Keine einheitliche Ansicht besteht nur dariiber,
ob das Werk nicht vollendet oder ein Teil im Laufe der Uberlieferung verlorengegangen ist (zu



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 109

Prooemium lasst Seneca als Ursache und Ziel seiner Darlegungen erkennen,
dass Nero mit seinen eigenen guten Taten vertraut werden solle, damit das, was
jetzt natura und inpetus sei, zum iudicium werde (Clem. 2,2,2). Nero ist also in
Senecas Sicht, wie er im ersten Buch ausdriicklich sagt (Clem. 1,11,2), von Na-
tur aus durch wahre clementia ausgezeichnet, soll aber auf der Grundlage von
Senecas Ausfithrungen zur Fortfiihrung und bewussten Anwendung dieser
Haltung angeleitet werden. Man kann daher die panegyrische, positive Darstel-
lung Neros als verpflichtende und pardnetische Idealisierung verstehen.

Neros clementia wird fiir Seneca insbesondere dadurch manifest, dass
Nero kein Biirgerblut vergossen habe (Clem. 1,11,2), worin das hochste Gliick
des Herrschers bestehe (Clem. 1,26,5). Wegen seiner Anlagen, zu denen auch
clementia gehore, werde Nero von den Biirgern geliebt (vgl. bes. Clem. 1,1,5-9)
und erreiche so Sicherheit fiir sich selbst (vgl. bes. Clem. 1,19,4-6). — Genau mit
diesem Punkt, der Behandlung romischer Biirger durch den Herrscher und den
Auswirkungen auf die eigene Stellung, beginnt in dem kaiserzeitlichen, unter
Senecas Namen iiberlieferten Drama Octavia eine dialogische Auseinanderset-
zung der Dramenfiguren Nero und Seneca in der Mitte des Stiicks (Oct. 440—
592). In dieser Unterredung wird in prinzipieller Weise iiber die Problematik
diskutiert, die konkret durch den Ablauf der Handlung, einer Dramatisierung
der Vorginge bei Neros Trennung von seiner Frau Octavia und seiner Hochzeit
mit Poppaea im Jahr 62 n.Chr., gezeigt wird.

Seneca weist im Anschluss an Neros Befehl an einen Prifekten, zwei romi-
sche Biirger als vermeintliche Bedrohung fiir sich umbringen zu lassen (Oct.
437-438), den Kaiser ermahnend darauf hin, wie er sich als Herrscher zu verhal-
ten habe. Damit wird dem Handeln des als egoistischen Tyrannen gezeichneten
Nero ein positives Gegenbild gegeniibergestellt. Zwar ist durch die Situation
im Drama klar, dass Senecas Entgegnungen Neros Aktionen direkt beeinflus-
sen sollen, doch sind die Vorstellungen der Dramenfigur so grundsitzlich for-
muliert, dass sich daraus das Bild eines idealen Herrschers und der entspre-
chenden Herrschaftsform gewinnen ldsst. Auch hier handelt es sich also um
eine Art Fiirstenspiegel, wobei aufgrund der Dramenstruktur der Octavia aller-
dings kein direkter Adressat ausserhalb des Werks gegeben ist.

Wegen der Ubereinstimmungen in der grundsétzlichen Thematik und in
der Beziehung auf Nero haben die Verbindungen zwischen De clementia und
der Octavia die Forschung ldngst beschéftigt, vor allem in Zusammenhang mit
der Frage, ob Seneca tatsachlich als Autor der Octavia anzusehen ist. Die Dis-
kussion ist jedoch meist bei der Feststellung der mehr oder weniger deutlichen
Entsprechungen stehengeblieben, die, wenn iiberhaupt, so gedeutet wurden,

Erhaltungszustand und grossrdumiger Anlage der Schrift vgl. z.B. Faider 1928, 51-54; Faider/
Favez 1950, 128f.; Fuhrmann 1963, 490f. mit Anm. 17; Adam 1970, 10 Anm. 2; Biichner 1970a,
107f.; Griffin 1976, 152 Anm. 1; Mortureux 1989, 1645-1655, mit Hinweisen auf weitere Litera-
tur).



110 Gesine Manuwald

dass in der Octavia Material aus De clementia wiederverwendet werde. So wird
in der letzten ausfiihrlicheren Behandlung dieses Themas, in F. Bruckners Dis-
sertation von 1976, die Ansicht vertreten, dass die Octavia ohne das Vorbild
von De clementia nicht moglich gewesen wére und dort die Gedanken aus De
clementia vergrobert und mit konventionellen Vorstellungen angereichert vor-
gefiihrt wiirden’. Erkennbare Unterschiede werden dabei, wie es scheint, nicht
ausreichend beachtet und gewiirdigt. Daher soll hier versucht werden, die Kon-
zeptionen des idealen Herrschers im Verhéltnis zu den Untertanen, wie sie sich
aus den beiden Werken ermitteln lassen, herauszuarbeiten, zu vergleichen und
dadurch zu priifen, ob in der Octavia nur eine dramatische Bearbeitung von De
clementia oder eine eigenstdndigere Vorstellung vorliegt.

*

In De clementia werden — entsprechend der philosophischen Fragestellung
mit der Konzentration auf ein Verhaltensmerkmal des Kaisers — die Gegeben-
heiten der bestehenden politischen Verhiltnisse akzeptiert sowie staatsrechtli-
che oder staatstheoretische Fragen nicht diskutiert®. Folglich gibt es keine ei-
gentliche Herleitung von Legitimation und Position des Herrschers oder eine
Definition seiner Stellung. Darauf scheint es Seneca in dieser Schrift nicht an-
zukommen (vgl. Clem. 1,19,1), zumal er auch die Begriffe rex und princeps

7 Vgl. Bruckner 1976, bes. 42-91. — Ferner finden sich folgende Ansétze zur Behandlung der The-
matik: Préchac ordnet in der Einleitung seiner Ausgabe von De clementia (1961, LXV-LXXI)
einzelnen Versen der Octavia Stellen aus De clementia zu, die er als Parallelen betrachtet. Dar-
aus schliesst er, dass alle Ausserungen in der Octavia, bis auf einige, die durch die besonderen
Umstiinde des Dramas bedingt seien, Imitation oder Paraphrase von De clementia seien. Meist
bestehen die Ubereinstimmungen aber nur darin, dass, durch die Thematik gegeben, gleiche
Worter vorkommen oder derselbe Sachverhalt, wenn auch in anderer Weise, beschrieben wird.
Als Grundlage fiir einen Vergleich ist eine solche Zusammenstellung daher nicht zureichend.
Grimal (1991, 1149-1158) und Armisen-Marchetti (1998, 197-209) beschiftigen sich mit der
Dramenfigur Seneca im Verhéltnis zum historischen Seneca. Grimal benennt Unterschiede
zwischen den Vorstellungen in der Octavia und denen des historischen Seneca in seinen Prosa-
schriften, was er durch die Verwendung von Gemeinplétzen in der Octavia erklart. Auf diese
Weise ergebe sich kein wahres Bild Senecas. Armisen-Marchetti behandelt vor allem Senecas
Monolog zu Beginn der Szene (Oct. 377-436), im iibrigen verweist sie auf Bruckner (1998, 201).
Fiir den Dialog stellt sie dabei fest, dass alle Auffassungen der Dramenfigur Seneca aus De cle-
mentia stammten (1998, 202). Der Seneca des Dramas ist fiir sie nicht historisch, sondern das
stilisierte Bild eines reinen Philosophen (1998, bes. 208); auf seine politische Bedeutung im
Stiick geht sie nicht ein. — Bei der folgenden inhaltlichen Gegeniiberstellung der Herrschafts-
konzeptionen in den beiden Werken kann in dem Zusammenhang und im gegebenen Rahmen
nicht auf weitere, damit verbundene, aber mehr die einzelnen Werke als solche betreffende
Probleme eingegangen werden. Ausserdem ist eine vollstindige Auseinandersetzung mit der
umfangreichen Sekundirliteratur zu De clementia und zur Octavia nicht moglich. Daher wer-
den nur Arbeiten beriicksichtigt, die fiir das Verstandnis der bei der Gegeniiberstellung rele-
vanten Aspekte besonders wichtig sind oder Ansétze zu einem Vergleich bieten. — De clementia
wird nach der Ausgabe von Hosius (1914), die Octavia nach der von Zwierlein (1986/93) zitiert.

8 Vgl. Weidauer 1950, 44 und 56; Fuhrmann 1963, 481; Biichner 1970a, 109; Mortureux 1989, 1670
und 1680.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 111

ohne erkennbaren Unterschied verwendet (vgl. z.B. Clem. 1,3,3;7,1;16,1;2,5,2)
und der Wortwahl offenbar keine grossere Bedeutung beimisst (vgl. Clem.
1,4,3)’. Nur einmal heisst es in Zusammenhang mit der fiir Herrscher geforder-
ten milden Verhaltensweise, dass sich die Natur die Einrichtung <Konig> ausge-
dacht habe, wie man vor allem an den Bienen sehen konne (Clem. 1,19,2).

Konkreter erkennbar werden Senecas Vorstellungen, wenn er Nero in ei-
nem fiktiven Monolog zu Beginn des Werks iiber seine Rolle reflektieren 1asst
(Clem. 1,1,2-4). Darin bezeichnet sich Nero als unter allen Sterblichen Auser-
wihlten (ohne dass deutlich wiirde, von wem'’), der auf der Erde die Rolle der
Gotter innehabe (Clem. 1,1,2). Diese Position bedeutet nach Neros Worten
eine uneingeschriankte und absolute Machtfiille, durch die er sogar zum Herrn
iiber Leben und Tod ganzer Volker werde, von dem alle abhingig seien (Clem.
1,1,2).

Aber er habe sich, wie Nero fortfiahrt, trotz seiner Machtfiille nicht zu un-
gerechtem Strafen hinreissen lassen (Clem. 1,1,3). Er handele so, als ob er Re-
chenschaft vor den Gesetzen ablegen miisse, die er selbst wieder zur Geltung
gebracht habe (Clem. 1,1,4). Tatsachlich halt sich Nero also gegeniiber den Ge-
setzen nicht fiir rechenschaftspflichtig, will aber so vorgegangen sein, als ob das
der Fall sei. Aufgrund derselben Haltung kann er auch mit Zuversicht die Be-
reitschaft bekunden, im Fall einer Rechenschaftsforderung der Gotter seine
milde und verantwortungsbewusste Behandlung der Menschen nachzuweisen
(Clem. 1,1,4). Dabei liegt der Formulierung nach ebenfalls nicht eine real beste-
hende Situation, sondern ein Gedankenexperiment vor''. Nicht einmal die

9 Der Begriff rex ist hier fiir Seneca offenbar nicht mit den bei den Romern verbreiteten negati-
ven Assoziationen verbunden, sondern im Sinne von faouhevg gebraucht (zur Wortwahl vgl.
z.B. Fuhrmann 1963, 495 mit Anm. 29; Griffin 1976, 141-148; Cooper/Procopé 1995, 123). Zur
Wiedergabe im Deutschen werden gleichbedeutend Kaiser, <Prinzeps> und <Herrscher> ver-
wendet.

10 Der Satz (egone ex omnibus mortalibus placui electusque sum, qui in terris deorum vice funge-
rer?, Clem. 1,1,2) enthidlt keine Angabe des Urhebers. Auch an anderen Stellen in De clementia
wird nur mit verschiedenen Ausdriicken unpersonlich im Passiv festgestellt, dass die Macht
dem Kaiser iibertragen sei (vgl. Clem. 1,7,2;14,2;17,2; 18,1). Ausdriicklich wird deren Ursprung
nirgendwo behandelt (vgl. Weidauer 1950, 56; Adam 1970, 49 Anm. 24). Faider/Favez (1950,
17) meinen, dass Seneca die Herkunft absichtlich offengelassen haben konnte. Das vermutet
auch Adam (1970, 49f.), geht aber davon aus, dass Seneca selbst mit seiner Wortwahl nicht aus-
schliesse, dass menschlicher und gottlicher consensus bei der Herrschaftsiibertragung zusam-
menwirkten. Zumindest fiir die Zeit der Regierung sei von einem consensus die Rede (Clem.
1,3,4). Dieser ist jedoch ganz anderer Art, und weitergehende Thesen lassen sich nicht nachwei-
sen. Fears (1975, 486-496) folgert aus dem Satz im Monolog und der Darstellung in der ganzen
Schrift, dass der Kaiser seine Macht von den Gottern erhalten habe, und deutet Aussagen in der
Octavia auf dieser Basis (s. unten Anm. 38).

11 Beiden Gesetzen ist schon durch die Formulierung (tamquam mit Konj., Clem. 1,1,4) klar, dass
die Bindung des Kaisers an diese nicht real besteht (vgl. Weidauer 1950, 20f.; Adam 1970, 43;
Blansdorf 1983, 123; Cooper/Procopé 1995, 124 und 129 Anm. 1; etwas anders Fears 1975,
490f.). - Gegeniiber den Gottern handelt es sich lediglich um eine Bereitschaft Neros, Rechen-
schaft abzulegen, falls das verlangt werden sollte (vgl. Adam 1970, 43). Weidauer (1950, 21 und



112 Gesine Manuwald

Gotter werden also als Instanz angesehen, die das Verhalten des Kaisers be-
stimmen und denen er verantwortlich ist. Sie werden nur, weil es keinen Men-
schen iiber Nero gibt, als Adressaten fiir eine mogliche Rechenschaftslegung
gewdhlt.

In dem fiktiven Monolog ldsst Seneca Kaiser Nero sich als einen Herrscher
prasentieren, der sich in seiner Machtfiille von keinen dusseren Normen oder
Institutionen abhéngig fiihlt'?, aber in seiner personlichen Entscheidung in rich-
tiger Weise Beherrschung beim Strafen iibt. Dass ein solches Verhalten das an-
gestrebte Ideal ist, bestétigt sich im weiteren Verlauf der Schrift, wenn Seneca
als Autor die dann eintretenden positiven Auswirkungen auf das Staatswesen
und das Leben der Biirger beschreibt, die sich auf das Masshalten des Kaisers
bei Bestrafungen verlassen und iiber die bestehende Herrschaftsform gliicklich
sein konnten (vgl. Clem. 1,1,5-9; 3,3-4,3).

Wegen der herausragenden Stellung des Kaisers sieht Seneca das Wohl des
Staatswesens allein von dessen Charakter und Aktionen abhingig; nur diese
werden daher in der Schrift erortert. Der gute Herrscher unterscheidet sich
namlich vom Tyrannen nicht durch die staatliche Ordnung, sondern durch seine
Personlichkeit, d.h. Charakter, Lebensweise und Verhalten gegeniiber Unter-
tanen (vgl. Clem. 1,11,4-12,4)". Da es fiir den Herrscher keine dusseren Nor-
men gibt, soll dem sonst ungebundenen Kaiser die Tugend clementia als bestim-
mende Richtlinie fiir sein Handeln bei Bestrafung nahegelegt werden, das al-
lein auf eigenem Ermessen beruht'. Nur in diesem Sinne sind die Gétter fiir die
Herrschaftsweise des Kaisers relevant, da sie Vorbild und Massstab sein kon-
nen"”: Es wird ein mildes Verhalten der Gotter dem Herrscher gegeniiber vor-

26), Fears (1975, 490f.), Bruckner (1976, 47 mit Anm. 44 [S. 162]) und Blansdorf (1983, 123) se-
hen offenbar eine echte Verantwortlichkeit des Kaisers gegeniiber den Gottern gegeben. Fears
(1975, 490f.) fithrt sie darauf zuriick, dass der Kaiser seine Macht von diesen erhalten habe
(s. oben Anm. 10).

12 Vgl. z.B. Weidauer 1950, 20.25.26; Blansdorf 1983, 121; Mortureux 1989, 1663 und 1676; Coo-
per/Procopé 1995, 123f.

13 Vgl. Faider/Favez 1950, 85; Griffin 1976, 148.170.207.217; Cooper/Procopé 1995, 124; bes. Fa-
vez 1960, 346-349. — Cooper/Procopé (1995, 124) weisen darauf hin, dass Tyrannei und Konigs-
herrschaft sonst in der Regel danach unterschieden werden, ob die Regierung nach den Geset-
zen und dem Willen der Untertanen entsprechend ist oder nicht (vgl. Arist. Pol. 1285a25-29;
Xen. Mem. 4,6,12). — Weidauer (1950, 22.25.26.105 u.6.) betont, dass die Festlegung des Herr-
schers auf clementia als Ziel die salus publica habe. Mit clementia werde eine ethische Transzen-
denz und damit eine Rechtfertigung des Prinzipats versucht (1950, 57.95.105). Ausgefiihrt wer-
den solche weitergehenden Folgerungen in der Schrift allerdings nicht.

14 Vgl. auch Blidnsdorf 1983, 122.125.135. — Die Ausiibung von clementia setzt ein Verhiltnis von
Uber- und Untergeordneten voraus (vgl. Clem. 1,5,6; 2,3,1; vgl. Fuhrmann 1963, 509; Rieks
1967, 122; Mortureux 1989, 1672; Cooper/Procopé 1995, 120).

15 Vgl. Weidauer 1950, 50f. und 53f.; Blansdorf 1983, 123 Anm. 19 (S. 149); Mortureux 1989, 1672f.
und 1676. - Zum Verhiltnis zwischen Kaiser und Géttern in De clementia im Vergleich zu hel-
lenistischen Vorstellungen vgl. Adam 1970, 41-45.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 113

ausgesetzt und daraus die Empfehlung eines entsprechenden des Kaisers den
Untertanen gegeniiber abgeleitet (vgl. Clem. 1,7,1-2; 19,9).

Die besondere Rolle der clementia ergibt sich aus den Handlungsmoglich-
keiten eines Kaisers bei Bestrafungen und durch das Verhéltnis zur iustitia, das
Seneca insgesamt folgendermassen beschreibt: Aufgabe der iustitia sei es, die
Wahrheit herauszufinden und der Unschuld gewogen zu sein. Clementia aber
bewirke, gerade auch bei personlicher Betroffenheit des Kaisers, eine Ziige-
lung der Leidenschaft zur Rache bei einem tatséchlichen Vergehen, so dass die
Strafe erlassen oder verringert werde (Clem. 1,20,1-2). An anderer Stelle heisst
es, dass clementia etwas sei, was sich innerhalb dessen bewege, was mit Recht
festgesetzt werden konne (Clem. 2,3,2). Offenbar soll bei einem Vergehen zu-
ndchst mit Hilfe der iustitia der Tatbestand ermittelt werden und der Kaiser
dann durch Ausiibung von clementia rational eine Entscheidung treffen, bei der
die Strafe unter dem eigentlich Vorgesehenen liegt. Denn clementia ist, wie ge-
gen Ende des iiberlieferten Texts gesagt wird, nicht an formale Regelungen und
Institutionen gebunden, handelt aber so, als wenn das, was sie beschlossen
habe, das Gerechteste sei (Clem. 2,7,3)'°. Durch clementia wird also iustitia auf
andere Weise umgesetzt'’. Bei einer solchen Auffassung und der daraus folgen-
den Praktizierung von clementia kann Seneca die durch die Entscheidungsfrei-
heit des Herrschers gegebene clementia als Basis einer guten Herrschaft anneh-
men.

Die Tugend clementia bedeutet nach Seneca zwar fiir das Leben jedes
Menschen einen Gewinn an Gliick und Ruhe, sei aber bei einem Kaiser beson-
ders bewunderungswiirdig, weil er, durch keinerlei Instanz gehindert, nur
durch den eigenen bewussten Entschluss geziigelt werden und diese Haltung
annehmen konne (Clem. 1,5,4; vgl. auch Clem. 1,3,3). Die fortwidhrende Aus-
libung von clementia will Seneca dem Kaiser auch als unumgénglich im eigenen
Interesse empfehlen, da er sich selbst schone, wenn er andere schone (Clem.

16 Zur Bedeutung von tamquam in Clem. 2,7,3 vgl. Faider/Favez 1950, 158; Biichner 1970b, 206;
anders Fuhrmann 1963, 503.

17 Etwas anders sehen das Verhiltnis zwischen clementia und iustitia etwa Fuhrmann (1963, 481—
514) und Adam (1970, bes. 31-39; vgl. dazu Mortureux 1989, 1673). Fuhrmann (1963, 481-514,
bes. 503) versteht clementia im Sinne von aequitas, einer Art von Gerechtigkeit, und sieht De
clementia daher als einen juristisch ausgerichteten Traktat an. Zu beachten ist allerdings, dass
aequum in De clementia mit bonum verbunden ist (vgl. Clem. 1,18,1;2,1,4;7,3) und dadurch ei-
ne andere Bedeutung erhalt (vgl. Blansdorf 1983, 129). Biichner (1970a, 113; 1970b, 203-223)
dagegen meint, dass es um clementia als menschliche und politische Tugend gehe (vgl. auch
Weidauer 1950, 58 und 66). Adam (1970, 24-39.88-90.101) nimmt verschiedene Funktionen
von clementia fiir die beiden Biicher an, wobei ihre Auffassung fiir das erste Buch eher in Biich-
ners und fiir das zweite eher in Fuhrmanns Richtung geht (zu diesen und weiteren Thesen vgl.
Griffin 1976, 150f.; Blansdorf 1983, 133 Anm. 29 [S. 150] und 135; Mortureux 1989, 1658-1664).
Darauf, dass in De clementia alle diese Aspekte und der philosophische zum Tragen kommen,
wenn auch in den einzelnen Abschnitten in unterschiedlichem Verhaltnis, verweist zu Recht
Mortureux (1989, 1679).

Kidaaciant. DL _s_ . . -~



114 Gesine Manuwald

1,5,1)". Durch Zuriickhaltung bei der Bestrafung von Biirgern, die Strafe ver-
dient haben, gewinne er die Zuneigung der Untertanen (Clem. 1,1,5-9; 13.4),
die sich dann fiir die Bewahrung seines Lebens und seiner Machtstellung ein-
setzten (Clem. 1,3,3-4,3), und konne sich deshalb sicher fithlen und furchtlos
sein (vgl. Clem. 1,10,2; 11,4; 19,4-6).

Der Umgang mit einzelnen romischen Biirgern gilt Seneca als Modell fiir
das Verhalten eines Kaisers gegeniiber anderen Nationen und besiegten Koni-
gen, wie aus seinen Ausserungen iiber das Verhiltnis zu diesen (vgl. Clem.
1,1,2; 21,2-3; 2,7,2) und vor allem dem Entwurf des negativen Gegenbilds von
Grausamkeit bei einem Herrscher (Clem. 1,25,1-26,4), dessen Wiiten ohne
Missigung von Hinrichtungen einzelner zum Volkermord schreite (Clem.
1,26,4), zu erschliessen ist. Vor diesem Hintergrund hat Senecas Beschreibung
der erwiinschten Machtausiibung des Kaisers am Ende des ersten Buchs, als er
das offentliche Retten zahlreicher Biirger als gottliche Macht bezeichnet
(Clem. 1,26,5), auch eine allgemeinere und umfassendere politische Dimen-
sion.

Der Vorstellung eines allmachtigen Kaisers steht die des Volks gegeniiber
als einer ungeheuer grossen Masse, die zwietrdchtig, aufstindisch und unbe-
herrscht ist und ohne Fiihrung in ihr Verderben liefe (vgl. Clem. 1,1,1; 3.5;
4,1-2). Diese Menge muss der Kaiser lenken, da sie allein durch ihn zusammen-
gehalten wird (Clem. 1,3,5;4,1),indem er sie wie die Seele den Korper mit Hilfe
von Einsicht und Vernunft fiithrt (Clem. 1,3,5). Nur durch die Einheit stiftende
Person des Herrschers und den Gehorsam der Untertanen ist das Gemeinwe-
sen gefestigt und Roms iiberragende Stellung in der Welt gesichert (Clem.
1,4,1-2). Vom Volk wird vorausgesetzt, dass es die uneingeschrinkte Mon-
archie akzeptiert und allenfalls iiber einen guten Kaiser gliicklich ist (vgl. Clem.
1,1,7). Die richtige Fiithrung des Volks durch den Kaiser tréigt bei einer solchen
Konzeption von Herrschaft die alleinige Verantwortung fiir das Wohl des
Staats. Einwirkungsmoglichkeiten anderer auf die Kaiserherrschaft kommen
in der Schrift nicht vor; Verfassungsinstitutionen werden nicht genannt.

Besonders deutlich wird das fiir Seneca durch Nero verkorperte Idealbild
des Herrschers, auf das er ihn fiir die Zukunft verpflichten will, in einer Gegen-
iiberstellung von Nero und Augustus (Clem. 1,9,1-11,3)": An Augustus’ Ver-
halten als Beispiel will Seneca zeigen, wie lobenswert und vorteilhaft clementia
fiir einen Herrscher sei, da sie ihm Sicherheit und Beliebtheit beim Volk bringe
(vgl. Clem. 1,10,2). Der einzige Grund, dass der vergottlichte Augustus Aner-
kennung als guter Herrscher und den Titel pater patriae verdiene, besteht nach
Senecas Darstellung darin, dass er, wie in einem konkreten Fall ausfiihrlich

18 Zur Darstellung von clementia als vorteilhaft fiir den Kaiser vgl. Weidauer 1950, 22 und 59.

19 Zum Augustus-Exempel vgl. Gebien 1969, 129-136. — Gebien sieht die Passage iiber die in der
Einleitung dazu (Clem. 1,8,6-9,1) angegebene Funktion hinaus fiir die Charakterisierung von
clementia und damit die Schrift insgesamt als zentral an. Sie verdeutlicht jedenfalls, welche
Funktion und welche Bedeutung Seneca clementia beimisst.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 115

exemplarisch vorgefiihrt, nicht grausam gegen Leute, die Anschldge auf ihn
veriiben wollten, vorgegangen sei (Clem. 1,10,3). Augustus’ clementia sei aller-
dings nicht wahre clementia, da er sie erst nach Krieg und Morden praktiziert
habe (Clem. 1,9,1; 11,1-2). Dagegen zeige Nero wahre clementia, da er kein
Biirgerblut vergossen und von Anfang an clementia geiibt habe (Clem.
1,11,2-3). Um Nero in dieser Hinsicht positiv abzusetzen, stellt Seneca Augu-
stus’ Vorgehen zur Zeit der Machtiibernahme als schuldhaft dar und fiihrt es
auf dessen jugendliche Hitzkopfigkeit und ungebremsten Zorn zuriick (Clem.
1,11,1). So ist Augustus fiir Nero gleichzeitig Modell und ihm nicht ebenbiirti-
ges Gegenbild™.
%k

Betrachtet man gegeniiber der Konzeption in De clementia die Vorstellung
von idealem Herrscher und Herrschaftsform, die die Dramenfigur Seneca in
der Octavia im Gespréach mit Nero (Oct. 440-592) entwickelt, ergeben sich ne-
ben gewissen Ubereinstimmungen einige bemerkenswerte Differenzierungen
und Unterschiede. Wie Neros Befehl zur Ermordung zweier mit ihm verwand-
ter romischer nobiles zu Beginn der Szene (Oct. 437-438) und seine anschlies-
senden Ausserungen zu seinem Vorgehen (bes. Oct. 441.457a.458a.462-471)
zeigen, will er durch solche brutalen Taten Furcht bei den Biirgern erzeugen
und so seine Sicherheit gewéhrleisten. Dabei handelt er gewissermassen nach
dem Grundsatz «oderint, dum metuant», der in De clementia ausdriicklich als
ein fiir einen Herrscher inakzeptables Motto zuriickgewiesen wird (Clem.
1,12,4;2,2,2). Die beiden nobiles spielen im gesamten Drama nur insofern eine
Rolle, als Neros Vorgehen gegen sie, das dem im Stiick dargestellten gegen Oc-
tavia entspricht, zum Anlass dient, die Basis des herrscherlichen Handelns und
mogliche Alternativen grundsitzlich zu diskutieren®.

20 Vgl. Gebien 1969, 132 und 165f.; Griffin 1976, 212f. — Augustus wird in Senecas Schriften haufi-
ger erwihnt, und zwar meist positiv. Negative Aspekte werden aber nicht nur in De clementia,
wie Gebien (1969, 165) offenbar meint, sondern durch die Art der Darstellung auch gelegent-
lich in anderen Werken angedeutet (vgl. z.B. Dial. 10,4,5). - Jal (1957, 242-264) kommt nach ei-
ner Analyse von Senecas verschiedenen Ausserungen iiber Augustus zu dem Schluss, dass er an
ihm auch negative Ziige feststelle. Seneca habe in Augustus den idealen Herrscher sehen wol-
len, das aber nicht konnen (1957, 264). Insofern entspriachen Neros Aussagen iber Augustus in
der Octavia (Oct. 503-529) im Grunde den wahren Vorstellungen des historischen Seneca
(1957,264). Letztere These ist vielleicht etwas weitgehend, da Neros Darstellung in der Octavia
funktional auf ein bestimmtes Argumentationsziel ausgerichtet und entsprechend einseitig ist.

21 Giancotti (1954, 222f.) findet in der Octavia auch eine Verteidigung der Aristokratie als Wah-
rer der Tradition. Deswegen habe die Ermordung von Plautus und Sulla in das Stiick aufge-
nommen werden miissen. Das Schicksal der beiden Adligen dient aber gerade nicht diesem
spezifischen Darstellungsziel, sondern als Parallele zu dem von Octavia und als Ausgangspunkt
des Dialogs. In der Diskussion um die Position des Kaisers ist die Aristokratie nicht entschei-
dend. - Bruckner (1976,42-44 und 58f.) vergleicht Neros Vorgehen gegeniiber Plautus und Sul-
la mit dem in De clementia beschriebenen von Augustus gegeniiber Cinna (Clem. 1,9,2-12) und
dem dort von Nero berichteten, als dieser unwillig und nach langem Zogern ein Urteil gegen
zwei Strassenrduber unterschreibt (Clem. 2,1,1-2). In Neros Aktion in der Octavia sieht er



116 Gesine Manuwald

Angesichts von Neros Massnahmen versucht Seneca, ihm argumentativ
ein anderes Verhalten nahezulegen. Er fiihrt clementia an, die ein Heilmittel ge-
gen Angst sei (Oct. 442), macht deutlich, dass es die schonste Tugend fiir den
Herrscher sei, als pater patriae die Biirger zu bewahren (Oct. 444), und weist
darauf hin, dass Anerkennung durch die Biirger dem Kaiser die grosste Sicher-
heit gewihre (Oct. 456b.457b). Diese Gedanken am Beginn der Unterredung
und vor allem die Tatsache, dass clementia hier einmal genannt und dem Kaiser
als Verhaltensmaxime empfohlen wird (Oct. 442), erinnern an die Darlegungen
in De clementia®.

Jedoch erhalten clementia und das Herrscherbild in der Formulierung der
Gedanken durch die Dramenfigur Seneca und aufgrund der Art der Verwen-
dung im Zusammenhang eine andere Bedeutung. Denn offensichtlich geht der
Seneca in der Octavia in Gegensatz zu den Ausfithrungen in De clementia von
einer Einbindung des Kaisers in verpflichtende Normen aus. Das beginnt mit
Senecas erstem Kommentar zu Neros Verhalten, dass es sich nicht zieme, so ge-
gen Verwandte vorzugehen (Oct. 440). Mit der Forderung, dass das, was sich
zieme, und nicht das, was moglich sei, auch fiir den Kaiser bestimmend sein
solle, nimmt Seneca die Vorstellung spéter in allgemeinerer Form wieder auf
(Oct. 454). Von vornherein ist also eine iibergeordnete moralische Norm, die
auch fiir den Kaiser gilt, vorausgesetzt.

Neros Antwort (Oct. 441) auf Senecas ersten Vorwurf (Oct. 440) macht
klar, dass ihm immerhin bewusst ist, dass es eine solche Norm gibt, wenn er sie
auch fiir sich nicht als erfiillbar betrachtet®. Er bezeichnet sie als Gerechtigkeit,
an deren Ausiibung er sich aus Angst gehindert fiihle. Die von Seneca dagegen
empfohlene clementia (Oct. 442) fungiert entsprechend als Heilmittel zur Be-

(1976, 45; so auch Grimal 1991, 1150f.) die Beschreibung des grausamen Herrschers in De cle-
mentia, dessen Wiiten nicht einmal vor Verwandten zuriickschrecke (Clem. 1,26,4), verwirk-
licht. Vergleichspunkte bestehen durchaus, zu beachten sind aber die jeweils anderen Gege-
benheiten der Situation und der in den beiden literarischen Werken unterschiedliche Kontext.

22 Vgl. z.B. Grimal 1991, 1150. — Wegen der Anfiihrung von clementia als Heilmittel verweist
Bruckner (1976, 43) zu Oct. 442 auf Clem. 1,9,6, wo in Zusammenhang mit clementia von reme-
dia die Rede ist. Das Wort remedia hat dort aber konkrete Bedeutung in einem Vergleich und
ist nicht direkt auf clementia bezogen. Inhaltlich meint Bruckner (1976, 43f. und 73), dass in Oct.
442 und 444 der Kerngedanke von Senecas Prinzipatsverstandnis zum Ausdruck komme. Da-
bei trennt er offenbar nicht deutlich zwischen dem historischen Seneca und der Dramenfigur
Seneca und setzt wegen der Ahnlichkeiten zu De clementia bei diesem Aspekt eine insgesamt
vergleichbare Auffassung fiir beide voraus.

23 Opelt (1951, 101) sieht in Neros Reaktion eine Entschuldigung und Verurteilung seines Ver-
haltens. Eine solche Einsicht in die Ursachen fehle den Herrschern in Senecas Tragddien.
Bruckner (1976, 43 mit Anm. 20 [S. 159]) hélt die Erkenntnis fiir konstruiert. Ferner meinen
Opelt (1951, 101) und Bruckner (1976, 40f.) mit verschiedenen Nuancen, dass der Beginn der
Unterredung Neros Affektbestimmtheit zeige. Entsprechend schliesst Opelt (1951, 101) aus
der vorliegenden Stelle, dass die Voraussetzung fiir Gerechtigkeit die Freiheit von jedem Af-
fekt sei. Bei dieser Einschdtzung werden allerdings Neros rationale und geschickte Argumenta-
tion in der Szene und die Motivation fiir sein Verhalten nicht ausreichend berticksichtigt.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 117

seitigung der Furcht und wird so — anders als in De clementia — zur Vorausset-
zung dafiir, eine Herrschaft nach den Prinzipien der Gerechtigkeit zu fithren™.
Bald darauf, gegeniiber Neros selbstherrlichem Anspruch, dass die Untertanen
dem zu gehorchen hitten, was er entscheide (Oct. 459a), fordert Seneca, dass
Nero Gerechtes befehlen solle (Oct. 459b). Dieses Gerechte sieht Seneca erst
durch einen consensus als giiltig an (Oct. 460b). Was immer man darunter auch
im einzelnen verstehen mag®, jedenfalls ist die Macht des Kaisers fiir den Se-
neca des Dramas auf menschlicher Ebene nicht absolut, sondern an Institutio-
nen und Wertmassstibe, die auch fiir andere gelten, gebunden.

In dieselbe Richtung weist Senecas Warnung vor dem Wirken der Gotter
fiir den Fall, dass sie die Taten des Kaisers nicht billigen (Oct. 448.450). Im Un-
terschied zu Nero, der sich blasphemisch briistet, selbst Gotter zu schaffen
(Oct. 449), bilden die Gotter in Senecas Sicht offenbar eine unabhéngige, iiber-
geordnete Instanz, die auch und gerade ein Herrscher in seiner Machtfiille be-
achten miisse®. Ausserdem warnt Seneca Nero vor der Wechselhaftigkeit der
unberechenbaren Fortuna (Oct. 452). Er geht also davon aus, dass ein Kaiser in
seiner Stellung nicht sicher, sondern dem fiir Menschen iiblichen Wechsel un-
terworfen sei, weswegen man sich entsprechend verhalten solle.

Der Seneca des Dramas sieht nicht nur die Position des Kaisers anders als
der historische Seneca in De clementia, sondern auch die der Biirger und deren
Verhiltnis zum Herrscher. Wiinsche und Anforderungen der Biirger an den

24 Anders sieht Adam (1970, 31-39) den Unterschied: Sie glaubt, dass im zweiten Buch von De
clementia gezeigt werde, dass clementia und der sie iibende Prinzeps der iustitia als einer ab-
strakten Norm unterworfen seien (s. oben mit Anm. 17), was sie als wichtigen und eigenen Bei-
trag Senecas zum clementia-Begriff ansieht (1970, 101f.). Folglich stellt sie fest, dass clementia in
der Octavia in traditionellem Sinne vorkomme und sich die Octavia daher trotz einer im allge-
meinen weitgehenden Ubereinstimmung bereits von Senecas besonderem Versténdnis von cle-
mentia entferne (1970, 103).

25 Bruckner (1976, 54f.) meint, dass nicht an einen konkreten consensus im Sinne einer Institu-
tion, sondern an einen consensus omnium bonorum gedacht sei. Im Hintergrund stehe die Vor-
stellung, dass jede excellens potentia auf dem consensus minorum bzw. servientium beruhe (vgl.
Sen. Benef. 5,4,3; Dial. 2,4,1). Hier geht es aber nicht um die Akzeptanz der Herrschaft iiber-
haupt, sondern um die Giiltigkeit der Befehle des Herrschers. Von welchen Personen der con-
sensus gebildet wird und wie er sich dussert, ldsst sich aus dieser Stelle nicht erschliessen. Es
handelt sich jedenfalls um einen Entschluss, der unabhéngig vom Kaiser zustande kommt, aber
fiir die Verwirklichung seiner Befehle wichtig ist. - Weil Adam (1970, 103) nicht zwischen Sene-
cas Konzeption und Neros Praxis unterscheidet, glaubt sie, dass es in der Octavia keine den Kai-
ser rechtfertigende Norm gebe und nur der kaiserliche Wille ohne Riicksicht auf einen consen-
sus massgebend sei.

26 Bruckner (1976,47 mit Anm. 44 [S. 162]) sieht eine Ubereinstimmung mit Neros Aussage in sei-
nem fiktiven Monolog in De clementia (Clem. 1,1,2—4), dass er den Gottern iiber das Menschen-
geschlecht Rechenschaft ablegen konne (Clem. 1,1,4). Dort handelt es sich aber nur um ein Ge-
dankenexperiment (s. oben mit Anm. 11). Adam (1970, 103) kommt auch (s. oben Anm. 25) in
bezug auf die Go6tter zu dem Schluss, dass sie nicht als eine den Kaiser wirklich bindende Norm
erschienen. — Grimal (1991, 1151) stellt fest, dass Furcht vor den Gottern und deren Zorn nicht
zu den Auffassungen des historischen Seneca passe.



118 Gesine Manuwald

Herrscher werden als zu berticksichtigende Grossen gewertet und die Stellung
des Kaisers auch aus deren Perspektive beschrieben. So vertritt Seneca gegen-
tiber Neros Vorstellung von einem Kaiser, der gegeniiber der Menge keine
Schwiche zeigen diirfe (Oct. 455a), durch Waffengewalt geschiitzt (Oct. 456a)
und von den Biirgern gefiirchtet werden solle (Oct. 457a.458a), die Ansicht,
dass es besser sei, von den Biirgern geachtet zu werden (Oct. 457b), dass deren
Treue den Herrscher besser schiitze (Oct. 456b) und dass aller Zwang be-
schwerlich sei (Oct. 458b). Nach den Vorstellungen des Seneca im Drama soll
der Kaiser seine Untertanen als Faktor ernst nehmen und versuchen, sie auf der
Basis der Freiwilligkeit und Zuneigung fiir sich zu gewinnen und auf sie einzu-
gehen.

In der Frage, ob Nero sich von Octavia trennen und Poppaea heiraten
solle, besteht Seneca in der dramatischen Auseinandersetzung darauf, auf das
Volk Riicksicht zu nehmen und den Biirgern nachzugeben. Er versucht Nero
unter anderem damit von seinem Plan, Poppaea zu heiraten, abzubringen, dass
das Volk eine solche Heirat nicht akzeptiere (Oct. 572-573a). Wahrend Nero in
der Beriicksichtigung einer solchen Einstellung nur eine grossere Einschrédn-
kung seiner Handlungsfreiheit sieht, als sie bei anderen Leuten gegeben sei
(Oct. 574), hebt Seneca hervor, dass das Volk gerade an den Hochsten beson-
dere Anforderungen stelle (Oct. 575) und der Kaiser den Biirgern folgen solle
(Oct. 578)7. Ein Kaiser hat also auf die Interessen des Volks einzugehen und
dessen Anforderungen auch in seinem personlichen Verhalten, sofern es Aus-
wirkungen auf das Staatswesen hat, zu erfiillen. In De clementia dagegen wer-
den Beeintrachtigungen des Kaisers im Vergleich zu den Untertanen nicht auf
Erwartungen des Volks zuriickgefiihrt, sondern sind Folge seiner herausgeho-
benen Stellung (Clem. 1,8,1-5)%.

Dem consensus, d.h. der Akzeptanz durch andere, kommt fiir den Seneca
des Dramas besondere Bedeutung zu”. Er verweist darauf nicht nur in Zusam-

27 Adam (1970, 103) versteht Senecas Aussage (Oct. 575) als einen Appell an die der Macht inne-
wohnende Verpflichtung. Dabei ist nicht beriicksichtigt, dass es sich nicht um eine abstrakte
Mahnung an den Kaiser handelt, sondern diese als eine vom Volk ausgehende Forderung dar-
gestellt ist.

28 Vgl. auch Bruckner 1976, 120f. - Zum Gedanken der Knechtschaft des Kaisers in De clementia
vgl. Adam 1970, 27-31, wo dessen Bedeutung fiir die Schrift allerdings etwas iiberbetont wird;
vgl. dazu Mortureux 1989, 1661 mit Anm. 128 und 1673. — Der Begriff nobilis servitus kommt in
De clementia nur vor, wenn man in Clem. 1,8,1 Wilamowitz’ Konjektur nobilem fiir nobis auf-
nimmt und wie Hosius (1914, 220) liest: tu non experiris istud nobilem esse tibi servitutem? (zum
Problem des Texts vgl. Faider/Favez 1950, 66), was wohl nicht notwendig ist.

29 Auch Bruckner (1976, 70f.) stellt fest, dass die Idee des consensus in der Octavia grosse Bedeu-
tung habe, wihrend sie in De clementia beinahe iiberhaupt keine Rolle spiele. Nach seiner Deu-
tung geht Seneca in De clementia wegen der historischen Umstidnde und des pragmatischen
Ziels der Schrift auf diesen Gedanken nicht ein. Der Dichter der Octavia nehme eine konven-
tionelle Vorstellung auf und weiche damit von Senecas Vorbild ab. Adam (1970, 50 Anm. 25)
meint aufgrund ihres Verstidndnisses der Beschreibung der Herrschaftsiibertragung in De cle-
mentia (s. oben Anm. 10), dass in der Octavia eine dhnliche Vorstellung vorliege und in beiden



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 119

menhang mit der Konstituierung dessen, was gerecht ist (Oct. 460b), sondern er
kommt darauf noch einmal zu sprechen, als er Nero zur Schonung der Biirger
bewegen will und dabei auf Augustus’ und Neros Machtantritt sowie die daraus
abzuleitende Position eingeht (Oct. 472-491).

Augustus wird als Kaiser gepriesen, der die positiven Qualitdten verkor-
pert, die Seneca fiir einen idealen Herrscher fordert (Oct. 477-478), namlich fiir
das Vaterland zu sorgen, Bedréangte zu schonen, sich wilden Blutvergiessens zu
enthalten, seinen Zorn zu missigen sowie dem Erdkreis und dem Jahrhundert
Frieden zu geben (Oct. 472-476). Augustus entspricht so etwa dem clementia
iibenden Herrscher in De clementia, wobei der Begriff clementia hier jedoch
nicht fallt. Allerdings habe Fortuna Augustus lange hin- und hergeworfen, bis
er die Feinde seines Vaters niedergerungen habe (Oct. 479-481) und - so kann
man schliessen — sein wahres Wesen entfalten konnte.

In Gegensatz zu Augustus habe Nero durch die Gunst der Fortuna das Ge-
meinwesen in ruhigem und sicherem Zustand ohne Blutvergiessen tibernom-
men und deshalb von Anfang an aussen- und innenpolitisch in Frieden regieren
koénnen (Oct. 482-491). Denn finstere Missgunst™, besiegt in einem consensus

Werken ein vergleichbares Nebeneinander von umfassender Macht und Bestimmung des
Herrschers bestehe (Clem. 1,1,2; Oct. 487-490a). Dass der consensus in De clementia nur so
kurz gestreift werde, liege am Thema der Schrift. — In De clementia ist zweimal von consensus
die Rede (Clem. 1,3,4;23,2). Dabei geht es im ersten Fall (Clem. 1,3,4) darum, dass die Biirger
darin iibereinstimmen, sich fiir das Leben des Herrschers einzusetzen, d.h. um das personliche
Verhiltnis der Untertanen zum Herrscher. Im zweiten (Clem. 1,23,2) bezeichnet das Wort eine
allgemeine Auffassung und wird nicht in bezug auf Vorginge im Staatswesen verwendet. An
anderen Stellen in Senecas Prosaschriften, in denen consensus in politischem Zusammenhang
verwendet ist (vgl. Benef. 5,4,3; Dial. 2,4,1), geht es dhnlich wie an der ersten Stelle in De cle-
mentia um die Anerkennung durch die Untergebenen, die bei einem guten Herrscher dazuge-
hort, aber nicht Voraussetzung ist (zur Bedeutung von consensus in philosophischem und poli-
tischem Sinne bei Seneca vgl. Pittet 1955, 35-46). In der Octavia kommt consensus ausserhalb
der Diskussion zwischen Seneca und Nero an einer weiteren Stelle vor (consensu pari, Oct.
709), als Poppaeas Amme die Hochzeit von Nero und Poppaea durch einen Vergleich mit der
von Peleus und Thetis illustriert (Oct. 706b—709). Der Ausdruck hat dort keine politischen Im-
plikationen, sondern gibt eine allgemeine Zustimmung zur Hochzeit von Peleus und Thetis an,
die die Amme auch zu der von Nero und Poppaea suggerieren will.

30 Da die Rede parénetisch wirken, den Unterschied zu Augustus hervorheben und die Stellung
des Kaisers im Staatswesen beschreiben soll, ist die Darstellung von Neros Erhalt der Herr-
schaft auf die politischen Verhiltnisse innerhalb des Gemeinwesens ausgerichtet, die sich
gleichzeitig bei der Gegeniiberstellung mit Augustus in Senecas Sinne verwenden lassen. Des-
halb werden nur die innenpolitisch legalen Faktoren bei einer Machtiibernahme beriicksich-
tigt, jedoch das Verhalten der Soldaten und die Situation innerhalb des Kaiserhauses nicht ge-
nannt. Bruckner (1976, 65) begriindet deren Fehlen auch mit der Absicht, die Ubertragung der
gottlichen Wirkkraft an den Kaiser (s. unten Anm. 34) hervorzuheben. Mit invidia tristis (Oct.
485) werde aber der Realitédt entsprechend auf die Unzufriedenheit hingewiesen, dass nicht
Claudius’ leiblicher Sohn dessen Nachfolger werde (1976, 66f.). Diese Deutung kann nur eine
Vermutung sein.

31 Grimal (1991, 1152) weist auf die Rolle der invidia in griechischen und romischen Staatstheo-
rien hin. Da der Autor der Octavia Seneca diesen Gedanken vortragen lasse, scheine er zu glau-



120 Gesine Manuwald

pius®, sei gewichen (Oct. 485-486a), Senat und Ritter seien Nero wohlgeson-
nen (Oct. 486b). Nach den Wiinschen des Volks und der Entscheidung der V-
ter zum Urheber des Friedens und Schiedsrichter fiir das Menschengeschlecht
erwihlt, lenke er die Welt als patriae parens in heiliger Grosse (Oct. 487-
490a)”. Die personifizierte Stadt Rom bitte, dass er sich wie ein patriae parens
verhalte, und vertraue ihm die Biirger an (Oct. 490b—491).

Die Herrschaft von Kaiser Nero wird so zwar als allumfassend und beson-
ders ausgezeichnet beschrieben und nicht von einer Entscheidung der Men-
schen hergeleitet, aber nicht als absolut, unangreifbar und unbeeinflussbar hin-
gestellt, sondern die Anerkennung durch das Volk ist ein entscheidender Fak-
tor. Einzelheiten des consensus werden auch hier nicht deutlich®. Indem
Seneca aber diesen Begriff einfithrt und in den folgenden Sdtzen die akzep-
tierenden Personen als Senat, Ritter und Volk bezeichnet und die Biirger damit
in die entscheidenden Gruppen im Staatswesen gliedert, deutet sich an, dass
er die Macht des Kaisers irgendwie von diesen abhingig sieht. Selbst wenn

ben, dass es sich um eine Auffassung des historischen Seneca handele, was bei weitem nicht si-
cher sei. Die Ansichten des Seneca im Drama miissen jedoch (bei einem von Seneca verschie-
denen Autor) nicht in allen Einzelheiten denen des historischen Seneca entsprechen.

32 Bruckner (1976, 65) erkldrt bei dem Ausdruck consensu pio (Oct. 485) das Attribut pius da-
durch, dass damit das rechte Verhalten gegeniiber dem von den Goéttern eingesetzten Herr-
scher (s. unten Anm. 34) und die pietas gegeniiber dem Vaterland gekennzeichnet wiirden.
Wahrscheinlicher ist, dass pius entweder im Sinne von <gewissenhaft, rechtmaissig, gerecht,
pflichtmaéssig> gebraucht ist und besagt, dass zum Wohl des Vaterlandes Streitigkeiten beige-
legt sind, oder die Bedeutung <zirtlich gesinnt, liebevoll, pflichtgetreu> hat als Bezeichnung der
Einstellung der Untergebenen zum Herrscher, ohne dass damit seine Stellung angedeutet wiir-
de.

33 Nach Bruckner (1976, 68) erhebt diese Aufzihlung der Titel und Funktionen des Kaisers ihn in
die Sphire der Gottlichkeit. In der Tat wird die Macht des Kaisers als umfassend geschildert,
fiir seine Stellung ist aber gerade auch die Zustimmung der Biirger wichtig. Aussagen in Sene-
cas philosophischen Schriften zur Interpretation der Octavia heranzuziehen, wie Bruckner es
hier tut, ist ohne Einschrinkung methodisch problematisch. Mit Giancotti (1954, 224f.) darin,
dass auch die Herrschaft iiber die Welt erwéhnt wird, eine Andeutung von Kosmopolitismus,
wie er in Werken des historischen Seneca zum Ausdruck kommt, zu sehen ist nicht zwingend,
weil es sich zunéchst um eine sachliche Beschreibung des Herrschaftsbereichs handelt. — In Oct.
489 ist wohl spiritu sacro (so Zwierlein 1986/93, 434) zu lesen (vgl. aber Bruckner 1976, 68 Anm.
161 [S. 176f.], der sacra specie bevorzugt, mit Behandlung der Frage).

34 Bruckner (1976, 65 und 67) sieht neben einem consensus deorum (Oct. 482-484) zwei verschie-
dene menschliche consensus, den bei der Ubernahme der Herrschaft (Oct. 485-486) und den
bei der Verleihung des Titels pater patriae (Oct. 487-490a). Ein allgemeiner consensus deorum
ldsst sich aus der bildhaften Beschreibung von Fortunas Wirken nicht unmittelbar ableiten. Im
menschlichen Bereich scheint es sich um einen einheitlichen Gedankengang zur Beschreibung
der Situation bei Neros Machtiibernahme zu handeln. Wesentlich sind die Konsequenzen, die
sich aus der einhelligen Zustimmung zu Neros Machtantritt nach dem Seneca des Dramas fiir
den Kaiser ergeben. Nach Fears (1975, 495f.) fithrt Seneca die Macht des Kaisers auf die Loyali-
tat des Volks und die Entscheidung des Senats zuriick. Faider/Favez (1950, 17) meinen, dass die
unbestimmte Ausdrucksweise fiir die Uberlassung der Macht in De clementia (Clem. 1,1,2;
s. oben Anm. 10) es dem Autor der Octavia ermdgliche, so zu paraphrasieren.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 121

damit nur eine Bestitigung ohne besondere staatsrechtliche Bedeutung ge-
meint sein sollte, ist es bezeichnend, dass der Seneca des Dramas sie als wichtig
erachtet.

Im Unterschied zu De clementia ist Augustus’ negative Anfangszeit weni-
ger krass geschildert und beinahe entschuldigend auf Fortunas Wirken und
nicht auf seine Personlichkeitsstruktur zuriickgefiihrt (Oct. 479-481)”. Denn
diese Zeit bildet nicht einen Hintergrund, vor dem Nero sich wie in De clemen-
tia in seiner charakterlichen Eigenart positiv absetzen kann, vielmehr wird Au-
gustus, dessen Aktionen nicht nur in bezug auf die Ausiibung von clementia,
sondern als in jeder Hinsicht segensreich gewiirdigt werden, wegen seines poli-
tischen Verhaltens in allen Bereichen uneingeschrankt als Vorbild hingestelit,
dem Nero nicht iiberlegen ist, sondern an dem er sich ein Beispiel nehmen
soll*. Trotz seiner Qualitdten hat Augustus anfangs mit Widrigkeiten zu kamp-
fen, erhélt dann aber aufgrund personlicher Verdienste gottliche Ehren. Nero
ist Augustus gegeniiber im Vorteil, insofern er bessere Ausgangsbedingungen
vorfindet, weil er die Macht nicht erkdmpfen muss und von einem consensus
pius (Oct. 485) getragen wird (Oct. 482-490a). Angemessen sind daher die An-
forderungen des Volks, wenn nach Senecas Darstellung das personifizierte
Rom, die Gesamtheit der Biirger, an Nero mit der Bitte herantritt, sich des Na-
mens patriae parens (im Sinne des Volks) wiirdig zu erweisen (Oct. 490b—491).

Stellung und Macht des Kaisers beruhen demnach nicht nur auf dessen
personlicher Entscheidung, vielmehr auf berechtigten Wiinschen der Biirger,
die an der Schaffung der Voraussetzungen beteiligt sind. Der Seneca des Dra-
mas geht nicht von der absoluten Stellung des Herrschers aus und versucht
nicht, durch Empfehlung von clementia unter diesen Bedingungen eine gute
Herrschaft zu erhalten, sondern der Kaiser ist fiir ihn sowohl hinsichtlich seiner
Taten als auch hinsichtlich seiner Stellung in eine politische Ordnung, eine Art

35 Dass Augustus’ Anfangszeit vom Seneca des Dramas weniger negativ geschildert wird als vom
historischen Seneca in De clementia, erkliart Bruckner (1976, 62—-64) damit, dass nach der vom
Autor angewendeten Schwarz-Weiss-Technik der Rhetorenschulen die negative Seite Neros
Rede vorbehalten bleiben solle (vgl. Oct. 503-529). Durch diese Verteilung verliere die Vorla-
ge ihre Pointierung. Bei dieser Beurteilung sind inhaltliche Griinde wegen der verschiedenen
Herrscherkonzeptionen und das unterschiedliche Verhaltnis der Werke zum realen Nero nicht
geniigend beriicksichtigt.

36 Vgl. Giancotti 1954, 218. — Man kann deshalb nicht wie Opelt (1951, 104 mit Anm. 96 und 97)
uneingeschrankt feststellen, dass in De clementia wie in der Octavia die gleiche fiir Nero giinsti-
ge Komparation mit Augustus durchgefiihrt werde. Auch Grimal (1991, 1150) sieht vollkom-
mene Ubereinstimmung zwischen der Verwendung des Beispiels des Augustus in De clementia
und in der Octavia und leitet unter anderem daraus ab, dass De clementia eine der Hauptquel-
len der Octavia sei. — Giancotti (1954, 218) meint, dass Augustus in der Octavia vollig anders ge-
sehen werde als in De clementia und in der Apocolocyntosis, was fiir ihn offenbar Kennzeichen
eines grundlegenden Unterschieds in der politischen Anschauung ist. Weil Giancotti davon
ausgeht, dass die Octavia von Seneca stamme, sieht er darin zugleich ein Zeichen der Veriande-
rung von Senecas politischem Programm.



122 Gesine Manuwald

konstitutioneller Monarchie, eingebunden und soll sich darin als guter Herr-
scher zeigen™.

Die Position der Dramenfigur Seneca tritt deutlicher hervor, wenn man
Neros einschligige Ausserungen gegeniiberstellt. Neros Antwort (Oct. 492—
532) auf Senecas Ausfiihrungen (Oct. 472-491) zeigt, dass er das Verhiltnis zum
Volk anders sieht. Er hélt es selbstherrlich fiir ein <«Geschenk der Gotters (mu-
nus deorum, Oct. 492), dass Rom und Senat ihm dienten und Furcht vor ihm ih-
nen Bitten abringe (Oct. 492-494)*. Nero kommt es also nicht auf die Zustim-
mung des Volks zu seiner Herrschaft an, sondern zur Sicherung der eigenen
Macht auf die Ausiibung eines unumschriankten Gewaltregiments, bei dem die
Untertanen keine Rechte und keinen Einfluss haben, sondern nur dem Kaiser
gehorchen.

Ein Monolog Neros (Oct. 820-845) an spiterer Stelle im Drama macht
seine Auffassung von der Beziehung zwischen Volk und Herrscher und seine
Vorstellung vom Volk noch klarer. Nero charakterisiert dort das Volk, das we-
gen seines Vorgehens gegen Octavia emport ist, im Prinzip so, wie es in De cle-
mentia gesehen wird (Oct. 834-838): Es sei von ruheloser Dreistigkeit und
stiirze unbedacht in sein Verderben. Es sei verdorben durch die Wohltaten des
Jahrhunderts und erfasse Neros clementia (Oct. 835) nicht. Durch Gewaltan-
wendung will Nero das Volk zwingen, dem Kaiser aus Furcht zu gehorchen
(Oct. 839-843). In der gegebenen Situation und im Munde Neros erscheint die
Charakterisierung des Volks eindeutig parteiisch und die clementia, die Nero
hier fiir sich beansprucht, Seneca gegeniiber aber fiir sich nicht akzeptiert hat
(Oct. 442-443), als fragwiirdig.

Neros Verstdndnis des Volks entspricht ausserdem nicht dem Bild von
thm, wie es sich aus anderen Szenen des Dramas ergibt. Zwar lassen sich nach
den Ausserungen der beiden Chore, die in der Octavia das Volk reprasentieren,

37 Vgl. auch Giancotti 1954, 218f.

38 Der Ausdruck munus deorum (Oct. 492) ist schwer zu deuten. Vermutlich will Nero damit den
Anspruch der Biirger zuriickweisen, indem er sich auf eine hohere Instanz beruft oder die For-
mulierung als bildhaften Ausdruck benutzt fiir etwas Positives, das einem ohne besondere Ta-
ten zuteil wird. Eine Aussage iiber die Herkunft der Macht enthilt er jedenfalls nicht. Neros ei-
gentliche Herrschaftsauffassung ergibt sich aus dem folgenden anmassenden Machtkalkiil
(Oct. 492-494). Dagegen geht Opelt (1951, 104) davon aus, dass Nero die Ableitung seiner
Macht aus dem Willen von Volk und Senat ablehne und mit diesem Anspruch auf Gottesgna-
dentum sogar den Anschein einer auf dem Willen der Regierten basierenden Herrschaft zu-
riickweise. Ahnlich ist Bruckner (1976, 64 und 72) der Auffassung, dass Nero gegeniiber Seneca
betonen wolle, dass seine Macht nicht auf einem consensus beruhe (s. oben Anm. 34), sondern
Geschenk der Gotter sei. Nach Adam (1970, 103) ist Neros Herrschaft nur insofern Geschenk
der Gotter, als es Geschenk von Fortuna sei, weil diese Gottin, die die Herrschaft verleihe, wie
Adam aus Oct. 451 schliesst, als einzige wirklich anerkannt werde (s. oben Anm. 26). Fears
(1975, 495£.) meint, dass der Autor der Octavia hier Nero Seneca seine eigenen Worte aus De
clementia vorhalten lasse (s. oben Anm. 10). Nero herrsche in seiner Sicht nur aufgrund seiner
Wahl durch die Gétter und habe keine Verpflichtungen oder Verantwortlichkeiten gegeniiber
anderen.



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 123

jeweils unterschiedliche Reaktionen auf Neros Hochzeitsplidne feststellen: Die
einen emporen sich mit Bezug auf die etablierten Konventionen des bestehen-
den Herrschaftssystems (Oct. 273-376.669-689), die anderen arrangieren sich
und stehen Aktivitdten des Volks distanziert gegeniiber (vgl. Oct. 762-779.806—
819.877-898.924-957). Auf jeden Fall aber hat das Volk einen eigenstdndigen,
verniinftig begriindeten Standpunkt®. Diese erkennbare Eigenstindigkeit des
Volks erscheint als wichtige Stiitze fiir Senecas Forderung an Nero, dass der
Kaiser die Wiinsche des Volks zu beriicksichtigen habe. Dariiber hinaus lasst
sich aus Ausserungen und Handlungen des ersten Chors erkennen (vgl. Oct.
273-376.669-689), dass er, wenn er es auch nicht grundsatzlich formuliert, im
Prinzip die von Seneca skizzierte Herrschaftsform befiirwortet und sich auf
seine Weise fiir deren Verwirklichung einsetzt. Denn ohne das monarchische
System an sich in Frage zu stellen, erinnert er sich etwa anerkennend der wah-
ren virtus fritherer Romer, die tyrannische Herrscher vertrieben hitten (Oct.
291-308), und wendet sich aus Treueverpflichtung fiir das julisch-claudische
Haus gegen Nero, weil dieser mit seinen Heiratspldnen in die etablierte dynasti-
sche Struktur eingreift (Oct. 273-290.669-689). Damit ist ein deutliches Indiz
dafiir gegeben, dass der Autor des Stiicks die von Seneca entworfene Herr-
schaftsweise befiirwortet und als empfehlenswert darstellen will.

*

Fasst man die Ergebnisse der vorgefiihrten Analysen zusammen, kann
man festhalten, dass sowohl in De clementia als auch in der Octavia ein Bild ei-
nes guten Herrschers innerhalb einer monarchischen Ordnung als Handlungs-
maxime fiir Nero, den realen bzw. den des Dramas, entworfen wird. Da es sich
von der dusseren Gestaltung her um <Fiirstenspiegel> verschiedener Form han-
delt, die durch den jeweiligen Textzusammenhang geprégt sind, ist schon da-
durch die Art der Vermittlung unterschiedlich: Von einer Konzeption, die in ei-
nem Drama in der Auseinandersetzung mit einer vollig entgegengesetzten Po-
sition und aus Anlass eines konkreten Ereignisses entwickelt wird, kann man
von vornherein erwarten, dass sie direkter dargelegt wird als eine, die im philo-
sophischen Kontext als pardnetische Panegyrik fiir den angesprochenen Kaiser
fungieren soll. Dennoch bleibt festzustellen, dass die Dramenfigur Seneca nicht
nur politisch konkreter argumentiert, sondern offenkundig auch eine andere
Vorstellung von den Faktoren hat, die das Verhalten des Kaisers bestimmen
sollen, als es beim historischen Seneca erkennbar ist.

39 Opelt (1951, 103 und 109) stellt fest, dass das Volk in der Octavia eine Bedeutung als politischer
Faktor habe wie in keiner von Senecas Tragodien (zur Rolle des Volks und zu dessen positiver
Darstellung in der Octavia vgl. auch Kragelund 1982, bes. 38-52). Uberhaupt unterscheidet sich
die Octavia durch die grundsitzliche und direkte politische Dimension von diesen. — Grimal
(1991, 1153f.) meint, dass die Anerkennung des Volks durch den Seneca der Octavia nicht zu
den Auffassungen des historischen Seneca passten.



124 Gesine Manuwald

In De clementia ist die Herrschaftsform einer absoluten Monarchie voraus-
gesetzt: Der Kaiser kann mit umfassender Macht unumschrénkt herrschen, ist
weder Menschen noch Gottern Rechenschaft schuldig und auch nicht anderen
allgemeinen oder speziellen Normen und Werten unterworfen. Folglich sind
die Situation im Staatswesen und die Lebensverhiltnisse der Biirger allein von
Charakter und personlichem Verhalten des Herrschers abhingig, der als Seele
des Gemeinwesens betrachtet wird. Dieser soll deshalb clementia iiben. Dann
wird er von den Biirgern geliebt und werden die uneinheitliche Masse des
Volks und damit das Staatswesen zusammengehalten. Geméiss dem Titel der
Schrift geht es nicht auch um andere Verhaltensweisen eines Herrschers, son-
dern nur um clementia, da Seneca sie offenbar, moglicherweise aufgrund seiner
Erfahrungen und Erwartungen in der Realitit, als zentral ansieht. Eine aktive
Rolle im politischen Geschehen spielt ausser dem Kaiser niemand.

Demgegeniiber zeigt sich in der Octavia eine andere Wertung dusserer
Normen und der politischen Rolle der rémischen Biirger, wobei entsprechend
auf diese Aspekte ausfiihrlicher eingegangen wird als in De clementia. Der Kai-
ser ist in das allgemeine Wertesystem eingebunden und soll sich (wegen seiner
herausgehobenen Stellung noch besonders) an iibergeordnete moralische
Werte und Normen halten, die Gotter als zu beriicksichtigende Grossen achten
und vor allem um Ubereinstimmung mit den anderen Gruppen im Staatswe-
sen, einen politischen consensus, bemiiht sein sowie auf die berechtigten Inter-
essen des Volks eingehen. Entsprechend der anderen Bedeutung der Biirger
wird der absolute Herrschaftsanspruch des Kaisers relativiert. Ein consensus
wird verlangt, der von der Dramenfigur Nero abgelehnt und fiir unnotig erach-
tet wird. Eine grundsitzliche Kritik an der Monarchie findet sich auch in der
Octavia nicht, aber die Nennung von Organen, die in der Republik fiir das poli-
tische Geschehen relevant waren, und die insgesamt positive Darstellung der
Volksmenge konnten ein Beleg dafiir sein, dass hier eine politische Idee zum
Tragen kommt, die im Rahmen der Monarchie politische Mitwirkung bzw. Be-
riicksichtigung der Biirger erwartet, d.h., dass anders als beim historischen Se-
neca der Herrscher sein Handeln nicht nur an seiner personlichen Tugend
orientieren soll.

Man konnte sagen, dass der Autor der Octavia Senecas staatsphilosophi-
sche Grundauffassung weitgehend teilt und wie er, auch wenn dieser Gedanke
nur angedeutet wird, von der positiven Wirkung eines herrscherlichen Han-
delns auf der Basis von clementia iiberzeugt ist. Deswegen macht er vielleicht
auch Seneca zur Dramenfigur und zum Verkiinder der positiven Ideen, wih-
rend nach der bei Tacitus iiberlieferten Chronologie eine Diskussion zwischen
Nero und Seneca in Zusammenhang mit Neros Trennung von Octavia nicht
stattfinden kann, weil Seneca zu diesem Zeitpunkt nicht mehr am Hof ist (vgl.
Ann. 14,52-56.60-64). Andererseits erachtet der Autor aber nach den Erfah-
rungen mit Neros Herrschaft — angesichts von Neros tatsdchlichem Vorgehen
gegen romische Biirger — die Bindung an Normen und die Einflussnahme der



Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia 125

Biirger fiir notwendig. Die extrem negativ gezeichnete Dramenfigur Nero ver-
stirkt die Evidenz dieser Notwendigkeit, und diese Kritik gibt dem Drama eine
unmittelbar politische Wirkung. Wenn man also De clementia als einen Fiir-
stenspiegel bezeichnen konnte, der durch den idealisierenden Preis des regie-
renden Herrschers eine verpflichtende Parédnese erreichen will, ldsst sich aus
der Dramenhandlung in der Octavia erschliessen, dass der portritierte Herr-
scher die Bedingungen, die dort an einen Kaiser gestellt werden, nicht erfiillt,
also eine andere Form des Herrschens notwendig ist. Die Propagierung einer
solchen Art der Herrschaft wie in der Octavia, die dem Kaiser grossere Ein-
schrankungen abverlangt und vermutlich stirkere Verdnderungen gegeniiber
den bestehenden Verhiltnissen bedeutet, ist in einer nicht direkt an den Kaiser
gerichteten Schrift ohne panegyrische Elemente wohl auch eher moglich.

Die in der Forschung gedusserte Vermutung, dass ein mit Senecas Werken
Vertrauter die Octavia geschrieben habe®, hat aufgrund des festgestellten Be-
funds einiges fiir sich. Sie erklirte die Ubereinstimmungen und Differenzen am
ehesten: Der Autor hat unter Beibehaltung von Senecas moralischer Forde-
rung nach der clementia des absoluten Herrschers der politischen Realitit von
Neros Herrschaft ganz anders Rechnung getragen und darum das Herrscher-
ideal gleichsam an Werte und Institutionen ausserhalb der Herrscherperson-
lichkeit gebunden. Dabei handelt es sich nicht um eine nicht korrekte oder ver-
groberte Verwendung von Gedanken Senecas, sondern es entsteht eine durch-
aus eigenstdandige Konzeption.

Literaturverzeichnis

Adam, T.: Clementia Principis. Der Einfluss hellenistischer Fiirstenspiegel auf den Versuch einer recht-
lichen Fundierung des Principats durch Seneca, Kieler Historische Studien 11 (1970).

Armisen-Marchetti, M.: <Le Séneque de I’Octavie: imago imaginis», in: Rome et le tragique. Colloque
international 26, 27, 28 mars 1998. CRATA. Actes édités par M.-H. Garelli-Francois, Pallas 49
(1998) 197-209.

Blansdorf, J.: «Seneca iiber Macht und Menschlichkeit», in: Humanismus und Politik, hg. von E. Ols-
hausen, Humanistische Bildung 7 (1983) 103-151.

Bruckner, E.: Interpretationen zur Pseudo-Seneca-Tragddie Octavia (Diss. Erlangen-Niirnberg 1976).

Biichner, K.: L. Annaeus Seneca. De clementia. Uber die Giite. Lateinisch und Deutsch (Stuttgart
1970) (= Biichner 1970a).

Biichner, K.: «<Aufbau und Sinn von Senecas Schrift iiber die Clementia», Hermes 98 (1970) 203-223;
wieder abgedruckt in: K. Biichner: Studien zur romischen Literatur. Band IX: Romische Prosa
(Wiesbaden 1978) 190-211 (= Biichner 1970b; zitiert mit den Seitenzahlen des Originals).

Cooper, J. M./Procopé, J. F.: Seneca. Moral and Political Essays. Ed. and transl. (Cambridge 1995)
(Cambridge Texts in the History of Political Thought).

Dingel, J.: «Misericordia Neronis. Zur Einheit von Senecas <De clementia>», RhM 132 (1989) 166—
175.

Faider, P/Favez, C.: Sénéque. De la clémence. Texte revu, accompagné d’une introduction, d’'un com-
mentaire et d’un Index omnium verborum. Premiere partie: Introduction et texte, par P. Faider

40 Vgl. z.B. Herington 1961, 28f.; Adam 1970, 102; Lefevre 1985, 1260f.



126  Gesine Manuwald: Der <Fiirstenspiegel> in Senecas De clementia und in der Octavia

(Gent/Paris 1928); deuxieme partie: Commentaire et Index omnium verborum, par P. Faider, C. Fa-
vez, P. van de Woestijne (Briigge 1950).

Favez, C.: «Le roi et le tyran chez Séneque», in: Hommages a L. Herrmann, Collection Latomus 54
(1960) 346-349.

Fears, J. R.: «<Nero as the Vicegerent of the Gods in Seneca’s De clementia», Hermes 103 (1975) 486—
496.

Fuhrmann, M.: «Die Alleinherrschaft und das Problem der Gerechtigkeit (Seneca: De clementia)»,
Gymnasium 70 (1963) 481-514.

Gebien, K.: Die Geschichte in Senecas philosophischen Schriften. Untersuchungen zum historischen
Exempel in der Antike (Diss. Konstanz 1969).

Giancotti, F.: L’«Octavia». Attribuita a Seneca (Turin 1954).

Griffin, M. T.: Seneca. A Philosopher in Politics (Oxford 1976).

Grimal, P: Sénéque ou la conscience de I’Empire (Paris 1978).

Grimal, P: «Le tableau de la vie politique a Rome en 62, d’apres 1’Octavie», in: Studi di filologia clas-
sica in onore di G. Monaco (Palermo 1991) Vol. III, 1149-1158.

Hadot, P.:: «Fiirstenspiegel», RAC 8 (1972) 555-632.

Herington, C. J.: «Octavia Praetexta: A Survey», CQ 11 (1961) 18-30; wieder abgedruckt in dt. Ubers.
als ««Octavia Praetexta>: Eine Betrachtung», in: Senecas Tragodien, hg. von E. Lefévre, WdF 310
(1972) 559-582 (zitiert nach dem Original).

Hosius, C.: L. Annaei Senecae de beneficiis libri V11, de clementia libri I1, iterum ed. (Leipzig 1914).

Jal, P: «Images d’Auguste chez Séneque», REL 35 (1957) 242-264.

Kragelund, P.: Prophecy, Populism, and Propaganda in the <Octavia>, Opuscula Graecolatina 25
(1982).

Lefévre, E.: «Die politische Bedeutung der romischen Tragodie und Senecas <«Oedipus>», ANRW
2.32.2 (1985) 1242-1262.

Mortureux, B.: «<Les idéaux stoiciens et les premiéres responsabilités politiques: le <De Clementia>»,
ANRW 2.36.3 (1989) 1639-1685.

Opelt, H.: Der Tyrann als Unmensch in der Tragodie des L.A. Seneca (Diss. Freiburg 1951).

Peil, D.: «Fiirstenspiegel», Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Real-
lexikons der deutschen Literaturgeschichte, gemeinsam mit H. Fricke, K. Grubmiiller, J.-D. Miiller
hg. von K. Weimar. Band I: A-G (Berlin/New York 1997) 640-642.

Pittet, A.: «Le mot consensus chez Sénéque. Ses acceptions philosophique et politique», MusHelv 12
(1955) 35-46.

Préchac, F.: Sénéque. De la clémence. Texte établi et traduit (Paris *1961).

Rieks, R.: Homo, humanus, humanitas. Zur Humanitdt in der lateinischen Literatur des ersten nach-
christlichen Jahrhunderts (Miinchen 1967).

Weidauer, F.: Der Prinzipat in Senecas Schrift de clementia (Diss. Marburg 1950).

Winkler, K.: «Clementia», RAC 3 (1957) 206-231.

Zwierlein, O.: L. Annaei Senecae tragoediae, incertorum auctorum Hercules [Oetaeus], Octavia, reco-
gnovit brevique adnotatione critica instruxit (Oxford 1986, repr. with corrections °1993).

Zwierlein, O.: «Zur Datierung von Senecas De clementia», RhM 139 (1996) 14-32.



	Der "Fürstenspiegel" in Senecas De clementia und in der Octavia

