Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 4

Artikel: Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)
Autor: Schonegg, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)
Von Beat Schonegg, Basel

Der 12. Brief nimmt innerhalb der Epistulae morales eine besondere Stel-
lung ein'. Er steht am Schluss des ersten Buches, das die Hauptthemen der
Briefsammlung absteckt’, und er behandelt diejenigen Fragen, die Seneca be-
sonders wichtig sind: Tod, Sterben, Alter, Verginglichkeit’. An dieser expo-
nierten Lage deutet Seneca den Ausspruch Heraklits, dass jeder Tag gleich sei®.
Ungliicklicherweise sind gerade hier, wo Wesentliches ausgesprochen wird,
Liicken und Verderbnisse im Text (12,7).

In diesem Artikel versuche ich, eine Losung fiir die korrupt iiberlieferte
Stelle Epist. 12,7 zu finden. Dabei gehe ich so vor: Nach einer kurzen Zusam-
menfassung des 12. Briefes (Kapitel 1) soll das textkritische Problem umrissen
und inhaltlich erschlossen werden (Kapitel 2.1-2.2). Der so rekonstruierte Ge-
dankengang wird mit stoischem und herakliteischem Gedankengut abgegli-
chen und verifiziert (Kapitel 2.3). Vermutungen dariiber, wie die korrupte
Stelle entstanden sein konnte, ergénzen die inhaltlichen Ergebnisse (Kapitel
2.5-2.6). Um diese Vermutungen zu stiitzen, wird kurz auf die handschriftliche
Uberlieferung eingegangen (Kapitel 3). Danach gilt es, den Konjekturvor-
schlag mit Hilfe der Satzklauseln zu tiberpriifen (Kapitel 4). Eine Zusammen-
fassung der Argumente, die fiir die vorgeschlagene Konjektur sprechen,
schliesst den Artikel ab (Kapitel 5).

* Zitierte Ausgabe: L. D. Reynolds, L. Annaei Senecae ad Lucilium epistulae morales, Bd. 1-2
(Oxford 1965). Andere im Folgenden zitierte Ausgaben: F. Préchac/H. Noblot, Sénéque, Let-
tres a Lucilius, Bd. 1-5, Bd. 1, Paris *1964 ('1945); Bd. 2, Paris 1963 ('1947); Bd. 3, Paris 1965
('1957); Bd. 4, Paris '1962; Bd. 5, Paris '1964. A. Beltrami, L. Annaei Senecae ad Lucilium epistu-
lae morales, Bd. 1-2 (Rom 1931, '1916-1927). O. Hense, L. Annaei Senecae ad Lucilium epistu-
larum moralium quae supersunt (Leipzig *1914, '1898).

1 Zum 12. Brief: G. Maurach, Der Bau von Senecas Epistulae morales (Heidelberg 1970) 65-67;
G. Scarpat, Lucio Anneo Seneca, Lettere a Lucilio, Libro primo (Brescia 1975) 277-303;
J. Blinsdorf/E. Breckel, Das Paradoxon der Zeit. Zeitbesitz und Zeitverlust in Senecas Epistulae
morales und De brevitate vitae (Freiburg/Wiirzburg 1983) 24-26; E. Hachmann, Die Fiihrung
des Lesers in Senecas Epistulae morales (Miinster 1995) 99-116. 190-191; W. Gorler, «Dido und
Seneca iiber Gliick und Vollendung», Mus. Helv. 53 (1996) 160-169, besonders 163-166.

2 Vgl. B. Schonegg, Senecas epistulae morales als philosophisches Kunstwerk (Bern/Berlin/
Frankfurt a.M. etc. 1999) 27.

3 In fast der Halfte der 124 an Lucilius gerichteten Briefe wird die Problematik des Todes be-
rithrt: A. D. Leeman, «Das Todeserlebnis im Denken Senecas», Gymnasium 78 (1971) 322-333:
324.

4 Ausserim 12. Brief zitiert Seneca in den Epistulae morales noch einmal herakliteisches Gedan-
kengut, und zwar das bekannte Flussgleichnis: Epist. 58,22-24; vgl. Schonegg, a.O. (oben
Anm. 2) 95-97.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 213
1. Der Inhalt des 12. Briefes

quocumaque me verti, argumenta senectutis meae video. So beginnt der 12. Brief.
Seneca besucht seine Vorstadtvilla (suburbanum meum, 12,1)’ und begegnet
iiberall Spiegelbildern seines eigenen Alters: Die Villa, einst unter Senecas
Héinden gewachsen, ist baufillig, die Platanen, die er selbst gepflanzt hat, sind
alt, verkiimmert, unansehnlich (12,2), Felicio, den er als kleinen, spielenden
Sohn des vilicus in Erinnerung hat, ist selbst schon ein Greis, der auf seinen Tod
wartet (12,3).

Selbstironisch und schonungslos schildert Seneca diese Begegnung mit sei-
nem Alter, mit sich selbst. Dann betont er in Form einer kontrapunktischen Ge-
genbewegung die Schonheiten des Alters: Es ist voller Genuss (plena <est> vo-
luptatis, 12,4)°,in ihm liegt das Vergniigen der Vollendung, der Abrundung, des
letzten Mals. So geht es mit vielen Dingen: Die Friichte, die schwinden, munden
am meisten (gratissima sunt poma cum fugiunt,12,4), die Kindheit ist am anmu-
tigsten, wenn sie zu Ende geht, der letzte Schluck aus dem Weinbecher ist der
beste. Aber das Alter hilt ein weiteres Vergniigen bereit: dass man befreit ist
von den Trieben — und keine Vergniigungen mehr braucht (12,5)’.

«Unangenehm ist es, den Tod vor Augen zu haben!» lidsst Seneca seinen
Lucilius widersprechen (12,6). Jeder sollte den Tod vor Augen haben, gibt Se-
neca zuriick, ob Greis, ob junger Mann — denn jeder Tag kann der letzte sein
(12,6). Zudem ist niemand so sehr ein Greis, dass er nicht wenigstens noch ei-
nen Lebenstag erhofft (nemo tam senex est ut inprobe unum diem speret, 12,6).

Diese Gedanken iiber das Alter veranlassen Seneca, breiter iiber das Le-
ben mit seinen verschiedenen Lebensaltern nachzudenken®. Er vergleicht die
Lebensabschnitte mit konzentrischen Kreisen, ein Kreis umfasst den anderen
(tota aetas partibus constat et orbes habet circumductos maiores minoribus, 12,6).
Der grosste Kreisist der Lebenskreis: er reicht von der Geburt bis zum Tod. Den
engsten Kreis bildet der Tag, der wie das Leben Anfang und Ende hat (12,6)’.

5 Sehr wahrscheinlich handelt es sich um die Villa, in der Seneca etwas spater sein Leben beendet
hat, Tac., Ann. 15,60,4: suburbano rure.

6 Das Wort voluptas gebraucht Seneca auf engem Raum gleich viermal: plena <est> voluptatis
(12,4); quod in se iucundissimum omnis voluptas habet in finem sui differt; habere suas volupta-
tes; succedit in locum voluptatium, nullis egere (12,5). Mit diesem «epikureischen»Begriff, den
Seneca in Epist. 59,1-4 klart, verweist er auf den Schluss des 12. Briefes und das dort zitierte
Epikurdiktum, das — wiederum kontrapunktisch — vom (scheinbaren) Gegenteil der voluptas
spricht, namlich von der Notwendigkeit (malum est in necessitate vivere, sed in necessitate vivere
necessitas nulla est, 12,10).

7 Dieser Gedanke nimmt das Epikurdiktum von 12,10 vorweg und zeigt eine Form der Befrei-
ung, eine Moglichkeit der Freiheit; vgl. oben Anm. 6.

8 Unus ist das Wort, das die folgenden Gedankenteile miteinander verkettet: unum diem speret —
unus autem dies gradus vitae est (12,6) — «unus» inquit «dies par omni est» (12,7).

9 Die Lebenskreise erinnern an die Jahresringe der Baiume — das Bild der alten Platanen von 12,2
passt also besonders gut. Die hierarchische Struktur der Lebenskreise spiegelt sich auch in der
Art, wie Seneca in 12,2 die Platanen schildert: Er geht vom Kleinsten zum Grossten, beschreibt



214 Beat Schonegg

An diese Uberlegungen® kniipft Seneca einen Gedanken Heraklits: «unus» in-
quit «dies par omni est»''. Den Ausspruch interpretiert er auf zwei verschiedene
Weisen (12,7), um zuletzt auf eine praktische Lebensregel zu stossen: itaque sic
ordinandus est dies omnis tamquam cogat agmen et consummet atque expleat vi-
tam (12,8)"”. Das makabre Beispiel des Pacuvius, der sich jeden Tag nach einem
inszenierten, sich selbst dargebrachten Totenopfer mit den Worten Pefiwrtad,
Bepiwtarins Schlafzimmer tragen liess (12,8)", kniipft an den drastisch formu-
lierten Briefanfang an. So ergibt sich eine Ringkomposition: die beiden farbig
gestalteten Eckteile umrahmen zwei philosophische Betrachtungen, die zu-
sammengehoren, sich gegenseitig beleuchten und erkldaren — was ja auch bei
den beiden Eckteilen der Fall ist.

Ein Nachtrag, gleichsam eine Koda, bringt noch das Schlussgeschenk: ei-
nen Spruch des Epikur (malum est in necessitate vivere, sed in necessitate vivere
necessitas nulla est, 12,10). Mit der Begriindung, dass alles, was gut sei, allen ge-
hore' — also auch epikureische Gedanken den Stoikern —, beendet Seneca den
Brief (12,11) und mit ihm das erste Buch®.

2. Das textkritische Problem
2.1. Wie der Text iiberliefert ist

Seneca fiihrt Heraklit an, um seine Theorie der Lebenskreise zu stiitzen.
Zuerst zitiert er Heraklits Ausspruch, dann kiindigt er zwei Deutungsmaoglich-
keiten an (12,7):

ideo Heraclitus, cui cognomen fecit orationis obscuritas, «unus» inquit
«dies par omni est». hoc alius aliter excepit.

zuerst die Blatter (nullas habent frondes), dann die Zweige (nodosi sunt et retorridi rami), zu-
letzt die Stimme (tristes et squalidi trunci).

10 Sie sind moglicherweise bereits herakliteisch, vgl. dazu Heraklit VS 22 A 19 DK: Heraklit hat
sich offenbar mit Lebensabschnitten, Zeiteinheiten und der Dauer von Generationen befasst.

11 Heraklit VS 22 B 106; B 57 DK; mit eigener Deutung greift auch Montaigne diesen Gedanken
auf, Essais, hrsg. von A. Thibaudet (Paris 1950) 118 (essai 1,20): «Et si vous avez vescu un jour,
vous avez tout veu. Un jour est égal & tous jours. Il n’y a point d’autre lumiere, ny d’autre nuict.»

12 Dazu Gorler, a.0. (oben Anm. 1) 163-164; vgl. Epist. 61,1: id ago ut mihi instar totius vitae dies
sit; 101,10: et singulos dies singulas vitas puta; 101,9: nihil interesse inter diem et saeculum; vgl. zu-
dem Epist. 12,8: consummet atque expleat vitam mit Epist. 24,20: ultima hora qua esse desinimus
non sola mortem facit sed sola consummat; in Epist. 24,20 greift Seneca die wichtige Thematik
des cotidie morimur auf, die er bereits in Epist. 1,2 eingefiihrt hatte.

13 Zu Pacuvius: Gorler, a.O. (oben Anm. 1) 164-165.

14 Vgl. dazu Epist. 8,8-9; 21,9; bezogen auf die Schriftstellerei: Epist. 79,6; H. Freise, «Die Bedeu-
tung der Epikur-Zitate in den Schriften Senecas», Gymnasium 96 (1989) 532-556: 536; Scho-
negg, a.0. (oben Anm. 2) 165-167.

15 Diskussion der Abgrenzung von Briefkreisen und Biichern bei Hachmann, a.O. (oben Anm. 1)
99-116; siehe vor allem 115-116.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 215

Es folgt die erste Interpretationsmoglichkeit (<alius> ist eine Konjektur
von Gemoll, die Reynolds nicht in den Text iibernommen hat):

dixit enim <alius> parem esse horis, nec mentitur, nam si dies est tempus
viginti et quattuor horarum, necesse est omnes inter se dies pares esse, quia
nox habet quod dies perdidit.

Dann bringt Seneca die andere Ansicht — und hier ist der Text korrupt
tiberliefert:

alius ait parem esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in uno die invenias, lucem et noc-
tem, et in alternas mundi vices plura facit ista, non alias contractior, alias
productior.

Und so sind die vier wichtigsten moderneren Herausgeber mit der Stelle
verfahren:

et in alternas mundi vices plura facit ista, non <alia> *** alias: Reynolds,
1965

et in alternas mundi vices <dies> paria facit ista non <alia> alias: Préchac,
1945

plura facit ista, non alia, nox alias: Beltrami, °1931 (nox aus non nach Mu-
retus)

paria facit ista nox alias: Hense, *1914, als Vorschlag im textkritischen
Apparat

Seit gut vierhundert Jahren haben verschiedene Forscher versucht, die
Stelle zu heilen, darunter so bedeutende Philologen wie Erasmus in seinen bei-
den Basler Ausgaben von 1515 und 1529" oder Gronov (1649), Hense (*1914)
und Préchac (1945)". Guillaume Stégen hat in einem Aufsatz aus dem Jahre
1972 die verschiedenen Vorschldage zusammengestellt — sie sollen hier nicht
wiederholt werden'®. Stégen kommt zum Schluss, dass keine Konjektur befrie-
digt", hierin pflichte ich ihm bei; aber er versucht, den iiberlieferten Text zu hal-
ten und sinnvoll auszudeuten, was ihm — wie ich meine — nicht gelingt: Stégen
macht spatium zum Subjekt von habet und facit, muss dann aber erkldren, wie
ein spatium «Handlungen machen» kann. Seiner Meinung nach handelt es sich

16 Die erste Ausgabe bei Johann Froben war voller Fehler; die zweite Auflage bei Hieronymus
Froben geriet um so besser und gab in ihrer Qualitdt das Muster fiir folgende Ausgaben: L. D.
Reynolds, The Medieval Tradition of Seneca’s Letters (Oxford 1965) 5-6; in Epist. 12,7 setzt
Erasmus planeta an Stelle des plura.

17 Zur Editionsgeschichte: Reynolds, a.O. (vorige Anm.) 1-16; siehe auch B. Axelson, «Neue Se-
necastudien. Textkritische Beitrige zu Senecas Epistulae morales», Acta Universitatis Lunden-
sis, N.S. 36, Nr. 1 (Lund/Leipzig 1939/40) 61-63 (ab Fickert 1842 bis 1940).

18 G. Stégen, «Unus dies par omni est», Latomus 31 (1972) 829-832: 829-830; eine dhnliche Zu-
sammenstellung bietet auch G. Scarpat, a.0. (oben Anm. 1) 296-297.

19 Stégen, a.0. (oben Anm. 18) 830.



216 Beat Schonegg

hierbei um eine Hypallage®. Stégens Ubersetzung der Stelle lautet: «Effective-
ment, la durée la plus étendue n’a rien qu’on ne retrouve en ’espace d’un jour
unique: lumiere, ténebres; et dans le déroulement des alternances célestes, elle
(la durée la plus étendue) accomplit ces actions plus nombreuses sans étre ici
abrégée, ailleurs prolongée.»”' Der letzte Teilsatz macht grosse Verstindnis-
schwierigkeiten: Warum vollendet die ldngste Dauer diese Handlungen? Wel-
che Handlungen? Lumiere, ténebres — das sind ja eher Zustdnde. Warum wird
die langste Dauer weder hier abgekiirzt noch anderswo verldngert? Das ist bei
der Linge des Tageslichts der Fall, aber bei der langsten Dauer zweifelt nie-
mand daran, dass sie ohne Schwankungen die langste ist. Stégen versteht viel-
leicht deshalb unter longissimi temporis spatium nicht einen kosmischen Zeit-
raum, sondern die lingste Lebenszeit des Menschen®, bezogen auf die Zu-
kunft”; und weiter: «Les plura ista, ce sont les actions qu’on peut accomplir
dans une longue vie, et elles sont plus nombreuses que celles d’une journée.»*
Das passt zwar zu Senecas Vorliebe, alles ethisch zu verstehen, aber warum
wechselt er mitten in der kosmischen Betrachtung zur menschlichen Lebens-
dauer, und das vollig unvermittelt, geradezu so, dass niemand folgen kann?
Und sagt Seneca nicht mehrmals, dass nicht die Quantitit, sondern die Qualitit
des Lebens entscheidend ist?” Diesen Gedanken fiihrt Stégen selbst an: «Evi-
demment, s’il n’y a aucune différence qualitative entre une longue vie et un
jour, il ne faut pas tabler sur la premiere, qui n’existe qu’en espérance, mais on
doit au contraire agir comme si le jour présent était le dernier.»* Dann ist aber
nicht zu verstehen, was der Zusatz «sans étre ici abrégée, ailleurs prolongée»
bedeuten soll, der ja gerade die Quantitdt unterstreicht, das vollstandige Errei-
chen der ldngsten Lebenszeit.

2.2. Inhaltliche Erschliessung

So, wie sie tiberliefert ist, bleibt die Stelle unverstandlich. Um fiir sie eine
Konjektur zu finden, soll hier zuerst iiberlegt werden, was vom Sinn her im Text
gestanden haben muss. Da es sich um eine logisch abgewickelte Interpretation
des Heraklitdiktums handelt, diirfte es gar nicht so schwer sein, den Gedanken-
gang dort, wo er gestort ist, sinnvoll zu rekonstruieren.

Heraklit sagt, jeder Tag sei gleich; Seneca fiihrt zwei Interpretationen des
Diktums vor. Die erste Interpretation versteht den Tag als astronomischen Tag
mit seinen 24 Stunden (si dies est tempus viginti et quattuor horarum, 12.7).

20 Stégen, a.0O. (oben Anm. 18) 831.

21 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 829. 831.

22 Stégen, a.0. (oben Anm. 18) 830.

23 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 831.

24 Stégen, a.0. (oben Anm. 18) 832.

25 Epist. 77,20; 93,2; 101,15; dazu auch Gorler, a.O. (oben Anm. 1) 160-163.
26 Stégen, a.0. (oben Anm. 18) 832.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 217

Zwar sind Tag und Nacht Gegensitze: der Tag ist hell, die Nacht dunkel, beide
dauern —je nach Jahreszeit — verschieden lang. Versteht man aber unter Tag den
astronomischen Tag, so gehort zum Tag auch die Nacht (und umgekehrt). Der
Tag ist also immer gleich lang, Tag und Nacht sind keine Gegensitze mehr, weil
man aus dem dialektischen Bezugssystem Tag — Nacht auf die hohere Denk-
ebene Tag = 24 Stunden wechselt.

Die zweite Interpretation vergleicht den Tag mit allen anderen Tagen (pa-
rem esse unum diem omnibus similitudine, 12,7, omnibus: «mit den Tagen in 1h-
rer Gesamtheit»). Der einzelne Tag (iibrigens nicht seine Dauer!) wird mit ei-
ner ldngeren Zeitspanne verglichen, mehr noch: mit der ldngsten Zeitspanne
(longissimi temporis spatium, 12,7). Die Dauer dieser langsten Zeit hat nichts,
was der einzelne Tag nicht auch hat: Licht und Nacht — oder umgekehrt: Der
einzelne Tag hat etwas gemeinsam mit der ldngsten Zeitspanne: lucem et noc-
tem.

Welcher Zeitraum ist mit longissimi temporis spatium gemeint? In diesem
kosmischen Zusammenhang kann eigentlich nur das grosse Weltjahr in Frage
kommen. Nach stoischer Auffassung geht das Weltall in grossen Abstidnden zu-
grunde, verbrennt im alles vernichtenden Weltenbrand (&éxmvowolg), um da-
nach wieder neu zu entstehen?’. Diesen kosmischen Wechsel, der in unermess-
lich langen Zeitraumen vor sich geht, kann der Mensch wihrend eines Tages als
Wechsel von Tag und Nacht erleben, nur dass im Kosmos die Dimensionen
grosser sind; doch das Prinzip des Vorgangs ist das gleiche®.

2.3. Abgleichung mit herakliteischem Denken

Die erste Interpretation versteht den Tag als Dauer, als astronomischen
Tag. Die zweite hebt nicht die Dauer des Tages, sondern seinen Charakter her-
vor: den Wechsel von Hell und Dunkel.

Der Tag als Dauer (erste Interpretation) ist die Ubermenge von Tag als
Helle und Nacht: der astronomische 24-Stunden-Tag.

Der Tag als Charakter (zweite Interpretation) vergleicht den Tag mit dem
Charakter des Weltjahres: Bei beiden findet der Wechsel statt zwischen Hell
und Dunkel (Seneca wihlt fiir «hell» das metonymische lux, fiir «<dunkel» nox).

Beide Interpretationen haben den Begriff «Tag» gemeinsam, wobei bei
der ersten Interpretation der Begriff «Tag» die Ubermenge bezeichnet, die
zwel Begriffe umfasst (lux et nox), bei der zweiten Interpretation der Begriff

27 M. Pohlenz, Die Stoa: Geschichte einer geistigen Bewegung, Bd. 1-2 (Gottingen *1978-1980) 1,
78-81; Pohlenz geht davon aus, dass bereits Heraklit Weltperioden angenommen hatte; vgl. da-
zu auch E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, Bd. 1-6 (Leipzig '1923-'1903) 1.2, 863-881.

28 Ahnlich Gérler, a.0. (oben Anm. 1) 163: «Als Grundgedanke schilt sich heraus: Unendliche
Dauer ist ihrem Wesen nach nichts anderes als die begrenzte Spanne eines Tages, jeder einzel-
ne Tag birgt die ganze Ewigkeit in sich [...].»

15 Museum Helveticum



218 Beat Schonegg

«Tag» das Einzelne meint, das durch das Weltjahr umfasst wird und im Kleinen
die Prozesse des Ganzen widerspiegelt (lux et nox).

Der astronomische Tag, der die unterschiedliche Dauer von Tag und Nacht
zusammenfasst, stellt die Betrachtungsweise einer hoheren Denkebene dar,
der Tag als Charakter, der im Verhiltnis zum Weltjahr steht, eine tiefere: Der
astronomische Tag fasst als grossere Einheit kleinere Einheiten zusammen, der
Tag als Charakter wird als kleinere Einheit von einer grosseren zusammenge-
fasst (vom Weltjahr). Doch beide, der astronomische Tag und der Tag als Cha-
rakter, sind identisch. Dadurch lasst sich die erste Interpretation mit der zwei-
ten zu einer proportionalen Gleichung verbinden: Der helle Tag (a) verhélt sich
zum astronomischen Tag (b) wie der Tag als Charakter (b) zum Weltjahr (c).
Also gilt a: b =b:c”. Es geht hier um philosophische Proportionen, nicht um
mathematische oder astronomische Zahlenverhiltnisse. Die mittlere Einheit
(b) vermittelt die kleinste Einheit (a) zur grossten (c). Die Gleichung hievt das
Denken in hohere Dimensionen, schldgt die Briicke von einem tieferen Be-
reich zu einem hoheren, von der Ebene der Tage (a) zur Ebene des Weltjahres
(c), vom Wechsel Tag — Nacht (a) zu den Wechselbewegungen innerhalb des
grossen Weltjahres (c).

Diese Form des Denkens ist typisch fiir Heraklit. Moglicherweise hat sie
Seneca in einem seiner Kommentare oder Exzerpte angetroffen und iibernom-
men. Dass er solche benutzt hat, sagt er selbst, wenn er schreibt, dass der eine
das Diktum anders interpretiert als der andere.

2.4. Was im Text stehen miisste

Im korrupten Text miisste also — frei paraphrasiert — folgendes gestanden
haben: «Ein anderer sagt, dass ein Tag der Gesamtheit aller Tage gleiche wegen
der Ahnlichkeit; nichts ndmlich birgt in sich die Zeitspanne der lingsten Zeit,
was man nicht auch in der Zeitspanne eines Tages finden konnte: den Wechsel
von Hell und Dunkel. Denn auch ein einzelner Tag hat die abwechselnden Pha-
sen der Welt. In grosseren Dimensionen macht sie dies, aber nicht anders. Da-
bei ist sie bald zusammengezogener, bald ausgedehnter.»

2.5. Postulierung einer zweiten Liicke

Um diesen Inhalt in der Uberlieferung zu findeﬁ, braucht es nur wenige
Eingriffe. Man kann von einer Haplographie ausgehen — und wie es jede Haplo-

29 Hermann Frankel hat entdeckt, dass diese Denkform typisch herakliteisch ist: H. Friankel, «Ei-
ne herakliteische Denkform», in: F. Tietze (Hrsg.), Wege und Formen friihgriechischen Den-
kens (Miinchen *1968) 253-283; proportionales Denken: 258-262; H. Frinkel, Dichtung und
Philosophie des frithen Griechentums (Miinchen *1976) 434-437, besonders 436: «Denkform
der mittleren Proportionale».



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 219

graphie nach sich zieht: von einer Liicke, die natiirlich nicht sichtbar ist. Jeden-
falls handelt es sich hierbei nicht um die von Buecheler vermutete, von Rey-
nolds iibernommene Liicke non *** alias contractior — auch dort wird etwas zu
ergianzen sein, aber etwas anderes —, sondern um eine neu zu postulierende
Liicke, und zwar: et in *** alternas mundi vices. Jetzt wird klar, was haplogra-
phiert worden ist: ef in uno die invenias/es.

2.6. Wie es zum Fehler gekommen ist
Der korrupt iiberlieferte Text mit der neu postulierten Liicke lautet:

alius ait parem esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in'’ uno die invenias, lucem et
noctem, et in” *** alternas mundi vices plura facit ista, non *** alias con-
tractior, alias productior.

Folgende Vermutung drangt sich auf: Ein Abschreiber hat nach dem zwei-
ten et in® drei Worter ausgelassen. Es sind die Worter uno die invenias/es. Und
so ist das Missgeschick passiert: Bis lucem et noctem iibertrigt der Kopist den
Text korrekt. Dann blickt er wieder auf die Vorlage und sieht et in” <uno die in-
venies> (was vielleicht genau in der darunterliegenden Zeile steht). Er schreibt
das er in® ab und gewinnt plotzlich den Eindruck, diese zwei und die drei fol-
genden Worter soeben abgeschrieben zu haben (néamlich die erste Wendung: et
in” uno die invenias). Also iiberspringt er sie, fahrt mit der Abschrift fort und
tibertrigt die sinnlose Fiigung et in® *** alternas mundi vices.

Werden die ausgelassenen Worter wieder eingefiigt, entsteht eine sinn-
volle Aussage, die harmonisch in den Ablauf der Gedanken passt. Ein die Séitze
verbindendes <nam> konnte sich in der Endung -em von noctem verloren ha-
ben und ist einfach einzupassen™. Das alia im nichsten Satz hat bereits Johann
Friedrich Gronov vor dem alias eingefiigt’. Mit entsprechender Interpunktion
lautet die Stelle nun:

alius ait parem esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in uno die invenias: lucem et noc-
tem. <nam> et in <uno die invenies> alternas mundi vices. plura facit ista,
non <alia>, alias contractior, alias productior.

«Ein anderer sagt, dass ein Tag allen gleiche wegen der Ahnlichkeit;
nichts ndmlich birgt in sich die Zeitspanne der lingsten Zeit, was man
nicht auch in der Zeitspanne eines Tages finden konnte: den Wechsel

30 Seneca verwendet den Anschluss nam et hiufig: Epist. 65,12; 82,10; 87,12.15; 88,20; 94,49; 106,4;
113,25; 121,15.

31 J.F.Gronov, Ad L. et M. Annaeos Senecas notae (Amsterdam 1658) 213: [...] lucem & noctem, &
in alternas mundi vices plura facit ista, non alia, contractior alias, alias productior;, dazu: Stégen,
a.0. (oben Anm. 18) 829.



220 Beat Schonegg

von Hell und Dunkel. Denn auch an einem Tag wirst du die abwechseln-
den Phasen der Welt finden. In grosseren Dimensionen macht sie das,
aber nicht anders. Dabei ist sie bald zusammengezogener, bald ausge-
dehnter.»

2.7. Lebenskreise — ideo — Heraklitdiktum

Jetzt wird nachvollziehbar, warum Seneca die Interpretation des Heraklit-
diktums als Erkldrung fiir das Lebenskreismodell verwenden und den Aus-
spruch Heraklits mit ideo an das Kreismodell anschliessen kann. Denn der ein-
zelne Kreis des Tages steht zum grossten Kreis des Lebens wie der einzelne Tag
zum ganzen Weltjahr. Und wie der Tag innerhalb von 24 Stunden im Kleinen
durchmacht, was das ganze Weltjahr durchlebt: den Wechsel zwischen Hell und
Dunkel, so kann auch der Mensch an einem Tag seines Lebens ein ganzes Le-
ben leben: von der Geburt des Erwachens bis zum Tod des Einschlafens. Und
am Abend wird er sagen: vixi, vixi.

3. Handschriftliche Uberlieferung

Wie ist dieser Befund in der Uberlieferung der Handschriften einzuord-
nen? Keine der drei alten Handschriftenlinien o, v, p*, die fiir Epist. 12,7 von
Bedeutung wiren, bringt eine befriedigende Lesart der Stelle: Was sie bieten,
ist verderbt. Da a, yund p —wie Otto Foerster gezeigt hat —unabhéngig vonein-
ander sind und jede Linie selbstdndig vom Archetypus abstammt®, muss der
Uberlieferungsfehler bereits im Archetypus gestanden haben. Er war nicht von
bester Qualitit, Foerster charakterisiert ihn so: «Der Text des Archetypus un-
serer dlteren Handschriften enthielt [...] eine grosse Zahl grob sinnstorender
Fehler.»* Dass er auch Wortausfille gehabt hat, legt die Stelle Epist. 47,17
nahe, wo Gertz und Hense das ausgefallene omnes spei mit Hilfe von Macro-

32 Siehe dazu das Stemma in der Textausgabe von Reynolds 1965, praefatio IX, oberes Stemma
(Epistulae 1-52): o umfasst L (Laurentianus 76.40, 9. Jahrhundert), Q (Brixiensis Quirinianus
B.I1.6, 10. Jahrhundert) und g (Guelferbytanus Gudianus 335, 11. Jahrhundert); y umfasst 3
und 0: & war die Quelle fiir P (Parisinus 8658 A, 9. Jahrhundert) und b (Parisinus 8539, 11. Jahr-
hundert); § ist ein von Reynolds erschlossener fons codicum, der fiir die Briefe 1-52 besondere
Bedeutung hat: siehe Reynolds, a.O. (oben Anm. 16) 25-30; p ist der Parisinus 8540, 9. Jahrhun-
dert. ,

33 O. Foerster, Handschriftliche Untersuchungen zu Senekas Epistulae Morales und Naturales
Quaestiones (Diss. Wiirzburg, Stuttgart 1936) 5-7. 23-34, besonders 32; Reynolds, a.O. (oben
Anm. 16) 18, bestitigt dieses Ergebnis. Reynolds weicht in zwei Punkten von Foerster ab: Er
hilt Foersters Hypothese, dass eine Beeinflussung von y durch a stattgefunden habe, fiir un-
klug («unwise», 19); und er differenziert Foersters Stemma, indem er fiir die Briefe 1-52 und
53-88 zwei getrennte Stemmata baut und im ersten Stemma (Briefe 1-52) mit  einen Kontroll-
zweig fiir d erschliesst (29), der die gleiche Funktion hat wie V (Venetus Marcianus 270, 9. Jahr-
hundert) fiir die Briefe 53-88.

34 Foerster, a.0O. (vorige Anm.) 33.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 221

bius Sar. 1,11,8 erginzen konnten®. Und auch bei dieser Stelle handelt es sich
um eine Haplographie (omnes spei, omnes timort).

4. Klauseln

Bertil Axelson hat in seinen «Neuen Senecastudien» nachdriicklich darauf
hingewiesen, wie wichtig bei den rhythmisch ausgefeilten Epistulae morales die
Satzklauseln sind, wenn es darum geht, eine Emendation auf ihre Richtigkeit
zu priifen®. Er hat aber auch betont, dass die Satzklausel nicht einziges Krite-
rium ist, dass eine Konjektur auch dann gut sein kann, wenn sie ohne Satzklau-
sel dasteht”. Jedenfalls soll der vorliegende Vorschlag auf die Klauseln hin un-
tersucht werden. Dabei geht es hauptsédchlich um die neue Interpunktion, also
um die Satzenden, weniger um das eingefiigte <uno die invenies>, das ja im
Satzinnern steht. Der erste Satzschluss, der durch die neue Interpunktion ent-
steht (quod non et in uno die invenias: lucem et noctem), zeichnet sich durch eine
Klausel aus, die das Lesetempo verlangsamt und dem Inhalt rhythmischen
Nachdruck verleiht: Auf einen Kretikus folgt ein Dispondeus. Dabei diirfen die
Synizese (invenias) und die Elision (lucem et noctem) nicht iibersehen werden.
Die Klausel sieht also so aus: quod non et in uno dig_invénias: lticem et noctém.
Den rhythmischen Schluss des zweiten Satzes bildet ein Molossus, auf den ein
Kretikus folgt: altérnas mundt vices.

Beide Klauseln bestéatigen, dass die vorgeschlagene Interpunktion sinnvoll
ist. Die erste Klausel hat besonderen Wert, weil sie zeigt, dass nach lucem et
noctem ein Satzende stehen kann®. Dieser Einschnitt ist fiir die nachfolgende
Konjektur wichtig, da sie davon ausgeht, dass nachher ein neuer Satz beginnt
(<nam> et in <uno die invenies> [...]). Ahnliches gilt fiir die zweite Klausel, die
nach vices einen Sinneinschnitt empfiehlt, was aber mit dem iiberlieferten et in
alternas mundi vices nicht moglich ist, weil es keinen ganzen Satz ergibt. Somit
weist die Klausel darauf hin, dass hier urspriinglich ein ganzer Satz gestanden
hat und dass im iiberlieferten Fragmentsatz etwas ausgefallen ist, nimlich das
Pradikat™.

35 Foerster, a.0O. (oben Anm. 33) 6; Hense in seiner Textausgabe von 1898, praefatio XVII.

36 Axelson, a.O. (oben Anm. 17) 23-25; zur Bedeutung der Klauseln fiir die Textkritik siehe auch
E. Lofstedt, «Zu Senecas Briefen», Eranos 14 (1914) 142-164.

37 Axelson, a.O. (oben Anm. 17) 25-37, besonders 25: «Als erster Grundsatz gelte, dass das rhyth-
mische criterium veri weder zu unterschétzen noch zu iiberschétzen, d.h. durchweg zu bertick-
sichtigen, aber meist nur als supplementéres Instrument heranzuziehen ist»; 34: <Ebensowenig
darf das Klauselgesetz bei der Verbesserung korrupter Textstellen vergessen werden. Selbst-
verstiandlich hindert nichts, dass eine rhythmisch unbefriedigende Konjektur ein Treffer sein
kann [...].»

38 Hense 1898 und 1914 setzt nach noctem einen Punkt — und das, obwohl er bei seiner Edition
nicht auf die Klauseln geachtet haben soll, wie Lofstedt, a.0. (oben Anm. 36) 143, kritisch be-
merkt. Préchac 1945 setzt einen Strichpunkt.

39 Deshalb ziehen die meisten Herausgeber vices zu den nachfolgenden Wortern, bestimmen facit
zum Pradikat und erhalten diesen Satz: et in alternas mundi vices plura facit ista |...].



222 Beat Schonegg: Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)
5. Zusammenfassung der Argumente

Die von mir vorgeschlagene Konjektur kann fiir sich folgende Argumente
in Anspruch nehmen: (1) Sie entwickelt sich logisch aus dem Inhalt. (2) Sie
spiegelt stoisches Denken wider. (3) Sie lasst sich ausserhalb von Senecas Text
mit dem, was wir vom Denken Heraklits wissen, abgleichen und stiitzen. (4) Sie
erklart, warum Seneca Heraklits Diktum mit ideo an die Lebenskreistheorie
anschliessen kann. (5) Sie ist einfach und verbessert einen Fehler, der in der
Textiiberlieferung hdufig vorkommt: eine Haplographie. (6) Die Haplographie
geht auf den Archetypus zuriick, von dem alle drei édlteren Handschriftenlinien
abstammen, und es scheint, dass Auslassungen und Haplographien zu den
Schwachstellen des Archetypus gehorten. (7) Durch die neue Interpunktion
entstehen zwei Satzklauseln, die beide in das rhythmische Bild der fein durch-
klausulierten Epistulae morales passen und die vorgeschlagene Konjektur stiit-
zen.



	Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)

