
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 4

Artikel: Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)

Autor: Schönegg, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)

Von Beat Schönegg, Basel

Der 12. Brief nimmt innerhalb der Epistulae morales eine besondere Stellung

ein1. Er steht am Schluss des ersten Buches, das die Hauptthemen der
Briefsammlung absteckt2, und er behandelt diejenigen Fragen, die Seneca
besonders wichtig sind: Tod, Sterben, Alter, Vergänglichkeit3. An dieser
exponierten Lage deutet Seneca den Ausspruch Heraklits, dass jeder Tag gleich sei4.

Unglücklicherweise sind gerade hier, wo Wesentliches ausgesprochen wird,
Lücken und Verderbnisse im Text (12,7).

In diesem Artikel versuche ich, eine Lösung für die korrupt überlieferte
Stelle Epist. 12,7 zu finden. Dabei gehe ich so vor: Nach einer kurzen
Zusammenfassung des 12. Briefes (Kapitel 1) soll das textkritische Problem umrissen
und inhaltlich erschlossen werden (Kapitel 2.1-2.2). Der so rekonstruierte
Gedankengang wird mit stoischem und herakliteischem Gedankengut abgeglichen

und verifiziert (Kapitel 2.3). Vermutungen darüber, wie die korrupte
Stelle entstanden sein könnte, ergänzen die inhaltlichen Ergebnisse (Kapitel
2.5-2.6). Um diese Vermutungen zu stützen, wird kurz auf die handschriftliche
Überlieferung eingegangen (Kapitel 3). Danach gilt es, den Konjekturvorschlag

mit Hilfe der Satzklauseln zu überprüfen (Kapitel 4). Eine Zusammenfassung

der Argumente, die für die vorgeschlagene Konjektur sprechen,
schliesst den Artikel ab (Kapitel 5).

* Zitierte Ausgabe: L. D. Reynolds, L. Annaei Senecae ad Lucidum epistulae morales, Bd. 1-2

(Oxford 1965). Andere im Folgenden zitierte Ausgaben: F. Préchac/H. Noblot, Sénèque, Lettres

à Lucilius, Bd. 1-5, Bd. 1, Paris "1964 ('1945); Bd. 2, Paris T963 ('1947); Bd. 3, Paris 21965

('1957); Bd. 4, Paris '1962; Bd. 5, Paris '1964. A. Beltrami, L. Annaei Senecae ad Lucilium epistulae

morales, Bd. 1-2 (Rom 21931, '1916-1927). O. Hense, L. Annaei Senecae ad Lucilium epistu-
larum moralium quae supersunt (Leipzig 21914, '1898).

1 Zum 12. Brief: G. Maurach, Der Bau von Senecas Epistulae morales (Heidelberg 1970) 65-67;
G. Scarpat, Lucio Anneo Seneca, Lettere a Lucilio, Libro primo (Brescia 1975) 277-303;
J. Blänsdorf/E. Breckel, Das Paradoxon derZeit. Zeitbesitz und Zeitverlust in Senecas Epistulae
morales und De brevitate vitae (Freiburg/Würzburg 1983) 24—26; E. Hachmann, Die Führung
des Lesers in Senecas Epistulae morales (Münster 1995) 99-116.190-191; W. Görler, «Dido und
Seneca über Glück und Vollendung», Mus. Helv. 53 (1996) 160-169, besonders 163-166.

2 Vgl. B. Schönegg, Senecas epistulae morales als philosophisches Kunstwerk (Bern/Berlin/
Frankfurt a.M. etc. 1999) 27.

3 In fast der Hälfte der 124 an Lucilius gerichteten Briefe wird die Problematik des Todes
berührt: A. D. Leeman, «Das Todeserlebnis im Denken Senecas», Gymnasium 78 (1971) 322-333:
324.

4 Ausser im 12. Brief zitiert Seneca in den Epistulae morales noch einmal herakliteisches
Gedankengut, und zwar das bekannte Flussgleichnis: Epist. 58,22-24; vgl. Schönegg, a.O. (oben
Anm. 2) 95-97.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 213

1. Der Inhalt des 12. Briefes

quocumque me verti, argumenta senectutis meae video. So beginnt der 12. Brief.
Seneca besucht seine Vorstadtvilla (suburbanum meum, 12,l)5 und begegnet
überall Spiegelbildern seines eigenen Alters: Die Villa, einst unter Senecas
Händen gewachsen, ist baufällig, die Platanen, die er selbst gepflanzt hat, sind
alt, verkümmert, unansehnlich (12,2), Felicio, den er als kleinen, spielenden
Sohn des vilicus in Erinnerung hat, ist selbst schon ein Greis, der auf seinen Tod
wartet (12,3).

Selbstironisch und schonungslos schildert Seneca diese Begegnung mit
seinem Alter, mit sich selbst. Dann betont er in Form einer kontrapunktischen
Gegenbewegung die Schönheiten des Alters: Es ist voller Genuss {plena <est> vo-
luptatis, 12,4)6, in ihm liegt das Vergnügen der Vollendung, der Abrundung, des
letzten Mals. So geht es mit vielen Dingen: Die Früchte, die schwinden, munden
am meisten (gratissima suntpoma cumfugiunt, 12,4), die Kindheit ist am
anmutigsten, wenn sie zu Ende geht, der letzte Schluck aus dem Weinbecher ist der
beste. Aber das Alter hält ein weiteres Vergnügen bereit: dass man befreit ist
von den Trieben - und keine Vergnügungen mehr braucht (12,5)7.

«Unangenehm ist es, den Tod vor Augen zu haben!» lässt Seneca seinen
Lucilius widersprechen (12,6). Jeder sollte den Tod vor Augen haben, gibt
Seneca zurück, ob Greis, ob junger Mann - denn jeder Tag kann der letzte sein
(12,6). Zudem ist niemand so sehr ein Greis, dass er nicht wenigstens noch
einen Lebenstag erhofft {nemo tarn senex est ut inprobe unum diem speret, 12,6).

Diese Gedanken über das Alter veranlassen Seneca, breiter über das
Leben mit seinen verschiedenen Lebensaltern nachzudenken8. Er vergleicht die
Lebensabschnitte mit konzentrischen Kreisen, ein Kreis umfasst den anderen
{tota aetaspartibus constat et orbes habet circumductos maiores minoribus, 12,6).
Der grösste Kreis ist der Lebenskreis: er reicht von der Geburt bis zum Tod. Den
engsten Kreis bildet der Tag, der wie das Leben Anfang und Ende hat (12,6)9.

5 Sehr wahrscheinlich handelt es sich um die Villa, in der Seneca etwas später sein Leben beendet
hat, Tac., Ann. 15,60,4: suburbano rure.

6 Das Wort voluptas gebraucht Seneca auf engem Raum gleich viermal: plena <est> voluptatis
(12,4); quad in se iucundissimum omnis voluptas habet infinem sui differt; habere suas volupta-
tes; succedit in locum voluptatium, nullis egere (12,5). Mit diesem «epikureischen»Begriff, den
Seneca in Epist. 59,1-4 klärt, verweist er auf den Schluss des 12. Briefes und das dort zitierte
Epikurdiktum, das - wiederum kontrapunktisch - vom (scheinbaren) Gegenteil der voluptas
spricht, nämlich von der Notwendigkeit (malum est in necessitate vivere, sed in necessitate vivere
nécessitas nulla est, 12,10).

7 Dieser Gedanke nimmt das Epikurdiktum von 12,10 vorweg und zeigt eine Form der Befreiung,

eine Möglichkeit der Freiheit; vgl. oben Anm. 6.

8 Unus ist das Wort, das die folgenden Gedankenteile miteinander verkettet: unum diem speret -
unus autem dies gradus vitae est (12,6) - «unus» inquit «dies par omni est» (12,7).

9 Die Lebenskreise erinnern an die Jahresringe der Bäume - das Bild der alten Platanen von 12,2

passt also besonders gut. Die hierarchische Struktur der Lebenskreise spiegelt sich auch in der
Art, wie Seneca in 12,2 die Platanen schildert: Er geht vom Kleinsten zum Grössten, beschreibt



214 Beat Schönegg

An diese Überlegungen10 knüpft Seneca einen Gedanken Heraklits: «unus» in-
quit «dies par omni est»11. Den Ausspruch interpretiert er auf zwei verschiedene
Weisen (12,7), um zuletzt auf eine praktische Lebensregel zu stossen: itaque sie

ordinandus est dies omnis tamquam cogat agmen et consummet atque expleat
Vitara (12,8)12. Das makabre Beispiel des Pacuvius, der sich jeden Tag nach einem
inszenierten, sich selbst dargebrachten Totenopfer mit den Worten ßeßhoxai,
ßeßhoxai ins Schlafzimmer tragen liess (12,8)13, knüpft an den drastisch formulierten

Briefanfang an. So ergibt sich eine Ringkomposition: die beiden farbig
gestalteten Eckteile umrahmen zwei philosophische Betrachtungen, die
zusammengehören, sich gegenseitig beleuchten und erklären - was ja auch bei
den beiden Eckteilen der Fall ist.

Ein Nachtrag, gleichsam eine Koda, bringt noch das Schlussgeschenk:
einen Spruch des Epikur (malum est in necessitate vivere, sed in necessitate vivere
nécessitas nulla est, 12,10). Mit der Begründung, dass alles, was gut sei, allen
gehöre14 - also auch epikureische Gedanken den Stoikern -, beendet Seneca den
Brief (12,11) und mit ihm das erste Buch".

2. Das textkritische Problem

2.1. Wie der Text überliefert ist

Seneca führt Heraklit an, um seine Theorie der Lebenskreise zu stützen.
Zuerst zitiert er Eleraklits Ausspruch, dann kündigt er zwei Deutungsmöglichkeiten

an (12,7):

ideo Heraclitus, cui cognomen fecit orationis obscuritas, «unus» inquit
«dies par omni est», hoc alius aliter excepit.

zuerst die Blätter (nullas habent frondes), dann die Zweige (nodosi sunt et retorridi rami),
zuletzt die Stämme (tristes et squalidi trunci).

10 Sie sind möglicherweise bereits herakliteisch, vgl. dazu Heraklit VS 22 A 19 DK: Heraklit hat
sich offenbar mit Lebensabschnitten, Zeiteinheiten und der Dauer von Generationen befasst.

11 Heraklit VS 22 B 106; B 57 DK; mit eigener Deutung greift auch Montaigne diesen Gedanken
auf, Essais, hrsg. von A. Thibaudet (Paris 1950) 118 (essai 1,20): «Et si vous avez vescu un jour,
vous avez tout veu. Un jour est égal à tous jours. Il n'y a point d'autre lumière, ny d'autre nuict.»

12 Dazu Görler, a.O. (oben Anm. 1) 163-164; vgl. Epist. 61,1: id ago ut mihi instar totius vitae dies

sit; 101,10: et singulos dies singulas vitas puta: 101,9: nihil interesse inter diem et saeculunv, vgl.
zudem Epist. 12,8: consummet atque expleat vitam mit Epist. 24,20: ultima hora qua esse desinimus
non sola mortem facit sed sola consummate in Epist. 24,20 greift Seneca die wichtige Thematik
des cotidie morimur auf, die er bereits in Epist. 1,2 eingeführt hatte.

13 Zu Pacuvius: Görler, a.O. (oben Anm. 1) 164-165.
14 Vgl. dazu Epist. 8,8-9; 21,9; bezogen auf die Schriftstellerei: Epist. 79,6; H. Freise, «Die Bedeutung

der Epikur-Zitate in den Schriften Senecas», Gymnasium 96 (1989) 532-556: 536; Schönegg,

a.O. (oben Anm. 2) 165-167.
15 Diskussion der Abgrenzung von Briefkreisen und Büchern bei Hachmann, a.O. (oben Anm. 1)

99-116; siehe vor allem 115-116.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 215

Es folgt die erste Interpretationsmöglichkeit (<alius> ist eine Konjektur
von Gemoll, die Reynolds nicht in den Text übernommen hat):

dixit enim <alius> parem esse horis, nee mentitur; nam si dies est tempus
viginti et quattuor horarum, necesse est omnes inter se dies pares esse, quia
nox habet quod dies perdidit.

Dann bringt Seneca die andere Ansicht - und hier ist der Text korrupt
überliefert:

alius ait parem esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in uno die invenias, lucem etnoc-
tem, et in alternas mundi vices plura facit ista, non alias contractior, alias
productior.

Und so sind die vier wichtigsten moderneren Herausgeber mit der Stelle
verfahren:

et in alternas mundi vices plura facit ista, non <alia> *** alias: Reynolds,
1965

et in alternas mundi vices <dies> paria facit ista non <alia> alias: Préchac,
1945

plura facit ista, non alia, nox alias: Beltrami, 21931 (nox aus non nach Mu-
retus)
paria facit ista nox alias: Hense, 21914, als Vorschlag im textkritischen
Apparat

Seit gut vierhundert Jahren haben verschiedene Forscher versucht, die
Stelle zu heilen, darunter so bedeutende Philologen wie Erasmus in seinen beiden

Basler Ausgaben von 1515 und 1529lfi oder Gronov (1649), Hense (21914)
und Préchac (1945)17. Guillaume Stégen hat in einem Aufsatz aus dem Jahre
1972 die verschiedenen Vorschläge zusammengestellt - sie sollen hier nicht
wiederholt werdenls. Stégen kommt zum Schluss, dass keine Konjektur befriedigt19,

hierin pflichte ich ihm bei; aber er versucht, den überlieferten Text zu halten

und sinnvoll auszudeuten, was ihm - wie ich meine - nicht gelingt: Stégen
macht spatium zum Subjekt von habet und facit, muss dann aber erklären, wie
ein spatium «Handlungen machen» kann. Seiner Meinung nach handelt es sich

16 Die erste Ausgabe bei Johann Froben war voller Fehler; die zweite Auflage bei Hieronymus
Froben geriet um so besser und gab in ihrer Qualität das Muster für folgende Ausgaben: L. D.
Reynolds, The Medieval Tradition of Seneca's Letters (Oxford 1965) 5-6; in Epist. 12,7 setzt
Erasmus planeta an Stelle des plura.

17 Zur Editionsgeschichte: Reynolds, a.O. (vorige Anm.) 1-16; siehe auch B. Axelson, «Neue Se-
necastudien. Textkritische Beiträge zu Senecas Epistulae morales». Acta Universitatis Lunden-
sis, N.S. 36, Nr. 1 (Lund/Leipzig 1939/40) 61-63 (ab Fickert 1842 bis 1940).

18 G. Stégen, «Unus dies par omni est», Latomus 31 (1972) 829-832: 829-830; eine ähnliche
Zusammenstellung bietet auch G. Scarpat, a.O. (oben Anm. 1) 296-297.

19 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 830.

.v.



216 Beat Schönegg

hierbei um eine Hypallage20. Stégens Übersetzung der Stelle lautet: «Effectivement,

la durée la plus étendue n'a rien qu'on ne retrouve en l'espace d'un jour
unique: lumière, ténèbres; et dans le déroulement des alternances célestes, elle
(la durée la plus étendue) accomplit ces actions plus nombreuses sans être ici
abrégée, ailleurs prolongée.»21 Der letzte Teilsatz macht grosse
Verständnisschwierigkeiten: Warum vollendet die längste Dauer diese Handlungen? Welche

Handlungen? Lumière, ténèbres - das sind ja eher Zustände. Warum wird
die längste Dauer weder hier abgekürzt noch anderswo verlängert? Das ist bei
der Länge des Tageslichts der Lall, aber bei der längsten Dauer zweifelt
niemand daran, dass sie ohne Schwankungen die längste ist. Stégen versteht
vielleicht deshalb unter longissimi temporis spatium nicht einen kosmischen
Zeitraum, sondern die längste Lebenszeit des Menschen22, bezogen auf die
Zukunft23; und weiter: «Les plura ista, ce sont les actions qu'on peut accomplir
dans une longue vie, et elles sont plus nombreuses que celles d'une journée.»24
Das passt zwar zu Senecas Vorliebe, alles ethisch zu verstehen, aber warum
wechselt er mitten in der kosmischen Betrachtung zur menschlichen Lebensdauer,

und das völlig unvermittelt, geradezu so, dass niemand folgen kann?
Und sagt Seneca nicht mehrmals, dass nicht die Quantität, sondern die Qualität
des Lebens entscheidend ist?25 Diesen Gedanken führt Stégen selbst an:
«Évidemment, s'il n'y a aucune différence qualitative entre une longue vie et un
jour, il ne faut pas tabler sur la première, qui n'existe qu'en espérance, mais on
doit au contraire agir comme si le jour présent était le dernier.»26 Dann ist aber
nicht zu verstehen, was der Zusatz «sans être ici abrégée, ailleurs prolongée»
bedeuten soll, der ja gerade die Quantität unterstreicht, das vollständige Erreichen

der längsten Lebenszeit.

2.2. Inhaltliche Erschliessung

So, wie sie überliefert ist, bleibt die Stelle unverständlich. Um für sie eine
Konjektur zu finden, soll hier zuerst überlegt werden, was vom Sinn her im Text
gestanden haben muss. Da es sich um eine logisch abgewickelte Interpretation
des Heraklitdiktums handelt, dürfte es gar nicht so schwer sein, den Gedankengang

dort, wo er gestört ist, sinnvoll zu rekonstruieren.
Heraklit sagt, jeder Tag sei gleich; Seneca führt zwei Interpretationen des

Diktums vor. Die erste Interpretation versteht den Tag als astronomischen Tag
mit seinen 24 Stunden (si dies est tempus viginti et quattuor horarum, 12,7).

20 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 831.
21 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 829. 831.
22 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 830.
23 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 831.

24 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 832.
25 Epist. 77,20; 93,2; 101,15; dazu auch Görler, a.O. (oben Anm. 1) 160-163.
26 Stégen, a.O. (oben Anm. 18) 832.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 217

Zwar sind Tag und Nacht Gegensätze: der Tag ist hell, die Nacht dunkel, beide
dauern - je nach Jahreszeit - verschieden lang. Versteht man aber unter Tag den
astronomischen Tag, so gehört zum Tag auch die Nacht (und umgekehrt). Der
Tag ist also immer gleich lang, Tag und Nacht sind keine Gegensätze mehr, weil
man aus dem dialektischen Bezugssystem Tag - Nacht auf die höhere Denkebene

Tag 24 Stunden wechselt.
Die zweite Interpretation vergleicht den Tag mit allen anderen Tagen (pa-

rem esse imum diem omnibus similitudine, 12,7; omnibus: «mit den Tagen in
ihrer Gesamtheit»), Der einzelne Tag (übrigens nicht seine Dauer!) wird mit
einer längeren Zeitspanne verglichen, mehr noch: mit der längsten Zeitspanne
(.longissimi temporis spatium, 12,7). Die Dauer dieser längsten Zeit hat nichts,
was der einzelne Tag nicht auch hat: Licht und Nacht - oder umgekehrt: Der
einzelne Tag hat etwas gemeinsam mit der längsten Zeitspanne: lucem et noc-
tem.

Welcher Zeitraum ist mit longissimi temporis spatium gemeint? In diesem
kosmischen Zusammenhang kann eigentlich nur das grosse Weltjahr in Frage
kommen. Nach stoischer Auffassung geht das Weltall in grossen Abständen
zugrunde, verbrennt im alles vernichtenden Weltenbrand (èxjtÉQcaôiç), um
danach wieder neu zu entstehen27. Diesen kosmischen Wechsel, der in unermess-
lich langen Zeiträumen vor sich geht, kann der Mensch während eines Tages als
Wechsel von Tag und Nacht erleben, nur dass im Kosmos die Dimensionen
grösser sind; doch das Prinzip des Vorgangs ist das gleiche28.

2.3. Abgleichung mit herakliteischem Denken

Die erste Interpretation versteht den Tag als Dauer, als astronomischen
Tag. Die zweite hebt nicht die Dauer des Tages, sondern seinen Charakter hervor:

den Wechsel von Hell und Dunkel.
Der Tag als Dauer (erste Interpretation) ist die Übermenge von Tag als

Helle und Nacht: der astronomische 24-Stunden-Tag.
Der Tag als Charakter (zweite Interpretation) vergleicht den Tag mit dem

Charakter des Weltjahres: Bei beiden findet der Wechsel statt zwischen Hell
und Dunkel (Seneca wählt für «hell» das metonymische lux, für «dunkel» nox).

Beide Interpretationen haben den Begriff «Tag» gemeinsam, wobei bei
der ersten Interpretation der Begriff «Tag» die Übermenge bezeichnet, die
zwei Begriffe umfasst (lux et nox), bei der zweiten Interpretation der Begriff

27 M. Pohlenz, Die Stoa: Geschichte einer geistigen Bewegung, Bd. 1-2 (Göttingen T978-1980) 1,

78-81 ; Pohlenz geht davon aus, dass bereits Heraklit Weltperioden angenommen hatte; vgl. dazu

auch E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, Bd. 1-6 (Leipzig 71923—41903) 1.2, 863-881.
28 Ähnlich Görler, a.O. (oben Anm. 1) 163: «Als Grundgedanke schält sich heraus: Unendliche

Dauer ist ihrem Wesen nach nichts anderes als die begrenzte Spanne eines Tages, jeder einzelne

Tag birgt die ganze Ewigkeit in sich [...].»

15 Museum Helveticum



218 Beat Schönegg

«Tag» das Einzelne meint, das durch das Weltjahr umfasst wird und im Kleinen
die Prozesse des Ganzen widerspiegelt (lux et nox).

Der astronomische Tag, der die unterschiedliche Dauer von Tag und Nacht
zusammenfasst, stellt die Betrachtungsweise einer höheren Denkebene dar,
der Tag als Charakter, der im Verhältnis zum Weltjahr steht, eine tiefere: Der
astronomische Tag fasst als grössere Einheit kleinere Einheiten zusammen, der
Tag als Charakter wird als kleinere Einheit von einer grösseren zusammenge-
fasst (vom Weltjahr). Doch beide, der astronomische Tag und der Tag als
Charakter, sind identisch. Dadurch lässt sich die erste Interpretation mit der zweiten

zu einer proportionalen Gleichung verbinden: Der helle Tag (a) verhält sich
zum astronomischen Tag (b) wie der Tag als Charakter (b) zum Weltjahr (c).
Also gilt a : b b : c29. Es geht hier um philosophische Proportionen, nicht um
mathematische oder astronomische Zahlenverhältnisse. Die mittlere Einheit
(b) vermittelt die kleinste Einheit (a) zur grössten (c). Die Gleichung hievt das
Denken in höhere Dimensionen, schlägt die Brücke von einem tieferen
Bereich zu einem höheren, von der Ebene der Tage (a) zur Ebene des Weltjahres
(c), vom Wechsel Tag - Nacht (a) zu den Wechselbewegungen innerhalb des

grossen Weltjahres (c).
Diese Form des Denkens ist typisch für Heraklit. Möglicherweise hat sie

Seneca in einem seiner Kommentare oder Exzerpte angetroffen und übernommen.

Dass er solche benutzt hat, sagt er selbst, wenn er schreibt, dass der eine
das Diktum anders interpretiert als der andere.

2.4. Was im Text stehen müsste

Im korrupten Text müsste also - frei paraphrasiert - folgendes gestanden
haben: «Ein anderer sagt, dass ein Tag der Gesamtheit aller Tage gleiche wegen
der Ähnlichkeit; nichts nämlich birgt in sich die Zeitspanne der längsten Zeit,
was man nicht auch in der Zeitspanne eines Tages finden könnte: den Wechsel
von Hell und Dunkel. Denn auch ein einzelner Tag hat die abwechselnden Phasen

der Welt. In grösseren Dimensionen macht sie dies, aber nicht anders. Dabei

ist sie bald zusammengezogener, bald ausgedehnter.»

2.5. Postulierung einer zweiten Lücke

Um diesen Inhalt in der Überlieferung zu finden, braucht es nur wenige
Eingriffe. Man kann von einer Haplographie ausgehen - und wie es jede Haplo-

29 Hermann Frankel hat entdeckt, dass diese Denkform typisch herakliteisch ist: H. Frankel, «Ei¬

ne herakliteische Denkform», in: F. Tietze (Hrsg.), Wege und Formen frühgriechischen Denkens

(München 31968) 253-283; proportionales Denken: 258-262; H. Fränkel, Dichtung und
Philosophie des frühen Griechentums (München 41976) 434-437, besonders 436: «Denkform
der mittleren Proportionale».



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 219

graphie nach sich zieht: von einer Lücke, die natürlich nicht sichtbar ist. Jedenfalls

handelt es sich hierbei nicht um die von Buecheler vermutete, von
Reynolds übernommene Lücke non *** alias contractior - auch dort wird etwas zu
ergänzen sein, aber etwas anderes -, sondern um eine neu zu postulierende
Lücke, und zwar: et in *** alternas mundi vices. Jetzt wird klar, was haplogra-
phiert worden ist: et in uno die invenias/es.

2.6. Wie es zum Fehler gekommen ist

Der korrupt überlieferte Text mit der neu postulierten Lücke lautet:

alius ait parent esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in"' uno die invenias, lucem et

noctem, et in'2> *** alternas mundi vices plurafacit ista, non *** alias
contractior, alias production

Folgende Vermutung drängt sich auf: Ein Abschreiber hat nach dem zweiten

et in<2> drei Wörter ausgelassen. Es sind die Wörter uno die invenias/es. Und
so ist das Missgeschick passiert: Bis lucem et noctem überträgt der Kopist den
Text korrekt. Dann blickt er wieder auf die Vorlage und sieht et in<2) <uno die in-
venies> (was vielleicht genau in der darunterliegenden Zeile steht). Er schreibt
das et in(2> ab und gewinnt plötzlich den Eindruck, diese zwei und die drei
folgenden Wörter soeben abgeschrieben zu haben (nämlich die erste Wendung: et
in"' uno die invenias). Also überspringt er sie, fährt mit der Abschrift fort und
überträgt die sinnlose Fügung et in'2' *** alternas mundi vices.

Werden die ausgelassenen Wörter wieder eingefügt, entsteht eine
sinnvolle Aussage, die harmonisch in den Ablauf der Gedanken passt. Ein die Sätze
verbindendes <nam> könnte sich in der Endung -em von noctem verloren
haben und ist einfach einzupassen30. Das alia im nächsten Satz hat bereits Johann
Friedrich Gronov vor dem alias eingefügt31. Mit entsprechender Interpunktion
lautet die Stelle nun:

alius ait parem esse unum diem omnibus similitudine; nihil enim habet
longissimi temporis spatium quod non et in uno die invenias: lucem et noctem.

<nam> et in <uno die invenies> alternas mundi vices, plurafacit ista,

non <alia>, alias contractior, alias production

«Ein anderer sagt, dass ein Tag allen gleiche wegen der Ähnlichkeit;
nichts nämlich birgt in sich die Zeitspanne der längsten Zeit, was man
nicht auch in der Zeitspanne eines Tages finden könnte: den Wechsel

30 Seneca verwendet den Anschluss nam et häufig: Epist. 65,12; 82,10; 87,12.15; 88,20; 94,49; 106,4;

113,25; 121,15.
31 J. F. Gronov, Ad L. etM. Annaeos Senecas notae (Amsterdam 1658) 213: [...] lucem & noctem, &

in alternas mundi vices plurafacit ista, non alia, contractior alias, alias production dazu: Stégen,
a.O. (oben Anm. 18) 829.



220 Beat Schönegg

von Hell und Dunkel. Denn auch an einem Tag wirst du die abwechselnden

Phasen der Welt finden. In grösseren Dimensionen macht sie das,
aber nicht anders. Dabei ist sie bald zusammengezogener, bald
ausgedehnter.»

2.7. Lebenskreise - ideo - Heraklitdiktum

Jetzt wird nachvollziehbar, warum Seneca die Interpretation des Heraklit-
diktums als Erklärung für das Lebenskreismodell verwenden und den
Ausspruch Heraklits mit ideo an das Kreismodell anschliessen kann. Denn der
einzelne Kreis des Tages steht zum grössten Kreis des Lebens wie der einzelne Tag
zum ganzen Weltjahr. Und wie der Tag innerhalb von 24 Stunden im Kleinen
durchmacht, was das ganze Weltjahr durchlebt: den Wechsel zwischen Hell und
Dunkel, so kann auch der Mensch an einem Tag seines Lebens ein ganzes
Leben leben: von der Geburt des Erwachens bis zum Tod des Einschlafens. Und
am Abend wird er sagen: vixi, vixi.

3. Handschriftliche Überlieferung

Wie ist dieser Befund in der Überlieferung der Handschriften einzuordnen?

Keine der drei alten Handschriftenlinien a, y, p32, die für Epist. 12,7 von
Bedeutung wären, bringt eine befriedigende Lesart der Stelle: Was sie bieten,
ist verderbt. Da a, y und p - wie Otto Foerster gezeigt hat - unabhängig voneinander

sind und jede Linie selbständig vom Archetypus abstammt33, muss der
Überlieferungsfehler bereits im Archetypus gestanden haben. Er war nicht von
bester Qualität, Foerster charakterisiert ihn^o: «Der Text des Archetypus
unserer älteren Handschriften enthielt [...] eine grosse Zahl grob sinnstörender
Fehler.»34 Dass er auch Wortausfälle gehabt hat, legt die Stelle Epist. 47,17
nahe, wo Gertz und Hense das ausgefallene omnes spei mit Hilfe von Macro-

32 Siehe dazu das Stemma in der Textausgabe von Reynolds 1965, praefatio IX, oberes Stemma

(Epistulae 1-52): a umfasst L (Laurentianus 76.40, 9. Jahrhundert), Q (Brixiensis Quirinianus
B.II.6, 10. Jahrhundert) und g (Guelferbytanus Gudianus 335, 11. Jahrhundert); y umfasst ß

und ô: ô war die Quelle für P (Parisinus 8658A, 9. Jahrhundert) und b (Parisinus 8539,11.
Jahrhundert); ß ist ein von Reynolds erschlossener fons codicum, der für die Briefe 1-52 besondere

Bedeutung hat: siehe Reynolds, a.O. (oben Anm. 16) 25-30; p ist der Parisinus 8540,9. Jahrhundert.

33 O. Foerster, Handschriftliche Untersuchungen zu Senekas Epistulae Morales und Naturales
Quaestiones (Diss. Würzburg, Stuttgart 1936) 5-7. 23-34, besonders 32; Reynolds, a.O. (oben
Anm. 16) 18, bestätigt dieses Ergebnis. Reynolds weicht in zwei Punkten von Foerster ab: Er
hält Foersters Hypothese, dass eine Beeinflussung von y durch a stattgefunden habe, für
unklug («unwise», 19); und er differenziert Foersters Stemma, indem er für die Briefe 1-52 und
53-88 zwei getrennte Stemmata baut und im ersten Stemma (Briefe 1-52) mit ß einen Kontrollzweig

für ô erschliesst (29), der die gleiche Funktion hat wie V (Venetus Marcianus 270,9.
Jahrhundert) für die Briefe 53-88.

34 Foerster, a.O. (vorige Anm.) 33.



Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7) 221

bius Sat. 1,11,8 ergänzen konnten35. Und auch bei dieser Stelle handelt es sich

um eine Haplographie (omnes spei, omnes timori).

4. Klauseln

Bertil Axelson hat in seinen «Neuen Senecastudien» nachdrücklich darauf
hingewiesen, wie wichtig bei den rhythmisch ausgefeilten Epistulae morales die
Satzklauseln sind, wenn es darum geht, eine Emendation auf ihre Richtigkeit
zu prüfen36. Er hat aber auch betont, dass die Satzklausel nicht einziges Kriterium

ist, dass eine Konjektur auch dann gut sein kann, wenn sie ohne Satzklausel

dasteht37. Jedenfalls soll der vorliegende Vorschlag auf die Klauseln hin
untersucht werden. Dabei geht es hauptsächlich um die neue Interpunktion, also

um die Satzenden, weniger um das eingefügte <uno die invenies>, das ja im
Satzinnern steht. Der erste Satzschluss, der durch die neue Interpunktion
entsteht (quod non et in uno die invenias: lucem et noctem), zeichnet sich durch eine
Klausel aus, die das Lesetempo verlangsamt und dem Inhalt rhythmischen
Nachdruck verleiht: Auf einen Kretikus folgt ein Dispondeus. Dabei dürfen die
Synizese (invenias) und die Elision (lucem et noctem) nicht übersehen werden.
Die Klausel sieht also so aus: quod non et in uno die^jnvëniùs: lûcemêt nüctem.
Den rhythmischen Schluss des zweiten Satzes bildet ein Molossus, auf den ein
Kretikus folgt: altérnûs mîlndf vices.

Beide Klauseln bestätigen, dass die vorgeschlagene Interpunktion sinnvoll
ist. Die erste Klausel hat besonderen Wert, weil sie zeigt, dass nach lucem et

noctem ein Satzende stehen kann38. Dieser Einschnitt ist für die nachfolgende
Konjektur wichtig, da sie davon ausgeht, dass nachher ein neuer Satz beginnt
(<nam> et in <uno die invenies> [...]). Ähnliches gilt für die zweite Klausel, die
nach vices einen Sinneinschnitt empfiehlt, was aber mit dem überlieferten et in
alternas mundi vices nicht möglich ist, weil es keinen ganzen Satz ergibt. Somit
weist die Klausel darauf hin, dass hier ursprünglich ein ganzer Satz gestanden
hat und dass im überlieferten Fragmentsatz etwas ausgefallen ist, nämlich das
Prädikat39.

35 Foerster, a.O. (oben Anm. 33) 6; Hense in seiner Textausgabe von 1898, praefatio XVII.
36 Axelson, a.O. (oben Anm. 17) 23-25; zur Bedeutung der Klauseln für die Textkritik siehe auch

E. Löfstedt, «Zu Senecas Briefen», Eranos 14 (1914) 142-164.
37 Axelson, a.O. (oben Anm. 17) 25-37, besonders 25: «Als erster Grundsatz gelte, dass das rhyth¬

mische critérium veri weder zu unterschätzen noch zu überschätzen, d.h. durchweg zu
berücksichtigen, aber meist nur als supplementäres Instrument heranzuziehen ist»; 34: «Ebensowenig
darf das Klauselgesetz bei der Verbesserung korrupter Textstellen vergessen werden.
Selbstverständlich hindert nichts, dass eine rhythmisch unbefriedigende Konjektur ein Treffer sein

kann [...].»
38 Hense 1898 und 1914 setzt nach noctem einen Punkt - und das, obwohl er bei seiner Edition

nicht auf die Klauseln geachtet haben soll, wie Löfstedt, a.O. (oben Anm. 36) 143, kritisch
bemerkt. Préchac 1945 setzt einen Strichpunkt.

39 Deshalb ziehen die meisten Herausgeber vices zu den nachfolgenden Wörtern, bestimmen/ach
zum Prädikat und erhalten diesen Satz: et in alternas mundi vices plura facit ista [...].



222 Beat Schönegg: Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)

5. Zusammenfassung der Argumente

Die von mir vorgeschlagene Konjektur kann für sich folgende Argumente
in Anspruch nehmen: (1) Sie entwickelt sich logisch aus dem Inhalt. (2) Sie

spiegelt stoisches Denken wider. (3) Sie lässt sich ausserhalb von Senecas Text
mit dem, was wir vom Denken Heraklits wissen, abgleichen und stützen. (4) Sie

erklärt, warum Seneca Heraklits Diktum mit ideo an die Lebenskreistheorie
anschliessen kann. (5) Sie ist einfach und verbessert einen Fehler, der in der
Textüberlieferung häufig vorkommt: eine Haplographie. (6) Die Haplographie
geht auf den Archetypus zurück, von dem alle drei älteren Handschriftenlinien
abstammen, und es scheint, dass Auslassungen und Haplographien zu den
Schwachstellen des Archetypus gehörten. (7) Durch die neue Interpunktion
entstehen zwei Satzklauseln, die beide in das rhythmische Bild der fein durch-
klausulierten Epistulae morales passen und die vorgeschlagene Konjektur stützen.


	Ein textkritisches Problem in Senecas 12. Brief (Epist. 12,7)

