Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 3

Artikel: Platons Lysis als Mysterieneinweihung
Autor: Schefer, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Platons Lysis als Mysterieneinweihung

Von Christina Schefer, Zihlschlacht

Ziel dieses Aufsatzes ist der Versuch einer Neuinterpretation des Dialogs

Lysis'. Die klassische Deutung der platonischen Philosophie im Sinn der Ideen-
lehre hat sich als unzureichend erwiesen. Sie ist ergénzt worden durch die sog.
«ungeschriebene Lehre» bzw. die Prinzipienlehre der Tiibinger Schule’. Doch
auch diese neue Deutung setzt noch eine Urerfahrung voraus, die nicht nur
nicht geschrieben werden kann, sondern unsagbar ist’. Diese unsagbare Erfah-
rung verweist auf die sog. Mysterien in der griechischen Welt. Platon hat nicht
nur die Terminologie der Mysterieneinweihung verwendet®, sondern geht im
letzten aus von einer Art Mysterienerfahrung. Er war — wie die meisten
Athener — selbst in die Mysterien eingeweiht’.

sk

1

W W

Der vorliegende Aufsatz stellt die tiberarbeitete Fassung eines beim V. Symposium Platonicum
am 22. August 1998 in Toronto gehaltenen Vortrags dar.

Die folgenden Biicher und Aufsitze werden in den Anmerkungen abgekiirzt zitiert: Burkert
(W.) 1969: «Das Proomium des Parmenides und die Katabasis des Pythagoras», Phronesis 14
(1969) 1-30; ders. 1972: Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen
(Berlin/New York 1972); ders. 1990: Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt (Miinchen
1990); Clinton (K.) 1974: The Sacred Officials of the Eleusinian Mysteries (Philadelphia 1974);
Eliade (M.) 1988: Das Mysterium der Wiedergeburt. Versuch iiber einige Initiationstypen
(Frankfurt a.M. 1988 = Ziirich 1961); Giebel (M.) 1993: Das Geheimnis der Mysterien. Antike
Kulte in Griechenland, Rom und Agypten (Miinchen 1993 = Ziirich/Miinchen 1990); Kerényi
(K.) 1994: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens (Stuttgart 1994 = Miinchen/Wien 1976);
Kern (0O.) 1935: «Mysterien (pvotowa) I-VI», RE 16,2 (1935) 1209-1314; Merkelbach (R.)
1962: Roman und Mysterium in der Antike (Miinchen/Berlin 1962); ders. 1988: Die Hirten des
Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der romischen Kaiserzeit und der bukolische Roman des
Longus (Stuttgart 1988); Richardson (N. J.) 1974: The Homeric Hymn to Demeter (Oxford
1974); Riedweg (Ch.) 1987: Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von Alexan-
drien (Berlin/New York 1987); Schefer (Ch.) 2001: Platons unsagbare Erfahrung: Ein anderer
Zugang zu Platon, SBA 27 (Basel 2001).

Vgl. bes. die wegweisenden Arbeiten von H. J. Krdmer, Arete bei Platon und Aristoteles. Zum
Wesen und zur Geschichte der platonischen Ontologie (Heidelberg 1959) und K. Gaiser, Platons
ungeschriebene Lehre. Studien zur systematischen und geschichtlichen Begriindung der Wissen-
schaften in der Platonischen Schule (Stuttgart *1968); s. auch Th. A. Szlezik, Platon und die
Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frithen und mittleren Dialogen (Berlin/
New York 1985) und G. Reale, Zu einer neuen Interpretation Platons. Eine Auslegung der Meta-
physik der grossen Dialoge im Lichte der «ungeschriebenen Lehren» (Paderborn/Miinchen/
Wien/Ziirich 1993).

Vgl. bes. Ch. Schefer, «Ein neuer Zugang zu Platon?», Hermes 127 (1999) 422-436; dies. 2001.
Vgl. bes. Riedweg 1987, 1-69.

Vgl. H. Dérrie, «Philosophie und Mysterium. Zur Legitimation des Sprechens und Verstehens
auf zwei Ebenen durch Platon», Verbum et Signum 2 (1975) 11; Riedweg 1987, 68; allgemein
G. Thomson, Aischylos und Athen. Eine Untersuchung der gesellschaftlichen Urspriinge des

Klassisch-Philologisches Seminar
der Universitat Ziirich



158 Christina Schefer

Es soll nun gezeigt werden, dass der Lysis als Mysterieneinweihung bzw.
als Vorbereitung fiir jene besondere Art der Mysterienerfahrung gestaltet ist
(fiir die ganze Interpretation muss eine genauere Kenntnis der Mysterienkulte
vorausgesetzt werden®). Platon legt diese religiose Grundkonzeption nicht of-
fen dar, sondern deutet sie nur an. Gerade diese absichtliche Verschleierung
der Beziehungen zum Mysterienkult aber ist typisch fiir Mysterientexte’.

Ausgangspunkt fiir das Zusammenfallen von mysterienkultischer und phi-
losophischer Ebene bildet der zentrale Begriff des Lysis: die gulia bzw. «Freun-
desliebe». Im 7. platonischen Brief ist von einer Freundschaft die Rede, die
durch gemeinsame Teilnahme an der Mysterienfeier entsteht (333e2-4). ®ilog
(analog zu 60ehpdg) bezeichnet den zugleich Geweihten® und der Homerische
Demeterhymnos verkiindet, dass die eleusinischen Géttinnen den Eingeweih-
ten lieben (pilovtan 487).

Dementsprechend wird bei der Bestimmung der gilio im Lysis immer
wieder auf die Mysterien angespielt: sie bewirkt Gemeinschaft (xowva ta ye
pihowv 207¢10) — ein Charakteristikum des Mysterien-Thiasos’; sie beruht auf
cogia (210d1) und zielt auf evdoupovia (207d7.e4.e5; vgl. 212al) — genau wie
die Mysterienweihe'’; das @ilov ist das Schone (16 xahov @ilov 216¢6f.) —ein
Grundsatz der Dionysosmysten'' —, und jede guAia ist auf ein Tp@TOV @iAoV als
ayM (219c6) und tehevtr) (220b3.d8) ausgerichtet — analog zu den Mysterien,
die den Mysten in «Anfang» und «Ende» einweihen". Ursache der @ihia ist zu-
dem der €owg (221b7-8.e4) — dasselbe leidenschaftliche Verlangen also, das
auch zur Vollendung der Weihe treibt” — und &owg bzw. @ihio zielen auf das

Dramas (Berlin 1957) 129; W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen

Epoche (Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz 1977) 427.

Siehe oben Anm. 1.

Vgl. Merkelbach 1962, 15.

Vgl. Burkert 1990, 48 mit Anm. 76 und 77.

Vgl. Plut,, Ad ux. 611d (ot xowvovovvteg = Teilnehmer der Dionysosweihen); Clem. Alex.,

Paid. 2,73,1-2; Merkelbach 1988, 132 Anm. 7; Burkert 1990, 47 (»owvov als eine der iiblichen

Bezeichnungen fiir den Mysterien-Thiasos).

10 Zu oogog = der «Eingeweihte» vgl. Plat., Men. 81a5; Gorg. 493a2; Soph. Fr. 752 R.; Pind., Ol
2,86; Plut., De E apud Delph. 389a usw. Zum Eingeweihten als evdaipwv vgl. z.B. Eur., Bakch.
72; Richardson 1974, 313f.

11 Vgl. Eur., Bakch. 881.901: 0Tt »alOv @ihov aiel (ab 902ff. ist die Mysteriensprache iiberdeut-
lich); Merkelbach 1988, 124f.

12 Vgl. Pind. Fr. 137a Sn.: 6ABlog dotig idav xelv’ elo” vmd x36v'- | oide pév Biov tehevtay, |
odev d¢ d1oodotov doydv. Zum medtov @ilov als Anspielung auf den mpdTog @irog in den
Mysterien s. unten Anm. 85.

13 Vgl. Aischyl. Fr. 387 R.: £€potE’ €owtt 1000e pvotno® téhovg; Eur., Bakch. 813: Pentheus hat
«grosses Verlangen» (€owta péyav), die teketai des Dionysos zu sehen; Max. Tyr. 39,3: die
Seelen sind go®oar TG Teetiic; s. auch R. Seaford, «Sophokles and the Mysteries», Hermes
122 (1994) 284f. zu Soph., Ai. 685f.: ... dua Téhovg, YOva, | edyov tehelodar ToduOV Qv £0d
x€aQ. Platon beschreibt den €owg im Phaidros (251alff.) als Mysterieneinweihung, ebenso im
Symposion (vgl. bes. 209e5ff.: Tatta pév obv td Eowmxd ... x&v o pundeing ..).

O 00 3 D



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 159

«Angehorige, Verwandte» (t0 oixelov 221e3 = 10 ovyyeveg nach Rep. 470c2,
485c7) — entsprechend der in den Mysterien erlangten «Verwandtschaft»
(ovyyévewr) von Eingeweihten und Goéttern',

Die Frage, wie man einander freund wird (212a5f.) bzw. was der Freund ist
(223b7), wird aber nicht nur theoretisch zu beantworten versucht, sondern auch
praktisch vorgefiihrt (man beachte die hdufige Anrede des Lysis und des Mene-
xenos als «Freund»" und das Schlussbekenntnis des Sokrates 223b7, in dem er
sich unter die @ilot einreiht). Platon illustriert diesen Prozess der Freundwer-
dung in Anlehnung an die Mysterien'®. Dies beginnt bereits in der ausfiihrli-
chen Einleitung, in der alles — selbst die Genealogie und Herkunft der Ge-
spriachsteilnehmer"” - auf eine Mysterieneinweihung hinweist'®: der Gang
(mopeia) des Sokrates ausserhalb der Mauer', die Quelle des Panops («des Al-
lesschauenden»)®, die gedringte Menge vor dem Tor”, die gedffnete Tiir”?, das
Hineingehen® in die neugebaute Palaistra®, in der Mikkos («der Kleine»)
lehrt”, das Vorausgehen des Sokrates™, die wiederholte Betonung des Heran-

14 Vgl. Plat., Epist. 7,334b7: guyyeveia Yuydv xot copdtwv und dazu Burkert 1990, 65; s. auch
unten Anm. 67.

15 210a9; 213b3; 214d4; 216al; 217d7.

16 Es wird hier nur eine Auswahl der Mysterienanspielungen gegeben.

17 Zu Hippothales, dem Sohn des Hieronymos (203a4), vgl. die «Hieronymie» der eleusinischen
Priester, z.B. des Hierophanten (s. dazu Clinton 1974, 9-10). Zu Ktesippos, dem Paianier
(203a4), vgl. den «Paian» als Ruflied des mystischen Dionysos (s. dazu Kerényi 1994, 138. 147).
Zu Lysis, dem iltesten Sohn des Demokrates von Aixone (204e8), und zu Menexenos, dem
Sohn des Demophon (207b8—c1), vgl. Demo (Hom. Hy. Cer. 109), deminutiv fiir Demeter
selbst, und Demophon (Hom. Hy. Cer. 234) als Kinder des eleusinischen Konigs Keleos (s. dazu
Richardson 1974, 185. 237); die «Ziege» (oit) als charakteristisches Opfertier des mystischen
Dionysos (s. dazu Kerényi 1994, 63f.). Auch in Mysterientexten sind die Namen der Personen
mit Uberlegung gewihlt, also sprechend (vgl. Merkelbach 1988, 143f.).

18 Zur Bedeutung der ausfiihrlich geschilderten Eingangsszenerie vgl. allgemein D. Miiller,
«Raum und Gesprich: Ortssymbolik in den Dialogen Platons», Hermes 116 (1988) 392f.

19 203al;203b2. Zur mogeia nach Eleusis vgl. LSCG, Suppl. 15,23-28; Plat., Phaidr. 246e5; 256d6.
Zu den ausserhalb der Stadt gefeierten Dionysos-Mysterien vgl. Merkelbach 1988, 15. 19.

20 203a3. Vgl. den Kallichoros-Brunnen in Eleusis als Ziel der Prozession. Der Name «Panops»
verweist auf die sog. «<Epoptie» (s. unten Anm. 42).

21 203a5S. Vgl. Plut., De prof. virt. 81de (s. unten Anm. 53).

22 203b7. Vgl. Aristoph., Nub. 304; Plut., De prof. virt. 81e; Burkert 1972, 321 mit Anm. 82.

23 204b1;206c8.e3;207bl. Fiir die Aufnahme (Initiation) in den Mysterienverein der lobakchen in
Athen wurden die Vokabeln giog¢gyeodat und (g)ionivolov gebraucht (vgl. Merkelbach 1988,
26 mit Anm. 44).

24 204a2. Die Initiation macht alles «<neu» (zu den Mysten als Neugeborenen vgl. allgemein Eliade
1988).

25 204aS. Zur Kleinheit der Kabiren, der Mysteriengotter von Samothrake, vgl. Hdt. 3,37,2f.;
B. Hemberg, Die Kabiren (Uppsala 1950) 281f.

26 206e1-2. Vgl. das Angefiihrtwerden der Mysten durch die Mystagogen bei der Prozession nach
Eleusis und als Reflex davon im Phaidros den Zug (mogeia 256d6) der Gotter zum «iiberhimm-
lischen Ort», dem Zeus vorangeht (to®tog mopeVeTan 246e5); s. dazu Riedweg 1987, 59f.



160 Christina Schefer

tretens (;oootévar, moofeyeodal, moooiotaodan)”’ und Sichsetzens (xod-
eCeoan)”, die Opferhandlung”, das Knochelspiel der geordneten Knaben (xe-
roounuévor) in einem Winkel des Auskleidegemachs™, bei dem mit den aus
kleinen Korben hervorgeholten dotpdyaholr gerade und ungerade gespielt
wird (dotdlewv)®, die Schau der Umstehenden™ usw.

Das aotialewv ist dabei vor allem eine Anspielung auf Platons «unge-
schriebene Lehre», in der Gerade und Ungerade auf den Prinzipien-Gegensatz
von Einheit und Vielheit zuriickgefiihrt wurden®. Da das Spiel jedoch im Rah-
men der ‘Epuoaia, eines kultischen Festes zu Ehren des Hermes, stattfindet™,
muss auch die Prinzipienlehre noch in einem grosseren Horizont gesehen wer-
den. Sie weist iiber sich hinaus auf die unsagbare religiose Erfahrung im Kult als
Hintergrund des miindlichen Gespréchs.

Sokrates erscheint dementsprechend als Mystagoge, der im verliebten
Hippothales sofort einen Eingeweihten erkennt (vgl. 204cl1f.): Dieser hat im

27 203a5;206¢10.d2.d5.e1;207a6.a7.b4.b6.b7.d2; 223a2. Zum «Herantreten» im Mysterienkult vgl.
Max. Tyr. 39,3: péxor uimw @ dvaxtdéow moooeMjddag, duimrog &i; Them., Or. 20,235: 6
UEV GQTL TEOOWMY TOlg AdVTOLS PQIXNG Te EVemiumAato ®ai ihiyyov ...; Apul., Met. 11,23,7:
accessi confinium mortis ... deos inferos et deos superos accessi;, Eur., Bakch. 971 (Dionysos zum
Mysten Pentheus): deivog ov dewvog xami delv’ Eoyy mddn.

28 206¢9; 207a4.b2.b3; 211a2. Zum «Auf-den-Sitz-Setzen» (der sog. ¥eovwolg bzw. «Inthronisa-
tion») im Mysterienkult vgl. die Parodie des Aktes bei Aristoph., Nub. 254: xathée toivuv émi
TOV 1eQoOVv oxiumoda; Burkert 1972, 294ff. (eleusinische Mysterien); Kerényi 1994, 164—169
(Dionysos-Mysterien).

29 206e3-4. Zur besonderen Bedeutung des Opfers im Mysterienkult vgl. allgemein Burkert 1990,
92ff.; dens. 1972, 303ff., bes. 309ff. (eleusinische Mysterien); Merkelbach 1988, 117ff.; Giebel
1993, 62ff. (Dionysos-Mysterien).

30 206e5-7. Zu den «Knochelchen» (dotpdyohor) als Spielzeugen des Dionysoskindes und als
«Zeichen der Weihe» (cuppoia ti)g tehetiic) vgl. Clem. Alex., Protr. 2,17,2-18,1 (= Orph. Fr.
34 Kern); Pap. Gurob 129 (= Orph. Fr. 31 Kern). Zum «geordneten» (xexoounuévog) Mysten in
Eleusis vgl. Plut., De prof. virt. 81e. Zu den Mysterien des Sabazios-Dionysos als «Winkelmy-
sterien» vgl. Merkelbach 1988, 108 zu Demosth. 18,259. Zum Ausziehen der Kleider als Myste-
rienritual vgl. Plot., Enn. 1,6,7 und Merkelbach 1962, 318.

31 206e7-8. Zu den im Innern der cista mystica enthaltenen Spielzeugen des Dionysoskindes bzw.
ovupola der heiligen Weihe vgl. Nonn., Dion. 9,127-128.

32 206e8-9. Zum émontyg als stehendem «Zuschauer» vgl. Burkert 1972, 303ff.; zur «Schau» in
den Mysterien von Eleusis s. unten Anm. 42.

33 Vgl. Plat., Theait. 185cf.: das Gerade und das Ungerade unter den «grossten Gattungen»; Ari-
stot., Metaph. 4,2, 1004b31f. (= Test. Plat. 40A Gaiser): Zuriickfiihrung des Ungeraden auf die
Einheit und des Geraden auf die Vielheit; s. dazu H. Krimer, «Die Idee des Guten. Sonnen-
und Liniengleichnis (Buch VI 504a-511e)», in: O. Hoffe (Hrsg.), Platon, Politeia (Berlin 1997)
197.

34 206d1.e3ff.; 223b1-2. Zu den Hermaien vgl. P. Stengel, <’Egpoato», RE 8,1 (1912) 708-709.




Platons Lysis als Mysterieneinweihung 161

jungen Knaben Lysis (véog Tig 204el; moig 204e6 usw.)™ seinen €pwg gefunden
(&vnDeg 204€10)*, schwatzt und rast (Anel te ®oi paiveron205a7f.)” und be-
nimmt sich lidcherlich (205b7)*. Aber die Einweihung ist nur vordergriindig:
Hippothales hat noch nicht gesiegt (veviunuévar 205d6)”, er ist ein ungeniigen-
der Jiger (206a9f.)* und vertraut sich daher der Fithrung des Sokrates an (&vo.-
rowvovpar 206¢1)*.

Lysis wird demgegeniiber als Eingeweihter hoherer Stufe vorgestellt: er
gehort zu den Zuschauenden (Oewpotvteg 206e9)*, ist bekrinzt (207a1)* und
wiirdig (dEwog), schon zu heissen (207a2)*. Er hat mit seinem gleichaltrigen
Freund Menexenos alles gemeinsam (207¢10)*. Doch auch er ist nicht voll ein-
geweiht, denn die Eltern erlauben ihm weder Wagenfahrt (208a) noch Weberei

35 Vgl. den jungen Knaben Dionysos Zagreus als Spiegelbild des Mysten: v véog #11 Advvoog
bzw. ntaic @v, als er von Zeus auf den Thron gesetzt und von den Titanen zerrissen wurde
(Orph. Fr. 214; 207; 34 Kern usw.).

36 Zur mystischen Bedeutung des «Suchens» und «Findens» vgl. Merkelbach 1962, Register s.v.
tmowg und ebpeoig; Burkert 1972, 304; Merkelbach 1988, 180f. und Register s.v. evpioxw; Gie-
bel 1993, 41. 157 usw. In den Mysterien von Eleusis «findet» Demeter ihre von Pluton geraubte
Tochter Kore-Persephone, und in den Isis-Mysterien «findet» Isis ihren zerstiickelten Gatten
Osiris. In den Dionysos-Mysterien charakterisiert das «Finden des Guten» den Abschluss der
Weihe (vgl. Demosth. 18,259: der Myste sprach die Formel Zpuyov »axdv, gbgov duewvov),
was auch fiir das «Finden» und die «Freude» in den Isis-Mysterien gilt (die Mysten riefen, in-
dem sie das heilige Nilwasser schopften: gbpfjrauev, ovyyaigopev; vgl. Merkelbach 1988, 196
mit Anm. 39). Zum €pwg in den Mysterien s. oben Anm. 13.

37 Zum «Geschwitz» der eleusinischen Mysten vor dem Eintritt ins Weihehaus vgl. Plut., De prof.
virt. 81d (s. unten Anm. 53); Plat., Phaidr. 248b1 (s. dazu Riedweg 1987, 66). Zum «Wahnsinn»
(navia) als Kern der Dionysosweihe vgl. z.B. Plat., Phaidr. 265b3—4 (Dionysos als Herr der te-
Aot pavia); Burkert 1990, 95.

38 Zur «Lacherlichkeit» der Mysten, ihrer Reden und Zeichen vgl. die sog. «Briickenspésse» (e-
@uowopol) bei der Prozession nach Eleusis (s. dazu Burkert 1972, 307 usw.); Plat., Symp. 221e
und Clem. Alex., Protr. 2,153 (s. dazu Riedweg 1987,29 Anm. 116).

39 Zum mystischen Dionysos als «Sieger» vgl. z.B. Eur., Bakch. 975f.: 6 vixnowv &’ éym | xai
Boowog £otat; Merkelbach 1988, 49ff.

40 Zum mystischen Dionysos Zagreus als «grossem Jager» vgl. Kerényi 1994, 641f.; Giebel 1993,
62.

41 Zu xowwvéw und xowvog als Mysterienbegriffen s. oben Anm. 9.

42 Zur «Schau» (¢momteiat) als der hochsten Einweihungsstufe in Eleusis vgl. Kern 1935, 1236ff.;
Burkert 1972, 292 mit Anm. 1 und bes. 303, wo der Epopte — im Gegensatz zum Mysten — als
«Zuschauer» bestimmt wird; Richardson 1974, 26ff. 310ff. 314.

43 Zur «Bekrinzung» des eleusinischen Mysten, aber auch des eleusinischen Kultpersonals und
vor allem des Hierophanten vgl. Riedweg 1987, 125f. mit Anm. 41 und 42; des dionysischen My-
sten vgl. Merkelbach 1988, 99.

44 Zu «wiirdig» (aEwog) als Mysterienterminus vgl. Aristoph., Ran. 393.886f.; Eur., Bakch. 474,
Plut., Quaest. Gr. 36,299ab = PMG 871 (Anruf des mystischen Dionysos als d€e tadpe);
E. Norden, Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religioser Rede (Leipzig/
Berlin 1913) 290. Zum «Schénen» (xalov) als charakteristischer Vokabel der Dionysosmysten
s. oben Anm. 11.

45 Zur nowvwvio der gihow bzw. Eingeweihten s. oben Anm. 8 und 9.



162 Christina Schefer

(208d) — beides mystische Handlungen* —, da er noch unwissend (d@owv
210d7) ist*.

Menexenos hingegen als gewaltiger Mensch (dewvog dvdowmog 211c4)*,
als Neffe und Schiiler des Ktesippos scheint zu wissen (gidévar 211d3) und in
der Freundschaft erfahren (#umewpog 212a7) zu sein®. Sein Scheitern in der
Aporie (o0 mavy gvmoe® 213¢9), seine Weglosigkeit und sein Umbherirren
(¢mhavoueda 213e3)* aber machen deutlich, dass die Suche (¢Cnrovpev
213d2) bzw. Weihe noch nicht am Ziel ist’".

Auch das eigentliche Hauptgesprdach nimmt dann immer wieder auf den
Einweihungsgang der Mysterien Bezug. Mehrmals wird die Sequenz Nieder-
lage — Neubeginn, die fiir die Mysterien typisch ist”, wiederholt und dabei re-
gelmissig auf das Kultgeschehen angespielt: Beim ersten Fehlschlag auf das
Gedringe und Gestosse vor dem Eintritt ins Weihehaus (mwagaxgovopeda
215¢3)¥, beim zweiten auf den Schwindel kurz vor dem Ziel (eihyyi® 0o Tiig
ToD Adyov dmogiag 216¢5f.)*, beim dritten Neuversuch auf die intuitive Weis-
sagung des Mystagogen (dmopavtevouevog, pavrevouan 216d3.5)” sowie auf

46 Zur «Wagenfahrt» als typischem Initiationsmotiv, das auch in den Mysterien eine gewisse
Rolle spielte, vgl. z.B. die Wagenfahrt der Seele in Platons Phaidros, die sich bis ins Detail an
die Mysterien von Eleusis anlehnt (s. dazu Riedweg 1987, 31ff.); die Wagenfahrt im Prodmium
des Parmenides, das sich an unteritalische Mysterien anlehnt (s. dazu Burkert 1969); die Wa-
genfahrt bei der Einweihung des Schamanen (s. dazu M. Hoppal, Schamanen und Schamanis-
mus, Augsburg 1994, 31); allgemein Thomson, a.0. (oben Anm. 5) 130f. Zum «Weben» als my-
stischer Tétigkeit vgl. Burkert 1972, 300 mit Anm. 29.

47 Zum Eingeweihten als «Wissendem» vgl. €idwg und cogog zur Bezeichnung des Mysten
(s. Burkert 1969, 5 mit Anm. 11 und oben Anm. 10).

48 Zu «gewaltig» (0g1vog) als Mysterienterminus vgl. Eur., Bakch. 861 (der mystische Dionysos als
dewvotatog). 971 (Dionysos zum Mysten Pentheus im Hinblick auf dessen bevorstehenden
Tod: dewvog oV dewvdg »ami deiv’ €oyxn madm); Plut. Fr. 178 Sandbach (zur Einweihung in
Eleusis: eito. 100 100 TéAOUG OUTOD TG LV TAVTIQ ...) USW.

49 Zuceidws =der «Eingeweihte» s. oben Anm. 47. Zu dnewpog = der «Uneingeweihte» (im Gegen-
satz zu Eunelpog) vgl. Herakleit. VS 22 B 1 (s. dazu Ch. Schefer, «‘Nur fiirEingeweihte!” Hera-
klit und die Mysterien. Zu Fragment B 1», AuA 46, 2000, 46-75, bes. 61); Aristoph., Ran. 355;
Plat., Symp. 221e6 (s. dazu Riedweg 1987,29 Anm. 116); Stob. 3,1,199.

50 Zuden «Irrfahrten» (mAavai) bzw. zum ziellosen «Umherirren» (mAavndijvar) und «Umherge-
hen» in Eleusis noch vor dem Ziel der Weihe vgl. Plut. Fr. 178 Sandbach (zmAavar 1@ modta
%ol TEQOQOUOL KOTTMOELS %al A o%OTOVG TIveEg Umormttol moelaw xai dtéleotol); De facie
in orbe lun. 943cd; Burkert 1972, 308 mit Anm. 26.

51 Zur mystischen Bedeutung der «Suche», die dem «Finden» vorausgeht, s. oben Anm. 36.

52 Zu Tod und neuem Leben als zentralem Geschehen der Mysterien vgl. Eliade 1988; Burkert
1969, 19f. usw.

53 Vgl. Plut., De prof. virt. 81d (®g ydo ol tehovuevor xat’ agxos €v YooUPw xai Pof) meog
dAMhovg @Yovpevor ouviaor); Plat., Phaidr. 248a8 (tatobom dGAAihag xatl EmPBaiiovoat);
s. dazu Riedweg 1987, 66.

54 Vgl. Them., Or. 20,235: 6 puév dou mEOCWWV TOlg GOVTOS QQixMG Te EVemiumAato xai

thiyyou ...
55 Vgl. Merkelbach 1962, 24f.




Platons Lysis als Mysterieneinweihung 163

das Finden (éEnvonropev 218b7) und die grosse Freude iiber die erfolgreiche
Jagd als Abschluss der Weihe (mavv €yowpov, ®omep Inevtig g, EXwv
dyamnTdg 6 &9moesvounv 218c4f.)*. Man scheint am Ziel, doch der Reichtum
des Eingeweihten ist nur im Traum gewonnen (Ovop memhovtnrévar 218¢8)”:
Platon beschwort erneut die Angst (Umoyio 218c6) und Bedriickung
(&yOeodeic 218¢c7) des Mysten unmittelbar vor der Schau®, dann das Ge-
schwiitz (09hoc 221d5) der Mysten vor dem Telesterion™ und schliesslich das
Schweigen (0 6¢ Avowg €olynoev 222a4) und die unsagbare Freude (6 8¢ “Irt-
mo¥aing v:O Thg NOOoVi|g Tavtodamd Neier yowuoto 222b2) des Initianden
am Hohepunkt der Einweihung®.

Dass die Einweihung aber dennoch nicht zum Abschluss kommt, zeigt das
Ende des Dialogs: In Anlehnung an das mystische Fest der Kopdyio kommen
die Erzieher (moauwdaywyoi) bzw. Mystagogen der Knaben wie vernichtende
daipoveg herbei und reissen sie mit sich (223a-b)®'. Die ovvoucio (223b3) mit
einem Alteren (T1ic t@v mpeoPfutépwy 223alf.), der bereits tiefer eingeweiht
ist, muss vertagt werden — ein deutlicher Hinweis auf die «ungeschriebene
Lehre»®, die Platon nur seinen wahren «Freunden», den Schiilern der Akade-

56 Siehe oben Anm. 36 und 40. Zur «Freude» des Mysten vgl. auch Plut., De aud. poetis 47a; De fa-
cie in orbe lun. 943c.

57 Vgl. Hom. Hy. Cer. 488f.: die beiden Goéttinnen von Eleusis schicken dem Eingeweihten
«Reichtum» (IThodtog) ins Haus; Richardson 1974, 313f. 316ff.

58 Vgl. Plut., De aud. poetis 47a; Fr. 178 Sandbach (s. oben Anm. 50); Richardson 1974, 306f.;
Riedweg 1987, 60-67; Burkert 1990, 77f.

59 Siehe oben Anm. 37.

60 Vgl. Hom. Hy. Cer. 282 (Metaneira ist bei der Epiphanie der Demeter sprachlos); Plut., De
prof. virt. 81e (ot TeEhoVpevol ... dpwuEvev O xal dewtvupivov TOV LEQOV TEOGEXOVOLY
NoN peta Pofov xai OIS ...- O & EvIOg YEVOUEVOS ... £TEQoV AaPav oyfjua ®oi ouwany
xat YapPog); Hippol., Haer. 5,8,39; O. Casel, De philosophorum Graecorum silentio mystico
(Giessen 1919) 26 Anm. 1; Richardson 1974, 306ff. Zur «Freude» s. oben Anm. 36 und 56.

61 Vgl. Burkert 1972,291 Anm. 31: Die Kopdyia, ein Manner-Umzug, bei dem Kore aus der Un-
terwelt hinaufgefiihrt wird (Hesych. s.v. xopayetv- 10 avayewv v Kopnv), sind «als ddmoni-
scher Umzug dhnlich dem der Galloi mit Inanna aufzufassen», d.h. geféhrliche Wesen der Un-
terwelt, die nur vernichten konnen, packen diejenigen, die sich ihnen widersetzen, und fithren
sie in die Unterwelt (vgl. Burkert 1972, 291). Zu den Erziehern (mawdaywyotl) als Weiheprie-
stern bzw. Initiationsmeistern vgl. die erziechende Einweihung des Sokrates in die Mysterien
der Liebe durch die Mystagogin Diotima bei Platon im Symposion (z.B. 210e2-3: mpog ta
gowtird mowdaywyndi)); die Erziehung des Daphnis und der Chloe zur Liebe durch den fou-
%x0Mog = Dionysosmysten Philetas bei Longos (z.B. 2,8,1: mawdevoag; 2,9,1: madevutnolov usw.);
den Silen als Erzieher (zawaywyog) des Dionysosknaben (Diod. 4,4,3) und Mysterienpriester
(s. unten Anm. 65).

62 Zu ovvovoia (-ow) als Terminus fiir Platons innerakademische Lehrtétigkeit, die sich in Form
von miindlichen Lehrgesprichen zwischen Lehrer und Schiilern vollzog, vgl. z.B. Plat., Epist. 7,
341¢6.345al; Simpl., Comm. in Arist. Phys. 454,18 Diels () mepi tédyadot ovvovoia); 542,11f.
Diels (ai dygagot guvouoiat); s. dazu Kriamer, a.0. (oben Anm. 2) 404ff., bes. 407 Anm. 50.
Zu dieser und anderen sog. «Aussparungsstellen», die auf die esoterische Prinzipienlehre ver-
weisen, vgl. Kramer, a.O. (oben Anm. 2) 24. 389ff. usw.




164 Christina Schefer

mie®, mitgeteilt hat. Das Wesen der @uhia konnte nicht gefunden werden
(£Egvpelv 223b8: letztes Wort)*™, obwohl Sokrates, der alte Mann (yéowv davrQ
223b5), und Lysis und Menexenos, die Knaben, bereits gihot geworden sind
(223b6f.), womit erneut auf die Beziehung Mystagoge — Myste angespielt und
die Prinzipienlehre in einen religidsen Rahmen eingebettet wird®.

Dass das Wesen der @uAia auf rein philosophische Weise auch gar nicht ge-
funden werden kann, sondern vielmehr von Eingeweihten erfahren werden
muss, deuten zudem alle anderen im Dialog dargestellten Freundschaftsbezie-
hungen an: die erotische Beziehung zwischen Hippothales und Lysis®, die Ver-
wandtschafts- (Onkel-Neffe) bzw. Lehrer-Schiiler-Beziehung zwischen Ktesip-
pos und Menexenos”, die Gleichaltrigen-Beziehung zwischen den pubertieren-
den Knaben Lysis und Menexenos® sowie die Kind-Eltern-Beziehung im Falle
des Lysis®. Sie alle spiegeln das Verhiltnis der Mysten untereinander bzw. das
Verhiltnis zwischen Mysten und Gottern wider.

Nebst dieser stindig prasenten Mysterienatmosphidre und den auffillig
zahlreichen Mysterienanspielungen tragt aber auch der Dialog als ganzer den

63 Zu @ihor und anderen Bezeichnungen fiir Platons Schiiler vgl. M. Baltes, «Plato’s School, the
Academy», Hermathena 155 (1993) 11. Zu den Alteren (mpeofutegor) als den fortgeschritte-
nen Schiilern Platons vgl. H. J. Kriamer, «Die Altere Akademie», in: H. Flashar (Hrsg.), Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 3:'Altere Akademie — Aristoteles
— Peripatos (Basel/Stuttgart 1983) 4.

64 Zum «Finden» in den Mysterien s. oben Anm. 36.

65 Vgl. den alten Silen (Papposilen) als maudaywyog und Erzieher des Dionysosknaben (s. oben
Anm. 61 und Merkelbach 1988, 43f.), dem der Weihepriester in den Dionysos-Mysterien ent-
spricht (s. Firm., Err. 6 = Orph. Fr. 214 p. 235 Kern; Merkelbach 1988, 25. 46-49). In Thyaira bei
Ephesos gab es einen mahawog yéowv (IK 17,3329), der vermutlich eine dhnliche Rolle spielte
(Merkelbach 1988, 25 Anm. 40). Auch in Eleusis war der Hierophant normalerweise kein jun-
ger Mann, sondern schon alt (vgl. Clinton 1974, 44). Zu gi)oL = die «Eingeweihten» s. oben
Anm. 8.

66 Zur Bedeutung des €owg in den Mysterien s. oben Anm. 13.

67 Zum eleusinischen Mysten als einem «Stammverwandten der Gotter» (yevviing t@v edv)
vgl. [Plat.], Ax. 371el und dazu Giebel 1993, 48-50; zur Verwandtschaft der eleusinischen My-
sten untereinander und mit den Gottern s. oben Anm. 14; zur speziellen Funktion des Onkels,
der den Neffen einzuweihen hat (wie die Sohne des Autolykos, die Briider von Odysseus’ Mut-
ter, den jungen Odysseus), vgl. F. Graf, «Orpheus: A Poet Among Men», in: J. Bremmer
(Hrsg.), Interpretations of Greek Mythology (London/Sydney 1987) 97. 105 Anm. 70 (mit Lite-
ratur). Zum Mystagogen als «Lehrer» (dtddoxarog) und zum Mysten als «Lernendem»
(novddavwv) vgl. Dion Chr. 12,27; Plut., An seni sit ger. 795¢; Plat., Symp. 201d1ff.: das Lehrer-
Schiiler-Verhiltnis zwischen Diotima (uvotoywyog) und Sokrates (uvotng) (s. dazu Riedweg
1987, 5ff.).

68 Zur einfachen Pubertédtsweihe als der grundlegendsten Form der Initiation vgl. Eliade 1988, 11.
24 usw.

69 Zum Mysten als «Kind» der Gotter vgl. die auf orphisch-bakchischen Goldbléttchen des 4. Jh.s
v.Chr. mehrfach vorkommende Selbstvorstellungsformel des Mysten im Hades: I'fjs maig e
xal Ovavol dotepdevtog (s. dazu H. D. Betz, «‘Der Erde Kind bin ich und des gestirnten
Himmels’», in: F. Graf, Hrsg., Ansichten griechischer Rituale, Stuttgart/Leipzig 1998, 399-419).
Zur moglichen Identifizierung des eleusinischen Mysten mit dem nach Hippol., Haer. 5,8,40 am
Hohepunkt der Weihe von der Gottin geborenen Kind vgl. Kern 1935, 1244; Giebel 1993, 46.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 165

Charakter einer einfilhrenden Mysterieneinweihung. Nicht zuféllig sind das
«Schauen», das «<Horen» und das «Rufen» — bezeichnende Vorginge in den
Mysterien”™ — im Lysis iiberall présent’’. Dariiber hinaus gibt Platon dem Ge-
sprach den schematischen Ablauf einer Mysterieninitiation, und zwar einer In-
itiation in die Dionysos-Mysterien, die durch das Spiel mit den dotpdyalor,
den Akt des Sichsetzens und die Jagd-Metaphorik eindeutig als Hintergrund
beschworen sind”. So haben die #\eyyou des Lysis und Menexenos die vorberei-
tende Funktion einer Demiitigung (tameiwvodvra 210e3) bzw. Ziichtigung
(rohdomg 211¢3)”, der im Kult das Opfer entspricht’ (beide haben ihren Ort
unmittelbar nach der Abberufung des Menexenos zum Opfer 207d2-4). Auf sie
folgt mit der Hauptuntersuchung das Festmahl (¢otidotdov 211¢11)”, an das
sich das Trinkgelage (ue9vopev 222¢2) in Form der Nachuntersuchung an-
schliesst™.

Dass Platon Mysterienmetaphorik aber nicht nur zum Zwecke der Gliede-
rung einsetzt, sondern den gesamten Dialog bewusst als vorbereitende Myste-
rieneinweihung gestaltet hat, beweist auch das sich mehrfach iiberlagernde
Dreierschema von Anfang, Mitte und Abschluss”. So unterteilt sich der Dialog
in: Einleitung und Vorgesprache (203a-211d) — Hauptgesprach (211d-222e) —
Abschluss (223a-b); das Hauptgesprich in: Einleitung (211d-212a) — drei Un-
tersuchungsginge (212a-222d) — Abschluss (222¢); die drei Untersuchungs-
giange in: Voruntersuchung (212a-213d) — Hauptuntersuchung (213e-221d) -
Nachuntersuchung (221e-222d); die Hauptuntersuchung in: zwei vorberei-
tende Definitionsversuche (213e-216b) — Hauptdefinitionsversuch (216c-
220e) — abschliessende Prizisierung der Definition (221a-221d); der Hauptde-
finitionsversuch in: zwei vorbereitende Formeln (216¢c-218c) — Hauptformel
(218c—220b) — Abschluss (220c-220e). Diese Dreierstruktur entspricht dem
ebenfalls dreigeteilten, beliebig vervielfdltigbaren Rhythmus der Mysterien-

70 Vgl. z.B. Plut. Fr. 178 Sandbach: ... povdag %ai X0Qeiog %xai CepuvOtTnTag GXOVORATWV teQ@mV
®nol Qaopatwv aylwv €ovtes. Zur «Schau» (émomteia) am Hohepunkt der eleusinischen Ein-
weihung s. oben Anm. 42; zum «Horen» vgl. Richardson 1974, 309; zum «Rufen» vgl. Burkert
1972, 3171.

71 «Schauen»: 214e3; 215¢3; 216¢1; 217a4.c3; 219b9.d5; 222b3; «Horen»: 206¢10; 207b7; 213dS;
«Rufen»: 206d5; 207d3; 223a4.

72 Siehe oben Anm. 30, 28 und 40.

73 Zu den «Ziichtigungen» (®oAdoeis) des Initianden in den (Dionysos-)Mysterien vgl. Merkel-
bach 1962, 27f.; Burkert 1990, 88. Zum «demiitigen» (tamweivog) Mysten in Eleusis vgl. Plut., De
prof. virt. 8le.

74 Zum vernichtenden «Opfer» als bedeutendem Bestandteil der Mysterien, speziell der Myste-
rien des Dionysos, s. oben Anm. 29.

75 Zu dem sich ans Opfer anschliessenden gemeinsamen Mahl der Mysten, speziell der Dionysos-
mysten, vgl. Merkelbach 1988, 108; s. auch oben Anm. 29.

76 Zu dem sich an die Mahlzeit anschliessenden Trinkgelage (Symposion) in den Dionysos-My-
sterien vgl. Merkelbach 1988, 108f.; Burkert 1990, 93.

77 Zu den zahlreichen Dreierschemata des Lysis vgl. R. G. Hoerber, «Plato’s Lysis», Phronesis 4
(1959) 17¢.



166 Christina Schefer

kulte: Vorbereitungsriten — Zentrum mit Tod und Wiedergeburt — Abschlussri-
ten”.

Als Vorbereitung zu einer Art Mysterienerfahrung gibt sich der Lysis aber
nicht zuletzt durch den Titel zu erkennen: Mo (die «Losung») ist ndmlich das
Herzstiick des (orphisch-)dionysischen Initiationsrituals, Dionysos dement-
sprechend der «Loser» (Avatog)”. Dasselbe gilt fiir die sonst nur im Charmides
und in der Politeia vorkommende Ich-Form des Dialogs™: sie ist in der Myste-
rienliturgie die vorherrschende®.

So verweist alles auf eine besondere Art der Mysterienerfahrung als Ziel
und Kern des Lysis. Die Frage, was ein Freund ist, wird dabei gezielt in Stufen
beantwortet. Der Leser wird also regelrecht eingeweiht. Zu Beginn erscheint
die «Freundschaft» vordergriindig als subjektive Zuneigung, als blosser Affekt,
versinnbildlicht durch die erotische Leidenschaft des Hippothales fiir Lysis.
Dann nimmt die @Aio immer hintergriindigere Ziige an und erscheint gegen
Schluss als objektive Liebe, als reine Erkenntnis eines «ersten Lieben» (mo®-
tov @ilov 219d1) bzw. eines «Ursprungs» (aox1 219c6). Diese Ur-Liebe ist
nichts anderes als das Prinzip selbst, das Gute bzw. Eine®. Die wahre Freund-
schaft ist daher nicht, wie man vermuten kdnnte, personen-, sondern sachbezo-
gen; sie zielt nicht auf einen @ilog, sondern auf das @ilov selbst. Der eigentliche
Freund ist daher in erster Linie der Freund der &gy und erst in zweiter Linie
der Freund eines Menschen, der die doymn ebenfalls liebt.

Dies bestitigen auch andere ¢ihia-Dialoge wie das Symposion, der Phaid-
ros oder die Politeia: «'Freundschaft’», so schreibt Th. A. Szlezdk, «folgt aus der
gemeinsamen Ausrichtung auf das ‘Goéttliche’ und ‘Immerseiende’, letztlich

78 Vgl. Burkert 1972, 20 mit Anm. 48.

79 Vgl. Plat., Rep. 364e3-365a3; 366a7; Orph. Fr. 232 Kern; Merkelbach 1988, 51-53 («Dionysos
und die tyrrhenischen Seerdauber»). 103f. («Fesseln und Losen»): Bei der Aufnahme der Diony-
sosmysten in den Kreis der Eingeweihten wurden die Initianden gefesselt und wieder gelost —
dabei kam es auf die Losung durch die Intervention des Gottes an. In den Dionysosmythen, die
voll sind von Gefangennahme und wunderbarer Rettung, spiegelt sich diese Einweihungszere-
monie wider. Vgl. auch den Text zweier orphisch-bakchischer Goldblittchen aus Pelinna vom
Ende des 4. Jh.s v.Chr. in Gestalt eines Efeublattes (s. dazu K. Tsantsanoglou/G. M. Parasso-
glou, «Two Gold Lamellae from Thessaly», Hellenika 38, 1987, 3-17), nach dem die Einge-
weihte im Hades der Persephone zu sagen hat, «dass Bakchios selbst sie gelost hat» (Ot
Bay<y>0g avtog £\vog).

80 Auch im Protagoras und im Euthydemos erzahlt Sokrates die Handlung in der 1. Person, doch
beginnen beide Dialoge mit einer Frage an Sokrates, d.h. in direkter Rede. Damit fehlt die fiir
die drei anderen Dialoge (Lysis, Charmides und Politeia) bezeichnende Eingangsschilderung
im Stile von: «Ich ging ...» bzw. «Ich kam ...» usw. Die Apologie als Verteidigungsrede des So-
krates ist ebenfalls nicht vergleichbar.

81 Vgl. die bei A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie (Leipzig/Berlin *1923) 213-218 zusammengestell-
ten Spriiche aus den Mysterienkulten, von denen I, Va), IX, XIIIa) und b) in der 1. Person sind.
Die Ich-Form ist auch bezeichnend fiir die Schamanenerzdhlung (vgl. K. Meuli, «Scythica»,
Hermes 70, 1935, 150ff. mit Hinweis auf das Arimaspen-Epos des Aristeas usw.).

82 Vgl. Kramer, a.O. (oben Anm. 2) 500f.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 167

auf die Idee des Guten selbst.»* Im Lysis wird diese urspriingliche Art von
Freundschaft durch das ocvpguioocogetv von Sokrates, Lysis und Menexenos il-
lustriert. Ihre Beziehung entspricht dem mystagogischen Verhaltnis zwischen
Diotima und Sokrates im Symposion, zwischen Sokrates und dem Titelhelden
im Phaidros sowie zwischen Sokrates, Glaukon und Adeimantos in der Politeia.
Wir steigen also wie im Symposion von der erotischen Liebe zur philosophi-
schen Liebe, vom Affekt zur Erkenntnis, von einem Geliebten zum Lieben
selbst auf.

Damit aber ist noch nicht der Gipfel des Lysis erreicht. Dass auch die guho-
oogia als Streben nach der Erkenntnis des dyo96v bzw. £€v nicht der Kern der
Freundschaft sein kann, beweist die stindige Bezugnahme auf den Mysterien-
kult. Dieser Mysterienhintergrund des Gesprichs, der bedeutsamerweise auch
im Symposion,im Phaidros und in der Politeia wiederkehrt*, weist radikal iiber
das dialektisch-diskursive Erkennen und die Vernunft hinaus. Er deutet an,
dass die hochste Form der guhia eine religiose Einweihung ist; dass der echte
¢ilog ein Eingeweihter bzw. Myste ist — nicht zufillig spielt denn auch der zen-
trale Begriff des Dialogs, das mo®tov girov, auf den Mystagogen als mo®tog
@ihog an®. Die Frage, wie man einander freund und d.h. eingeweiht wird, stellt
daher selbst eine Einweihung dar.

Hohepunkt jeder Einweihung aber bleibt die unsagbare Schau (&7-
onteia), die kultisch-religiose Erfahrung (mddog) des Mysteriums®™. Diese
epoptische Erfahrung bildet den Kern aller Mysterienkulte und damit auch das
«gemeinsame Band» der verschiedenen platonischen Mysterienelemente®’.
Dass Sokrates im Bereich der Mauer verharrt®, sich auf einen Ab- bzw. Um-

83 Th. A. Szlezék, Platon lesen (Stuttgart/Bad Cannstatt 1993) 19.

84 Zu Symposion und Phaidros vgl. Riedweg 1987, 1-69; zum Phaidros vgl. Ch. Schefer, «<Rhetoric
as Part of an Initiation into the Mysteries: a New Interpretation of the Platonic Phaedrus» (er-
scheint mit anderen Vortragen zu Platon in der «Cincinnati Classical Series», Verlag E. J. Brill);
zur Politeia vgl. die heiligen Weihen der Bendis (T Bevdideia) als Rahmenhandlung (327aff ;
354a) und die Anlehnung des Hohlengleichnisses an die Mysterien von Eleusis (s. dazu D. De-
wincklear, «La question de I'initiation dans le mythe de la caverne», RPhA 11, 1993, 159-175;
G. Picht, Die Fundamente der griechischen Ontologie, Stuttgart 1996, 65ff.).

85 Vgl. Eur., Bakch. 939f. (Dionysos als Mystagoge zum Mysten Pentheus): 7| o0 pe t@V 0@V
mo@Ttov Nynon eihwy, | dtav tapd Aoyov cogeovas Pdxyag 1dng; s. auch R. Seaford, Euri-
pides, Bacchae. With an Introduction, Translation and Commentary (Warminster 1996) 225: «It
may be relevant that the mp®tog @irog was an official of the Ptolemaic court, the ceremonial of
which was modelled on Dionysiac ritual.»

86 Vgl. bes. die beriihmte Aussage des Aristoteles in seinem Dialog Uber die Philosophie: «Dieje-
nigen, die in Mysterien eingeweiht werden, miissen nicht mehr etwas lernen (paii€iv), sondern
erfahren (wad¢iv) und in einen Zustand versetzt werden (dwatedijvar)» (Fr. 15 Ross = Fr. 15
Rose). Damit bezieht er sich auf die hochste Einweihungsstufe in Eleusis, die «Schau» (s. Clem.
Alex., Strom. 5,71,1). Vgl. auch Burkert 1990, 75-97 («Verwandelnde Erfahrung»).

87 So Riedweg 1987, 44f. zum Nebeneinander von bakchisch-dionysischen und eleusinischen Ele-
menten im Phaidros; vgl. auch Seaford, a.O. (oben Anm. 13) 278.

88 203a2: U’ adtod TO TElKOG; 203b6: Ev Td %ATAVILXQEV TOD Telyovs. Zu den €Ew Telyovug statt-
findenden Dionysos-Mysterien s. oben Anm. 19.



168 Christina Schefer: Platons Lysis als Mysterieneinweihung

weg, also einen Irrgang (shdvn), begibt® und der Dialog in der Aporie endet,

ist folglich nicht nur ein Hinweis auf Ungesagtes (etwa die im Hintergrund ste-
hende «ungeschriebene Lehre» von Einheit und Vielheit), sondern vor allem
auf Unbeschreibbares als Abschluss und Vollendung der geschriebenen und
ungeschriebenen Philosophie. Sokrates steuerte ja von Anfang an geradewegs
auf das Lykeion, den heiligen Bezirk des Apollon Lykeios, des Gottes des
Lichts (Myxn, lux)™, zu, und als Ausgangspunkt des Wegs nennt Platon zweimal
die Akademie, einen Tempelbezirk, der in der Niahe der Heiligen Strasse, die
nach Eleusis fiihrte, lag”. Er befand sich unmittelbar am Fusse des den beiden
Grossen Gottinnen geweihten Kolonos Hippios™.

So deutet alles auf eine unsagbare religiose Erfahrung als eigentliches Ziel
der «Irrfahrt». Dass es sich hierbei nicht um die genuine Mysterienerfahrung,
sondern um die spezielle Erfahrung des Gottes Apollon handelt, deutet der
Dialog gerade nur an”. Diese lebendige Erfahrung des Unsagbaren ist das We-
sen der «heiligen Freundschaft», der in der Akademie ein Altar errichtet wur-
de™. Sie ist das Herz des Lysis, ja das Herz der platonischen Philosophie iiber-
haupt.

89 203b3: detgo OM, M & b, 0B NudV. 0b Tagofdirews; vgl. auch 203b6 (s. oben Anm. 88).
Zu der vor dem Ziel der Einweihung stattfindenden «Irrfahrt» (hdvn) in den Mysterien von
Eleusis s. oben Anm. 50.

90 Vgl. Soph., EL 645 (die Ableitung des Beinamens Avxewog ist allerdings unsicher: s. B. gr.
Kruse, «Lykeios 1», RE 13,2, 1927, 2268f.). Zur Bedeutung des «Lichts» am Hohepunkt der
Mysterien, auf der Stufe der «Schau», vgl. Richardson 1974, 26ff.; Riedweg 1987, 48ff.

91 Der Dialog beginnt mit den Worten: émwogevounv uév £E "Axadnueiag 0% Avxeiov
(203al); dies wird betont wiederholt in 203b2: € "Axadnueiac, v & &yd, mopevopor eddh
Avxrelov.

92 Vgl. Soph., OC 681-693. Die «Nihe» der Akademie zu Eleusis wird auch betont von A. Motte,
«Le pelerinage initiatique de la parole. Une lecture du Phédre de Platon», Méthexis 8 (1995)
471.

93 Vgl. ausfiihrlich Ch. Schefer, Platon und Apollon. Vom Logos zuriick zum Mythos, Internatio-
nal Plato Studies 7 (St. Augustin 1996), wo anhand einer Interpretation der Apologie, des Kra-
tylos, des Phaidon, der Politeia und der Nomoi gezeigt wird, dass Platons Philosophie in der
Epiphanie des Gottes Apollon gipfelt; s. auch zusammenfassend Schefer, a.O. (oben Anm. 3)
425f1f., bes. 434-436. Zum Problem des Verhiltnisses von Apollon und Mysterien vgl. bes. Sche-
fer 2001, wo in einer detaillierten Studie dargelegt wird, dass die «Mysterien des Apollon» den
Schliissel zum addquaten Verstidndnis der platonischen Philosophie bilden.

94 Vgl. den beriihmten «Altar der heiligen Freundschaft» (ogpviig ¢@uhing Popods), von dessen
Stiftung in Athen Aristoteles in seiner Elegie auf Eudemos berichtet (Fr. 673 Rose). Zu ceuvog
als Beiwort der Demeter und der Persephone (z.B. Hom. Hy. Cer. 1. 486) sowie ihrer Mysterien
(z.B. Hom. Hy. Cer. 478) vgl. Richardson 1974, 137. 308. 316; s. auch oben Anm. 70.



	Platons Lysis als Mysterieneinweihung

