
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 3

Artikel: Platons Lysis als Mysterieneinweihung

Autor: Schefer, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Platons Lysis als Mysterieneinweihung

Von Christina Schefer, Zihlschlacht

Ziel dieses Aufsatzes ist der Versuch einer Neuinterpretation des Dialogs
Lysis1. Die klassische Deutung der platonischen Philosophie im Sinn der Ideenlehre

hat sich als unzureichend erwiesen. Sie ist ergänzt worden durch die sog.
«ungeschriebene Lehre» bzw. die Prinzipienlehre der Tübinger Schule2. Doch
auch diese neue Deutung setzt noch eine Urerfahrung voraus, die nicht nur
nicht geschrieben werden kann, sondern unsagbar ist3. Diese unsagbare Erfahrung

verweist auf die sog. Mysterien in der griechischen Welt. Piaton hat nicht
nur die Terminologie der Mysterieneinweihung verwendet4, sondern geht im
letzten aus von einer Art Mysterienerfahrung. Er war - wie die meisten
Athener - selbst in die Mysterien eingeweiht5.

* Der vorliegende Aufsatz stellt die überarbeitete Fassung eines beim V. Symposium Platonicum
am 22. August 1998 in Toronto gehaltenen Vortrags dar.

1 Die folgenden Bücher und Aufsätze werden in den Anmerkungen abgekürzt zitiert: Burkert
(W.) 1969: «Das Proömium des Parmenides und die Katabasis des Pythagoras», Phronesis 14

(1969) 1-30; ders. 1972: Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen
(Berlin/New York 1972); ders. 1990: Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt (München
1990); Clinton (K.) 1974: The Sacred Officials of the Eleusinian Mysteries (Philadelphia 1974);
Eliade (M.) 1988: Das Mysterium der Wiedergeburt. Versuch über einige Initiationstypen
(Frankfurt a.M. 1988 Zürich 1961); Giebel (M.) 1993: Das Geheimnis der Mysterien. Antike
Kulte in Griechenland, Rom und Ägypten (München 1993 Zürich/München 1990); Kerényi
(K.) 1994: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens (Stuttgart 1994 München/Wien 1976);
Kern (O.) 1935: «Mysterien (puoxriQia) I-VI», RE 16,2 (1935) 1209-1314; Merkelbach (R.)
1962: Roman und Mysterium in der Antike (München/Berlin 1962); ders. 1988: Die Hirten des

Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der römischen Kaiserzeit und der bukolische Roman des

Longus (Stuttgart 1988); Richardson (N. J.) 1974: The Homeric Hymn to Demeter (Oxford
1974); Riedweg (Ch.) 1987: Mysterienterminologie bei Piaton, Philon und Klemens von Alexandrien

(Berlin/New York 1987); Schefer (Ch.) 2001: Platons unsagbare Erfahrung: Ein anderer
Zugang zu Platon, SBA 27 (Basel 2001).

2 Vgl. bes. die wegweisenden Arbeiten von H. J. Krämer, Arete bei Piaton und Aristoteles. Zum
Wesen und zur Geschichte derplatonischen Ontologie (Heidelberg 1959) und K. Gaiser, Platons
ungeschriebene Lehre. Studien zur systematischen und geschichtlichen Begründung der
Wissenschaften in der Platonischen Schule (Stuttgart 21968); s. auch Th. A. Szlezäk, Piaton und die

Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frühen und mittleren Dialogen (Berlin/
New York 1985) und G. Reale, Zu einerneuen Interpretation Platons. Eine Auslegung der
Metaphysik der grossen Dialoge im Lichte der «ungeschriebenen Lehren» (Paderborn/München/
Wien/Zürich 1993).

3 Vgl. bes. Ch. Schefer, «Ein neuer Zugang zu Piaton?», Hermes 127 (1999) 422-436; dies. 2001.
4 Vgl. bes. Riedweg 1987, 1-69.
5 Vgl. H. Dörrie, «Philosophie und Mysterium. Zur Legitimation des Sprechens und Verstehens

auf zwei Ebenen durch Piaton», Verbum et Signum 2 (1975) 11; Riedweg 1987, 68; allgemein
G. Thomson, Aischylos und Athen. Eine Untersuchung der gesellschaftlichen Ursprünge des

fcJassisch-Philologisches Semir.ar
der Universität Zürich



158 Christina Schefer

Es soll nun gezeigt werden, dass der Lysis als Mysterieneinweihung bzw.
als Vorbereitung für jene besondere Art der Mysterienerfahrung gestaltet ist
(für die ganze Interpretation muss eine genauere Kenntnis der Mysterienkulte
vorausgesetzt werden6). Piaton legt diese religiöse Grundkonzeption nicht
offen dar, sondern deutet sie nur an. Gerade diese absichtliche Verschleierung
der Beziehungen zum Mysterienkult aber ist typisch für Mysterientexte7.

Ausgangspunkt für das Zusammenfallen von mysterienkultischer und
philosophischer Ebene bildet der zentrale Begriff des Lysis: die cpiÀia bzw.
«Freundesliebe». Im 7. platonischen Brief ist von einer Freundschaft die Rede, die
durch gemeinsame Teilnahme an der Mysterienfeier entsteht (333e2-4). OîÀoç
(analog zu àôekcpôç) bezeichnet den zugleich Geweihten8, und der Homerische
Demeterhymnos verkündet, dass die eleusinischen Göttinnen den Eingeweihten

lieben (tpiXxjovxai 487).
Dementsprechend wird bei der Bestimmung der tptlia im Lysis immer

wieder auf die Mysterien angespielt: sie bewirkt Gemeinschaft (xoivà toi ye
cpiÀoov 207cl0) - ein Charakteristikum des Mysterien-Thiasos9; sie beruht auf
ooqpia (210dl) und zielt auf £Üöai|iovia (207d7.e4.e5; vgl. 212al) - genau wie
die Mysterienweihe10; das tpüov ist das Schöne (xö xcdöv tpikov 216c6f.) - ein
Grundsatz der Dionysosmysten'1 -, und jede cpiAxa ist auf ein Jtpœxov cpikov als

apxh (219c6) und xekeuxfi (220b3.d8) ausgerichtet - analog zu den Mysterien,
die den Mysten in «Anfang» und «Ende» einweihen12. Ursache der qpikia ist
zudem der eqeng (221b7-8.e4) - dasselbe leidenschaftliche Verlangen also, das
auch zur Vollendung der Weihe treibt13 -, und epooç bzw. cpiXia zielen auf das

Dramas (Berlin 1957) 129; W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen

Epoche (Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1977) 427.
6 Siehe oben Anm. 1.

7 Vgl. Merkelbach 1962,15.
8 Vgl. Burkert 1990, 48 mit Anm. 76 und 77.

9 Vgl. Plut,, Ad ux. 611d (ol xoivovoùvxeç Teilnehmer der Dionysosweihen); Clem. Alex.,
Paid. 2,73,1-2; Merkelbach 1988,132 Anm. 7; Burkert 1990, 47 (xoivöv als eine der üblichen
Bezeichnungen für den Mysterien-Thiasos).

10 Zu GOtpôç der «Eingeweihte» vgl. Plat., Men. 81a5; Gorg. 493a2; Soph. Fr. 752 R.; Pind., Ol.
2,86; Plut., De E apud Delph. 389a usw. Zum Eingeweihten als euôaîfKDV vgl. z.B. Eur., Bakch.
72; Richardson 1974, 313f.

11 Vgl. Eur., Bakch. 881.901: öxi y.at.ov cpilov aiei (ab 902ff. ist die Mysteriensprache überdeut¬
lich); Merkelbach 1988, 124f.

12 Vgl. Pind. Fr. 137a Sn.: ö/.ßioq ocrxiç lôcbv xeîv' eio' ujxo "/flöv'- | oiôe pèv ßiou xekeuxdcv. |

oïôev ôè ôiôoôoxov aovâv. Zum jtqcôxov qpiAov als Anspielung auf den jxqwxoç qpiÀoç in den

Mysterien s. unten Anm. 85.
13 Vgl. Aischyl. Fr. 387 R.: ëqpQL^' ëocoxi xoùôe puoxixoü xékouç; Eur., Bakch. 813: Pentheus hat

«grosses Verlangen» (eotoxa péyav), die xeXexai des Dionysos zu sehen; Max. Tyr. 39,3: die
Seelen sind éotoogi xfjç xeA.exfjç; s. auch R. Seaford, «Sophokles and the Mysteries», Hermes
122 (1994) 284f. zu Soph., Ai. 685f.:... ôià xékouç, yûvai, | euxou xe/.etoflai xoùuôv œv èoâ
xéao. Platon beschreibt den eqcuç im Phaidros (251alff.) als Mysterieneinweihung, ebenso im
Symposion (vgl. bes. 209e5ff.: xaùxa uèv oùv xà èoamxà xâv où uur]{leLr|ç-...).



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 159

«Angehörige, Verwandte» (xö obtetov 221e3 xö ovyyevéç nach Rep. 470c2,
485c7) - entsprechend der in den Mysterien erlangten «Verwandtschaft»
(auYY^veicx) von Eingeweihten und Göttern14.

Die Frage, wie man einander freund wird (212a5f.) bzw. was der Freund ist
(223b7), wird aber nicht nur theoretisch zu beantworten versucht, sondern auch
praktisch vorgeführt (man beachte die häufige Anrede des Lysis und des Mene-
xenos als «Freund»15 und das Schlussbekenntnis des Sokrates 223b7, in dem er
sich unter die cpüoi einreiht). Piaton illustriert diesen Prozess der Freundwer-
dung in Anlehnung an die Mysterien16. Dies beginnt bereits in der ausführlichen

Einleitung, in der alles - selbst die Genealogie und Herkunft der
Gesprächsteilnehmer'7 - auf eine Mysterieneinweihung hinweist18: der Gang
(jroQeta) des Sokrates ausserhalb der Mauer19, die Quelle des Panops («des Al-
lesschauenden»)20, die gedrängte Menge vor dem Tor21, die geöffnete Tür22, das

Hineingehen23 in die neugebaute Palaistra24, in der Mikkos («der Kleine»)
lehrt25, das Vorausgehen des Sokrates26, die wiederholte Betonung des Heran-

14 Vgl. Plat., Epist. 7,334b7: 4>ux<ï>v xctL otopcrctov und dazu Burkert 1990, 65; s. auch

unten Anm. 67.
15 210a9; 213b3; 214d4;216al; 217d7.
16 Es wird hier nur eine Auswahl der Mysterienanspielungen gegeben.
17 Zu Hippothales, dem Sohn des Hieronymos (203a4), vgl. die «Hieronymie» der eleusinischen

Priester, z.B. des Hierophanten (s. dazu Clinton 1974, 9-10). Zu Ktesippos, dem Paianier
(203a4), vgl. den «Paian» als Ruflied des mystischen Dionysos (s. dazu Kerényi 1994,138. 147).

Zu Lysis, dem ältesten Sohn des Demokrates von Aixone (204e8), und zu Menexenos, dem
Sohn des Demophon (207b8-cl), vgl. Demo (Horn. Hy. Cer. 109), deminutiv für Demeter
selbst, und Demophon (Horn. Hy. Cer. 234) als Kinder des eleusinischen Königs Keleos (s. dazu
Richardson 1974, 185. 237); die «Ziege» (cu|) als charakteristisches Opfertier des mystischen
Dionysos (s. dazu Kerényi 1994, 63f.). Auch in Mysterientexten sind die Namen der Personen
mit Überlegung gewählt, also sprechend (vgl. Merkelbach 1988,143f.).

18 Zur Bedeutung der ausführlich geschilderten Eingangsszenerie vgl. allgemein D. Müller,
«Raum und Gespräch: Ortssymbolik in den Dialogen Platons», Hermes 116 (1988) 392f.

19 203al; 203b2. Zur ixogeia nach Eleusis vgl. LSCG, Suppl. 15,23-28; Plat., Phaidr. 246e5; 256d6.

Zu den ausserhalb der Stadt gefeierten Dionysos-Mysterien vgl. Merkelbach 1988, 15. 19.

20 203a3. Vgl. den Kallichoros-Brunnen in Eleusis als Ziel der Prozession. Der Name «Panops»
verweist auf die sog. «Epoptie» (s. unten Anm. 42).

21 203a5. Vgl. Plut., De prof. virt. 81de (s. unten Anm. 53).
22 203b7. Vgl. Aristoph., Nub. 304; Plut., De prof. virt. 81e; Burkert 1972, 321 mit Anm. 82.

23 204bl; 206c8.e3; 207bl. Für die Aufnahme (Initiation) in den Mysterienverein der lobakchen in
Athen wurden die Vokabeln eloéQ)(£crôcu und (e)ior|>4)aiov gebraucht (vgl. Merkelbach 1988,

26 mit Anm. 44).
24 204a2. Die Initiation macht alles «neu» (zu den Mysten als Neugeborenen vgl. allgemein Eliade

1988).
25 204a5. Zur Kleinheit der Kabiren, der Mysteriengötter von Samothrake, vgl. Hdt. 3,37,2f.;

B. Hemberg, Die Kabiren (Uppsala 1950) 281f.

26 206el-2. Vgl. das Angeführtwerden der Mysten durch die Mystagogen bei der Prozession nach
Eleusis und als Reflex davon im Phaidros den Zug (rtopeia 256d6) der Götter zum «überhimmlischen

Ort», dem Zeus vorangeht (itgorxog irogenexai 246e5); s. dazu Riedweg 1987, 59f.



160 Christina Schefer

tretens (jipocnevai, JtQOö8Qxeö^ai' ftQooioxacröm)27 und Sichsetzens (xaü-
é^eahm)28, die Opferhandlung29, das Knöchelspiel der geordneten Knaben (xe-
xoopripévoi) in einem Winkel des Auskleidegemachs30, bei dem mit den aus
kleinen Körben hervorgeholten aoxgayakoi gerade und ungerade gespielt
wird (àpiiâ^eiv)31, die Schau der Umstehenden32 usw.

Das apxict^eiv ist dabei vor allem eine Anspielung auf Piatons
«ungeschriebene Lehre», in der Gerade und Ungerade auf den Prinzipien-Gegensatz
von Einheit und Vielheit zurückgeführt wurden33. Da das Spiel jedoch im Rahmen

der 'Eppata, eines kultischen Festes zu Ehren des Hermes, stattfindet34,
muss auch die Prinzipienlehre noch in einem grösseren Horizont gesehen werden.

Sie weist über sich hinaus auf die unsagbare religiöse Erfahrung im Kult als

Hintergrund des mündlichen Gesprächs.
Sokrates erscheint dementsprechend als Mystagoge, der im verliebten

Hippothales sofort einen Eingeweihten erkennt (vgl. 204clf.): Dieser hat im

27 203a5; 206cl0.d2.d5.el; 207a6.a7.b4.b6.b7.d2; 223a2. Zum «Herantreten» im Mysterienkult vgl.
Max. Tyr. 39,3: H-exqi gir|Jtco im oivcoaÖQCp jtooa8/a|Xm'>ac. àpÙT]xoç el; Them., Or. 20,235: ô

pèv açm Jtoooicbv xoïç àôùxoiç cpQÎxr|ç xe èvempjtXaxo xod Ddyycw ...; Apui., Met. 11,23,7:
accessi confinium mortis... deos inferos et deos superos accessi: Eur., Bakch. 971 (Dionysos zum
Mysten Pentheus): ôeivoç où ôeivôç xàjti ôeiv' eoyr] jtcdhp

28 206c9; 207a4.b2.b3; 211a2. Zum «Auf-den-Sitz-Setzen» (der sog. Oqôvcdgiç bzw. «Inthronisa¬
tion») im Mysterienkult vgl. die Parodie des Aktes bei Aristoph., Nub. 254: xâêt'Çe xoivuv èrti
xôv lepöv OHÎpjtoôa; Burkert 1972, 294ff. (eleusinische Mysterien); Kerényi 1994, 164—169

(Dionysos-Mysterien).
29 206e3-4. Zur besonderen Bedeutung des Opfers im Mysterienkult vgl. allgemein Burkert 1990,

92ff.; dens. 1972, 303ff., bes. 309ff. (eleusinische Mysterien); Merkelbach 1988, 117ff.; Giebel
1993, 62ff. (Dionysos-Mysterien).

30 206e5-7. Zu den «Knöchelchen» (aaxgdyaXoi) als Spielzeugen des Dionysoskindes und als

«Zeichen der Weihe» (oupßoXa xfjç xeXexfjç) vgl. Clem. Alex., Protr. 2,17,2-18,1 (- Orph. Fr.
34 Kern); Pap. Gurob 129 Orph. Fr. 31 Kern). Zum «geordneten» (xexoopripévoç) Mysten in
Eleusis vgl. Plut., De prof. virt. 81e. Zu den Mysterien des Sabazios-Dionysos als «Winkelmysterien»

vgl. Merkelbach 1988,108 zu Demosth. 18,259. Zum Ausziehen der Kleider als
Mysterienritual vgl. Plot., Enn. 1,6,7 und Merkelbach 1962, 318.

31 206e7-8. Zu den im Innern der cista mystica enthaltenen Spielzeugen des Dionysoskindes bzw.

oüpßoXa der heiligen Weihe vgl. Nonn., Dion. 9,127-128.
32 206e8-9. Zum èjxôjtxr|ç als stehendem «Zuschauer» vgl. Burkert 1972, 303ff.; zur «Schau» in

den Mysterien von Eleusis s. unten Anm. 42.

33 Vgl. Plat., Theait. 185cf.: das Gerade und das Ungerade unter den «grössten Gattungen»; Ari-
stot., Metaph. 4,2,1004b31f. Test. Plat. 40A Gaiser): Zurückführung des Ungeraden auf die
Einheit und des Geraden auf die Vielheit; s. dazu H. Krämer, «Die Idee des Guten. Sonnen-
und Liniengleichnis (Buch VI 504a-511e)», in: O. Höffe (Hrsg.), Piaton, Politeia (Berlin 1997)
197.

34 206dl.e3ff.; 223bl-2. Zu den Hermaien vgl. P. Stengel, «'Egpala», RE 8,1 (1912) 708-709.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 161

jungen Knaben Lysis (véoç xiç 204el; jxaîç 204e6 usw.)33 seinen sqcoç gefunden
(àvrjûpeç 204el0)36, schwatzt und rast xe xod paiv£xai205a7f.)37 und
benimmt sich lächerlich (205b7)38. Aber die Einweihung ist nur vordergründig:
Hippothales hat noch nicht gesiegt (v£vixr]xévai 205d6)39, er ist ein ungenügender

Jäger (206a9f.)40 und vertraut sich daher der Führung des Sokrates an (àva-
xoivoùpai 206c l)41.

Lysis wird demgegenüber als Eingeweihter höherer Stufe vorgestellt: er
gehört zu den Zuschauenden (ffeaiQoùvxeç 206e9)42, ist bekränzt (207al)43 und
würdig (à^ioç), schön zu heissen (207a2)44. Er hat mit seinem gleichaltrigen
Freund Menexenos alles gemeinsam (207cl0)4S. Doch auch er ist nicht voll
eingeweiht, denn die Eltern erlauben ihm weder Wagenfahrt (208a) noch Weberei

35 Vgl. den jungen Knaben Dionysos Zagreus als Spiegelbild des Mysten: fjv véoc en Aiôvuooç
bzw. Jialc <öv, als er von Zeus auf den Thron gesetzt und von den Titanen zerrissen wurde
(Orph. Fr. 214; 207; 34 Kern usw.).

36 Zur mystischen Bedeutung des «Suchens» und «Findens» vgl. Merkelbach 1962, Register s.v.

ÇrjTTiaiç und eupeoiç; Burkert 1972,304; Merkelbach 1988,180f. und Register s.v. eupiaxw; Giebel

1993,41.157 usw. In den Mysterien von Eleusis «findet» Demeter ihre von Pluton geraubte
Tochter Kore-Persephone, und in den Isis-Mysterien «findet» Isis ihren zerstückelten Gatten
Osiris. In den Dionysos-Mysterien charakterisiert das «Finden des Guten» den Abschluss der
Weihe (vgl. Demosth. 18,259: der Myste sprach die Formel ëçpuyov xaxöv, euoov apeivov),
was auch für das «Finden» und die «Freude» in den Isis-Mysterien gilt (die Mysten riefen,
indem sie das heilige Nilwasser schöpften: £Uof|xapev. ony/aipopev; vgl. Merkelbach 1988,196
mit Anm. 39). Zum ëpcoç in den Mysterien s. oben Anm. 13.

37 Zum «Geschwätz» der eleusinischen Mysten vor dem Eintritt ins Weihehaus vgl. Plut., De prof,
virt. 81d (s. unten Anm. 53); Plat., Phaidr. 248b 1 (s. dazu Riedweg 1987,66). Zum «Wahnsinn»

(pavia) als Kern der Dionysosweihe vgl. z.B. Plat., Phaidr. 265b3-A (Dionysos als Herr der re-
keoTixf) pavia); Burkert 1990, 95.

38 Zur «Lächerlichkeit» der Mysten, ihrer Reden und Zeichen vgl. die sog. «Brückenspässe» (ye-
qpupiapoi) bei der Prozession nach Eleusis (s. dazu Burkert 1972, 307 usw.); Plat., Symp. 221e

und Clem. Alex., Protr. 2,15,3 (s. dazu Riedweg 1987, 29 Anm. 116).
39 Zum mystischen Dionysos als «Sieger» vgl. z.B. Eur., Bakch. 975f.: ô vixf|oiov ô' éyoo | xai

Bpôpioç ëorai; Merkelbach 1988, 49ff.
40 Zum mystischen Dionysos Zagreus als «grossem Jäger» vgl. Kerényi 1994, 64ff.; Giebel 1993,

62.

41 Zu xomovéco und xoivôç als Mysterienbegriffen s. oben Anm. 9.

42 Zur «Schau» (ejrojrreia) als der höchsten Einweihungsstufe in Eleusis vgl. Kern 1935,1236ff.;
Burkert 1972, 292 mit Anm. 1 und bes. 303, wo der Epopte - im Gegensatz zum Mysten - als

«Zuschauer» bestimmt wird; Richardson 1974, 26ff. 310ff. 314.

43 Zur «Bekränzung» des eleusinischen Mysten, aber auch des eleusinischen Kultpersonals und

vor allem des Hierophanten vgl. Riedweg 1987,125f. mit Anm. 41 und 42; des dionysischen
Mysten vgl. Merkelbach 1988, 99.

44 Zu «würdig» (d^ioç) als Mysterienterminus vgl. Aristoph., Ran. 393.886f.; Eur., Bakch. 474;

Plut., Quaest. Gr. 36,299ab PMG 871 (Anruf des mystischen Dionysos als d£ie raupe);
E. Norden, Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser Rede (Leipzig/
Berlin 1913) 290. Zum «Schönen» (xaköv) als charakteristischer Vokabel der Dionysosmysten
s. oben Anm. 11.

45 Zur xoivuma der qptLoi bzw. Eingeweihten s. oben Anm. 8 und 9.



162 Christina Schefer

(208d) - beides mystische Handlungen46 -, da er noch unwissend (dqpQtov

210d7) ist47.

Menexenos hingegen als gewaltiger Mensch (ôeivôç ovdQomoç 211c4)48,

als Neffe und Schüler des Ktesippos scheint zu wissen (e'iôévai 211d3) und in
der Freundschaft erfahren (ëpjxeiQOç 212a7) zu sein49. Sein Scheitern in der
Aporie (ou jtccvu eimoQü) 213c9), seine Weglosigkeit und sein Umherirren
(ejr^avcopeüa 213e3)50 aber machen deutlich, dass die Suche (èÇrycoùpev

213d2) bzw. Weihe noch nicht am Ziel ist51.

Auch das eigentliche Hauptgespräch nimmt dann immer wieder auf den
Einweihungsgang der Mysterien Bezug. Mehrmals wird die Sequenz Niederlage

- Neubeginn, die für die Mysterien typisch ist52, wiederholt und dabei
regelmässig auf das Kultgeschehen angespielt: Beim ersten Fehlschlag auf das

Gedränge und Gestosse vor dem Eintritt ins Weihehaus (jtaQaxQouôpeffa
215c3)53, beim zweiten auf den Schwindel kurz vor dem Ziel (eDayyico imô xfjç
toù Xöyou cutoQiaç 216c5f.)54, beim dritten Neuversuch auf die intuitive
Weissagung des Mystagogen (àjropavxeuôpevoç, pavxeûopai 216d3.5)55 sowie auf

46 Zur «Wagenfahrt» als typischem Initiationsmotiv, das auch in den Mysterien eine gewisse
Rolle spielte, vgl. z.B. die Wagenfahrt der Seele in Piatons Phaidros, die sich bis ins Detail an
die Mysterien von Eleusis anlehnt (s. dazu Riedweg 1987,31ff.); die Wagenfahrt im Proömium
des Parmenides, das sich an unteritalische Mysterien anlehnt (s. dazu Burkert 1969); die
Wagenfahrt bei der Einweihung des Schamanen (s. dazu M. Hoppâl, Schamanen und Schamanismus.,

Augsburg 1994,31); allgemein Thomson, a.O. (oben Anm. 5) 130f. Zum «Weben» als
mystischer Tätigkeit vgl. Burkert 1972, 300 mit Anm. 29.

47 Zum Eingeweihten als «Wissendem» vgl. eiôcbç und oorpog zur Bezeichnung des Mysten
(s. Burkert 1969, 5 mit Anm. 11 und oben Anm. 10).

48 Zu «gewaltig» (ôeivôç) als Mysterienterminus vgl. Eur., Bakch. 861 (der mystische Dionysos als

öetvÖTCttocI. 971 (Dionysos zum Mysten Pentheus im Hinblick auf dessen bevorstehenden
Tod: ôeivôç où ôeivôç xàixi ôeiv' epxil nàfh]); Plut. Fr. 178 Sandbach (zur Einweihung in
Eleusis: eixa jtqô toù xéÀ.ouç aùxoù xà ôeivà jxàvxa usw.

49 Zu e'iôioç der «Eingeweihte» s. oben Anm. 47. Zu ajreiQoç der «Uneingeweihte» (im Gegensatz

zu ëpjteiQOç) vgl. Herakleit. ES 22 B 1 (s. dazu Ch. Schefer, «'Nur fürEingeweihte!' Hera-
klit und die Mysterien. Zu Fragment B 1», AuA 46, 2000, 46-75, bes. 61); Aristoph.. Ran. 355;

Plat., Symp. 221e6 (s. dazu Riedweg 1987, 29 Anm. 116); Stob. 3,1,199.
50 Zu den «Irrfahrten» (itXavai) bzw. zum ziellosen «Umherirren» (:xXavr|-fHyvai) und «Umhergehen»

in Eleusis noch vor dem Ziel der Weihe vgl. Plut. Fr. 178 Sandbach (jxkrvai xà JXQûrra

xai Jteoiôoopai xorccôôeiç xai ôià axôxouç xivèç ùjtoictoi jcooeïai xai oxéXeaxoi); De facie
in orbe lun. 943cd; Burkert 1972, 308 mit Anm. 26.

51 Zur mystischen Bedeutung der «Suche», die dem «Finden» vorausgeht, s. oben Anm. 36.

52 Zu Tod und neuem Leben als zentralem Geschehen der Mysterien vgl. Eliade 1988; Burkert
1969, 19f. usw.

53 Vgl. Plut., De prof. virt. 81d (cbç yàp ol xeXoùpevoi xax' àpxàç èv Oognßa) xai ßof) jtqôç
àXXf|Xouç urOoùpevoi auviaai); Plat., Phaidr. 248a8 (jtaxoùoai àXXfjXaç xai enißdXXonoai);
s. dazu Riedweg 1987. 66.

54 Vgl. Them., Or. 20,235: ô pèv àpxi JtQoaicbv xoïç àôùxoiç qpgixîtç xe èvejxipjxXaxo xai
Dayyoi)

55 Vgl. Merkelbach 1962, 24f.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 163

das Finden (è£jr]UQf|>ca|i£v 218b7) und die grosse Freude über die erfolgreiche
Jagd als Abschluss der Weihe (jictvu sxcciqov, coajteQ ûriQ8uxf|ç xiç, excov
àyajrrixcoç ö èûr]Q£u6|ir|v 218c4f.)56. Man scheint am Ziel, doch der Reichtum
des Eingeweihten ist nur im Traum gewonnen (övag JtejtXoiixrjxevai 218c8)57:

Piaton beschwört erneut die Angst (fmoißia 218c6) und Bedrückung
(àxfteodeiç 218c7) des Mysten unmittelbar vor der Schau'8, dann das
Geschwätz (hdXoç 221d5) der Mysten vor dem Telesterion59 und schliesslich das

Schweigen (ô ôè Aûoiç èoîyrjoev 222a4) und die unsagbare Freude (ô ôè Tjx-
jto^àXrjç ujtö xrjç r|ôovf)ç jravxoôajtà f|cpiei XQob|iax(x 222b2) des Initianden
am Höhepunkt der Einweihung60.

Dass die Einweihung aber dennoch nicht zum Abschluss kommt, zeigt das
Ende des Dialogs: In Anlehnung an das mystische Fest der Kopayia kommen
die Erzieher (jtaiöaycoyoi) bzw. Mystagogen der Knaben wie vernichtende
ôaipoveç herbei und reissen sie mit sich (223a-b)61. Die ouvouoia (223b3) mit
einem Älteren (xiç xtöv jtQeaßuxepcov 223alf.), der bereits tiefer eingeweiht
ist, muss vertagt werden - ein deutlicher Hinweis auf die «ungeschriebene
Lehre»62, die Piaton nur seinen wahren «Freunden», den Schülern der Akade-

56 Siehe oben Anm. 36 und 40. Zur «Freude» des Mysten vgl. auch Plut., De aud. poetis 47a; De fa¬
cie in orbe lun. 943c.

57 Vgl. Horn. Hy. Cer. 488f.: die beiden Göttinnen von Eleusis schicken dem Eingeweihten
«Reichtum» (nkoûxoç) ins Haus; Richardson 1974, 313f. 316ff.

58 Vgl. Plut., De aud. poetis 47a; Fr. 178 Sandbach (s. oben Anm. 50); Richardson 1974, 306f.;
Riedweg 1987, 60-67; Burkert 1990, 77f.

59 Siehe oben Anm. 37.

60 Vgl. Horn. Hy. Cer. 282 (Metaneira ist bei der Epiphanie der Demeter sprachlos); Plut., De
prof. virt. 81e (ol xekoupevoi ÔQtopévcov ôè xai ôeixvupévcov xâ>v legâjv jiQoaéyouaiv
rjôr| pexà cpößou xai OLOJTtf|c ...• ô ô' èvxoç yevôpevoç èxegov kaßcbv ayfjpa xai oi(OJtr|v
xai •flapßog); Hippol., Haer. 5,8,39; O. Casel, De philosophorum Graecorum silentio mystico
(Giessen 1919) 26 Anm. 1; Richardson 1974, 306ff. Zur «Freude» s. oben Anm. 36 und 56.

61 Vgl. Burkert 1972,291 Anm. 31: Die Kopayia, ein Männer-Umzug, bei dem Kore aus der
Unterwelt hinaufgeführt wird (Hesych. s.v. xopayelv- xö àvàyeiv xf]v K6qt]v), sind «als dämonischer

Umzug ähnlich dem der Galloi mit Inanna aufzufassen», d.h. gefährliche Wesen der
Unterwelt, die nur vernichten können, packen diejenigen, die sich ihnen widersetzen, und führen
sie in die Unterwelt (vgl. Burkert 1972, 291). Zu den Erziehern (jxaiôaYcayoî) als Weihepriestern

bzw. Initiationsmeistern vgl. die erziehende Einweihung des Sokrates in die Mysterien
der Liebe durch die Mystagogin Diotima bei Piaton im Symposion (z.B. 210e2-3: txqôç xà
èQCOxixà 2xmôay(oyr|f)fj); die Erziehung des Daphnis und der Chloe zur Liebe durch den ßou-
xôXoç Dionysosmysten Philetas bei Longos (z.B. 2,8.1: jxaiöexioac: 2.9,1: jTaiÖeuxf|oiov usw.):
den Silen als Erzieher (jxaiôaytoyo£) des Dionysosknaben (Diod. 4,4,3) und Mysterienpriester
(s. unten Anm. 65).

62 Zu ouvouoia (-ai) als Terminus für Platons innerakademische Lehrtätigkeit, die sich in Form
von mündlichen Lehrgesprächen zwischen Lehrer und Schülern vollzog, vgl. z.B. Plat., Epist. 7,

341c6.345al; Simpl., Comm. in Arist. Phys. 454,18 Diels (f) jxbql xcr/ai'loù ouvouoia): 542,1 lf.
Diels (at aypacpoi ouvouoiail: s. dazu Krämer, a.O. (oben Anm. 2) 404ff., bes. 407 Anm. 50.

Zu dieser und anderen sog. «Aussparungsstellen», die auf die esoterische Prinzipienlehre
verweisen, vgl. Krämer, a.O. (oben Anm. 2) 24. 389ff. usw.



164 Christina Schefer

mie63, mitgeteilt hat. Das Wesen der çpiÀia konnte nicht gefunden werden
(è^eupelv 223b8: letztes Wort)64, obwohl Sokrates, der alte Mann (yéQcov <xvr)p
223b5), und Lysis und Menexenos, die Knaben, bereits tpiÄoi geworden sind
(223b6f.), womit erneut auf die Beziehung Mystagoge - Myste angespielt und
die Prinzipienlehre in einen religiösen Rahmen eingebettet wird65.

Dass das Wesen der qpiMa auf rein philosophische Weise auch gar nicht
gefunden werden kann, sondern vielmehr von Eingeweihten erfahren werden
muss, deuten zudem alle anderen im Dialog dargestellten Freundschaftsbeziehungen

an: die erotische Beziehung zwischen Hippothales und Lysis66, die
Verwandtschafts- (Onkel-Neffe) bzw. Lehrer-Schüler-Beziehung zwischen Ktesip-
pos und Menexenos67, die Gleichaltrigen-Beziehung zwischen den pubertierenden

Knaben Lysis und Menexenos68 sowie die Kind-Eltern-Beziehung im Falle
des Lysis69. Sie alle spiegeln das Verhältnis der Mysten untereinander bzw. das
Verhältnis zwischen Mysten und Göttern wider.

Nebst dieser ständig präsenten Mysterienatmosphäre und den auffällig
zahlreichen Mysterienanspielungen trägt aber auch der Dialog als ganzer den

63 Zu (piloi und anderen Bezeichnungen für Piatons Schüler vgl. M. Baltes, «Plato's School, the
Academy», Hermathena 155 (1993) 11. Zu den Älteren (jxQeoßnxeQOi) als den fortgeschrittenen

Schülern Piatons vgl. H. J. Krämer, «Die Ältere Akademie», in: H. Flashar (Hrsg.), Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 3: 'Ältere Akademie - Aristoteles

- Peripatos (Basel/Stuttgart 1983) 4.

64 Zum «Finden» in den Mysterien s. oben Anm. 36.

65 Vgl. den alten Silen (Papposilen) als JtaiôayooYÔç und Erzieher des Dionysosknaben (s. oben
Anm. 61 und Merkelbach 1988, 43f.), dem der Weihepriester in den Dionysos-Mysterien
entspricht (s. Firm., Err. 6 Orph. Fr. 214 p. 235 Kern; Merkelbach 1988,25.46-49). In Thyaira bei
Ephesos gab es einen JiaXaibç yéQcov (IK 17,3329), der vermutlich eine ähnliche Rolle spielte
(Merkelbach 1988,25 Anm. 40). Auch in Eleusis war der Hierophant normalerweise kein junger

Mann, sondern schon alt (vgl. Clinton 1974, 44). Zu qpiloi die «Eingeweihten» s. oben
Anm. 8.

66 Zur Bedeutung des eqcûç in den Mysterien s. oben Anm. 13.

67 Zum eleusinischen Mysten als einem «Stammverwandten der Götter» (yEvvf|xr|ç röv üecrv)
vgl. [Plat.], Ax. 371el und dazu Giebel 1993,48-50; zur Verwandtschaft der eleusinischen
Mysten untereinander und mit den Göttern s. oben Anm. 14; zur speziellen Funktion des Onkels,
der den Neffen einzuweihen hat (wie die Söhne des Autolykos, die Brüder von Odysseus' Mutter,

den jungen Odysseus), vgl. F. Graf, «Orpheus; A Poet Among Men», in: J. Bremmer
(Hrsg.), Interpretations ofGreek Mythology (London/Sydney 1987) 97. 105 Anm. 70 (mit
Literatur). Zum Mystagogen als «Lehrer» (ôiôctoxakoç) und zum Mysten als «Lernendem»
(pavüavtov) vgl. Dion Chr. 12,27; Plut., An seni sit ger. 795e; Plat., Symp. 201dIff.: das Lehrer-
Schüler-Verhältnis zwischen Diotima (puoraytoyôç) und Sokrates (pûoxrjç) (s. dazu Riedweg
1987, 5ff.).

68 Zur einfachen Pubertätsweihe als der grundlegendsten Form der Initiation vgl. Eliade 1988,11.
24 usw.

69 Zum Mysten als «Kind» der Götter vgl. die auf orphisch-bakchischen Goldblättchen des 4. Jh.s
v.Chr. mehrfach vorkommende Selbstvorstellungsformel des Mysten im Hades: rfjç Jtalc eipi
xal Oùgavoû ccoxeqôevxoç (s. dazu H. D. Betz, «'Der Erde Kind bin ich und des gestirnten
Himmels'», in: F. Graf, Hrsg., Ansichten griechischer Rituale, Stuttgart/Leipzig 1998, 399-419).
Zur möglichen Identifizierung des eleusinischen Mysten mit dem nach Hippol., Haer. 5,8,40 am
Höhepunkt der Weihe von der Göttin geborenen Kind vgl. Kern 1935,1244; Giebel 1993, 46.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 165

Charakter einer einführenden Mysterieneinweihung. Nicht zufällig sind das

«Schauen», das «Hören» und das «Rufen» - bezeichnende Vorgänge in den
Mysterien70 - im Lysis überall präsent71. Darüber hinaus gibt Piaton dem
Gespräch den schematischen Ablauf einer Mysterieninitiation, und zwar einer
Initiation in die Dionysos-Mysterien, die durch das Spiel mit den aoxQayaXoi,
den Akt des Sichsetzens und die Jagd-Metaphorik eindeutig als Hintergrund
beschworen sind72. So haben die e^eyxoi des Lysis und Menexenos die vorbereitende

Funktion einer Demütigung (xajreivoüvxa 210e3) bzw. Züchtigung
(xoA,ctor]ç 211c3)73, der im Kult das Opfer entspricht74 (beide haben ihren Ort
unmittelbar nach der Abberufung des Menexenos zum Opfer 207d2-4). Auf sie

folgt mit der Hauptuntersuchung das Festmahl (eoxiäoflov 211cll)75, an das
sich das Trinkgelage (pefhiopev 222c2) in Form der Nachuntersuchung an-
schliesst76.

Dass Piaton Mysterienmetaphorik aber nicht nur zum Zwecke der Gliederung

einsetzt, sondern den gesamten Dialog bewusst als vorbereitende
Mysterieneinweihung gestaltet hat, beweist auch das sich mehrfach überlagernde
Dreierschema von Anfang, Mitte und Abschluss77. So unterteilt sich der Dialog
in: Einleitung und Vorgespräche (203a-211d) - Hauptgespräch (211d-222e) -
Abschluss (223a-b); das Hauptgespräch in: Einleitung (211d-212a) - drei
Untersuchungsgänge (212a-222d) - Abschluss (222e); die drei Untersuchungsgänge

in: Voruntersuchung (212a-213d) - Hauptuntersuchung (213e-221d) -
Nachuntersuchung (221e-222d); die Hauptuntersuchung in: zwei vorbereitende

Definitionsversuche (213e-216b) - Hauptdefinitionsversuch (216c-
220e) - abschliessende Präzisierung der Definition (221a-221d); der
Hauptdefinitionsversuch in: zwei vorbereitende Formeln (216c-218c) - Hauptformel
(218c-220b) - Abschluss (220c-220e). Diese Dreierstruktur entspricht dem
ebenfalls dreigeteilten, beliebig vervielfältigbaren Rhythmus der Mysterien-

70 Vgl. z.B. Plut. Fr. 178 Sandbach:... cpoovàç xai xogeiaç xal oegvoTrytaç ôtxouapàxoav legcov

xal (paapaxoov ayloov ëxovxeç. Zur «Schau» (ertortxeia) am Höhepunkt der eleusinischen
Einweihung s. oben Anm. 42; zum «Hören» vgl. Richardson 1974,309; zum «Rufen» vgl. Burkert
1972, 317f.

71 «Schauen»: 214e3; 215c3; 216cl; 217a4.c3; 219b9.d5; 222b3; «Hören»: 206cl0; 207b7; 213d5;
«Rufen»: 206d5; 207d3; 223a4.

72 Siehe oben Anm. 30, 28 und 40.

73 Zu den «Züchtigungen» (xo^àoeiç) des Initianden in den (Dionysos-)Mysterien vgl. Merkel¬
bach 1962,27f.; Burkert 1990,88. Zum «demütigen» (xarteivôç) Mysten in Eleusis vgl. Plut., De

prof. virt. 81e.
74 Zum vernichtenden «Opfer» als bedeutendem Bestandteil der Mysterien, speziell der Myste¬

rien des Dionysos, s. oben Anm. 29.

75 Zu dem sich ans Opfer anschliessenden gemeinsamen Mahl der Mysten, speziell der Dionysos-
mysten, vgl. Merkelbach 1988,108; s. auch oben Anm. 29.

76 Zu dem sich an die Mahlzeit anschliessenden Trinkgelage (Symposion) in den Dionysos-My¬
sterien vgl. Merkelbach 1988, 108f.; Burkert 1990, 93.

77 Zu den zahlreichen Dreierschemata des Lysis vgl. R. G. Hoerber, «Plato's Lysis», Phronesis 4

(1959) 17f.



166 Christina Schefer

kulte: Vorbereitungsriten - Zentrum mit Tod und Wiedergeburt - Abschlussriten78.

Als Vorbereitung zu einer Art Mysterienerfahrung gibt sich der Lysis aber
nicht zuletzt durch den Titel zu erkennen: Àûoiç (die «Lösung») ist nämlich das

Herzstück des (orphisch-)dionysischen Initiationsrituals, Dionysos
dementsprechend der «Löser» (Auaïoç)79. Dasselbe gilt für die sonst nur im Charmides
und in der Politeia vorkommende Ich-Form des Dialogs80: sie ist in der
Mysterienliturgie die vorherrschende81.

So verweist alles auf eine besondere Art der Mysterienerfahrung als Ziel
und Kern des Lysis. Die Frage, was ein Freund ist, wird dabei gezielt in Stufen
beantwortet. Der Leser wird also regelrecht eingeweiht. Zu Beginn erscheint
die «Freundschaft» vordergründig als subjektive Zuneigung, als blosser Affekt,
versinnbildlicht durch die erotische Leidenschaft des Hippothales für Lysis.
Dann nimmt die çpiÀXa immer hintergründigere Züge an und erscheint gegen
Schluss als objektive Liebe, als reine Erkenntnis eines «ersten Lieben» (jtqcü-
xov cpilov 219dl) bzw. eines «Ursprungs» (aQxn 219c6). Diese Ur-Liebe ist
nichts anderes als das Prinzip selbst, das Gute bzw. Eine82. Die wahre Freundschaft

ist daher nicht, wie man vermuten könnte, personen-, sondern sachbezogen;

sie zielt nicht auf einen cpiÀoç, sondern auf das cpiLov selbst. Der eigentliche
Freund ist daher in erster Linie der Freund der apxh und erst in zweiter Linie
der Freund eines Menschen, der die ap/i) ebenfalls liebt.

Dies bestätigen auch andere cpiLia-Dialoge wie das Symposion, der Phaid-
ros oder die Politeia: «'Freundschaft'», so schreibt Th. A. Szlezak, «folgt aus der
gemeinsamen Ausrichtung auf das 'Göttliche' und 'Immerseiende', letztlich

78 Vgl. Burkert 1972, 20 mit Anm. 48.

79 Vgl. Plat., Rep. 364e3-365a3; 366a7; Orph. Fr. 232 Kern; Merkelbach 1988, 51-53 («Dionysos
und die tyrrhenischen Seeräuber»), 103f. («Fesseln und Lösen»): Bei der Aufnahme der Diony-
sosmysten in den Kreis der Eingeweihten wurden die Initianden gefesselt und wieder gelöst -
dabei kam es auf die Lösung durch die Intervention des Gottes an. In den Dionysosmythen, die
voll sind von Gefangennahme und wunderbarer Rettung, spiegelt sich diese Einweihungszeremonie

wider. Vgl. auch den Text zweier orphisch-bakchischer Goldblättchen aus Pelinna vom
Ende des 4. Jh.s v.Chr. in Gestalt eines Efeublattes (s. dazu K. Tsantsanoglou/G. M. Parasso-

glou, «Two Gold Lamellae from Thessaly», Hellenika 38, 1987, 3-17), nach dem die
Eingeweihte im Hades der Persephone zu sagen hat, «dass Bakchios selbst sie gelöst hat» (öxt
Bâx<x>ioç auxôç ëAnoel.

80 Auch im Protagoras und im Euthydemos erzählt Sokrates die Handlung in der 1. Person, doch

beginnen beide Dialoge mit einer Frage an Sokrates, d.h. in direkter Rede. Damit fehlt die für
die drei anderen Dialoge (Lysis, Charmides und Politeia) bezeichnende Eingangsschilderung
im Stile von: «Ich ging ...» bzw. «Ich kam ...» usw. Die Apologie als Verteidigungsrede des
Sokrates ist ebenfalls nicht vergleichbar.

81 Vgl. die bei A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie (Leipzig/Berlin T923) 213-218 zusammengestellten

Sprüche aus den Mysterienkulten, von denen I, Va), IX, Xllla) und b) in der 1. Person sind.
Die Ich-Form ist auch bezeichnend für die Schamanenerzählung (vgl. K. Meuli, «Scythica»,
Hermes 70, 1935, 150ff. mit Hinweis auf das Arimaspen-Epos des Aristeas usw.).

82 Vgl. Krämer, a.O. (oben Anm. 2) 500f.



Platons Lysis als Mysterieneinweihung 167

auf die Idee des Guten selbst.»83 Im Lysis wird diese ursprüngliche Art von
Freundschaft durch das crupcpiLoacxpeîv von Sokrates, Lysis und Menexenos
illustriert. Ihre Beziehung entspricht dem mystagogischen Verhältnis zwischen
Diotima und Sokrates im Symposion, zwischen Sokrates und dem Titelhelden
im Phaidros sowie zwischen Sokrates, Glaukon und Adeimantos in der Politeia.
Wir steigen also wie im Symposion von der erotischen Liebe zur philosophischen

Liebe, vom Affekt zur Erkenntnis, von einem Geliebten zum Lieben
selbst auf.

Damit aber ist noch nicht der Gipfel des Lysis erreicht. Dass auch die cpiAo-

oocpia als Streben nach der Erkenntnis des ayaüöv bzw. ëv nicht der Kern der
Freundschaft sein kann, beweist die ständige Bezugnahme auf den Mysterienkult.

Dieser Mysterienhintergrund des Gesprächs, der bedeutsamerweise auch
im Symposion, im Phaidros und in der Politeia wiederkehrt84, weist radikal über
das dialektisch-diskursive Erkennen und die Vernunft hinaus. Er deutet an,
dass die höchste Form der qpiÀXa eine religiöse Einweihung ist; dass der echte
tpîLoç ein Eingeweihter bzw. Myste ist - nicht zufällig spielt denn auch der
zentrale Begriff des Dialogs, das jupörcov qpiXov, auf den Mystagogen als jrQôixoç
(pîXoç an85. Die Frage, wie man einander freund und d.h. eingeweiht wird, stellt
daher selbst eine Einweihung dar.

Höhepunkt jeder Einweihung aber bleibt die unsagbare Schau (bjc-
ojrxEia), die kultisch-religiöse Erfahrung (jrâûoç) des Mysteriums86. Diese
epoptische Erfahrung bildet den Kern aller Mysterienkulte und damit auch das

«gemeinsame Band» der verschiedenen platonischen Mysterienelemente87.
Dass Sokrates im Bereich der Mauer verharrt88, sich auf einen Ab- bzw. Um-

83 Th. A. Szlezâk, Platon lesen (Stuttgart/Bad Cannstatt 1993) 19.

84 Zu Symposion und Phaidros vgl. Riedweg 1987,1-69; zum Phaidros vgl. Ch. Schefer, «Rhetoric
as Part of an Initiation into the Mysteries: a New Interpretation of the Platonic Phaedrus»
(erscheint mit anderen Vorträgen zu Platon in der «Cincinnati Classical Series», Verlag E. J. Brill);
zur Politeia vgl. die heiligen Weihen der Bendis (xà Bevôiôeia) als Rahmenhandlung (327aff.;
354a) und die Anlehnung des Höhlengleichnisses an die Mysterien von Eleusis (s. dazu D. De-
wincklear, «La question de l'initiation dans le mythe de la caverne», RPhA 11, 1993, 159-175;
G. Picht, Die Fundamente der griechischen Ontologie, Stuttgart 1996, 65ff.).

85 Vgl. Eur., Bakch. 939f. (Dionysos als Mystagoge zum Mysten Pentheus): f| jtoû pe xcöv ocôv

jrotüxov f|yf|or] cpiXcuv. | öxav jrapà koyov aaxpQovaç ßäxxag ïôtjç; s. auch R. Seaford,
Euripides, Bacchae. With an Introduction, Translation and Commentary (Warminster 1996) 225: «It
may be relevant that the jiqcôtoç cpî^oç was an official of the Ptolemaic court, the ceremonial of
which was modelled on Dionysiac ritual.»

86 Vgl. bes. die berühmte Aussage des Aristoteles in seinem Dialog Über die Philosophie: «Dieje¬
nigen, die in Mysterien eingeweiht werden, müssen nicht mehr etwas lernen (pccdelv), sondern
erfahren (jradelv) und in einen Zustand versetzt werden (Öiaxeilfjvcu)» (Fr. 15 Ross Fr. 15

Rose). Damit bezieht er sich auf die höchste Einweihungsstufe in Eleusis, die «Schau» (s. Clem.
Alex., Strom. 5,71,1). Vgl. auch Burkert 1990, 75-97 («Verwandelnde Erfahrung»),

87 So Riedweg 1987,44f. zum Nebeneinander von bakchisch-dionysischen und eleusinischen Ele¬

menten im Phaidros; vgl. auch Seaford, a.O. (oben Anm. 13) 278.

88 203a2: im' crikö xo xel/oç; 203b6: èv xtö xaxavxixQÙ xoù xeL^ouç. Zu den sïjco xeixouç statt¬
findenden Dionysos-Mysterien s. oben Anm. 19.



168 Christina Schefer: Platons Lysis als Mysterieneinweihung

weg, also einen Irrgang (jrXavr]), begibt89 und der Dialog in der Aporie endet,
ist folglich nicht nur ein Hinweis auf Ungesagtes (etwa die im Hintergrund
stehende «ungeschriebene Lehre» von Einheit und Vielheit), sondern vor allem
auf Unbeschreibbares als Abschluss und Vollendung der geschriebenen und
ungeschriebenen Philosophie. Sokrates steuerte ja von Anfang an geradewegs
auf das Lykeion, den heiligen Bezirk des Apollon Lykeios, des Gottes des
Lichts (L6xr|, lux)90, zu, und als Ausgangspunkt des Wegs nennt Piaton zweimal
die Akademie, einen Tempelbezirk, der in der Nähe der Heiligen Strasse, die
nach Eleusis führte, lag91. Er befand sich unmittelbar am Fusse des den beiden
Grossen Göttinnen geweihten Kolonos Hippios92.

So deutet alles auf eine unsagbare religiöse Erfahrung als eigentliches Ziel
der «Irrfahrt». Dass es sich hierbei nicht um die genuine Mysterienerfahrung,
sondern um die spezielle Erfahrung des Gottes Apollon handelt, deutet der
Dialog gerade nur an93. Diese lebendige Erfahrung des Unsagbaren ist das Wesen

der «heiligen Freundschaft», der in der Akademie ein Altar errichtet wurde94.

Sie ist das Herz des Lysis, ja das Herz der platonischen Philosophie
überhaupt.

89 203b3: ôeûqo ôf|, f) ô' oç, eùffù qpûrv. où rtapaßakkeig; vgl. auch 203b6 (s. oben Anm. 88).
Zu der vor dem Ziel der Einweihung stattfindenden «Irrfahrt» (irkavq) in den Mysterien von
Eleusis s. oben Anm. 50.

90 Vgl. Soph., El. 645 (die Ableitung des Beinamens Aùxeioç ist allerdings unsicher: s. B. gr.
Kruse, «Lykeios 1», RE 13,2, 1927, 2268f.). Zur Bedeutung des «Lichts» am Höhepunkt der
Mysterien, auf der Stufe der «Schau», vgl. Richardson 1974, 26ff.; Riedweg 1987,48ff.

91 Der Dialog beginnt mit den Worten: èjroQEu6pr|v pèv è| Axaôqpeîaç eùfK) Auxeîou
(203a 1); dies wird betont wiederholt in 203b2: èî; Axaôîipeiaç, f]v ô' èya), rtopeuopai etr&ù

Auxeiou.
92 Vgl. Soph., OC 681-693. Die «Nähe» der Akademie zu Eleusis wird auch betont von A. Motte,

«Le pèlerinage initiatique de la parole. Une lecture du Phèdre de Platon», Méthexis 8 (1995)
47f.

93 Vgl. ausführlich Ch. Schefer, Platon und Apollon. Vom Logos zurück zum Mythos, Internatio¬
nal Plato Studies 7 (St. Augustin 1996), wo anhand einer Interpretation der Apologie, des Kra-
tylos, des Phaidon, der Politeia und der Nomoi gezeigt wird, dass Platons Philosophie in der
Epiphanie des Gottes Apollon gipfelt; s. auch zusammenfassend Schefer, a.O. (oben Anm. 3)
425ff., bes. 434-436. Zum Problem des Verhältnisses von Apollon und Mysterien vgl. bes. Schefer

2001, wo in einer detaillierten Studie dargelegt wird, dass die «Mysterien des Apollon» den
Schlüssel zum adäquaten Verständnis der platonischen Philosophie bilden.

94 Vgl. den berühmten «Altar der heiligen Freundschaft» (oepvfjç qpûiqç ßoapog), von dessen

Stiftung in Athen Aristoteles in seiner Elegie auf Eudemos berichtet (Fr. 673 Rose). Zu oepvôç
als Beiwort der Demeter und der Persephone (z.B. Horn. Hy. Cer. 1.486) sowie ihrer Mysterien
(z.B. Horn. Hy. Cer. 478) vgl. Richardson 1974,137. 308. 316; s. auch oben Anm. 70.


	Platons Lysis als Mysterieneinweihung

