
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 3

Artikel: Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità della persona

Autor: Cuniberti, Gianluca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Supplici di Eschilo,
la fuga dal maschio e l'inviolabilité délia persona

Di Gianluca Cuniberti, Torino

Incerte per datazione1, le Supplici di Eschilo hanno da sempre attirato l'at-
tenzione di letterati e storici per la ricchezza di pensiero e riflessione che il
poeta tragico ha saputo concentrare nei suoi versi raccogliendo, in una preziosa
summa di sapere mitologico, i temi più significativi di quella civiltà greca che si

va a definire e impreziosire ad Atene dopo la vittoria sui Persiani. Religione,
etica, responsabilité individuali e civiche nella condotta délia vita délia polis, ri-
proposizione e attualizzazione in V secolo di un contesto mitico arcaico sono
solo alcune delle catégorie all'interno delle quali puö muoversi l'interpreta-
zione di questa tragedia, la quale viene a ben rappresentare, conseguente-
mente, una concezione stratigrafica del «messaggio» dérivante dall'opera lette-
raria lasciando, a sfida per i moderni, l'arduo e forse impossibile compito di in-
dividuare quale lettura sia preminente nelle intenzioni del tragediografo2.

* Consegnando aile stampe questo contribute», desidererei anzitutto che queste mie pagine, che

tentano di avvicinarsi a importanti temi giuridici, possano essere un omaggio, sia pure piccolo,
al mio Maestro Prof. Silvio Cataldi (Univ. di Torino) a ringraziamento per il suo constante inco-
raggiamento e aiuto al mio lavoro di ricerca.

1 La datazione delle Supplici di Eschilo ha subito, nella moderna critica letteraria, ampie oscilla-
zioni che hanno compreso un periodo dal 490 al 460 a.C. Si tende a prediligere una datazione al
463/2 circa valorizzando con questo l'ambientazione politica délia tragedia che si présenta ricca
di elementi riferibili al clima di accentuazione in senso democratico che porté aile riforme di Efi-
alte e alio sviluppo in politica estera di un orientamento antispartano anche in alleanza con Argo:
per un'attenta analisi del contesto storico che avrebbe suscitato le Supplici ed a cui le Supplici
Stesse alluderebbero cfr. U. Bultrighini, Pausania e le tradizioni democratiche. Argo ed Elide (Pa-
dova 1990) 56-77, in particolare là dove (pp. 74—77) récupéra una prospettiva argiva nella lettura
dei temi storici sollevati dai versi délia tragedia di Eschilo. Il dibattito circa la datazione di questa
tragedia ha avuto particolare sviluppo negli anni '50 e '60 sopratutto dopo la pubblicazione del
Pap. Ox. XX, 2256 fr. 3 (Londra 1952) che informa che la tetralogia (o forse trilogia, a seconda
della valutazione che si intende dare della quarta opera della serie) Supplici, Egizi, Danaidi e

Amimone ebbe come rivali opere di Sofocle e di Mesato, spostando a dopo il 466 la tetralogia
stessa e aggiungendo la possibilité di individuare l'arconte dell'anno di rappresentazione (il 463/

2) sia pure con un'integrazione incerta. Per un riepilogo e i riferimenti bibliografici di questa di-
scussione vd. A. Podlecki, The Political Background ofAeschylean Tragedy (Ann Arbor 1966)

163-164, nn. 1-7; A. F. Garvie, Aeschylus' Supplices, Play and Trilogy (Cambridge 1969) 1-28.
Cfr. anche R. E. Sardiello, IIproblema della datazione e il significato politico delle «Supplici» di
Eschilo, «AFLL» (1969-1971) 78-98. Sulla democrazia argiva e, in riflesso, ateniese in relazione
alle Stesse Supplici cfr. recentemente F. Ruzé, Délibération et pouvoir dans la cité grecque de
Nestor à Socrate (Paris 1997) 241-266 (sull'Assemblea argiva), 277-280 (sulle Supplici), 409-436

(sull'assemblea ateniese: partecipazione e frequenza, libertà di parola, ritmi assembleari).
2 In generale sulla datazione e sulle possibili letture delle Supplici, oltre alla bibliografia citata nel

corso del contributo, vd. H. J. Robertson, Atxrj and vfhjiç in Aeschylus' Suppliants, «CR» 50



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilité délia persona 141

Recentemente Musti3 ha ricordato e valorizzato l'ampia valenza di
quest'opera nella storia evolutiva del concetto di democrazia nel pensiero politico

greco. Lo studioso, sottolineando il cammino che porta le supplici «stra-
niere» a conoscere la polis democratica fino a riconoscersi in essa, ha cosi evi-
denziato nei versi di Eschilo il voluto e ricercato ricorrere di termini quali ijrfj-
tpoç4 (parola chiave del lessico procédurale democratico), ôfjpoç e xpotxoç (pre-
senti in composti e varianti ricchi di arte poetica e riflessione politica), tpficpiapa
jiavxeXéç5, o Tintera espressione ôî](ion xpaxoûaa xeiç öjrp jr)a]{hjv£xai6, che

con forza espressiva disegna il levarsi in alto della mano che esercita il proprio
diritto di partecipazione al potere politico unendosi a quelle di tutto il JiÀ,f)hoç
assembleare (ccppi^ev aidf|Q7) e ponendo approvazione e sanzione ufficiale al
decreto all'ordine del giorno (eôo^ev seguito da infiniti iussivi8).

Intrecciato e certo connesso all'emergere di espliciti riferimenti all'ambito
procédurale democratico, l'argomento centrale della tragedia rimane tuttavia
da conoscere meglio proprio nei suoi riflessi istituzionali quale mito riattualiz-
zato per lo spettatore del V secolo: le figlie di Danao giungono insieme al proprio

padre ad Argo dove, supplici, chiedono l'ospitalità e la protezione del re
Pelasgo, la cui accoglienza esse implorano nella città che dicono essere anche la

propria. Subito quindi dimostrano la propria disponibilité e il proprio desiderio
di abbandonare natali egizi e costumi stranieri per entrare a far parte della polis

(1936) 104-109; A. Lesky, Die Datierung der Hiketiden und der Tragiker Mesatos, «Hermes» 82

(1954) 1-13; H. J. Rose, A Commentary on the Surviving Plays ofAeschylus (Amsterdam 1957);
R. D. Murray, The Motifof lo in Aeschylus' Suppliants (Princeton 1958); E. A. Wolff, The Date

ofAeschylus' Danaid Tetralogy, «Hermes» 56 (1958) 119-139; R. P. Winnington-Ingram, The

Danaid Trilogy of Aeschylus, «JHS» 81 (1961) 149-152; U. Albini, Appunti sulle Supplici di
Eschilo, «Maia» 18 (1966) 369-378; G. Salanitro, La data e ilsignificato politico delle «Supplici»
di Eschilo, «Helikon» 8 (1968) 312-340; G. Thomson, Aeschylus and Athens (London 1973)

167-168,287-295; P. Burian, Pelasgus and Politics in Aeschylus' Danaid Trilogy, «WS» N.F. 8

(1974) 5-14; R. S. Caldwell, The Psychology ofAeschylus' Supplices, «Arethusa» 7 (1974) 327-
335; M. McCall, The Secondary Choruses in Aeschylus' Supplices, «CSCA» 9 (1976) 117-131;
R. P. Winnington-Ingram, Studies in Aeschylus (Cambridge etc. 1983) 55-72; A. L. Brown, Why
should I mention lo?, «LCM» 8 (1983) 158-160; M. Sicherl, Die Tragik der Danaiden, «MH» 43

(1986) 81-110; V. Zajko, The Myth ofthe Danaids in Aeschylus, Horace and Ovid, «Pegasus» 33

(1990) 13-17; W. Rosier, Der Schluss der Hiketiden und die Danaiden-Trilogie des Aischylos,
«RhM» 136 (1993) 1-22; S. Yoshitake, Supplication, Death and the Maidens: the Suppliant
Women in the Danaid Trilogy (in lingua giapponese), «ClassStud» 14 (1996) 27-64. Per un com-
mento puntuale al testo Aeschylus, The Suppliants, ed. by H. F. Johansen and E. W. Whittle
(Gyldendalske Boghandel, Denmark 1980). Per una recente definizione di problemi filologici
legati al testo vd. V. Di Benedetto, Contributi al testo delle Supplici di Eschilo, «RFIC» 121

(1993)129-152.
3 D. Musti, Demokratia. Origini di una idea (Roma/Bari 1995) 19-34.
4 Vv. 8.373.601.640.644.739.943.965.
5 V. 601.
6 V. 604.

7 V. 608.
8 Vv. 609sgg.



142 Gianluca Cuniberti

greca (Argo o Atene che sia, purché democratica ovvero disponibile a una con-
cezione aperta della partecipazione alia vita civica) in nome della propria dis-
cendenza da Io, la giovinetta argiva amata da Zeus e perseguitata da Era.

Gauthier9, nel suo lavoro sul rapporto tra stranieri e giustizia nelle città
greche, ha colto con precisione l'importanza dei versi delle Supplici eschilee
quale testimonianza di un nuovo clima politico che si apre ad Atene alia fine de-

gli anni sessanta del V secolo: la polis attica si pone di fronte al problema degli
stranieri, della loro accoglienza in Atene stessa, della relazione con loro quali
alleati della polis che si Candida e si impone a guida e tutela della grecità
democratica. È la storia dello svilupparsi di un concetto civico di jtqô^evoç e péxoixoç
che lascia contenuti arcaici, per lo più connessi alla sfera privata e aristocratica,
per assumere colori politici legati a disegni di alleanze e di scambi commerciali.

Lo studioso francese inserisce la testimonianza dei versi di Eschilo tra le at-
testazioni più rilevanti, in V secolo, dell'uso del termine jiqô^evoç nel signifi-
cato di colui che assicura la protezione materiale dello straniero, negando con-
seguentemente a tale uso linguistico l'indicazione di una funzione ufficiale di
jrpô^evoç quale colui che è stato nominato tale da una polis straniera della
quale si impegna ad accogliere e proteggere i cittadini che possano giungere per
motivi diversi nella propria patria in cambio degli onori che quella stessa polis
gli riconosce10.

Cercando di verificare l'interpretazione e la collocazione giuridica in am-
bito privatistico fornita al termine da Gauthier, occorre ripercorrere la ricor-
renza di jiqô^evoç aU'interno dei versi delle Supplici.

Tutto il ripetersi di questo termine nella tragedia di Eschilo nasce dalle
parole con le quali il re di Argo, alla vista delle donne supplici, si meraviglia che

esse abbiano osato giungere in quella terra senza essere annunciate da un
araldo, prive di prosseni, senza guide (oùxe xt|qijxü)v ujio cutqö^evoi xb, vôo-

qrv f|yr|xä)v"). Analoga obiezione muoverà Pelasgo all'araldo mandato dai fi-
gli di Egitto giunti a recuperare le cinquanta figlie di Danao per prenderle in

9 Ph. Gauthier, Symbola. Les étrangers et la justice dans les cités grecques (Nancy 1972) 53-55. 58.

133-134.
10 In questa lettura Gauthier riprende almeno in parte U. von Wilamowitz-Moellendorf, Demo-

tika der Metoeken, «Hermes» 22 (1887) 211-259, spec. 247-257. Lo stesso Gauthier è poi stato
seguito, in un ampliamento dell'analisi da strette prospettive giuridiche a più ampi risvolti
sociologies da M. F. Basiez, L'étranger dans la Grèce antique (Paris 1984) 39-40, che individua
nelle Supplici la testimonianza di un'arcaica prossenia privata. Ha invece assimilato la prosse-
nia delle Supplici a quella classica Rose, op. cit. (n. 2) 31-32. 44. 49. Cfr. anche E. Luppino, Li-
bici e Egizi, tjévoi ad Argo nelle Supplici di Eschilo, «CISA» 6 (1979) 139-149. In generale
sull'istituzione della prossenia vd. F. Gschnitzer, Proxenos, in: RE Suppl. XIII (1973) 629-730;
M. B. Walbank, Athenian Proxenies of the Fifth Century B.C. (Toronto 1978); C. Marek, Die
Proxenie (Frankfurt etc. 1984). Cfr. in particolare M. Moggi, Iproxenoi e la guerra nel Vsecolo
a.C., in: Les relations internationales. Actes du Colloque de Strasbourg 15-17 juin 1993 (Strasbourg

1995) 143-159, puntuale sintesi problematica su ruolo, funzione pubblica e azione privata
del proxenos in relazione alla propria ed all'altrui polis.

11 Vv. 238-239.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 143

moglie. Se nel primo caso il coro delle Danaidi supplicherà il re di assumere lui
stesso il ruolo di prosseno nei suoi confronti (tppövxioov mi y^voù Jtavôbccoç

euoeßqg jtqô^bvoç12) e di questo Danao esprimerà a Pelasgo la propria sentita
gratitudine (jtoA.À.cbv xâô' f|plv èoxiv fi^iœpéva, aiôotov eÙQEffévxa jtqô^b-
vov taxßelv13), nella circostanza seguente invece l'araldo dei figli di Egitto rea-
gisce con arroganza indicando in Ermes il proprio prosseno e venendo quindi
meno, a parole e nei fatti, al rispetto verso gli dei.

Certamente l'assunzione délia prossenia da parte di Pelasgo in favore delle
Danaidi non segue la procedura ufficiale ben nota agli ateniesi degli anni ses-

santa del V secolo, ovvero essa non è decretata dalla comunità straniera che

elegge a proprio prosseno un cittadino di altra polis. D'altra parte non poteva
che essere cosî: le Danaidi, infatti, non sono una comunità civica ma piuttosto
una parte dissidente e fuggiasca di un popolo straniero composto, nella sintesi
mitica, dalle cinquanta figlie di Danao e dai cinquanta cugini, figli di Egitto; inol-
tre, esse sono donne, prive quindi di rappresentatività giuridica sia corne indivi-
dui sia corne gruppo, onde non potevano farsi precedere né da un araldo né da

una guida né tanto meno da un prosseno. Loro unico rappresentante è il padre,
Jiaxf|p mi ßoutaxQxog mi oxaoiapxoç14, (pQovcov moxôç yeqcdv15, ei)fkxpof|ç,
jiqôvooç xai ßou^aQxog16. E evidente che in nessun modo il poeta aveva la
possibilité di proporre la figura di un prosseno ufficiale, eletto e onorato per decreto
da una comunità civica che non poteva certo essere rappresentata dalle figlie di
Danao. Quello che sembra importante nei versi di Eschilo non è il modo con cui
le donne ottengono la protezione prossenica bensî, da un lato, il dato iniziale
ovvero la nécessité, sentita da entrambe le parti, che ci sia un prosseno a mediare
tra stranieri epolis, dall'altro l'esito finale ovvero il conseguimento délia prossenia

quale condizione per il prosieguo del confronto delle Danaidi con la città.
Proprio quest'ultimo aspetto è infatti il più rilevante all'interno dei meccanismi
délia narrazione stessa: Paver ottenuto la prossenia dell'uomo più potente délia
polis (il re secondo la mediazione micenea e argiva) consentirà aile Danaidi di
essere accolte, per decreto dell'assemblea, nella comunità civica. Se infatti è

senz'altro vero che la concessione délia prossenia appare come una decisione
privata di Pelasgo, è altrettanto vero che il re è ben cosciente fin dall'inizio che
tale decisione avrà riflessi drammatici sulla sua città: per questo manifesta quella
titubanza che caratterizza tutta la prima parte délia tragedia e soltanto dopo insi-
stite richieste e la minaccia dell'ira di Zeus, protettore dei supplici, decide di por-
tare la questione davanti all'assemblea assicurando il proprio appoggio17.

12 Vv. 418-419.
13 Vv. 490-491.
14 Vv. 11-12.
15 Vv. 176-177.
16 Vv. 969-970.
17 Si noti ancora che Pelasgo non appare affatto sicuro delle ragioni delle donne, ma giunge alla

decisione di appoggiare le Danaidi dietro la minaccia. da queste più volte ripetuta, di ricorrere



144 Gianluca Cuniberti

A questo proposito è interessante notare che l'intervento di Pelasgo si
limita a convocare to xoivöv cercandone i favori, a «mettere all'ordine del
giorno» dei lavori assembleari la questione deH'accoglienza delle Danaidi, a

preparare Danao al discorso che lo straniero in prima persona dovrà tenere di
fronte all'assemblea18, a sostenere, proponendo il decreto, le richieste degli
stranieri con abilità oratoria apprezzata dal padre delle cinquanta supplici19.
Sarà Danao infatti, come se fosse ambasciatore di un popolo, a esporre
all'assemblea i termini del problema e le conseguenti richieste: alio stesso modo sarà
lui stesso a riferire alle figlie l'esito della votazione mostrando tutta l'emozione
che l'assistere a quell'esempio di democrazia gli ha procurato20. L'intervento
del prosseno si qualifica dunque come azione di un privato cittadino che, in
nome dei propri diritti e in misura della propria autorità, propone mozioni
all'assemblea, prépara con i rapporti personali l'esito della votazione e fornisce
alio straniero informazioni e mezzi che lo aiutano ad esporre con successo le

proprie ragioni davanti all'assemblea: in questo Pelasgo sembra proprio agire
secondo i modi del prosseno ufficiale di età classica. È bene infatti distinguere
tra una prossenia considerata dal punto di vista della città straniera e l'esercizio
della medesima carica interpretata da parte del cittadino, ad esempio ateniese,
che è stato nominato prosseno: nel primo caso, la prossenia è senz'altro da in-
tendersi come un atto ufficiale deliberato con decreto ed elaborato in strategia
politica con specifiche azioni pubbliche da parte della polis\ nel secondo caso, o
meglio punto di vista, essere prosseno e svolgerne le funzioni ha implicazioni
sul singolo e sulle sue libéré scelte, non sull'intera sua comunità: come tale la
prossenia è affare privato21.

II caso delle Danaidi e di Pelasgo è dunque anomalo soltanto nella forma di
«reclutamento» del prosseno ma non nell'azione che dériva dall'assunzione da

parte del re di tale compito: tale anomalia d'altra parte è, come si è visto, intima-
mente connessa e necessaria alia narrazione mitica, in quanto le figlie di Danao
non sono una polis né tanto meno la rappresentano dato che rispetto al popolo

al suicidio pur di evitare l'unione violenta con i figli di Egitto (vv. 160.465.787-807): il suicidio
delle supplici avrebbe infatti contaminato la città, attirando su di essa l'ira divina.

18 Vv. 517-523.
19 Vv. 615-624.
20 Vv. 605sgg.
21 Questa duplice concezione, al tempo stesso pubblica e privata a secondo dei punti di vista, è ben

evidente nei casi di prossenia a noi noti: basti in questa sede il riferimento al caso di Alcibiade
che, in Thuc. 6,89 (cfr. 5,43,2), ricorda agli Spartani il suo impegno nella prossenia in loro favore
soprattutto in occasione della disfatta di Pilo. Dati i precedenti della guerra voluta e perseguita
dallo stesso Alcibiade contro Sparta, è evidente che l'impegno di prosseno, a cui Alcibiade si ri-
ferisce, concerne l'intervento da cittadino privato, ad esempio in aiuto dei prigionieri di guerra,
e non si tratta di un dovere pubblico che avrebbe portato ad un conflitto tra l'interesse della propria

polis e quello della città di cui si è prosseni. Proprio sul caso di Alcibiade cfr. E. Luppino, La
laicizzazione della prossenia. II caso di Alcibiade, «CISA» 7 (1981) 73-79.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 145

di provenienza si qualificano piuttosto come la parte secessionista e in fuga22.

Inoltre, quello che più importa è che Eschilo abbia inteso superare e risolvere
l'anomalia sia al fine di presentare l'introduzione di stranieri nella polis se-
condo la prassi politica in uso nel V secolo23 sia per permettere la prosecuzione
délia stessa azione drammatica fino al pieno accoglimento delle straniere nella
comunità argiva, mantenendo pur sempre fisso il riferimento ai modi politici e

giuridici del proprio tempo.
Proprio in questo continuum narrativo ritengo che debba essere inteso il

tema délia prossenia nelle Supplici di Eschilo, quale premessa necessaria all'al-
tro tema, anch'esso attinente aile relazioni xenoi - polis: l'accoglienza delle fi-
glie di Danao e di Danao stesso quali (iéxoixoi.

E questa infatti la conseguenza délia decisione dell'assemblea degli byyù)-

pioi argivi. Dopo di essa Danao e le sue figlie sono péxoixoi24, introdotti e ac-
colti nella polis, sia pure con una limitazione di diritti rispetto ai cittadini nativi:
a taie limitazione tuttavia non si accenna e si sottolinea invece la gioia dei bene-
ficiati per aver ritrovato una terra in cui vivere liberi, garantiti e protetti dal so-
dalizio che lega la comunità civica.

Inoltre, parallelamente al riconoscimento di Danao e delle sue figlie corne
meteci compare nei versi seguenti il corrispettivo istituto giuridico, quello di
3TQootcxtt|ç. E già stato notato da Gauthier corne la Jipooxaoia collettiva intro-

22 Per spiegare questa anomalia penso che sia opportuno rimanere all'interno delle ragioni poeti-
che e narrative senza introdurre concetti quali quello di «prosseno volontario», ê§eA.ojrQÔÇevoç

(non riconosciuto ufficialmente dalla comunità straniera) per il quale cfr. Thuc. 3,70,3; Pollux,
Onom. 3,59.

23 Lo stesso Gauthier (op. cit., n. 9, 55) riconosce, in soli termini di non contraddittorietà, l'esi-
stenza di una concezione privata ed una ufficiale délia prossenia: lo studioso tuttavia la spiega
individuando nella prima un significato originale ed arcaico délia seconda.

24 È quanto appare al v. 609 con la mediazione del verbo pexoixeîv e al v. 994 con l'uso diretto del
termine péxoixoç. Anche nell'uso di questi termini tuttavia, cosî come in jtqoÇëvoç e

JtQooxàxriç, la Basiez (op. cit., n. 10, 39^10.77.78-79) individua un uso arcaico dei vocaboli che
avrebbero un'accezione generica e non quella tecnico-giuridica, partendo dal presupposto che
le Supplici di Eschilo riportino antichi costumi e comportamenti arcaici (p. 33). In realtà se con-
testualizziamo la tragedia nel suo più probabile anno di rappresentazione, 463 a.C. circa, pos-
siamo per lo meno avanzare queste due considerazioni. Anzitutto, pur evocando miti e ambien-
tazioni arcaiche, l'opéra di Eschilo non poteva fare a meno di parlare alla propria contempora-
neità costituita da una città, Atene, sensibile al problema stranieri che proprio allora affrontava
con criteri di accoglienza e di apertura almeno parziale dei vari riconoscimenti e diritti giuridici
secondo una scelta politica ed economica vincente anche nell'emergente confronto con la
chiusa Sparta (sulla procedura lacedemone délia ^evr|7.aoîa cfr. quale prima attestazione Hdt.
3,148). In secondo luogo, corne indica la stessa Basiez (p. 77), la prima attestazione di un uso
tecnico del termine meteco è individuabile nella testimonianza epigrafica di IG I3 244 datata nel
460 a.C.: data questa premessa, è facile individuare nelle Supplici il riflesso di un'intenso dibat-
tito civico sul tema dei diritti degli stranieri, dibattito che negli ultimi anni '60 del V secolo porta
alla definizione giuridica délia categoria del meteco. Se cosî fosse, questo uso eschileo di precisi
termini del linguaggio tecnico del diritto attico non sarebbe tanto segno di usi arcaici ma
testimonianza di un veloce processo di definizione di innovative catégorie giuridiche volte a definire
e favorire i rapporti di Atene e del suo corpo civico con gli stranieri.



146 Gianluca Cuniberti

dotta da Eschilo ai vv. 963-964 (jiQOôxâxqç ô' èycb ccoxoi xe jxàvxeç, cqvjceq
f]ôe xQaîvExai ajtqcpoc;) rappresenti nuovamente un'anomalia, spiegabile solo
con le ragioni dell'invenzione poetica, data la richiesta di iscrizione a meteci da

parte di un gruppo e non di singoli stranieri25. Dal medesimo studioso è stato al-
tresî rilevato che l'argomento meteci doveva essere particolarmente sentito in
un'Atene che negli anni Sessanta si apriva con decisione ai commerci, alle rela-
zioni internazionali (di pace e di guerra), all'afflusso di stranieri che, accolti
nella polis, potevano variare la composizione del corpo civico26.

Tuttavia, considerate e chiuse in se Stesse, tali riflessioni, suscitate dalla
comparsa nei versi di Eschilo di alcuni riferimenti alle istituzioni della prossenia
e alio status di meteco, non sembrano completare e soddisfare tutte le possibilité

di una ricerca volta a rintracciare nelle Supplici informazioni di natura isti-
tuzionale e giuridica che permettano di superare un approccio al testo autentico
ma limitato, tale da ridurre al tema religioso deH'accoglienza dello straniero
supplice il motivo che muove la narrazione della tragedia per quanto attiene
alle relazioni tra polis, cittadini e non cittadini27. Sono stati cosï individuati, ma
poi trascurati o non completamente sviluppati alcuni degli elementi forse più ri-
levanti e preziosi per ricostruire l'intero dossier degli aspetti politici che carat-
terizzano l'attualizzante lettura del mito operata dal poeta.

Infatti, sotto il punto di vista che ha mosso tutte le riflessioni sinora svolte,
la tragedia sembra trovare un vertice ai vv. 600-624, là dove il lessico si fa tec-
nico grazie ad una continua e coerente ripresa di termini procedurali dell'agire
democratico. Il passo, di grande intensité poetica e politica al tempo stesso, mérita

di essere riportato e letto nella sua interezza:

25 Gauthier, op. cit. (n. 9) 134 n. 91.

26 Questo poteva avvenire soprattutto se gli stranieri in questione erano donne in quanto, almeno
fino al noto provvedimento di Pericle, i figli nati da cittadino maschio e donna straniera entra-
vano di diritto nel corpo civico.

27 Cosî Basiez (op. cit., n. 10,33-37. 45. 69), che descrive con precisione la prima fase di riconosci-
mento ed accoglienza delle Danaidi supplici ad opera della polis argiva sulla base di un'iniziale
condivisione di valori religiosi quale assicurazione della comune identità greca, indispensabile
presupposto per il successivo riconoscimento politico e la conseguente protezione all'interno
del corpo civico con Fattribuzione di una condizione di diritto e non soltanto di fatto. Pur es-
sendo questi gli elementi essenziali nell'ottica di un lavoro complessivo sul concetto di straniero
quale quello condotto dalla Basiez, devono tuttavia essere ancora valorizzati alcuni elementi
essenziali che motivano contenuti e successione degli episodi narrativi di questa tragedia. Questi

elementi possono cosî essere sintetizzati: a) ad essere supplici stranieri sono delle donne; b) il
riconoscimento religioso della condizione di supplici e l'attribuzione di diritti civici non sono
fatti conseguenti nello sviluppo del racconto tragico, anzi sono momenti ben distinti, ognuno
posto singolarmente in discussione con esiti che sembrano sottolineare la preminenza della va-
lutazione civica e laica (o, meglio ancora, giuridica) su quella religiosa; c) il tema del matrimo-
nio e soprattutto quello della fuga dalla violenza identificata nel matrimonio contro volontà
sono non meno presenti nella tragedia di quello dell'accettazione dello straniero nella polis:
solo ponendo in stretta relazione lo sviluppo parallelo di questi due temi narrativi si puo avan-
zare nella comprensione dei versi di Eschilo.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 147

{Àa.} fraçasixE jraïôeç- et xà xcôv èyxooQicov- 600

ôt|[iot ôéôoxxai jtavx8À.f) a|rr|(pio[iaxa.
{Xo.} à xaH?£ 7i0eößu, tpiÀxax' àyyékkwv è(ioî-

eviojie ô' fpîv, jtol XEXTQcoxai xéÀ.oç,

ÔTifiou XQaxoùoa x£LQ o^Tl JtX/iyfhjvExai;

{Aa.} ëôo^Ev 'Aqyblolöiv od ôixoqqôjxooç, 605

àXÀ' oôox' avTißfjoai [iE yr]Qaià qpQEvi-

jcavôri(xia yàg x£0ÖL ÔE^icovd^ioiç
EcpQi^Ev ai^riQ xôvôe xQaivövxoov Àôyov-
T|[AâÇ jlEXOlXELV xfjOÔE yfjÇ èXEUftÉQOTÇ

xàQQDOKXoxouç %vv x' àooXîa ß^oxarv- 610

xai |ir)x' evolxcov [if|x' EJtr]^dô(ov xivà
aysiv28: èàv ôè JüQoaxifrfj xo xoqxeqov,
xov jifj ßoiy&rioavxa xcôvôe ya(i0QCDv29

axi^iov Eivai £jdv (pnyfi ôr]jiT]Ààx(i)30.

28 In questi vv. 610-612 ricorrono in riferimento diretto o indiretto i tre termini tecnici dell'isti-
tuto, attivo in ambito pubblico e privatistico, délia rappresaglia e del sequestro: per una com-
piuta analisi dei vocaboli ayeiv, puoià^eiv e orAâv all'interno délia distinzione tra saisies lecite
ed illecite, operate tra poleis, contro stranieri, da pirati oppure all'interno di una stessa polis vd.
B. Bravo, Sulân. Représailles et justice privée contre des étrangers dans les cités grecques,
«ASNP», s. III, 10 (1980) 675-983, spec. 705-808 (rilevanti versi delle Supplici sono considerati
e analizzati aile pp. 759-761. 771-773. 807-808). A commento vd. P. Brûlé, L'étranger et les

représailles dans les cités grecques, «DHA» 8 (1982) 381-383; Ph. Gauthier, Les saisies licites aux
dépens des étrangers dans les cités grecques, «RD», s. IV, 60 (1982) 553-576.

29 Per il significato di YapÔQOç/YecapoQoç vd. ad esempio Hdt. 7,156,2; Thuc. 8,21; Timaeus,
FGrHist 566 F 8; Dion Hal. 6,62,1; Marmor Partum, FGrHist 239A 36; cfr. anche Aesch. Eum.

890; TrGFII fr. 208; Plat. Leg. 5,737e, ll,919d; Plut. Thes. 25,2. Nel passo in questione ritengo
che Eschilo abbia voluto riproporre, in un tentativo di ambientazione storica senza problemi di

coerenza, un termine che identificava i cittadini con i proprietari terrieri, riflettendo cosi una
concezione arcaica della cittadinanza, che in Eschilo puo essere dovuta non solo al fondamento
mitico del racconto tragico ma anche al sopravvivere di tale concezione al tempo del poeta,
prima dell'esasperazione, in senso mercantile e imperialistico, dell'economia ateniese: l'equi-
valenza yapogoi - èYXwpioi- jtoàItcu è infatti assai evidente nelle Supplici dove questa carat-
terizzazione del cittadino si contrappone a quella di meteco riconosciuta a Danao e aile sue fi-
glie. La propriété rimane infatti il tratto distintivo della piena cittadinanza, propriété negata ai

meteci.
30 Trad.: «[Danao:] Fatevi coraggio, figlie: è andata davvero bene in tutto ciö che gli abitanti

hanno inteso di fare. Le deliberazioni del popolo sono state definitivamente ratificate. [Coro:]
Salve, o vecchio, tu mi porti notizie assai gradite. Raccontaci a quale conclusione si è arrivati, in

quai modo si è levata a maggioranza la mano sovrana del popolo? [Danao:] Gli Argivi decisero
senza incertezze ma piuttosto in modo da farmi ringiovanire nel mio vecchio cuore: l'aria infatti
si increspo di mani alzate all'unanimité per approvare questa proposta: ci sia permesso abitare
liberi in questa terra, senza essere sequestrati come preda e con il diritto all'inviolabilité propria
di ogni uomo; e nessuno né tra gli abitanti né tra gli stranieri ci conduca via: qualora si ricorra
alia violenza, chi tra i cittadini non porti aiuto sia punito con l'atimfa e condannato all'esilio con
decreto del popolo.»



148 Gianluca Cuniberti

Con questi versi il poeta offre, come si è già sottolineato, un esempio assai
efficace delle procedure democratiche in assemblea, in particolare della vota-
zione per alzata di mano, simbolo della libera partecipazione al potere31. Tutta-
via non deve essere per questo sottovalutato un aspetto documentario forse
prioritario: il passo in questione riporta infatti il testo di un vero e proprio de-
creto di asylia. Esaminandone i modi lessicali e i contenuti si rilevano infatti i
seguenti aspetti:

1) si tratta di uno i|)f|(piG|ia jravx8À,éç, ovvero esecutivo, essendo stato
compiutamente ratificato dall'assemblea con una votazione all'unanimità; i
tratti lessicali sono quelli del decreto attico: eôo^ev seguito da infiniti iussivi;

2) il contenuto del provvedimento si articola nella concessione delle
seguenti prerogative:

a) diritto ad abitare nella terra degli Argivi come liberi; con una lettura in
negativo e contrastiva rispetto al successivo uso del termine yapöpoi, è

evidente che si nega, come è ovvio, il diritto di propriété, determinando quindi una
prima differenza tra i cittadini di pieno diritto e gli stranieri accolti con il
présente provvedimento32;

b) tutela dal rapimento e dalla deportazione ad opera tanto di cittadini
quanto di stranieri;

c) pena di atimia e esilio tramite pubblico bando per chi tra i cittadini non
porti aiuto qualora venga fatta violenza ai beneficiari del provvedimento.

Notati gli elementi distintivi del provvedimento, è ora necessario doman-
darsi se e in qual misura questo decreto di asylia, cosi come i precedenti riferi-
menti all'istituzione della prossenia o alio status di meteci, introducono novità
rispetto all'uso dei tre istituti giuridici nell'Atene di fine anni '60 del V secolo.
In altri termini, possiamo cosî sintetizzare la domanda: il poeta usa questi
elementi istituzionali e giuridici come strumenti per riattualizzare il mito portan-
dolo vicino alla sensibilité dei propri spettatori, oppure usa il mito per portare
lo spettatore a pensare in modo nuovo gli istituti giuridici che la polis democra-
tica mette a disposizione?

Per compiere questa analisi occorre anzitutto partire da una riflessione che

porta a pensare il mito delle Danaidi in funzione di queste considerazioni
istituzionali: quale diritto hanno le Danaidi di chiedere di essere accolte nella comu-
nité civica argiva? La fuga dal maschio consanguineo che vuole costringerle al
matrimonio? La discendenza argiva da Io? II solo fatto di essere supplici?

31 Oltre aile pagine di Musti già citate vd. Z. Petre, Le décret des Suppliantes d'Eschyle, «Stud-
Clas» 14 (1986) 22-32.

32 Com'è noto, il diritto di possedere immobili era conseguito da uno straniero attraverso il bene-
ficio delPeyxxqaig alla quale non si fa menzione in questi come negli altri versi delle Supplici.
Inoltre i versi di Eschilo mostreranno, nel finale, le Danaidi accolte nelle abitazioni messe a

disposizione da Pelasgo e dalla polis: non vi è alcun riferimento alla possibilité di acquisirne delle
proprie.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 149

Il problema delle motivazioni per giustificare il dovere all'accoglienza
compare fin dai primi versi délia tragedia33.

Ai w. 5-8 il Coro delle Danaidi dichiara di essere fuggito dall'Egitto non
perché un voto délia città lo abbia bandito per un fatto di sangue, ma per fuggire
il matrimonio con gente délia stessa Stirpe, aborrendo le nozze e l'empietà dei
figli di Egitto. Per questo, in nome délia propria libertà, le figlie di Danao hanno
compiuto una vera e propria oxàoiç34 sotto la guida del padre, guida indispensa-
bile in quanto assicura rappresentatività giuridica alla loro volontà e azione. A
questo proposito si noti come in tutta la tragedia il re Pelasgo assicurerà molta
più protezione a Danao che non aile sue figlie, assicurandogli una scorta in tutti
i suoi movimenti35: le donne sono lasciate sole nella zona vicina agli altari, tanto
che saranno facile preda dell'araldo dei figli di Egitto che, quando è bloccato e

cacciato da Pelasgo, ha già iniziato a portare le donne verso le navi in una scena
drammatica e violenta36. La motivazione appare implicitamente legittimata da

uno dei punti cardine del sistema giuridico greco in riferimento alla donna: se

fosse venuto meno il padre, le Danaidi avrebbero perso il diritto a difendere
con gli strumenti offerti dalla polis le proprie scelte. Soltanto l'identità délia vo-

33 Forse trascurando l'evoluzione tragica, la mediazione eschilea e soprattutto la natura anche

giuridica del problema, la fuga delle Danaidi dal matrimonio con i cugini è stata diversamente

interpretata dalla critica moderna che ha sviluppato fini analisi del mito quale appare in
Eschilo. Corne ha osservato M. Orselli (La «storia sacra» di Io: per una interpretazione delle

Supplici di Eschilo, «Dioniso» 60,2,1990,15-30), si possono individuare tre correnti interpretative

del rifiuto delle Danaidi: a) misandria congenita, vd. U. von Wilamowitz-Moellendorf, Ai-
schylos, Interpretationen (Berlin 1914) 15, seguito da P. Mazon, Eschyle (Paris 1920); J. Vurt-
heim, Aischylos Schutzflehenden (Amsterdam 1928); W. Kraus, Die Schutzsuchenden (Frankfurt

a.M. 1948) 164 n. 31; Rose, op. cit. (n. 2) I 17; b) rifiuto dell'unione endogamica, vd. H.
Thomson, Eschilo e Atene, trad. it. (Torino 1949) 415; c) rifiuto delle nozze forzate, vd. F. Ferrari,

La misandria delle Danaidi, «ASNP», s. III, 7 (1977) 1303-1321. Aggiungo un quarto nu-
cleo riferito a quanti ritrovano semplicemente nel mito le ragioni délia fuga: un oracolo avrebbe

predetto a Danao la morte per mano di un nipote, vd. infra n. 46. L'Orselli si allinea con il primo
gruppo da lei citato individuando l'analogia del mito delle Danaidi con quello di Io nel percorso
sacrale ed etico hybris -pathos - mathos che le protagoniste dei due miti compirebbero. Questa
analisi, tuttavia, non sembra rispettare le ampie e diverse possibilité di lettura tendendo ad

essere eccessivamente monolitica ed escludendo nel contempo altri possibili orientamenti critici:
in particolare, non tiene conto dell'ampio ricorrere in tutta la tragedia del termine hybris riferito

ai figli di Egitto e non aile Danaidi, dato questo che dovrebbe perlomeno impedire una indi-
viduazione univoca del responsabile del peccato di hybris. Senz'altro più equilibrata, sia pure
per certi versi parallela, appare la lettura di E. Lévy, Inceste, mariage et sexualité dans les

Suppliantes d'Eschyle, in: La Femme dans le monde méditerranéen, I: Antiquité, sous la direction de

A.-M. Vérilhac (Lyon 1985) 29-45. Cfr. anche F. Amoroso, Considerazioni sulle Supplici di
Eschilo, in: Donna e Società, a cura di J. Vibaek (Palermo 1987) 67-75. Per un inquadramento di
questi temi cfr. D. Cohen, Sexuality, Violence and the Athenian Law of Hybris, «G&R» 38

(1991)171-188.
34 II termine ricorre limpido ed inequivocabile al v. 12 nel composto oraoiagxoç riferito a Danao.

Il termine ricorre poi anche al v. 661, dove tuttavia è oggetto di integrazione.
35 Vd. soprattutto vv. 985-990.
36 Vd. a questo proposito la successione degli episodi ai vv. 510sgg.



150 Gianluca Cuniberti

lontà del padre con quella delle figlie assicura a quest'ultime la possibilité di
esercitare la propria liberté.

Il tema delle ragioni délia fuga viene subito ribadito in versi immediata-
mente seguenti quando la narrazione tragica sottolinea l'argomento dell'illi-
ceité di un'unione con consanguinei ottenuta con la violenza, alia quale ftépxç
Eipysi37: argomento che poi sconfina spesso in un generico rancore verso i ma-
schi, simbolo di violenza nel rapporto matrimoniale, cosi come appare nelPin-
vocazione ad Artemide, casta figlia di Zeus, ai vv. 144-150.

Successivamente, ai vv. 191-203, Danao indica aile proprie figlie un vero e

proprio codice di comportamento del fuggiasco supplice: rivolgersi alio stra-
niero con parole ouôota xai yosôvà xai ^axpela, dicendo chiaramente che
l'esilio non è originato dal sangue (àvaipàxxouç qpuyàç)38; mantenere un atteg-
giamento non altero, non essere nel discorso né jcqôXeoxoç né èqpoÀ.x6ç, ricor-
darsi sempre di essere una XQ£ioç ^évr| qpuyàç ovvero la più debole tra le parti.

Nel prosieguo del discorso Danao rassicura le figlie circa la maledizione
che colpiré i figli d'Egitto e sviluppa ulteriormente il concetto dell'ingiustizia
delle nozze violente. «Corne potrebbe restare puro un uccello che divori un uc-
cello? Corne potrebbe esser puro chi sposa una donna contro la volonté di lei,
contro la volonté del padre?»39 si chiede Danao, spostando in un certo senso i
termini délia questione da un dato oggettivo (illiceité del matrimonio tra
consanguinei) ad uno più personale, più profondo, soprattutto più innovativo nel

panorama giuridico greco dei diritti délia persona: l'espressione àxouoav
àxovxoç40 individua infatti nella volonté delle figlie e del padre (un tutt'uno im-
prescindibile) il discrimine atto a distinguere tra lecito e non lecito, tra violenza
e diritto. In questo dibattito sul lecito si inserisce quindi il re Pelasgo che subito
si rivolge al coro con domande che oscillano tra un desiderio di comprensione
umana e una précisa volonté di dirimere giuridicamente la questione41. Alla do-
manda «per che cosa supplichi?» la risposta del Coro non si fa attendere: «per
non divenire ôpooiç, schiava, délia proie di Egitto». Quindi il re incalza pun-
tuale: «Per odio o affermi che non è lecito42?» «Chi si comprerebbe i propri pa-

37 Vv. 36-39.
38 Non deve certo stupire l'insistenza di Danao su questo aspetto: emerge infatti un ulteriore dato

giuridico che conferma non tanto Fattenzione di Eschilo al diritto ma la presenza costante e

profonda del diritto nell'azione e nel pensiero del cittadino ateniese e quindi anche del poeta
che, cittadino egli stesso, al cittadino si rivolge. Rileviamo infatti che a partire dai provvedi-
menti di Dracone era punito con Fesilio l'omicidio involontario e colposo e che tale esilio era
probabilmente accompagnato dalFinterdizione dalle cerimonie e dai luoghi pubblici e sacri: le

figlie di Danao non avrebbero quindi potuto presentarsi supplici agli altari e soprattutto le loro
richieste sarebbero state prive di crédibilité se si fossero macchiate di un delitto di sangue.

39 Vv. 226-228.
40 V. 227.

41 Vv. 333sgg.
42 Sul valore di fléptç che ricorre in questo verso vd. A. Biscardi, Diritto greco antico (Varese 1982)

351-360 e, nello specifico delle Supplici, Lévy, art. cit. (n. 33) 31-32.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilité délia persona 151

droni - replicano le Danaidi - avendoli per giunta cari?». Pelasgo mostra chia-
ramente di non comprendere le ragioni delle Danaidi e si fa convincere soltanto
dalla minaccia dell'ira di Zeus (v. 347: ßapiig ye jiévxoi Zqvôç ïxbgiou xotoç),
senza pero rinunciare a porre il problema in termini giuridici. Infatti ai vv. 387-
391 il re ribatte: «Se i figli di Egitto vi fanno loro con la forza in base alla legge
délia città, dicendo di essere i parenti più prossimi, chi vorrebbe opporsi a loro?
Bisogna che tu ti tragga in salvo grazie aile leggi del paese da dove vieni, mo-
strando che non hanno alcun diritto su di te»; a queste considerazioni le donne
rispondono ripetendo l'accusa di violenza perpetrata dai maschi senza
comprendere, a loro volta, le ragioni giuridiche che soggiacciono aile domande poste

da Pelasgo: le Danaidi ad esempio potevano opporre, quale ragione délia
propria salvaguardia, la figura del proprio padre, superiore per diritti a quella
dei cugini. Le Danaidi e Pelasgo sembrano dunque ragionare su due piani di-
versi: le prime conoscono soltanto le leggi délia violenza del maschio43, dell'es-
sere considerate un oggetto, cosï come dirà e farà l'araldo dei figli di Egitto44;

Pelasgo conosce invece, anacronisticamente, l'agire democratico, la media-
zione délia legge e délia parola aU'interno délia convivenza civile45. Colui che
media tra questi due opposti sentire sembra essere il padre Danao che, come
abbiamo già visto, ha subito tutto il fascino dell'agire democratico assistendo
alla riunione dell'assemblea nella quale ha colto con fiducia la forza persuasiva
délia parola46. A questo proposito un episodio è particolarmente significativo:
quando Danao scorge la flotta dei figli di Egitto che si sta avvicinando alla costa
argiva, rassicura con premura le proprie figlie e mostra tutta la propria sicu-

rezza nel voto espresso poco prima dai cittadini argivi; quindi si allontana, ma
non per chiedere l'aiuto delle forze militari quanto piuttosto per tornare il più
presto possibile con difensori e avvocati, àproyoî e ^ùvôixol47, pur rimanendo fi-
ducioso che gli Argivi sapranno anche ricorrere alla guerra in esecuzione del

43 Tema ripetuto a più riprese che spesso si risolve in un vero e proprio confronto uomini - donne

come si è già visto nei passi citati e si puö ritrovare confermato ai vv. 393. 426. 487. 643. 818.

1067. In generale sulla donna nel diritto greco e in particolare in quello ateniese vd. R. Sealey,
Women and Law in Classical Greece (Univ. North Carolina - Chapell Hill/London 1990) 12—49.

44 Vd. i vv. 836sgg., che caratterizzano ed enfatizzano la violenza délia deportazione; vd. spec, il v.
918: xà èpà, «le mie cose», sono dette le donne dall'araldo.

45 Per un interpretazione delle Supplici che valorizzi questo parallelo fra matrimonio e agire poli¬
tico, entrambi fondati sulla persuasione, il compromesso e il consenso, vd. F. Zeitlin, La politique

d'Eros. Féminin et masculin dans les Suppliantes d'Eschyle, «Métis» 3 (1988) 231-259.
46 Sul ruolo di Danao nella tragedia e sulla dipendenza delle figlie da lui vd. M. Ryzman, The Psy¬

chological Role of Danaus in Aeschylus' Supplices, «Eranos» 87 (1989) 1-6. Recenti letture
della tragedia hanno posto in evidenza attraverso le letture scoliastiche che la fuga e il succes-
sivo massacro compiuto dalle Danaidi non avrebbe motivazioni psicologiche o sociali ma
ragioni dovute ad un oracolo ed alla volontà di proteggere il padre per il quale sarebbe stata pre-
detta la morte ad opera di un proprio nipote: vd. Sicherl, art. cit. (n. 2) 81-110; W. Rosier, Da-
naos à propos des dangers de l'amour (Eschyle, Suppliantes 991-1013), «Pallas» 38 (1992) 173—

178.
47 V. 726.



152 Gianluca Cuniberti

decreto appena approvato. Anche in questa circostanza le donne sembrano
intente soprattutto a ricordare la propria debolezza, la propria inferiorità in una
contrapposizione sentita in termini di forza e violenza, fiduciose soltanto nella
protezione di Zeus, inconsapevoli di quella che poteva offrire loro la legge della
polis48.

II tema della volontà (libertà individuale, diremmo noi, amplificando tut-
tavia una consapevolezza non ancora compiuta) ritorna quindi nelle parole di
Pelasgo che, ribattendo alle pretese dell'araldo inviato dai figli di Egitto, mostra
i termini con i quali la polis ha recepito le istanze delle donne: esse non saranno
consegnate a chi vuole farle proprie con la forza. «Queste potresti condurle via

- aggiunge il re ai vv. 940-941 - soltanto di loro volontà e con una favorevole
disposizione d'animo (èxoûoaç pèv xax'euvoiav cppevcov), se mai una parola
rispettosa le persuadesse.» Ancora una volta si sottolinea il ruolo della parola e

si chiarisce che il problema è posto in termini di volontà (libertà) e non di illi-
ceità dell'unione tra consanguinei. La seconda motivazione infatti si sarebbe
dovuta porre antecedentemente alla prima che sarebbe stata cosï annullata.
L'illiceità del matrimonio tra cugini non avrebbe posto problemi di volontà o
costrizione: in entrambi i casi, infatti, l'illiceità sarebbe comunque rimasta taie.

48 Si puo ancora aggiungere che le Danaidi avvertono la lacerazione dovuta alla negazione della

propria volontà in termini di umana ingiusta sofferenza, che appare risolvibile con il solo atto
violento possibile aile donne, il suicidio (cfr. vv. 792-798). Pelasgo offre invece una soluzione

politica: la comunità civica offre protezione al debole cercando un punto di incontro tra la
volontà del singolo e l'interesse collettivo. Il problema resta dunque sul limite fino a cui si puö
spingere la volontà individuale: è questa infatti la questione posta nei versi finali delle Supplici
(vv. 1018-1073), quando i due semicori, costituiti forse dalle Danaidi e dalle loro ancelle, invo-
cando il primo Artemide il secondo Afrodite, intrecciano un dialogo da cui emerge chiaro, sia

pure per contrasto, l'invito aile figlie di Danao ad agire con moderazione, a non eccedere

(v. 1061 : xà ffetöv pqöev àyâÇeiv), con chiaro riferimento al rispetto dovuto all'istituto del
matrimonio, fondamento del convivere sociale della polis democratica. Analogo invito al conte-

gno e alla moderazione, sia pure in direzione diversa, è contenuto nelle parole di Danao che,

dopo aver spiegato aile figlie corne deve comportarsi un supplice, spiega successivamente a loro
i modi da tenersi quali meteci appena accolti in città. Si tratta del passo ai vv. 966-1013: cacciato

l'araldo, Pelasgo assicura aile Danaidi la protezione propria e della città, offrendo rifugio all'in-
terno delle mura della città in abitazioni pubbliche o sue private, in compagnia di altre persone
oppure da sole (vv. 954—963). Le figlie di Danao rispondono dicendo di voler far decidere al
padre, in quanto gli stranieri sono spesso oggetto di maldicenze (vv. 968-979); dal canto suo, Danao

offre loro questi consigli: «ognuno è pronto a malignare contro un meteco ed è facile dire
cose infamanti... vi esorto a non disonorarmi poiché avete l'età che fa voltare gli uomini... per
cui badiamo che non ci capiti quello per cui sostenemmo grande maie valutando la modestia

più della vita.» Dal punto di vista della violenza sessuale le Danaidi non si sentono dunque al si-

curo. Sulla scena finale della tragedia vd. R. Seaford, L'ultima canzone corale delle Supplici di
Eschilo, «Dioniso» 55 (1984-1985 [1988]) 221-229, secondo cui l'exodos potrebbe evocare ele-
menti di un canto rituale nuziale contrapponendo, nel cuore delle spose, paure e gioie delle
nozze. Per le violenze sessuali sulle veoxepcu cfr. S. Cataldi. Regolamento ateniese sui misteri
eleusini e l'ideologia panellenica di Cimone, in: AA.VV., Studi sui rapporti interstatali nel
mondo antico (Pisa 1981) 86-97.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 153

Emerge cosi con chiarezza la natura del problema giuridico che Pelasgo si

trova a dover risolvere. Esso présenta nel suo contenuto due elementi che ri-
chiedono una soluzione unitaria: il primo riguarda la legittimità dell'unione co-
niugale, il secondo l'accoglienza e la difesa di stranieri di origine greca49. En-
trambi i problemi trovano la propria soluzione congiunta nel decreto di asylia.

Venendo al primo aspetto délia questione giuridica, ritengo che Eschilo
fornisca una preziosa testimonianza circa il dibattito, evidentemente aperto e

interessante al tempo délia rappresentazione, sull'istituzione del matrimonio.
Due aspetti in particolare mi sembra che vengano posti in discussione.

In primo luogo entra in gioco il diritto di matrimonio su una donna eserci-
tato dal parente prossimo in linea maschile, in altre parole si pone il problema di
chi è o di chi ha il diritto di essere il xûqioç délia donna50.1 figli di Egitto sono i
parenti prossimi in linea maschile, essendo i figli del fratello del padre e quindi
accampano il diritto a contrarre il matrimonio con le proprie cugine. Abbiamo
già visto come questo rifiuto del matrimonio endogamico non sembra bastare a

Pelasgo per giustificare la fuga: infatti, tornando alla mediazione eschilea, il
matrimonio tra cugini era del tutto accettato ed abituale ad Atene51. E evidente,
d'altra parte, che il vero problema è la volontà delle donne a non contrarre il
matrimonio, volontà sostenuta e rappresentata legalmente dal padre che viene
riconosciuto legittimo xûqioç delle proprie figlie. La novità nei versi di Eschilo
è quella di presentare la volontà del padre come identica a quella delle figlie
senza che sia dato di capire in che modo l'una discenda dall'altra: Danao non
rappresenta soltanto la propria volontà, ma anche quella delle proprie figlie ed
è proprio rappresentando la volontà altrui insieme alla propria che finisce per
avvalorare la volontà di donne di per sé prive di diritti ex iure civili. Con il padre
in vita - sembra essere il ragionamento giuridico svolto da Pelasgo - non si ap-
plica il diritto dell'agnato prossimo di sposare rèjiîxÀ,riQoç in quanto essa non è

ancora taie: il padre stesso è infatti il xuqloç ed egli si pone a responsabile delle
scelte matrimoniali per la figlia52.

49 Non bisogna certo dimenticare che elemento-chiave dell'accoglienza accordata aile Danaidi è

l'origine greca o, meglio argiva, da Io; tuttavia occorre analogamente evidenziare che la stessa

discendenza è propria anche dei figli di Egitto. La differenza sembra individuarsi nella tragedia
intorno al discrimen délia qpilta: interessante è in particolare il composto <piXo£evoç che compare

al v. 925. Gli Argivi di Pelasgo compiono la propria scelta a favore délia ragione del più de-
bole contro la violenza del più forte: non è difficile leggervi la pretesa di nobili ragioni in nome
délia liberté e délia giustizia, valori che sempre Atene accamperà nel tessere la propria rete di
alleanze in un'ottica che già stava assumendo connotati imperialistici.

50 Per la presenza del termine nella tragedia vd. il v. 391, dove ricorre il neutro xûqoç. Sul ruolo del

xùqioç nella famiglia greca in particolare in relazione alla donna cfr. V. J. Hunter, Athens.
Social Control in the Attic Lawsuits, 420-329 B.C. (Princeton, N.J. 1994) 9-25.

51 Vd. W. E. Thompson, The Manage of First Cousins in Athenian Society, «Phoenix» 21 (1967)
273-282.

52 Sull'epiclerato vd. Biscardi, op. cit. (n. 42) 99-100.108-112; L. Lepri Sorge, Per una riprova sto-
rica delVàcpatQcoiç rrjç èmxXpçov, in: Symposion 1988 (Köln/Wien 1990) 21-36; S. C.

Hymphreys, Maschile/femminile nella parentela attica, in: Maschile/femminile, genere e ruoli

11 Museum Helveticum



154 Gianluca Cuniberti

Il secondo aspetto messo in discussione attorno al tema del matrimonio è

poi quello della condanna delle nozze per ratto e tramite violenza53. È questo
forse Taspetto più nuovo e rilevante dell'intera tragedia dal punto di vista giuri-
dico. II motivo che sembra maggiormente convincere Pelasgo e la democratica
Argo a proteggere le supplici è il riconoscere in loro delle vittime della violenza,
una violenza praticata al fine di costringere le figlie di Danao al matrimonio
contre la loro volontà. Muovendo proprio da questo riconoscimento la polis
décréta di [xf|jrox' èxôohvai ßia, di non permettere che le figlie di Danao siano
date in moglie con la violenza34.

Tutti e due gli aspetti ora evidenziati portano ad una ulteriore conclusione:
le Supplici mostrano infatti l'intervento dello stato nell'istituzione del matrimonio.

Potremmo dire che esse segnano con chiarezza il confine che deve essere

posto al matrimonio come fatto privato e in questo finiscono per celebrare an-
cora una volta la polis democratica quale sede della libertà e della giustizia,
quale patria del diritto che si oppone alia violenza nei rapporti interpersonali e

che rifiuta in questo caso il matrimonio per ratto quale costume arcaico e bar-
baro, indegno della civiltà greca.

In realtà tuttavia Eschilo sembra fare un passo ulteriore rispetto alia co-
noscenza istituzionale e giuridica che abbiamo dei suoi tempi. Infatti, come si è

già evidenziato, nelle Supplici questa apertura di riflessioni sull'istituzione del
matrimonio viene ad intrecciarsi con il tema degli stranieri accolti nella polis e

in particolare con il decreto di asylia dei vv. 605-614. Pelasgo e l'assemblea ar-
giva adottano infatti questo provvedimento per risolvere il caso giuridico inter-
statale proposto dalParrivo delle supplici Danaidi.

Com'è noto ràouÀia è il beneficio, concesso agli stranieri, di essere esclusi
dalle oûÀm, ovvero dal diritto di rappresaglia che un cittadino poteva esercitare
sui beni e sulla persona di un cittadino di una città straniera. Essa poteva essere

nelle culture antiche, a cura di M. Bettini (Roma/Bari 1993) 45-59, spec. 49-50. Contro l'effet-
tiva applicazione dell'aferesi de\Yepikleros e la stessa esistenza del principio, cfr. A. Maffi, Èesi-
stita I'aferesi dell'epikleros?, in: Symposion 1988,21-36 e, dello stesso autore, la replica all'inter-
vento di L. Lepri Sorge, sempre in: Symposion 1988,40. In generale sull'epiclerato ma anche sui
vicini temi di diritto matrimoniale deWengyesis e deWekdosis vd. R. Sealey, The Justice of the
Greeks (Univ. of Michigan 1994) 15-21. 67-87.

53 II matrimonio per ratto sembra essere sconosciuto nella Grecia classica se si esclude un passo di
Plutarco (Lyc. 15,4) dal quale si potrebbe pensare che la pratica di questo modo matrimoniale
fosse adottata a Sparta: sulla citazione plutarchea e in generale sull'istituto greco del matrimonio

vd. J. Modrzejewski, La structure juridique du mariage grec, in: Symposion 1979 (KölnAVien
1983) 39-71; in modo specifico per Sparta (e Argo), cfr. L. Piccirilli, in: Plutarco. Le Vite di Li-
curgo e di Numa, a cura di M. Manfredini e L. Piccirilli (Milano 1980 [31995]) 258-259; L. Bo-
gino. Note sui matrimonio a Sparta, «Sileno» 17 (1991) 221-233.

54 V. 943. Questo verso risulta essere la traduzione giuridica in decreto di un'immagine usata in
precedenza da Pelasgo rivolto al Coro delle Danaidi: Onxoi jrceQurcajv àpitayalg <a'> éxôco-

aopev («Non ti consegneremo certo alla rapacità degli uccelli» - v. 510) nella quale è ben figurata

il matrimonio per ratto. In entrambi i versi ora citati il verbo èxôiôcopi indica con preciso ri-
ferimento l'azione del dare in moglie.



Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità délia persona 155

concessa ai singoli per particolari benemerenze o ad intere città mediante la
stipula di trattati: in entrambi i casi si mira alla difesa dei diritti privati degli stra-
nieri fornendo loro la conseguente assistenza giuridica di fronte a chi, cittadino,
meteco o esso pure straniero, intende appropriarsi dei beni di un'altra persona
o délia persona stessa per rivendicare un torto o per valersi di un presunto
diritto55.

L'adozione di questo provvedimento assimila dunque al diritto di rappre-
saglia le intenzioni dei figli di Egitto e impone, contro un matrimonio cercato
con la violenza e contro la volontà délia donna, l'inviolabilità del singolo, il
diritto a veder difesa dalla comunità civica la propria persona, il diritto a non es-

sere rapiti e portati via. Particolarmente significativa ritengo che sia l'espres-
sione al v. 610: àooXXa ßpoxciäv, délia quale ho avanzato la traduzione «diritto
all'inviolabilità propria di ogni uomo»56. Essa infatti, nelle intenzioni del poeta,
estende il diritto di àouÀla dalla limitatezza di un reciproco riconoscimento in
rapporti interstatali all'universalità degli individui (aggiungerei pero di origine
greca, corne le Danaidi appunto). Eschilo sembra dunque aver fatto un primo
passo nella direzione del riconoscimento dei diritti privati délia persona, uomo
o donna che sia, purché libera. E ha voluto fare questo attraverso il mito, un
mito attualizzato dai riferimenti giuridici e istituzionali ma che alio stesso

tempo ha portato lo spettatore delle Supplici, cittadino ateniese del 463 a.C., a

riflettere sulle nuove prospettive che Atene democratica stava aprendo a se

stessa e al mondo greco, prospettive di libertà e di giustizia, prospettive di inte-
grazione ma anche di conquista ad esempio proprio in quella terra, l'Egitto, da

cui le Danaidi fuggivano.
Concludendo possiamo notare che anche questa parziale lettura delle

Supplici di Eschilo offre la possibilité di un raffronto con l'omonima tragedia di
Euripide. Se certamente l'identità del titolo ha aiutato a cogliere riferimenti e

differenze sempre utili anche se in misura superiore a quella probabilmente vo-
luta da Euripide stesso, è comunque rilevante notare il parallelo tra il tema
centrale delle Supplici di Eschilo (l'unione coniugale violenta) e un breve passo
delle Supplici euripidee, là dove ai vv. 45-47 Teseo, elogiando la democrazia in
contrapposizione all'araldo tebano, stigmatizza la tirannide in questi termini:

55 Vd. S. Cataldi, Symbolai e relazioni tra le città greche nel Vsecolo a.C. (Pisa 1983) nr. 3, 53-86,

spec. 75-77 nn. 4 e 6: lo studioso, dedicandosi all'analisi délia convenzione tra Chaleion e Oian-
theia al fine di regolamentare il diritto di rappresaglia, pone alcuni punti di riferimento sicuri
all'interno del concetto giuridico del diritto di rappresaglia. Per un inquadramento complessivo
cfr. Gauthier, op. cit. (n. 9) 209-284. Per un diverso commento alia medesima convenzione di
àonXîa cfr. A. Maffi, Studi di epigrafta giuridica greca (Milano 1983) 173-203. In generale sul

rapporto tra symbolai e asylia resta interessante W. Ziegler, Symbolai und Asylia (Bonn 1975).
Ancora in riferimento alle symbolai si ricordi che proprio nelle Supplici di Eschilo compare ai

vv. 701-703 quello che puö essere considerato il più antico riferimento a testimonianza dell'esi-
stenza dell'istituzione delle symbolai Stesse: a questo proposito cfr. Bravo, art. cit. (n. 28) 808;
G. Italie, Index Aeschyleus (Leiden 1955) s.v. en^npPoX.oç.

56 Vd. Bravo, art. cit. (n. 28) 807.



156 Cuniberti: Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità della persona

«A qual fine educare in casa delle figlie secondo bei principi di purezza? Sa-

ranno oggetto del piacere del tiranno, quando vuole, e motivo di pianto a chi
gliel'ha preparato. Vorrei morire, se le mie creature fossero violentate!». Que-
ste stesse parole possiamo immaginarle anche in bocca a Danao: in entrambi i
casi la democrazia si dimostra patria della libertà, nemica dell'imposizione
violenta, arnica infine del giusto e del debole.


	Le Supplici di Eschilo, la fuga dal maschio e l'inviolabilità della persona

