Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 2

Artikel: Statius Theb. 10,909f. im Lichte spatantiker Imitationen
Autor: Gartner, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Statius Theb. 10,909f. im Lichte spitantiker Imitationen

Von Thomas Girtner, Koln

Der auf einer Sturmleiter an der Stadtmauer von Theben emporklet-
ternde Capaneus provoziert in einer dusserst blasphemischen Rede (Theb. 10,
899-906) zunichst die thebanischen Lokalgottheiten Bacchus und Hercules,
dann schliesslich den Gotterkonig Juppiter selbst. Seine Schméhrede wird
«mitten im Himmel» vernommen (10,898 cum mediis Capaneus auditus in
astris), wo die Gotter gerade eine Versammlung abhalten, in der {iber das
Schicksal von Theben und Argos beraten wird (10,883-896). Die Reaktion der
Gotter auf das die Beratungen jah unterbrechende Gepolter des Capaneus
wird folgendermassen geschildert (10,907-910):

Ingemuit dictis superum dolor; ipse (sc. luppiter) furentem

Risit et incussa sanctarum mole comarum

«Quaenam (w : Quae non P) spes hominum tumidae post proelia
Phlegrae?

Tune etiam feriendus?» ait ...

Die neueren Statiusherausgeber' ausser Klotz (Leipzig 1908) und Traglia/
Arico (Turin 1980) folgen der Handschriftenklasse w und lesen am Anfang von
Vers 909 Quaenam. Ausfiihrlich begriindet wird diese Entscheidung nur im
Kommentar von R. D. Williams (Leiden 1972): «Klotz prints quae non spes ho-
minum from P, but it is hard to think that this is possible Latin for ‘what hopes
do men not entertain’; quae non spes hominibus would be awkward enough.
Examples like Virg. Aen. 2.745 quem non incusavi amens ..., Val. F1. 2.456 have a
verb for non. Further Phlegra was no encouragement for men to have hopes of
defeating Jupiter.» (Hill bemerkt im Apparat seiner Ausgabe von 1983 gegen
Klotz nur: «sed cum non sensus claudicat».) Inwiefern Quae non spes hominum
sc. est? («welche Hoffnung hegen Menschen nicht?» sc.: jede denkbare) sprach-
lich schwieriger sein sollte als Quaenam spes hominum sc. est? («welche Hoff-
nung hegen die Menschen?» sc.: keine), ist kaum einzusehen. Der Unterschied
zwischen beiden Varianten liegt in der verschiedenen Deutung von spes: Liest
man mit w Quaenam, so muss man spes als «objektive Erfolgsaussicht» auffas-
sen. «Welche Hoffnung auf Erfolg (sc. in solchen Auseinandersetzungen mit
Juppiter) diirfen sich die Menschen nach Phlegra (d.h. der Niederlage der Gi-
ganten gegen Juppiter) noch machen?» Folgt man dagegen dem Puteanus mit

* Die vorliegende Arbeit entstand im Zusammenhang mit einem von der Fritz-Thyssen-Stiftung
grossziigig geforderten mittellateinischen Forschungsunternehmen.
1 R. D. Williams (Leiden 1972); D. E. Hill (Leiden 1983); R. Lesueur (Paris 1994).



124 Thomas Géirtner

der Lesart Quae non, so muss spes die subjektive Hoffnung der gegen Juppiter
aufbegehrenden Sterblichen bezeichnen: «Welche (verwegene) Hoffnung he-
gen die Menschen nicht (sc. in solchen Auseinandersetzungen mit Juppiter)?»
Nach der erstgenannten Alternative spriache Juppiter eine allgemeine Pro-
gnose aus iiber die Erfolgsaussichten von Unternehmungen wie der des Capa-
neus, wihrend er nach der zweitgenannten einen allgemeinen Kommentar tiber
die Verwegenheit dusserte, die sich in derartigen Unternehmungen bekundet.
Ein wesentliches Argument gegen die P-Lesart scheint jedoch, wie Williams
hervorhebt, das logische Verhiltnis zwischen Quae non spes hominum und dem
folgenden Prapositionalausdruck tumidae post proelia Phlegrae zu bilden: Die
Gigantomachie in Phlegra endete bekanntlich mit einem Sieg Juppiters, und so
konnen sich die verwegenen Hoffnungen der aufbegehrenden Menschen ver-
niinftigerweise kaum auf Phlegra griinden.

Fiir die P-Lesart l4sst sich jedoch ein bislang noch nicht beriicksichtigter
spatantiker Textzeuge heranziehen: Der in Marseille wirkende christliche Rhe-
tor Claudius Marius Victorius beschreibt in seiner am Ende des vierten oder am
Anfang des fiinften Jahrhunderts entstandenen Genesis-Versifikation Alethia
den Turmbau zu Babel und die sich anschliessende Sprachenverwirrung. Nach-
dem die Nachkommen Noes sich dazu entschlossen haben, vor der drohenden
Zerstreung zu ihrer Selbstverewigung einen bis in den Himmel ragenden Turm
zu bauen (Alethia 3,210-237), wird der Plan ins Werk gesetzt (3,2371f., beson-
ders 244-249):

lam turris properata subit, iam vertice nubes
245 Transilit et fruitur caeli propiore sereno,
Cum pater haec propriis regni consortibus infit:
«En terrena phalanx quid non furiosa resignet,
Mortali quae structa manu contingere celsos
Credat posse polos et ad aethera ducere nostrum?/ ...»*

Nicht nur die Bewertung der biblischen Giganten aus der Sicht Gottes als
terrena phalanx ... furiosa (Alethia 3,247) stimmt mit Stat. Theb. 10,907 furen-
tem liberein, sondern vor allem machen zwei Abweichungen im Erzédhlablauf
gegeniiber der Claudius Marius Victorius vorliegenden Vetus-Latina- oder
Vulgata-Version der Genesis eine Benutzung der Capaneusszene bei Statius

2 Ein Nachklang der ausgeschriebenen Partie findet sich bei Avit. Spirit. hist. gest. 4,113-120:
Montibus inpositos fas non est credere montes:
Hoc tamen et deinceps illos temptasse putabo,
115  Qui coctos lateres lentoque bitumine iunctos

120 Nubibus et refugum sequeretur machina caelum.



Statius Theb. 10,9091. im Lichte spatantiker Imitationen 125

wahrscheinlich® Zum einen steigt in der Versifikation Gott nicht zur Erde
hinab, um dort den Turm anzusehen und anschliessend einen Monolog zu hal-
ten (Vet. lat. 11,5f. descendit dominus videre civitatem et turrem quam aedifi-
caverunt filii hominum. (6) et dixit dominus deus ...;vulg. descendit autem do-
minus ut videret civitatem et turrem quam aedificabant filii Adam (6) et dixit),
sondern hilt sich offenkundig im Himmel auf und kiindigt seinen Abstieg zur
Erde erst an (Alethia 3,258 lam descendamus ..., vgl. Vet. lat. 11,7 venite de-
scendamus et confundamus illic linguas eorum;, vulg. venite igitur descendamus
et confundamus ibi linguam eorum). Zum anderen ist die Rede Gottes in der
Alethia offenbar nicht als Monolog zu verstehen, sondern richtet sich an nicht
ndher spezifizierte «Teilhaber an der Herrschaft» (3,246 propriis regni consorti-
bus). Ob man diese Wendung im Sinne der Trinitit oder von himmlischen Die-
nern, also Engeln (die jedoch schwerlich an der Herrschaft «teilhaben»), zu
verstehen hat, bleibt v6llig im Dunkeln. Beide Abweichungen im Erzdhlablauf
nahern die Darstellung erheblich der oben besprochenen Statiusszene an, wo
Juppiter im Himmel bei einer Gotterversammlung durch das Vor-
dringen und die blasphemische Rede des Capaneus iiberrascht wird. Vor die-
sem Hintergrund wird man kaum umhinkommen, den die Rede Gottes einlei-
tenden Kommentar gegeniiber den dubiosen gottlichen consortes iiber die Ver-

-----------------

sein als eine preziose Umschreibung des Begriffs Aomines, und an beiden Stel-
len wird die Grenzenlosigkeit menschlicher Hoffnungen bzw. Unternehmun-
gen mit dem rhetorischen Totalitdtsausdruck quis/qui non ausgedriickt.

Mit dem in dieser Imitation bestehenden Zeugen des Statiustextes gelangt
man wesentlich ndher an den Autor als mit der iltesten, frithestens in das
neunte Jahrhundert zu datierenden Handschrift P. Da also die beiden dltesten
Textzeugen Quae non bieten, wird man die Moglichkeit dieser Variante einge-
hend zu priifen haben. Das einzige gravierende Argument dagegen bietet, wie

3 Allgemein zur Statiusbenutzung in der Alethia vgl. H. Maurer, De exemplis quae Claudius Ma-
rius Victor in Alethia secutus sit (Diss. Marburg 1896) 112-114.

4 An einer weiteren Stelle der Capaneusepisode am Ende des zehnten Thebaisbuchs lédsst sich
eine Lesart der P-Tradition durch eine spétantike Imitation bestédtigen. Der auktoriale Schluss-
kommentar iiber den Frevler Capaneus lautet (Theb. 10,938f.):

... paulum si tardius artus
Auf einer christlichen Umdeutung dieser Stelle beruht die typologische Interpretation von
Gen. 9,15 (Gott zu Noe) et non erunt ultra aquae diluvii ad delendam universam carnem bei
Avit. Spirit. hist. gest. 4,618-620 (die Sintflut wird in Hinsicht auf die neutestamentliche Taufe
gedeutet):
Sic unum genitor iurans baptisma sacrabat:
Ut semel ablutum lymphis purgantibus orbem,



126 Thomas Girtner

oben herausgestellt, das Verhéltnis zu dem im Statiustext unmittelbar folgen-
den Prépositionalausdruck tumidae post proelia Phlegrae. Bei Claudius Marius
Victorius wird der Kommentar iiber die Masslosigkeit menschlicher Pliane
durch keinerlei Zeitangabe eingeschriankt (der die beiden folgenden Hexame-
ter fiillende Relativsatz spezifiziert nur das den Kommentar veranlassende Un-
ternehmen des Turmbaus). Offenbar hat der spitantike Dichter die Worte
Quae non spes hominum als eine absolute Bemerkung iiber die Grenzenlosig-
keit menschlicher Hoffnungen verstanden. In der Tat erscheint es nicht abwe-
gig, ein solches Textverstindnis durch eine Anderung der Interpunktion von
Juppiters Worten zu ermoglichen:

«Quae non spes hominum! tumidae post proelia Phlegrae
Tune etiam feriendus?» ait ...

«Worauf hegen die Menschen keine Hoffnung! Muss ich nach den Kamp-
fen des ibermiitig sich erhebenden Phlegra nun auch noch dich (mit dem Blitz)
schlagen?» Dass ein mit der Fragepartikel -ne verbundenes Personalprono-
men, das den Ton einer rhetorischen Frage trégt, seinem Kontrastbegriff folgt,
ist bei Statius keineswegs singular, vgl. Theb. 10,270f. (Thiodamas iiber die ein-
geschlafenen thebanischen Bewacher des argivischen Lagers):

Pro pudor! Argolicas hine ausi obsidere portas,
Hi servare viros? ...

und 11,723f. (Antigone bittet Creon darum, dass Oedipus in der Stadt bleiben
darf):

.. felicibus hicne
Obstat? ...

Sachlich wird nach der hier vorgeschlagenen Lesart und Interpunktion
Phlegra von Juppiter nicht als zeitlicher Anfangspunkt menschlicher Verwe-
genheit (Quae non spes hominum tumidae post poelia Phlegrae?) oder Aus-
sichtslosigkeit (Quaenam spes hominum tumidae post poelia Phlegrae?) er-
wihnt, sondern als mythischer Vorlaufer von Capaneus’ hybrishaftem Vorge-
hen gegen den Gotterkonig: Ebenso wie die Giganten muss Capaneus fiir sein
Vergehen mit dem Blitz bestraft werden, und Juppiter stellt vor den versam-
melten Gottern mit dem Tonfall zorniger Emporung die Frage, ob ein solches
Vorgehen nun tatsidchlich zum zweiten Mal erforderlich sei (tumidae post proe-
lia Phlegrae/ Tune etiam feriendus?). Dass die Gigantomachie derart als ein my-
thisches Analogon zum Vergehen des Capaneus behandelt wird (womit die sich
faktisch nur gegen Theben und nicht gegen die Gétterherrschaft richtende Ak-
tion des Capaneus natiirlich eine gewaltige rhetorische Aufwertung erfahrt),
fligt sich auf das Beste in die statianische Darstellung. Schon Theb. 10,849-852
wird das Vordringen des Capaneus mit dem der Gigantomachie mythologisch
vergleichbaren Aufstand der Aloiden verglichen:



Statius Theb. 10,909f. im Lichte spatantiker Imitationen 127

... qualis mediis in nubibus aether
850 Vidit Aloidas, cum cresceret inpia tellus
Despectura deos nec adhuc immane veniret
Pelion et trepidum iam tangeret Ossa Tonantem.

Am Anfang des folgenden Buchs gratulieren die Goétter Juppiter wie nach
dessen Sieg iiber die Giganten (7Theb. 11,71.):

Gratantur superi, Phlegrae ceu fessus anhelet
Proelia et Encelado fumantem inpresserit Aetnen.

Demnach erscheint es sehr wahrscheinlich, dass auch tumidae post proelia
Phlegrae an der hier besprochenen Stelle nicht in die Verallgemeinerung iiber
die Menschen, sondern in den folgenden Satz gehort, der die Bestrafung des
Capaneus zum Gegenstand hat. Der Aufbau von Juppiters Rede wirkt in der
hier empfohlenen Textform durchaus iiberzeugend: Auf die vorausgeschickte
Verallgemeinerung Quae non spes hominum! iiber die Masslosigkeit menschli-
cher Hoffnung folgen zwei Exempel: nach dem «iibermiitigen» Phlegra (tumi-
dae greift Quae non spes auf) jetzt auch noch die gleichfalls mit dem Blitz zu be-
strafende Blasphemie des Capaneus.

Einen Nachklang hat die im Statiustext zu konstituierende Periode fumi-
dae post proelia Phlegrae / Tune etiam feriendus? bei einem anderen spdtanti-
ken Dichter. Sidonius Apollinaris (5. Jahrhundert) lasst in seinem Panegyricus
auf den Kaiser Avitus den Gotterkonig Juppiter die bestiirzte Roma mit einer
Rede beschwichtigen, in deren Verlauf auf frithere Verdienste Juppiters um
Rom verwiesen wird (Carm. 7,129-134):

... Si denique dirum
130 Hannibalem iuncto terrae caelique tumultu
Reppulimus: cum castra tuis iam proxima muris
Starent, Collina fulmen pro turre cucurrit,
Atque illic iterum timuit natura paventem
Post Flegram pugnare lovem ...

Wohl um dem Gottervater die Furcht im Kampf gegen die Punier zu erspa-
ren, konjizierte Mommsen (nach dem Apparat der MGH-Ausgabe von Chr.
Luetjohann, 1887) parentem statt paventem in Vers 133. Paul Mohr fiihrte im
Apparat seiner Teubneriana (Leipzig 1895) gegen diese Konjektur eine Stelle
aus der Praefatio zu demselben Panegyricus an (Carm. 6,15):

5 Vgl. Claud. Carm. 15 (Gild.), 85f. (Roma spricht):
Muro sustinui Martem noctesque cruentas
Collina pro turre tuli ...
(nachgewiesen in dem Luetjohanns MGH-Ausgabe von Eug. Geisler beigegebenen Verzeich-

nis der «loci similes auctorum Sidonio anteriorum», p. 396). Zur Sache vgl. Liv. 26,11,2 und Sil.
Pun. 12,605-645.




128 Thomas Girtner: Statius Theb. 10,909f. im Lichte spitantiker Imitationen
... cum trepidum spectaret Flegra Tonantem.

Offenbar soll trepidum ... Tonantem die Junktur paventem / ... lovem in
Carm. 7,133f. stiitzen. Doch mutet die Ausdrucksweise «die Natur fiirchtete
wiederum, dass Juppiter nach Phlegra angstvoll kimpfe»°® recht sonderbar an,
zumal dann Juppiter in seiner beschwichtigenden Rede an Roma die nicht ge-
rade beruhigende Moglichkeit seiner eigenen Furcht vor rémischen Feinden
mit der pointierten Begriffsaufnahme timuit ... paventem in befremdlicher
Weise ins Licht riicken wiirde. In Wirklichkeit hat man die Worte paventem /
Post Flegram zusammenzunehmen, womit auch iterum timuit verstandlich wird:
«Die Natur’ fiirchtet erneut den Kampf des Zeus (mit dem Blitz) nach dem
angstvollen Phlegra». Der Grundgedanke der Formulierung (der «Kampf»
Juppiters mit dem Blitz verbreitet Schrecken) entstammt Sil. Pun. 13,191.:

Terror adhuc inerat superum ac redolentia in armis

Mit der Junktur paventem / Post Flegram spielt der sidonianische Juppi-
ter auf die in Wortstellung und Verlebendigung des Kampfplatzes genau ent-
sprechende Formulierung des statianischen® Gotterkonigs an (tumidae post
proelia Phlegrae). Nur kommt es dem Juppiter des spitantiken Dichters eben
nicht darauf an, dass nach der Arroganz der Giganten zu Phlegra erneut ein
Sterblicher sich dhnliches Tun anmasst, sondern er hebt hervor, dass die Natur
nach der Angst des von Blitzen heimgesuchten Phlegra nun erneut den Blitz-
schlag Juppiters zu fiirchten hat: Entsprechend der beschwichtigenden Ten-
denz der Rede hebt Juppiter nicht den Aspekt der menschlichen Anmassung
hervor, sondern den der Furcht vor seinem Blitzschlag (worin sich wiederum
seine Macht verrit). Da Sidonius Apollinaris nun mit der Wendung illic iterum
timuit natura paventem / Post Flegram pugnare lovem Phlegra mit einem spite-
ren Blitzschlag Juppiters in Verbindung bringt (vgl. 132 Collina fulmen pro
turre cucurrit), hat er ohne Zweifel im Text der Thebais richtig die Worte tumi-
dae post proelia Phlegrae / Tune etiam (vgl. iterum Sid. Apoll. Carm. 7,133) fe-
riendus? verbunden.

6 W.B. Anderson (Loeb Library, vol. I, London 1936): «Nature feared that there once again, as
in Phlegra’s combat, Jove was fighting in terror.» A. Loyen (Budé, vol. I, Paris 1960): «la Nature
redouta que Jupiter épouvanté ne prit part de nouveau au combat, comme a Phlégra.»

7 Die Naturist hier als von den Blitzschldgen Juppiters angstvoll betroffene Instanz zu verstehen.
In diesem Punkt unterscheidet sich die Sidonius-Partie von der bei Eug. Geisler (oben Anm. 5)
als Vorbild angegebenen Stelle Stat. Achill. 1,484-489 Sic cum pallentes Phlegraea in castra coi-
rent/ Caelicolae .../ .../ ...,/ Stabat anhela metu solum Natura Tonantem / Respiciens ..., wo die Na-
tura als eine personfizierte, auf der Seite der Gotter stehende und sorgenvoll an ihrem Ge-
schick teilhabende Gestalt gedacht ist.

8 Zur herausragenden Bedeutung des Statius als Vorbild des Sidonius Apollinaris vgl. jetzt eine
Spezialuntersuchung zu Carm. 22: N. Delhey, Apollinaris Sidonius, Carm. 22: Burgus Pontii Le-
ontii. Einleitung, Text und Kommentar (Berlin/New York 1993) 27.



	Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen

