
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 2

Artikel: Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen

Autor: Gärtner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen

Von Thomas Gärtner, Köln

Der auf einer Sturmleiter an der Stadtmauer von Theben emporkletternde

Capaneus provoziert in einer äusserst blasphemischen Rede (Theb. 10,

899-906) zunächst die thebanischen Lokalgottheiten Bacchus und Hercules,
dann schliesslich den Götterkönig Juppiter selbst. Seine Schmährede wird
«mitten im Himmel» vernommen (10,898 cum mediis Capaneus auditus in
astris), wo die Götter gerade eine Versammlung abhalten, in der über das

Schicksal von Theben und Argos beraten wird (10,883-896). Die Reaktion der
Götter auf das die Beratungen jäh unterbrechende Gepolter des Capaneus
wird folgendermassen geschildert (10,907-910):

Ingemuit dictis superum dolor; ipse (sc. luppiter) furentem
Risit et incussa sanctarum mole comarum
«Quaenam (to : Quae non P) spes hominum tumidae post proelia

Phlegrae?
Tune etiam feriendus?» ait...

Die neueren Statiusherausgeber1 ausser Klotz (Leipzig 1908) und Traglia/
Aricö (Turin 1980) folgen der Handschriftenklasse oo und lesen am Anfang von
Vers 909 Quaenam. Ausführlich begründet wird diese Entscheidung nur im
Kommentar von R. D. Williams (Leiden 1972): «Klotz prints quae non spes
hominum from P, but it is hard to think that this is possible Latin for 'what hopes
do men not entertain'; quae non spes hominibus would be awkward enough.
Examples like Virg. Aen. 2.745 quern non incusavi amens..., Val. Fl. 2.456 have a

verb for non. Further Phlegra was no encouragement for men to have hopes of
defeating Jupiter.» (Hill bemerkt im Apparat seiner Ausgabe von 1983 gegen
Klotz nur: «sed cum non sensus Claudicat».) Inwiefern Quae non spes hominum
sc. est? («welche Hoffnung hegen Menschen nicht?» sc.: jede denkbare) sprachlich

schwieriger sein sollte als Quaenam spes hominum sc. est? («welche Hoffnung

hegen die Menschen?» sc.: keine), ist kaum einzusehen. Der Unterschied
zwischen beiden Varianten liegt in der verschiedenen Deutung von spes: Liest
man mit co Quaenam, so muss man spes als «objektive Erfolgsaussicht» auffassen.

«Welche Hoffnung auf Erfolg (sc. in solchen Auseinandersetzungen mit
Juppiter) dürfen sich die Menschen nach Phlegra (d.h. der Niederlage der
Giganten gegen Juppiter) noch machen?» Folgt man dagegen dem Puteanus mit

* Die vorliegende Arbeit entstand im Zusammenhang mit einem von der Fritz-Thyssen-Stiftung
grosszügig geförderten mittellateinischen Forschungsunternehmen.

1 R. D. Williams (Leiden 1972); D. E. Hill (Leiden 1983); R. Lesueur (Paris 1994).



124 Thomas Gärtner

der Lesart Quae non, so muss spes die subjektive Hoffnung der gegen Juppiter
aufbegehrenden Sterblichen bezeichnen: «Welche (verwegene) Hoffnung
hegen die Menschen nicht (sc. in solchen Auseinandersetzungen mit Juppiter)?»
Nach der erstgenannten Alternative spräche Juppiter eine allgemeine
Prognose aus über die Erfolgsaussichten von Unternehmungen wie der des Capa-
neus, während er nach der zweitgenannten einen allgemeinen Kommentar über
die Verwegenheit äusserte, die sich in derartigen Unternehmungen bekundet.
Ein wesentliches Argument gegen die P-Lesart scheint jedoch, wie Williams
hervorhebt, das logische Verhältnis zwischen Quae non spes hominum und dem
folgenden Präpositionalausdruck tumidae post proelia Phlegrae zu bilden: Die
Gigantomachie in Phlegra endete bekanntlich mit einem Sieg Juppiters, und so
können sich die verwegenen Hoffnungen der aufbegehrenden Menschen
vernünftigerweise kaum auf Phlegra gründen.

Für die P-Lesart lässt sich jedoch ein bislang noch nicht berücksichtigter
spätantiker Textzeuge heranziehen: Der in Marseille wirkende christliche Rhetor

Claudius Marius Victorius beschreibt in seiner am Ende des vierten oder am
Anfang des fünften Jahrhunderts entstandenen Genesis-Versifikation Alethia
den Turmbau zu Babel und die sich anschliessende Sprachenverwirrung. Nachdem

die Nachkommen Noes sich dazu entschlossen haben, vor der drohenden
Zerstreung zu ihrer Selbstverewigung einen bis in den Himmel ragenden Turm
zu bauen (Alethia 3,210-237), wird der Plan ins Werk gesetzt (3,237ff., besonders

244-249):

lam turris properata subit, iam vertice nubes
245 Transilit et fruitur caeli propiore sereno,

Cum pater haec propriis regni consortibus infit:
«En terrena phalanx quid non furiosa resignet,
Mortali quae structa manu contingere celsos
Credat posse polos et ad aethera ducere nostrum?/ ,..»2

Nicht nur die Bewertung der biblischen Giganten aus der Sicht Gottes als

terrena phalanx... furiosa (Alethia 3,247) stimmt mit Stat. Theb. 10,901 fur
entern überein, sondern vor allem machen zwei Abweichungen im Erzählablauf
gegenüber der Claudius Marius Victorius vorliegenden Vetus-Latina- oder
Vulgata-Version der Genesis eine Benutzung der Capaneusszene bei Statius

2 Ein Nachklang der ausgeschriebenen Partie findet sich bei Avit. Spirit, hist. gest. 4,113-120:
Montibus inpositos fas non est credere montes:
Hoc tarnen et deinceps illos temptasse putabo,

115 Oui coctos lateres lentoque bitumine iunctos
In sublime rati manibus sic posse superbis
Sustolli et celsas in sidera surgere moles,
Cum fureret mortale genus cassoque labore
Inrita transcensis caementa inferret in altum

120 Nubibus et refugum sequeretur machina caelum.



Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen 125

wahrscheinlich3: Zum einen steigt in der Versifikation Gott nicht zur Erde
hinab, um dort den Turm anzusehen und anschliessend einen Monolog zu halten

(Vet. lat. 11,5f. descendit dominus videre civitatem et turrem quam aedifi-
caveruntfilii hominum. (6) et dixit dominus deus ...; vulg. descendit autem
dominus ut videret civitatem et turrem quam aedificabant filii Adam (6) et dixit),
sondern hält sich offenkundig im Himmel auf und kündigt seinen Abstieg zur
Erde erst an (Alethia 3,258 Iam descendamus vgl. Vet. lat. 11,7 venite de-
scendamus et confundamus illic linguas eorum; vulg. venite igitur descendamus
et confundamus ibi linguam eorum). Zum anderen ist die Rede Gottes in der
Alethia offenbar nicht als Monolog zu verstehen, sondern richtet sich an nicht
näher spezifizierte «Teilhaber an der Herrschaft» (3,246 propriis regni consorti-
bus). Ob man diese Wendung im Sinne der Trinität oder von himmlischen
Dienern, also Engeln (die jedoch schwerlich an der Herrschaft «teilhaben»), zu
verstehen hat, bleibt völlig im Dunkeln. Beide Abweichungen im Erzählablauf
nähern die Darstellung erheblich der oben besprochenen Statiusszene an, wo
Juppiter im Himmel bei einer Götterversammlung durch das
Vordringen und die blasphemische Rede des Capaneus überrascht wird. Vor
diesem Hintergrund wird man kaum umhinkommen, den die Rede Gottes
einleitenden Kommentar gegenüber den dubiosen göttlichen consortes über die
Verwegenheit menschlicher Unternehmungen (Alethia 3,247 En terrena.phalanx
quid non furiosa resignet?) auf die P-Variante bei Stat. Theb. 10,909 (Quae
non spes hominum?) zurückzuführen4, terrena phalanx dürfte nichts anderes
sein als eine preziöse Umschreibung des Begriffs homines, und an beiden Stellen

wird die Grenzenlosigkeit menschlicher Hoffnungen bzw. Unternehmungen

mit dem rhetorischen Totalitätsausdruck quis/qui non ausgedrückt.
Mit dem in dieser Imitation bestehenden Zeugen des Statiustextes gelangt

man wesentlich näher an den Autor als mit der ältesten, frühestens in das

neunte Jahrhundert zu datierenden Handschrift P. Da also die beiden ältesten
Textzeugen Quae non bieten, wird man die Möglichkeit dieser Variante eingehend

zu prüfen haben. Das einzige gravierende Argument dagegen bietet, wie

3 Allgemein zur Statiusbenutzung in der Alethia vgl. H. Maurer, De exemplis quae Claudius Marius

Victor in Alethia secutus sit (Diss. Marburg 1896) 112-114.
4 An einer weiteren Stelle der Capaneusepisode am Ende des zehnten Thebaisbuchs lässt sich

eine Lesart der P-Tradition durch eine spätantike Imitation bestätigen. Der auktoriale
Schlusskommentar über den Frevler Capaneus lautet (Theb. 10,938f.):

paulum si tardius artus
Cessissent, potuit fulmen sperare (PDN2ç : meruisse co) secundum.

Auf einer christlichen Umdeutung dieser Stelle beruht die typologische Interpretation von
Gen. 9,15 (Gott zu Noe) et non erunt ultra aquae diluvii ad delendam universam carnem bei
Avit. Spirit, hist. gest. 4,618-620 (die Sintflut wird in Hinsicht auf die neutestamentliche Taufe
gedeutet):

Sic unum genitor iurans baptisma sacrabat:
Ut semel ablutum lymphis purgantibus orbem,
Sic sperare reos layacrum non posse secundum.



126 Thomas Gärtner

oben herausgestellt, das Verhältnis zu dem im Statiustext unmittelbar folgenden

Präpositionalausdruck tumidaepostproelia Phlegrae. Bei Claudius Marius
Victorius wird der Kommentar über die Masslosigkeit menschlicher Pläne
durch keinerlei Zeitangabe eingeschränkt (der die beiden folgenden Hexameter

füllende Relativsatz spezifiziert nur das den Kommentar veranlassende
Unternehmen des Turmbaus). Offenbar hat der spätantike Dichter die Worte
Quae non spes hominum als eine absolute Bemerkung über die Grenzenlosigkeit

menschlicher Hoffnungen verstanden. In der Tat erscheint es nicht abwegig,

ein solches Textverständnis durch eine Änderung der Interpunktion von
Juppiters Worten zu ermöglichen:

«Quae non spes hominum! tumidae post proelia Phlegrae
Tune etiam feriendus?» ait...

«Worauf hegen die Menschen keine Hoffnung! Muss ich nach den Kämpfen

des übermütig sich erhebenden Phlegra nun auch noch dich (mit dem Blitz)
schlagen?» Dass ein mit der Fragepartikel -ne verbundenes Personalpronomen,

das den Ton einer rhetorischen Frage trägt, seinem Kontrastbegriff folgt,
ist bei Statius keineswegs singulär, vgl. Theb. 10,270f. (Thiodamas über die ein-
geschlafenen thebanischen Bewacher des argivischen Lagers):

Pro pudor! Argo lie as hi ne ausi obsidere portas,
Hi servare viros?

und ll,723f. (Antigone bittet Creon darum, dass Oedipus in der Stadt bleiben
darf):

felicibus hicne
Obstat?

Sachlich wird nach der hier vorgeschlagenen Lesart und Interpunktion
Phlegra von Juppiter nicht als zeitlicher Anfangspunkt menschlicher
Verwegenheit (Quae non spes hominum tumidae post poelia Phlegrae?) oder
Aussichtslosigkeit (Quaenam spes hominum tumidae post poelia Phlegrae?)
erwähnt, sondern als mythischer Vorläufer von Capaneus' hybrishaftem Vorgehen

gegen den Götterkönig: Ebenso wie die Giganten muss Capaneus für sein

Vergehen mit dem Blitz bestraft werden, und Juppiter stellt vor den versammelten

Göttern mit dem Tonfall zorniger Empörung die Frage, ob ein solches

Vorgehen nun tatsächlich zum zweiten Mal erforderlich sei (tumidae post proelia

Phlegrae/Tune etiam feriendus?). Dass die Gigantomachie derart als ein
mythisches Analogon zum Vergehen des Capaneus behandelt wird (womit die sich
faktisch nur gegen Theben und nicht gegen die Götterherrschaft richtende
Aktion des Capaneus natürlich eine gewaltige rhetorische Aufwertung erfährt),
fügt sich auf das Beste in die statianische Darstellung. Schon Theb. 10,849-852
wird das Vordringen des Capaneus mit dem der Gigantomachie mythologisch
vergleichbaren Aufstand der Aloiden verglichen:



Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen 127

qualis mediis in nubibus aether
850 Vidit Aloidas, cum cresceret inpia tellus

Despectura deos nee adhuc immane veniret
Pelion et trepidum iam tangeret Ossa Tonantem.

Am Anfang des folgenden Buchs gratulieren die Götter Juppiter wie nach
dessen Sieg über die Giganten (Theb. 11,7f.):

Gratantur superi, Phlegrae ceu fessus anhelet
Proelia et Encelado fumantem inpresserit Aetnen.

Demnach erscheint es sehr wahrscheinlich, dass auch tumidae postproelia
Phlegrae an der hier besprochenen Stelle nicht in die Verallgemeinerung über
die Menschen, sondern in den folgenden Satz gehört, der die Bestrafung des

Capaneus zum Gegenstand hat. Der Aufbau von Juppiters Rede wirkt in der
hier empfohlenen Textform durchaus überzeugend: Auf die vorausgeschickte
Verallgemeinerung Quae non spes hominum! über die Masslosigkeit menschlicher

Hoffnung folgen zwei Exempel: nach dem «übermütigen» Phlegra (tumidae

greift Quae non spes auf) jetzt auch noch die gleichfalls mit dem Blitz zu
bestrafende Blasphemie des Capaneus.

Einen Nachklang hat die im Statiustext zu konstituierende Periode tumidae

post proelia Phlegrae / Tune etiam feriendus? bei einem anderen spätantiken

Dichter. Sidonius Apollinaris (5. Jahrhundert) lässt in seinem Panegyricus
auf den Kaiser Avitus den Götterkönig Juppiter die bestürzte Roma mit einer
Rede beschwichtigen, in deren Verlauf auf frühere Verdienste Juppiters um
Rom verwiesen wird (Carm. 7,129-134):

si denique dirum
130 Hannibalem iuncto terrae caelique tumultu

Reppulimus: cum castra tuis iam proxima muris
Starent, Collina fulmen pro turre cucurrif,
Atque illic iterum timuit natura paventern
Post Flegram pugnare Iovem

Wohl um dem Göttervater die Furcht im Kampf gegen die Punier zu ersparen,

konjizierte Mommsen (nach dem Apparat der MGH-Ausgabe von Chr.
Luetjohann, 1887) parentem statt paventem in Vers 133. Paul Mohr führte im
Apparat seiner Teubneriana (Leipzig 1895) gegen diese Konjektur eine Stelle
aus der Praefatio zu demselben Panegyricus an (Carm. 6,15):

5 Vgl. Claud. Carm. 15 (Gild.), 851. (Roma spricht):
Muro sustinui Martern noctesque cruentas
Collina pro turre tuli...

(nachgewiesen in dem Luetjohanns MGH-Ausgabe von Eug. Geisler beigegebenen Verzeichnis

der «loci similes auctorum Sidonio anteriorum», p. 396). Zur Sache vgl. Liv. 26,11,2 und Sil.

Pun. 12,605-645.



128 Thomas Gartner: Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen

cum trepidum spectaret Flegra Tonantem.

Offenbar soll trepidum Tonantem die Junktur paventern /... Iovem in
Carm. 7,133f. stützen. Doch mutet die Ausdrucksweise «die Natur fürchtete
wiederum, dass Juppiter nach Phlegra angstvoll kämpfe»6 recht sonderbar an,
zumal dann Juppiter in seiner beschwichtigenden Rede an Roma die nicht
gerade beruhigende Möglichkeit seiner eigenen Furcht vor römischen Feinden
mit der pointierten Begriffsaufnahme timuit paventem in befremdlicher
Weise ins Licht rücken würde. In Wirklichkeit hat man die Worte paventem /
Post Flegram zusammenzunehmen, womit auch iterum timuit verständlich wird:
«Die Natur7 fürchtet erneut den Kampf des Zeus (mit dem Blitz) nach dem
angstvollen Phlegra». Der Grundgedanke der Formulierung (der «Kampf»
Juppiters mit dem Blitz verbreitet Schrecken) entstammt Sil. Pun. 13,19f.:

Terror adhuc inerat superum ac redolentia in armis
Fulmina et ante oculos irati pugna Tonantis.

Mit der Junktur paventem/Post Flegram spielt der sidonianische Juppiter

auf die in Wortstellung und Verlebendigung des Kampfplatzes genau
entsprechende Formulierung des statianischen8 Götterkönigs an (tumidae post
proelia Phlegrae). Nur kommt es dem Juppiter des spätantiken Dichters eben
nicht darauf an, dass nach der Arroganz der Giganten zu Phlegra erneut ein
Sterblicher sich ähnliches Tun anmasst, sondern er hebt hervor, dass die Natur
nach der Angst des von Blitzen heimgesuchten Phlegra nun erneut den
Blitzschlag Juppiters zu fürchten hat: Entsprechend der beschwichtigenden
Tendenz der Rede hebt Juppiter nicht den Aspekt der menschlichen Anmassung
hervor, sondern den der Furcht vor seinem Blitzschlag (worin sich wiederum
seine Macht verrät). Da Sidonius Apollinaris nun mit der Wendung illic iterum
timuit natura paventem / Post Flegram pugnare Iovem Phlegra mit einem späteren

Blitzschlag Juppiters in Verbindung bringt (vgl. 132 Collina fulmen pro
turre cucurrit), hat er ohne Zweifel im Text der Thebais richtig die Worte tumi-
dae post proelia Phlegrae / Tune etiam (vgl. iterum Sid. Apoll. Carm. 7,133) fe-
riendus? verbunden.

6 W. B. Anderson (Loeb Library, vol. I, London 1936): «Nature feared that there once again, as

in Phlegra's combat, Jove was fighting in terror.» A. Loyen (Budé, vol. I, Paris 1960): «la Nature
redouta que Jupiter épouvanté ne prît part de nouveau au combat, comme à Phlégra.»

7 Die Natur ist hier als von den Blitzschlägen Juppiters angstvoll betroffene Instanz zu verstehen.
In diesem Punkt unterscheidet sich die Sidonius-Partie von der bei Eug. Geisler (oben Anm. 5)
als Vorbild angegebenen Stelle Stat. Achill. 1,484—489 Sic cum patientes Phlegraea in castra coi-
rent/Caelicolae.../.../...,/Stabat anhela metu solum Natura Tonantem /Respiciens.... wo die
Natura als eine personfizierte, auf der Seite der Götter stehende und sorgenvoll an ihrem
Geschick teilhabende Gestalt gedacht ist.

8 Zur herausragenden Bedeutung des Statius als Vorbild des Sidonius Apollinaris vgl. jetzt eine

Spezialuntersuchung zu Carm. 22: N. Delhey, Apollinaris Sidonius, Carm. 22: Burgus Pontii Le-
ontii. Einleitung, Text und Kommentar (Berlin/New York 1993) 27.


	Statius Theb. 10,909f. im Lichte spätantiker Imitationen

