Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)
Heft: 2
Artikel: Pompeo in cielo (Pharsalia IX 1-24; 186-217), un verso di Dante

(Parad. XXIlI 135) e il senso delle allusioni a Lucano in due epigrammi

di Marziale (IX 34; XI 5)
Autor: Narducci, Emanuele
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pompeo in cielo (Pharsalia IX 1-24; 186-217),

un verso di Dante (Parad. XXII 135) e il senso delle allusioni

a Lucano in due epigrammi di Marziale (IX 34; XI 5)

Di Emanuele Narducci, Firenze

1. Una poetica del «grottesco»?

In un libro di diversi anni fa W. R. Johnson' ha inaugurato 'interpreta-
zione, destinata a notevole fortuna negli studi successivi, di Lucano come scrit-
tore spesso beffardamente satirico’: il sarcasmo corrosivo del poeta si esercite-
rebbe anche (e soprattutto) nei confronti di quei personaggi, come Pompeo e

Cato

ne, che letture piu tradizionali della Pharsalia ci avevano abituato a

considerare portatori, sia pure in diversa misura, di valori positivi. Tra i passi sui
quali fa leva I'interpretazione di Johnson vi ¢ I'apertura del libro IX: dopo la

prod
d’Eg

itoria uccisione e decapitazione di Pompeo ad opera dei sicari del re
itto, il suo spirito evade dal povero sepolcro che mani pietose hanno im-

provvisato per lui, e ascende tra le stelle, nella regione sublunare (Phars. IX
1-18):

10

At non in Pharia manes iacuere fauilla

nec cinis exiguus tantam conpescuit umbram;
prosiluit busto semustaque membra relinquens
degeneremque rogum sequitur conuexa Tonantis.
qua niger astriferis conectitur axibus aer
quodque patet terras inter lunaeque meatus,
semidei manes habitant, quos ignea uirtus
innocuos uita patientes aetheris imi

fecit et aeternos animam collegit in orbes:

non illuc auro positi nec ture sepulti
perueniunt. illic postquam se lumine uero
inpleuit, stellasque uagas miratus et astra

fixa polis, uidit quanta sub nocte iaceret

Solo quando questo articolo era gia composto per la stampa, & stato pubblicato il pregevole stu-
dio di F. Brena, Osservazioni al libro 1X del Bellum Civile, in: P. Esposito/L. Nicastri (edd.), In-
terpretare Lucano. Miscellanea di Studi (Salerno 1999). Dei risultati dell’indagine di Brena a
proposito dell’incipit del libro I X, in larga parte convergenti con le osservazioni qui svolte, terro
conto nel nuovo libro su Lucano che ho in preparazione.

Momentary Monsters. Lucan and His Heroes (Ithaca/London 1987).

Su questa tendenza interpretativa (e il suo background culturale) rimando a due miei lavori re-
centi: Deconstructing Lucan, ovvero Le nozze (coi fichi secchi) di Ermete Trismegisto e di Filo-
logia, «Maia» n.s. 51 (1999) 349-387; Catone in Lucano (e alcune interpretazioni recenti), rela-
zione presentata al Convegno Internazionale «Lucano e la poetica del Bellum Civile», Firenze
18 Marzo 1999 (gli Atti del Convegno sono in corso di stampa; la mia relazione sara pubblicata
anche in «Athenaeum»).



Pompeo in cielo 71

nostra dies risitque sui ludibria trunci.

15 hinc super Emathiae campos et signa cruenti
Caesaris ac sparsas uolitauit in aequore classes,
et scelerum uindex in sancto pectore Bruti
sedit et inuicti posuit se mente Catonis.

A giudizio di Johnson, tutto il passo ¢ «ridiculous by design» (p. 73), e costi-
tuisce una «pure absurdity» (p. 83); si tratterebbe di una versione scoperta-
mente parodistica dell’idea stoica della riunione dell’anima con il fuoco divino;
e una spia consistente degli intenti «caricaturali» di Lucano consisterebbe
nell’immagine buffonesca creata con I’espressione prosiluit busto del v. 3.

Per questa e per numerose altre interpretazioni, il libro di Johnson (in-
sieme ad altri lavori che da esso hanno preso pit 0 meno variamente le mosse)
costituisce un documento significativo di una tendenza, oggi abbastanza diffusa
nei nostri studi, a sovrapporre alle ragioni compositive del testo le impressioni
immediate dell’interprete contemporaneo (magari sotto il pretesto della pra-
tica del cosiddetto close reading, che spesso si basa sul puro «fiuto» del critico, e
prescinde da ogni filologia). Che Lucano possa talora apparire «ridicolo» al let-
tore del tardo Novecento (e su questo si pud anche consentire) non significa che
egli apparisse tale ai lettor1 ai quali si indirizzava, né tanto meno che egli perse-
guisse deliberatamente una poetica del grottesco. Il nostro passo pone in realta
una serie di problemi complessi, non dirimibili da parte di una lettura che ri-
nunci programmaticamente alle mediazioni culturali; io confido che uno scavo
abbastanza attento del brano, e dei suoi presupposti, possa servire a collocare in
una luce piu appropriata gli intenti ai quali esso obbedisce all’interno del
poema’.

2. Lucano, il «<somnium Scipionis», e la Via Lattea di Manilio

Andra notato, in primo luogo, il rapporto strettissimo tra questa ouverture
del libro IX e la chiusa del precedente. La lunghissima e indignatissima effu-
sione del poeta sull’inadeguatezza del sepolcro del Grande, sull’opportunita di
trasferirne a Roma le spoglie e i mani, sulla maledizione che pesa sulla terra egi-
ziana (Phars. VIII 793-892), si conclude ribaltando i motivi e le tematiche che la
hanno tanto abbondantemente nutrita: proprio la mancanza di una tomba sun-
tuosa giovera incommensurabilmente alla fama immortale di Pompeo; cancel-

3 Non ¢ molto pertinente il confronto (segnalato da Ch. Martindale, Paradox, Hyperbole and Li-
terary Novelty in Lucan’s De Bello Civili, <BICS» 23,1976, 52) tra il nostro passo e la cosiddetta
«apoteosi di Dafni» in Virgilio, Ecl. 5,56sgg. Martindale basa la sua interpretazione sulla con-
vinzione che (come gia volevano alcuni commentatori antichi) il personaggio di Dafni costi-
tuisca una sorta di «allegoria» di Cesare, nei confronti della quale Lucano reagirebbe polemica-
mente. In realta, la pretesa somiglianza dell’apertura di Pharsalia IX con la «apoteosi» di Dafni
sembra basarsi soprattutto su elementi «topici» in contesti del genere; va tuttavia rilevato che,
pur muovendo da un rapporto intertestuale alquanto incerto, lo studioso arriva in qualche
modo a intuire la valenza anticesariana del passo lucaneo, sulla quale cfr. qui sotto.



72 Emanuele Narducci

lando ii suo miserabile bustum, I’azione distruttiva del tempo cancellera anche
le prove della sua morte; alle generazioni future, la sua sepoltura in Egitto ap-
parira altrettanto inverosimile quanto quella di Giove a Creta (Phars. VIII 865-
872):

proderit hoc olim, quod non mansura futuris
ardua marmoreo surrexit pondere moles.
pulueris exigui sparget non longa uetustas
congeriem, bustumque cadet, mortisque peribunt
argumenta tuae. ueniet felicior aetas

qua sit nulla fides saxum monstrantibus illud;
atque erit Aegyptus populis fortasse nepotum
tam mendax Magni tumulo quam Creta Tonantis.

Lucano intendera semplicemente dire, in forma retoricamente elaborata,
che ’Egitto (oggetto poco prima della sua invettiva) non ¢ degno di esser cre-
duto ospitare la tomba di Pompeo?* Mia impressione ¢ che egli intenda piut-
tosto suggerire una sorta di «divinizzazione evemeristica» (grossolanamente
parlando) di Pompeo, un suo innalzamento su un piano quasi paritetico a quello
di Giove’. In questo senso orientano alcuni indizi: ’esplicita asserzione del
v. 868 sulla futura scomparsa degli argumenta della morte di Pompeo; € la ma-
niera in cui la proverbiale menzogna dei Cretesi sulla tomba di Giove ¢ trattata,
per esempio, nell’/nno a Zeus di Callimaco: non si puo credere che sia stato se-
polto colui che & destinato a vivere per sempre (vv. 8sgg.: ‘Kofjteg dei Pev-
otol- xal yao Tdpov, @ dva, osio | Kofjteg étextvovto: ov 8 o0 ¥d-
veg, €001 yap aiei)’.

L’accenno a questa forma di «immortalita» prepara in qualche modo il
terreno per ’ascesa al cielo di Pompeo con la quale si apre il libro IX (al v. 4 se-
quitur convexa Tonantis sembra costituire un deliberato richiamo al verso fi-
nale del libro VIII: né Giove né i mani di Pompeo si trovano nei loro presunti
sepolcri, ma albergano nelle regioni aeree).

4 Verso questa interpretazione propende O. A. W. Dilke, Lucan’s Account of the Fall of Pompey,
in: AA. VV., Studi su Varrone, sulla retorica e storiografia latina. Scritti in onore di Benedetto Ri-
posati (Rieti 1979) 184. Dilke polemizza con I'interpretazione di F. M. Ahl, Lucan. An Intro-
duction (Ithaca/London 1976) 189, pil vicina a quella che propongo nel testo.

5 Ad equiparazione di Pompeo a Giove pensa anche R. Mayer, nel suo commento al libro VIII
della Pharsalia (Warminster 1981) 190 (peraltro alquanto povero di delucidazioni sul nostro
passo).

6 Ahl, op. cit. 189, nota opportunamente che il motivo della fama immortale associata con la man-
canza della sepoltura ricorreva gia (in negativo, per cosi dire) nelle parole di sfida di Cesare
contro gli déi, quando essi sembravano volerlo travolgere nella tempesta (Phars. V 668sgg.:
mihi funere nullo | est opus, o superi: lacerum retinete cadauer | fluctibus in mediis, desint mihi
busta rogusque, | dum metuar semper terraque expecter ab omni. Va aggiunto che in questi versi
si puo osservare un’originalissima rifunzionalizzazione della nota tematica diatribica (di proba-
bile ascendenza cinica) della superfluita della sepoltura.



Pompeo in cielo 73

Come & stato riconosciuto da tempo’, la dottrina che Lucano segue in
questo inizio del libro IX non € molto diversa da quella esposta, per esempio, da
Cicerone nel somnium Scipionis; non ¢ qui il caso di tornare a interrogarsi sulle
origini e sulla formazione di questa dottrina, un problema gia eccellentemente
scandagliato negli studi dell’ultimo secolo, a partire almeno da Psyche di Erwin
Rohde; e non ¢ nemmeno il caso di riaprire ’annoso dibattito sul ruolo partico-
lare giocato, in questa elaborazione, da Posidonio (un ruolo che oggi si tende
comunque a ridimensionare)®. Ai nostri scopi sara sufficiente ribadire che in al-
cuni dei testi i quali accennano al soggiorno celeste (nella Via Lattea o nel cielo
della Luna) delle anime degli uomini grandi e giusti, una fondamentale ispira-
zione stoica si combina con suggestioni eclettiche; il platonismo, in particolare,
spingeva ad abbandonare la tesi genuinamente stoica, secondo la quale anche
le anime degli eletti sarebbero tornate a dissolversi nella conflagrazione univer-
sale, per ipotizzare invece una loro sopravvivenza imperitura’.

Non ¢ stato invece finora osservato che un precedente immediato per
questa elevazione astrale dello spirito di Pompeo & costituito dai versi in cui
Manilio, nel libro I degli Astronomica (vv. 758sgg.), fornisce un lungo catalogo
delle fortes animae che si sono meritate il cielo grazie alla propria virtus, e che
hanno sede nella Via Lattea'’. Nel catalogo maniliano i romani sono (come &
ovvio aspettarsi) assai numerosi, anzi essi ormai costituiscono una maxima
turba (v. 777): accanto a figure paradigmatiche della tradizione repubblicana
(gli Orazi, Muzio Scevola, Camillo, Bruto, Fabrizio, Manio Curio ...) figurano
alcuni personaggi del passato piul recente: appunto Pompeo, insieme con Cice-
rone e Catone (Astr. 1 793sgg.):

7 Cfr. R. Pichon, Les sources de Lucain (Paris 1912) 207; H. Le Bonniec, Lucain et la religion, in:
M. Durry (ed.), Lucain, Entretiens Hardt 15 (Vandceuvres-Geneve 1970) 193sg.; R. Hoven,
Stoicisme et Stoiciens face au probléme de ’au-dela (Paris 1971) 129sg. (alquanto sbrigativo e su-
perficiale). La trattazione piu approfondita resta quella contenuta nell’ottima dissertazione di
H.-A. Schotes, Stoische Physik, Psychologie und Theologie bei Lucan (Bonn 1969) 92sgg.

8 Tra gli studi fondamentali vi & naturalmente P. Boyancé, Etudes sur le Songe de Scipion (Bor-
deaux/Paris 1936) 133sgg. Cfr. anche il commento di A. Ronconi al Somnium Scipionis (Firenze
*1966) 90sg., e la bibliografia ricordata nell’eccellente contributo di A. Traina « L aiuola che ci fa
tanto feroci». Per la storia di un topos, in: Poeti Latini (e Neolatini). Note e saggi filologici (Bolo-
gna “1986) 318sg. Un quadro di sintesi lucido e aggiornato ¢ stato tracciato di recente (soprat-
tutto, ma non solo, a proposito del pensiero di Seneca) da A. Setaioli, Seneca e I'oltretomba, in:
G. G.Biondi (ed.), Miscellanea Senecana, «Paideia» 52 (1997) 337sgg. (dove si trovera anche un
vaglio della bibliografia pit importante; per una valutazione degli influssi posidoniani cfr. in
particolare 340).

9 A proposito del passo di Lucano la combinazione stoico-platonica veniva del resto gia messa in
rilievo dai commentatori antichi; cfr. i Commenta Bernensia a Phars 1X 6 (= SVF 11 817), mix-
tum dogma cum Platonico Stoicum.

10 Per un inquadramento generale di questo passo di Manilio cfr. L. Baldini Moscadi, Il poeta tra
storia e ideologia: Manilio e le guerre civili, in: AA. VV., Cultura e ideologia da Cicerone a Se-
neca (Firenze 1981) 49sgg.



74 Emanuele Narducci

Pompeiusque orbis domitor per trisque triumphos
ante deum princeps, et censu Tullius oris

emeritus caelum |...]

et Cato fortunae victor |[...]

Ma ad affollare gli spazi celesti di Manilio contribuiscono soprattutto i
membri della dinastia imperiale (Astr. 1 798sgg.)"":

Venerisque ab origine proles
lulia descendit caelo caelumque replebit,
quod reget, Augustus, socio per signa Tonante.

I versi successivi, quasi sicuramente sfigurati da una lacuna che venne indi-
viduata da Housman, contengono la menzione del dio Quirino e, con ogni pro-
babilita, del sidus Iulium (Giulio Cesare), situati tuttavia (al pari di Augusto) in
una sfera piu elevata di quella in cui biancheggia la Via Lattea: la sfera in cui si
collocano non i benefattori del genere umano, ma le divinita stesse'.

Certi critici alla moda avrebbero facile giuoco nel praticare una «lettura
sovversiva» di questi versi di Manilio, e nell’individuare consistenti indizi di iro-
nia, e forse anche di coperto anti-Augustanism, nella maniera in cui il poeta de-
scrive la Via Lattea gremita (come 1’autobus nell’ora di punta?) dalla maxima
turba dei romani, e la gens Iulia che si accalca (replebit) nel cielo. Un interprete
che dia ancora qualche peso alla serieta degli studi preferira tuttavia concen-
trare il suo interesse sulla maniera in cui Lucano rielabora e sovverte (lui, dav-
vero!) lo spunto maniliano®.

Gli inquilini della Via Lattea descritta dall’autore degli Astronomica di-
mostrano un unanimismo simile a quello delle anime dei futuri eroi di Roma
negli Elisi virgiliani, dove parimenti Cesare e Augusto, con i suoi discendenti,
stavano a fianco di Pompeo e degli eroi della repubblica (mentre Catone era
raffigurato sullo scudo di Enea, in un contesto di glorificazione della vittoria di
Augusto sulle forze del furor). Nelle opere ispirate dall’ideologia augustea ¢
evidente lo sforzo di conciliare gli antagonismi del passato nella grandezza pre-
sente'*: giovera anche ricordare, a questo proposito, che nella folla di imagines
che accompagnava il funerale di Augusto figurava anche quella di Pompeo (Dio
Cass. LVI 34).

11 Riporto questi versi secondo il testo (e la puntuazione) proposti da R. Montanari Caldini, Virgi-
lio, Manilio e Germanico, in: AA. VV., Cultura e ideologia da Cicerone a Seneca, cit., 81. Alla
trattazione della Montanari Caldini rimando per i complessi problemi esegetici che il passo
pone.

12 Cfr. Montanari Caldini, art. cit., 82sgg.

13 Giovera ricordare che Lucano riprende anche altrove suggestioni di Manilio a proposito di
Pompeo: cfr. il mio La Provvidenza Crudele. Lucano e la distruzione dei miti augustei (Pisa
1979) 47; altri confronti in Baldini Moscadi, art. cit., 59. Sui rapporti di Lucano con Manilio cfr.,
in generale, la dissertazione di F. Schwemmler, De Lucano Manili imitatore (Giessen 1916).

14 Per questo aspetto dell’ideologia augustea ¢ fondamentale la trattazione di A. La Penna, Ora-
zio e l'ideologia del principato (Torino *1963) 100sg.



Pompeo in cielo 75

Il cielo al quale Lucano fa ascendere il suo Pompeo € molto piu esclusivo, e
politicamente «parziale»: non illuc auro positi nec ture sepulti | perveniunt
(Phars. IX 10-11). Per consenso praticamente unanime degli interpreti, I’allu-
sione & qui ai fastosi sepolcri dei Cesari divinizzati post mortem”, contro i quali
la polemica di Lucano si appunta anche altrove: Phars. VI 807 sgg. (profezia ai
discendenti di Pompeo): properate mori |...] | et Romanorum manes calcate deo-
rum; V11 457sgg.: bella pares superis facient civilia divos | fulminibus manes ra-
diisque ornabit et astris' | inque deum templis iurabit Roma per umbras; VIII
835sg. (divinizzazione di Cesare): tu quoque, cum saevo dederis iam templa ty-
ranno | nondum Pompei cineres, o Roma, petisti. Negli spazi astrali di Lucano
non vi ¢ posto per la Caesareae [...] domus series che si ¢ arrogata il diritto della
spada sulle gole dei romani (IV 821sgg.).

3. Nella luce della luna

Il mondo sublunare al quale Pompeo sale & abitato dai semidei manes
(Phars. IX 7). L’aggettivo — come gia osservavano i commenta Bernensia — € un
trasparente calco del greco nuiveol, ed & praticamente sinonimo di «eroi», il ter-
mine col quale alcuni stoici sembrano avere designato le anime degli uomini
giusti che sopravvivono alla morte (Diog. Laert. VII 151 = SVFI11102)". In al-
tr1 testi della scuola appare alquanto sfumata la distinzione tra gli «eroi», cosi
intesi, e 1 dapoves (SVFI11101-1105), 1 quali, secondo una diversa concezione,
gia testimoniata in Platone ma destinata a particolare fortuna in eta imperiale,
sono invece esseri di natura intermedia tra gli déi e gli uomini. Se veramente la
dottrina stoica sugli «eroi» in qualche modo recepiva istanze della religione po-
polare connesse a una fede sviluppatasi a partire dal culto dei morti', & forse
possibile giustificare meglio, da parte di Lucano, il ricorso al termine manes, ra-
dicato nella religiosita tradizionale romana. Su questo punto ritornero in se-
guito.

Entrando nelle regioni astrali, ’anima di Pompeo si riempie di una «vera
luce» (Phars. IX 11-12: se lumine vero | implevit), evidente metafora della su-

15 Un parallelo interessante in Seneca tragico, Thyest. 463sg., non ture colimur nec meae excluso
love | ornantur arae.

16 Evidente allusione al catasterismo di Cesare e a promesse come quella formulata ad Augusto in
Georg. 1 32 anne novum tardis sidus te mensibus addas (andra osservato che nell’elogio di Ne-
rone Lucano formulava analoghi voti per il principe contro il quale avrebbe poi congiurato; ma
I’elogio di Nerone ¢ imbastito di temi convenzionali: cfr. il mio La Provvidenza Crudele, cit.,
21sgg.; nuova documentazione in M. Dewar, Laying it with a Trowel: the Proem to Lucan and
related Texts, «Class. Quart.» 44, 1994, 199sgg.).

17 Molto buona la trattazione di Schotes, Stoische Physik, cit., 94sg.

18 In questo senso sembra orientare la trattazione di Schotes, Stoische Physik, cit., 94. Analoga-
mente, Le Bonniec (art. cit., 163) supponeva che, insistendo sulla necessita di riportare a Roma
le ceneri di Pompeo (Phars. VIII 846sgg.), Lucano intendesse fare di lui un eroe protettore della
citta, sul modello degli eroi poliadi della Grecia.



76 Emanuele Narducci

periore conoscenza della quale arriva a godere dopo la morte. Gli interpreti
hanno messo in evidenza i numerosi casi in cui Seneca (in contesti nei quali de-
scrive talora I’esistenza oltremondana degli spiriti dei sapienti, talora I'innalza-
mento del filosofo a uno stato contemplativo che lo distacca dalle bassezze della
vita) oppone un’illuminazione del genere alle tenebre e alla nebbia che gravano
sulla vita degli uomini'*:

Ad Marciam 26,3: coimus omnes in unum videmusque non alta n o cte circumdati nil
apud vos, ut putatis, optabile, nil excelsum, nil splendidum, sed humilia cuncta et gra-
via et anxia et quotam partem luminis nostri cernentia.

Ad Polybium 9.8: non perdidit lucem frater tuus, sed sinceriorem sortitus est.

Epist. 79,12: tunc animus noster habebit, quod gratuletur sibi, cum emissus his tene-
bris,in quibus volutatur, nontenuivisu clara prospexerit,sedtotum diem ad-
miserit et redditus caelo suo fuerit.

Epist. 102,28: aliquando naturae tibi arcana retegentur, discutietur ista caligo et
lux undique clara percutiet. imaginare tecum, quantus ille sit fulgor tot sideri-
bus inter se lumen miscentibus [...]; aequaliter splendebit omne caeli latus [...]; tum
nunc per angustissimas oculorum vias obscure intueris [...]. quid tibi videbitur divina
lux, cum illam suo loco videris?

Nat. quaest. 1,2: altera [= pars philosophiae] multum supra hanc, in qua voluta-
mur, caliginem excedit et tenebris ereptos perducit illo unde lucet.

Nat. quaest. 111 praef. 11: a divinorum conversatione quotiens ad humana recideris,
non aliter caligabis quam quorum oculi in densam umbram ex claro sole redierunt.

Traendo spunto da contesti di questo genere, ’espressione lucanea vidit
quanta sub nocte iaceret | nostra dies (Phars. IX 13-14) ricorre a un vigoroso
enjambement per mettere in rilievo I’opposizione tra il mondo celeste e quello
terreno; eppure nei testi di Seneca non troviamo una formulazione cosi densa:
10 non escluderei che essa possa essere stata suggerita dall’antitesi diversa, ma
ugualmente pregnante, tra il nostro mondo e I’altro che Lucano poteva leggere
nel somnium Scipionis (De rep. V114,6): vestra vero, quae dicitur, vita mors est
(cfr. Tusc. 175).

Il primo dei passi di Seneca che ho riportato qui sopra sembra tuttavia
avere fornito a Lucano suggestioni assai piu che generiche; il finale dell’Ad
Marciam, oltre ad impiegare il termine nox per designare 1’oscurita che op-
prime la vita umana, si apre con I'immagine dell’anima che ¢ evasa dal sepolcro
(25,1: non est quod ad sepulcrum fili tui curras: pessima eius et ipsi molestissima
istic iacent, ossa cineresque |[...]. integer ille nihilque in terris relinquens sui fugit
et totus excessit)”. Non sara azzardato scorgere in queste parole il modello di-
retto di quelle in cui Lucano descrive I’ombra di Pompeo che, sfuggendo al cinis

19 Cfr. Schotes, Stoische Physik, cit., 96; Setaioli, art. cit., 353sgg.; R. Degl’Innocenti Pierini, Due
note alla consolatio ad Polybium di Seneca, «Paideia» 42 (1987) 237sgg.

20 Cfr. anche Ad Marc. 23,2, nec umquam magnis ingeniis cara in corpore mora est: exire atque
erumpere gestiunt.



Pompeo in cielo 71

exiguus incapace di tenerla imprigionata, prosiluit busto per raggiungere il cielo
degli eroi (Phars. IX 2-3); tanto piu che il passo della ad Marciam, in evidentis-
sima imitazione del Somnium Scipionis, continua con I’ascesa del defunto negli
spazi sublunari, il suo accoglimento nella schiera delle anime dei grandi romani,
tra i quali gli Scipioni e Catone, la sua gioia nel sentirsi immerso in una nuova
luce (nova luce gaudentem), lo sguardo di distaccata superiorita che egli rivolge
dall’alto alla terra che ha abbandonato: iuvat [...] ex alto relicta despicere (25,2).
Qui & forse la radice del sorriso di commiserazione (o piuttosto di derisione?*)
che il Pompeo di Lucano rivolge dal cielo al proprio cadavere martoriato
(Phars. IX 14 risitque sui ludibria trunci).

4. Il «balzo» verso il cielo

Soffermiamoci ancora brevemente su quel prosiluit busto che a W. R. John-
son ¢ apparso tanto deliberatamente ridicolo. Sono sempre alcuni testi di
Seneca a fornirci qualche suggerimento sulle possibili motivazioni della scelta
del verbo. Non credo abbia ancora suscitato I'ilarita degli interpreti il passo in
cui esso serve a descrivere ’animosa scelta del saggio di «balzare fuori» dal
corpo malato come da un edificio in rovina ( Ep. 58,36, prosiliam ex aedificio pu-
tri ac ruenti). All’idea del suicidio il termine € associato anche in un contesto per
noi piu interessante. Nella Epist. 92,30sgg., Seneca tratteggia I'ideale di un sag-
gio, che, asceso spiritualmente al cielo e fattosi pari agli dei, ¢ in grado di di-
sprezzare tutte le cose terrene; € stato opportunamente osservato che nelle
opere piu mature del filosofo si manifesta la tendenza «a trasferire in una vita
terrena illuminata dalla sapienza i tratti della beatitudine celeste propria degli
eletti»*. Qui importa sottolineare che nel séguito della lettera (§ 34) viene fatto
riferimento all’eroismo col quale il sapiente ¢ pronto ad abbandonare la vita: ab
hoc [= corpore] modo aequo animo exit, modo magno prosilit; la lettera si
chiude con un movimento diatribico che insiste sulla totale indifferenza del sag-
gio a cio che potra accadere delle sue spoglie mortali: uno sprezzante disinte-
resse che puo ricordare quello del Pompeo di Lucano nei confronti del suo trun-
cus.

Ma anche un altro uso senecano di prosilire € ai nostri fini ugualmente
istruttivo. Il verbo & impiegato con una certa frequenza in associazione con fe-
nomeni atmosferici di carattere pilt 0 meno straordinario, Spesso connessi con
attivita del «fuoco»: per es. in ep. 94,56 (alia deinceps digna miratu, sive per or-
dinem subeunt sive subitis causis mota prosiliunt, ut nocturnos ignium tractus
et sine ullo ictu sonituque fulgores caeli patiscentis columnasque ac trabes et varia
simulacra flammarum). Abbastanza numerosi sono gli esempi che si possono
trarre dalle Naturales quaestiones: 1 14,5 (prosilire associato con le meteore);

21 Cfr. qui sotto, 78sgg.
22 Cfr. Setaioli, art. cit., 345.



78 Emanuele Narducci

I 15,2 (con le stelle cadenti); IT 18 1 (I’energia che secondo Anassimandro pro-
duce il tuono balzando fuori da aria spessa e scissa); IT 57 (il lampo si produce
quando I’aria si converte in fuoco senza avere la forza di proiettarsi — prosilire —
piu lontano).

Se questi paralleli colgono nel segno, I’espressione lucanea prosiluit busto
lascia intravedere sia le associazioni del verbo con I'uscita dalla vita e ’abban-
dono delle spoglie mortali, sia quelle con alcune manifestazioni naturali che si
svolgono negli spazi aerei; la traiettoria che, con gagliardo slancio, porta lo spi-
rito di Pompeo ad ascendere nelle regioni dove si fa sentire con piu forza la po-
tenza della ignea virtus (Phars. 1X 7: il fuoco animatore dell’universo) ¢ de-
scritta con un termine che richiama il repentino bagliore di un fulmine o di una
meteora. Come scrive Plutarco a proposito dell’apoteosi di Romolo (Vita Ro-
muli 28,9), 'anima virtuosa «vola via dal corpo come folgore che si stacchi da
una nube (®OomeE AT VEQPOUS OLATTOUEVT] TOT COUATOG)»>.

5. Il riso di Pompeo e il sorriso di Dante

Risit [...] sui ludibria trunci (Phars. IX 14) ¢ una formulazione che sollecita
anch’essa il nostro interesse. Andra notato, prima di tutto, il richiamo alle pa-
role con le quali, nel libro precedente, la voce del poeta denunciava la finale
crudelta della Fortuna nei confronti di colui che ne era stato per lunghi anni il
beniamino, e descriveva il tronco di Pompeo, mutilo della testa, abbandonato
sul lido egiziano (Phars. VIII 709sgg.):

pulsatur harenis
carpitur in scopulis hausto per vulnera fluctu,
ludibrium pelagi

Nell’apertura del libro IX, la voce del narratore sembra aprirsi a una di-
versa, pil elevata comprensione, che la allontana dalla sua piu abituale indigna-
tio; guardato «empaticamente» dal punto di vista dei mani incielati di Pompeo,
il ludibrium del suo cadavere si trasforma, da oggetto di sdegno, in oggetto di
(sor)riso. Non & per un futile giuoco che ricorro a questo espediente grafico:
I'esatto significato di risit € il prossimo punto sul quale dobbiamo soffermarci.

23 Mi era venuto il sospetto che espressioni simili a quella impiegata da Lucano si potessero tro-
vare nella letteratura cristiana, a proposito dell’ascesa dell’anima al cielo o della resurrezione.
Prudenzio, in Perist. XIV 91sgg. descrive il martirio e la beatificazione di Agnese in termini che,
come avremo modo di vedere meglio in séguito, dimostrano la diretta dipendenza dall’apertura
del libro IX di Lucano: exutus inde spiritus emicat | liberque in auras exilit. Devo la segnala-
zione di questo confronto alla cortesia di Margarethe Billerbeck; mentre la sagace competenza
di Augusto Guida é riuscita a scovare per me, tra gli altri, un contesto di Gregorio di Nissa rela-
tivo a Lazzaro (De opificio hominis 221,27): dotiog »oi 0®og 100 tagov éEdAletal La
traduzione latina del passo riportata in PG 44, 221 B suona non a caso: infeger et incolumis de
sepulchro prosilit. Evidentemente né Prudenzio né Gregorio né il suo traduttore trova-
vano niente di ridicolo in un’immagine del genere.



Pompeo in cielo 79

Nel Somnium Scipionis il verbo che descrive I’atteggiamento di chi contempla
dall’alto del cielo le vicende umane non ¢ ridere, ma contemnere, piu coerente
con il lessico accreditato delle scuole filosofiche «nobili» (De rep. VI 20 haec
caelestia semper spectato, illa humana contemnito); analogamente, troviamo
despicere (nel quale si combinano il senso proprio e quello figurato) nella vi-
sione senecana dell’Ad Marciam (25,2; cfr. 23,2). Ridere compare tuttavia
nell’altra visione senecana con la quale si aprono le Naturales quaestiones
(I praef. 7): tunc iuvat inter ipsa sidera vagantem divitum pavimentaridere et to-
tam cum auro suo terram; e lo stesso verbo, in associazione con despicere, im-
piega Stazio in un passo che costituisce un’evidente allusione a quello di Lu-
cano”, e che ipotizza ’ascesa dello stesso poeta della Pharsalia nel cielo dei
beati (Silv. I1 7 102): rapidum poli per axem | famae curribus arduis levatus | qua
surgunt animae potentiores, | terras despicis et sepulcra rides. Soprat-
tutto il passo delle Naturales quaestiones puo far pensare a un’origine diatribica
(cinica?) del motivo del riso sull’oro e sulle ricchezze della terra: una derisione
sarcastica, piu che un sorriso di commiserazione. Riso e derisione sono, come ¢
noto, uno dei connotati pit tipici del cinismo. Non a caso, in ambito greco tro-
viamo yeAhdv nel lungo passaggio dell’Ilcaromenippo di Luciano che fa una di-
vertentissima semi-parodia del luogo comune dei viaggi astrali dei saggi e della
loro contemplazione dall’alto della miseria delle vicende umane (Icaromenipp.
17,17-18,1): &v adT® ye MOIAW %ol TOAVELOET 1@ VeATOW TAVTO UEV Ye-
Lota dnmovdev v TA ywopeva. ndhota 8¢ &m’ éxelvolg émnel pot yehav
Tolg TeQl Yyiig dowv £pilovor xTh.”.

Con cio, il problema rimane: il riso «diatribico», la derisione «cinica»,
continuando a convogliare un’istanza di contestazione e di dissoluzione
(tutt’altro che scevra di passionalita polemica) nei confronti dei moltissimi er-
rori degli uomini, possono apparire una stonatura da parte di chi, come il Pom-
peo di Lucano, si ¢ ormai compenetrato della «vera luce» della verita. Una spia
delle difficolta incontrate dall’interprete puo forse essere vista nelle oscillazioni
dei traduttori contemporanei: «sorrise» Griffa (Milano 1967), Badali (Torino
1988), Canali (Milano 1997); «he smiled», Duff (London/Cambridge, Mass.
1928); «il se rit», Bourgery/Ponchont (Paris 1929); «he ... laughed at», Braund
(Oxford 1992).

Quanti, soprattutto tra gli italiani, intendono «sorrise» potrebbero ope-
rare, forse inconsapevolmente, sotto la suggestione di un lettore d’eccezione.
Nel canto XXII del Paradiso Dante, dietro esortazione di Beatrice, dal cielo

24 Giustamente V. Rudich, Dissidence and Literature under Nero (London/New York 1997) 298 n.
15, ha rilevato che I'imitazione di Stazio praticamente preclude la possibilita di un’interpreta-
zione del testo di Lucano in una chiave «ridicola» come quella proposta da Johnson.

25 1l parallelo col nostro passo delle Naturales quaestiones € assai calzante in Icaromenipp. 18: nai
unv el Tvo Woyu Emtl yovo® péya @oovoivia, 8t daxturiovs Te elyev OxTd %Al QLALag
TETTOQAC, TTAVY Kol €ml TovTtw &v EyElmYv.



80 Emanuele Narducci

delle stelle fisse rivolge lo sguardo all’universo sotto di lui; in fondo all’abisso
siderale gli appare la terra (Parad. XXII 133sgg.)™:

Col viso ritornai per tutte quante
le sette spere, e vidi questo globo
tal, ch’io sorrisi del suo vil sembiante;
e quel consiglio per migliore approbo
che I’ha per meno; e chi ad altro pensa
chiamar si puote veramente probo.

In tempi recenti, € merito di Vittorio Gelsomino (in un articolo il cui titolo
non lascia purtroppo indovinarne il contenuto™) la «riscoperta» del nostro
passo della Pharsalia come fonte dell’immagine dantesca®, accanto agli altri in-
flussi che hanno monopolizzato ’attenzione della critica, soprattutto quello del
Somnium Scipionis; il confronto con Lucano, come mostra sempre Gelsomino,
non era sfuggito né ad alcuni tra i primi commentatori di Dante, come Pietro
Alighieri, né, nel secolo scorso, al Tommaseo®. Gelsomino ipotizza tuttavia che
nella memoria di Dante entri qui in giuoco anche un altro testo, sul quale a sua
volta la suggestione lucanea € resa a mio avviso probabile, oltre che da una serie
di affinita di lessico, da una certa analogia della situazione®. Nell’inno XIV del
Peristephanon Prudenzio descrive Agnese portata in volo nel cielo da una
schiera di angeli, dopo il martirio subito tramite la decapitazione
(vv. 94sgg.):

miratur orbem sub pedibus situm,
spectat tenebras ardua subditas,
ridetque solis quod rota circuit,
quod mundus omnis volvit et implicat

Derisione, allora, o sorriso disteso, in Phars. IX 14?7 Anche se i paralleli
possono sembrare orientarci nel primo senso, non credo che il problema si
possa risolvere in maniera definitiva.

26 Un’eccellente analisi del passo dantesco, della tradizione culturale in cui si inserisce, € dei suoi
modelli letterari, in Traina, art. cit. Individuando nel «sorriso» soprattutto un motivo topico,
Traina sottovaluta tuttavia I'influsso diretto esercitato su Dante dal passo lucaneo; egli pensa
eventualmente all’influenza del proemio delle Naturales quaestiones di Seneca (se Dante po-
teva effettivamente leggerlo, magari in qualche florilegio). Quasi contemporaneamente al con-
tributo di Traina, e senza che egli potesse tenerne conto se non per una rapida segnalazione bi-
bliografica, venne pubblicato I’articolo di V. Gelsomino (citato alla nota successiva), dove a Lu-
cano ¢ restituito il giusto posto tra le fonti del passo dantesco.

27 Da Cicerone a Prudenzio. Genesi di un’«invenzione» dantesca, «Giorn. Ital. Fil.» n.s. 4 (1973)
8sgg.

28 Sulla profondita e I’estensione della conoscenza e dell’imitazione di Lucano da parte di Dante
non c’¢ bisogno di insistere dopo alcuni noti lavori di E. Paratore: Lucano e Dante, in: Antico e
Nuovo (Caltanissetta/Roma 1965); voce Lucano, in: Enciclopedia Dantesca, vol. 111 (Roma
1971) 697-702.

29 Che lo stoicismo lucaneo «si vena non di rado [...] di un chiaro presagio di Cristianesimo» (9) re-
sta tuttavia un’opinione personalissima di Gelsomino.

30 L’imitazione di Lucano coinvolge del resto tutto il passo di Prudenzio; cfr. la n. 23.



Pompeo in cielo 81
6. Scelerum vindex

La continuazione del passo lucaneo spinge piuttosto a porci un’altra do-
manda. Potremmo chiederci se i mani di Pompeo si sono davvero distaccati fino
in fondo dalle passioni terrene, se sono davvero completamente persuasi
dell’insignificanza e dell’insensatezza di quanto avviene sul pianeta. A chi,
anche solo col pensiero, si eleva alla contemplazione della magnificenza dell’or-
dine cosmico, la terra — scrive Seneca in Nat. quaest. 1 praef. 9sgg. — appare come
niente pit di un puntolino nell’universo, in cui gli uomini, come formiche indaf-
farate in uno spazio ristrettissimo, navigano, combattono, fondano i loro im-
peri: hoc est illud punctum, quod inter tot gentes ferro et igne dividitur? I’ 1mma-
gine del mundi punctum’® ritorna in Plinio il Vecchio (Nat. hist. 11174): haec est
materia gloriae nostra, hic honores gerimus, hic exercemus imperia, hic opes cu-
pimus, hic tumultuamur humanum genus, hicinstauramus bella etiam ci-

vilia. Analogamente, nel finale della Ad Marciam (26,4sgg.) la prospettiva ce-
leste che Cremuzio Cordo aveva ormai guadagnato, e che gli schiudeva le vi-
cende passate e future dell’'umanita e dell’'universo, fino al finale annienta-
mento del Tutto, faceva si che egli si rammaricasse di avere dedicato la vita a
comporre la storia insignificante di un solo secolo: il quale, giovera ricordarlo,
era proprio il secolo delle guerre civili; quei libri erano stati condannati al rogo
dal senato perché in essi Cremuzio esaltava 1 cesaricidi, e, come € notissimo, vi
definiva Cassio «I’'ultimo dei romani».

Pompeo (sor)ride di fronte allo strazio del suo cadavere, ma non appare
considerare insignificante il futuro andamento della guerra civile. Il contatto
con le verita astrali non lo spinge a guardare ancora piu in alto, disprezzando
quanto accade sulla terra®; al contrario, da quel contatto, dalla contemplazione
degli astri erranti e delle stelle fisse, 1 suoi mani sembrano trovare alimento e
ispirazione per un rinnovato impegno nel conflitto. Per lui, quella «visione del
mondo dall’alto» che & topica nei contesti di questo genere™ si risolve in un volo
prospettico (volitavit: Phars. IX 16) sui campi della Tessaglia, sulle insegne in-
sanguinate di Cesare, e sulle flotte sparse per i mari; dopo di che 1l suo spirito
vendicatore (scelerum vindex: Phars. IX 17) si cala negli animi di Catone e di
Bruto, e in essi prende dimora (Phars. IX 17-18).

Nel suo vecchio ma ancora utilissimo studio sulle fonti della Pharsalia,
René Pichon si sforzava di ricondurre allo stoicismo ortodosso anche questa
inattesa conclusione del passo lucaneo: secondo Pichon, la possibilita che

31 Sulla cui tradizione si veda ancora Traina, art. cit., 320sgg.

32 Come & topico in contesti del genere, anche quando si tratta, come si ¢ visto, non della sopravvi-
venza post mortem, ma della contemplazione intellettuale del saggio; cfr. per es. Corp. Herm.
IV 5: «Quanti si sono elevati a una simile altezza hanno visto il Bene, e avendolo visto conside-
rano una sventura tutte le cose di quaggill. Avendo disprezzato (xatagEovroavteg) tutti gli es-
seri corporei e incorporel, aspirano all’Uno e Solo.»

33 Ipassipitl importanti sono raccolti e analizzati in R. Festugiere, La révélation d’Hermes Trismé-
giste 11 (Le dieu cosmique) (Paris 1949) 444sgg.

6 Museum Helveticum

AR _ " 3 oms ez s - - -



82 Emanuele Narducci

I’anima di Pompeo ha di influire su Bruto e su Catone si spiegherebbe con la
dottrina della simpatia che regge il cosmo, la quale metterebbe in grado di co-
municare tra di loro le anime di tutti gli uomini, emanazioni dell’'unica anima
universale™. In realta, teorie in qualche modo accostabili a questa ci sono testi-
moniate, per lo stoicismo (soprattutto per quello misticheggiante di Posidonio),
a proposito della divinazione e dei sogni profetici; ma non abbiamo, in ambito
stoico, alcuna documentazione credibile per l'idea che qui Lucano espone,
quella del ritorno sulla terra dell’anima di un defunto, dopo un breve soggiorno
nel mondo sublunare. Da un punto di vista rigorosamente dottrinario, i vv.
15sgg. sembrano inconciliabili con quelli che li precedono™.

Riallacciamoci a una delle osservazioni gia svolte in precedenza. Probabil-
mente non ¢ casuale che nei versi di apertura del libro IX Lucano parli dei
manes e dell’'umbra di Pompeo, e non della sua anima, come sarebbe stato coe-
rente in un contesto squisitamente filosofico. Questa scelta lessicale ha forse
potuto facilitare la contaminazione, ipotizzata da un interprete accorto®, della
dottrina filosofica del soggiorno delle anime nel mondo sublunare con credenze
superstiziose diffuse nella mentalita popolare e forse, in epoca neroniana,
anche in certi ambienti delle classi elevate. Schotes, al quale si deve questa in-
terpretazione, fa riferimento soprattutto all’idea (per la quale non mancano te-
stimonianze nella stessa Pharsalia) che i mani delle persone assassinate con vio-
lenza s1 aggirassero nei pressi del luogo della loro uccisione, in cerca di vendet-
ta’’; effettivamente alcuni passi del poema lucaneo (VIII 761sgg.; 795sgg.; IX
1091sgg.) sembrano alludere ai mani di Pompeo come presenti vicino al luogo
dove egli era stato trafitto e poi decapitato dai sicari egiziani.

Resta ancora, tuttavia, la stranezza che i mani di Pompeo non compiono
personalmente la loro vendetta, ma la ispirano a Catone e a Bruto. Schotes™ si
chiede, a questo punto, se tutta questa sezione del libro IX non possa rappre-
sentare piu che altro una maniera tradizionalmente «epica» di obiettivare al di
fuori dei due personaggi, attribuendola a un influsso soprannaturale®, la loro
decisione di raccogliere il «testimone» anticesariano: Catone assumendo la lea-
dership della guerra in Africa, Bruto congiurando successivamente contro il «ti-

34 Les sources de Lucain, cit., 207sg.

35 Come riconoscono Schotes, Stoische Physik, cit., 85 sgg., € Hoven, Stoicisme et Stoiciens, cit.,
129sg. Cfr. anche Rudich, Dissidence and Literature, cit., 165 (il quale, con una certa esagera-
zione, parla di sopravvivenza di animismo o di un’idea di possessione da parte degli spiriti dei
morti).

36 Cfr. Schotes, Stoische Physik, cit., 85sgg.

37 Un caso famoso ¢ Liv. III 58,11: manesque Verginiae [...] per tot domos ad petendas poenas va-
gati nullo relicto sonte tandem quieverunt. Per Lucano cfr. per es. Phars. 1 11, umbraque erraret
Crassus inulta; V11 768sgg.; VIII 433.

38 Stoische Physik, cit., 86.

39 Come ¢ notissimo, Omero attribuisce in genere I’atto della «decisione» umana a un intervento
esterno della divinita; cfr. per es. B. Snell, La cultura greca e le origini del pensiero europeo (trad.
it. Torino 1963) 44sg.



Pompeo in cielo 83

ranno» e portando a compimento col suo pugnale, proprio ai piedi della statua
di Pompeo, la finale vendetta di quest’ultimo. A mio avviso, una soluzione del
genere non rappresenterebbe molto piu di un ripiego di comodo per venire in
qualche modo a capo di un brano irto di difficolta esegetiche.

Io ho il sospetto che I'indagine potrebbe essere utilmente avviata in una
direzione alquanto diversa. Mi limito a pochi accenni molto generici, perché
sono consapevole di muovermi su un terreno per sua natura estremamente in-
certo. Ho cercato comunque di documentarmi con una certa serieta, e mi au-
guro che gli specialisti perdoneranno le eventuali imprecisioni in cui potro in-
correre.

Partiamo dal dato di fatto che nel testo lucaneo lo spirito di Pompeo:
a) ascende alla sfera sublunare; b) agisce da scelerum vindex e da ispiratore
dell’azione di Catone e di Bruto. Come abbiamo gia accennato in precedenza,
gli stoici avevano opinioni, oltre che per noi mal documentate, di per sé proba-
bilmente imprecise € confuse (e variabili a seconda delle epoche e delle atmo-
sfere culturali) sulle entita sopra-umane che popolavano gli spazi celesti. Dio-
gene Laerzio (VII 151 = SVF 11 1102) riferisce di una dottrina secondo la quale
esistevano «demoni» che condividevano i1 sentimenti degli uomini € sorve-
gliavano le vicende umane;gli «eroi» sarebbero invece le anime degli
uomini giustiche sopravvivono alla morte®. Abbiamo anche gia visto
che proprio la regione sublunare ¢ spesso indicata come sede di queste anime
(SVF1817). Un passo delle Quaestiones Romanae di Plutarco (276F-277A, non
presente negli SVF) riferisce che Crisippo e la sua scuola ammettevano 1’esi-
stenza di demoni malvagi dei quali gli dei si servivano come vendicatori nei
confronti degli uomini empi e ingiusti (xOAAOTALS €M TOVE AVOOGLOVS %Ol
adiroug dvPowmous). Sugli eroi € sui demoni scrisse un’opera Posidonio, della
quale ignoriamo tutto, ma che sara stata in sintonia con la visione, tipica di
questo filosofo, del cosmo come un tutto vivente e pieno di «anime», € sicura-
mente avra svolto un ruolo importante nella sistemazione della dottrina.
Nell’ambito della scuola platonica, le speculazioni demonologiche giocavano
un certo ruolo nell’insegnamento di Antioco di Ascalona, largamente ispirato
da Senocrate, che venne recepito (e romanizzato nella terminologia) da Var-
rone: questi (come ci testimonia Agostino) collocava nello spazio aereo tra le
nuvole e il cerchio della luna entita alle quali assegnava 1 nomi di eroi, lares € ge-
nii’. E probabile che il sincretismo filosofico-religioso di eta imperiale (forse
anche sotto I'influsso di credenze popolari) abbia spinto a confondere entita ap-
partenenti a due categorie gia di per sé difficili da tenere distinte, attribuendo
agli «eroi» status e funzioni che nella dottrina stoica originaria spettavano ai

40 Cfr. D. Babut, Plutarque et le Stoicisme (Paris 1969) 388sgg.
41 Cfr.J. Dillon, The Middle Platonism. A Study of Platonism 80 B.C. to A.D. 220 (London 1977)
46sg.



84 Emanuele Narducci

«demoni»*; I'identificazione & esplicita in un passo di Sesto Empirico (Adv.
math. IX 71 = SVF 11 1105). Alcuni testi ci descrivono cosi le anime divinizzate
che percorrono I’etere nella loro corsa circolare, contemplano le cose del
mondo e vegliano sulla terra®. Molta della nostra documentazione viene, natu-
ralmente, da quel vero e proprio «patito» della demonologia che era Plutarco:
nella Vita di Romolo, per esempio (§ 28, 10), egli delinea il processo attraverso il
quale le anime virtuose si trasformano, in un ciclo di successive purificazioni, da
uomini in eroi, da eroi in démoni, e infine in essenze divine; nel De defectu ora-
culorum, richiamandosi a un passo di Esiodo, parla (417B) di «<démoni che per-
corrono incessantemente il mondo [...] punendo le ingiustizie piu gravi ed arro-
ganti (T®V VTEQNPAVOV ®OL PEYAA®V T®EOUS dwi®dV)». Per la nostra ri-
cerca, sono particolarmente istruttive alcune delle considerazioni svolte nel De
genio Socratis (593 E), dove certi demoni, esplicitamente identificati con le
anime dei grandi trapassati, si comportano da «ispiratori» degli uomini dei
quali condividono le motivazioni*: «coloro che hanno concluso le contese della
vita, e che, per il valore della loro anima, sono divenuti demoni, non tengono in
assoluto disprezzo (ov mavieh®g atudlovol) quanto nel nostro mondo viene
fatto, detto e ricercato, ma sono propizi verso quanti tendono al loro medesimo
fine, partecipano del loro ardore, e li incoraggiano e li aiutano a raggiungere la
virtu». Ugualmente interessante € un passo del De facie in orbe lunae
(944Csgg.): lasciato il corpo, le anime divengono démoni che errano piu 0 meno
alungo nello spazio sublunare, in espiazione delle loro colpe, e finiscono
per accedere alla luna, dove tuttavia non soggiornano stabilmente,
bensidiscendono sulla terraperoccuparsi degli oracoli e delle cerimonie
e per farsi castigatori e guardiani contro le ingiustizie (xohootol Te
yivovtor %ol QUAOXES AONUATOV).

Mi sembra che rappresentazioni del genere siano abbastanza compatibili
con la descrizione che Lucano fornisce dello spirito di Pompeo: anch’esso non
prova per le cose del mondo la despicientia del saggio che ha ormai raggiunto il
cielo; se nei confronti di Cesare agisce come un dAdotwe, un déemone vendica-
tore (scelerum vindex), a Bruto e a Catone, dei quali condivide 'ideale, ispira
I’ardimento per continuare la lotta. La presenza di speculazioni «demonolo-
giche» in qualche modo assimilabili a quelle che piu tardi ci documentera Plu-
tarco non ¢ inverosimile in un ambiente culturale aperto alle molteplici solleci-
tazioni dell’irrazionale, e dal quale & germogliata anche la vexvopavreio del VI
libro della Pharsalia. Come abbiamo visto, a rigore speculazioni del genere por-
tavano fuori dall’ortodossia stoica; ma non ¢ affatto detto che questa per Lu-

42 Sulla confusione di déemoni ed eroi cfr. Babut, Plutarque, cit., 410.

43 Cfr. per es. Menand. Rhet. De encomiis p. 414,16 Spengel. Ampia documentazione in F. Cu-
mont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains (Paris 1942) 123sgg.

44 Cfr. F. E. Brenk, In the Light of the Moon: Demonology in the Early Imperial Period, in:
«ANRW> II 16, 3 (Berlin/New York 1986) 2124sg.



Pompeo in cielo 85

cano venisse al primo posto, e dopo tutto egli poteva accontentarsi di quella che
gli sara apparsa la relativa «contiguita» tra credenze del genere e la dottrina uf-
ficiale del Portico. In questo modo poteva essere assicurata una coerenza se non
altro apparente traivv. 1-14 e i vv. 15-18 del libro IX.

Mi fermo a questo punto, accontentandomi di avere suggerito quella che a
me appare una fertile vena di indagine; se alla mia ipotesi verra riconosciuto un
qualche fondamento, il lavoro di scavo potra essere continuato da chi possieda
una pilu vasta competenza nell’affascinante ma estremamente complesso set-
tore delle speculazioni filosofico-religiose dell’eta imperiale.

7. Miseria e nobilta delle tombe imperiali (Mart. IX 34)

Nell’epigramma IX 34 Marziale celebra, come in altri componimenti di
questo libro (9; 3; 20) il cosiddetto tempio della gens Flavia: il fastoso edificio
sul Quirinale del quale Domiziano concluse la costruzione nel 94, adibendolo a
mausoleo della propria famiglia: in esso furono traslate le salme di Vespasiano,
di Tito, del figlio di Domiziano e di Giulia; e lo stesso Domiziano vi avrebbe in
seguito trovato sepoltura.

La piaggeria di Marziale svolge con qualche arguzia I'iperbole della supe-
riorita di Domiziano su Giove: il padre degli dei riconosce apertamente che il
falso sepolcro per lui allestito a Creta non puo reggere il confronto con quello
che I'imperatore ha fatto elevare ai membri divinizzati del suo casato.

A noiinteressano qui soprattutto i primissimi versi dell’epigramma, i quali
svolgono (e stravolgono) motivi lucanei provenienti proprio dai passi dei quali
ci siamo occupati finora®: il continuum fra la chiusa del libro VIII e ’apertura
del IX (Epigr. IX 34,1sg.):

luppiter Idaei risit mendacia busti
dum videt Augusti Flavia templa poli

Il rimando allusivo ¢ a Phars. VIII 871sg. (atque erit Aegyptus populis for-
tasse nepotum | tam mendax Magni tumulo quam Creta Tonantis) e con-
temporaneamente a Phars. IX 14 (risitque sui ludibria trunci). Ancora
qualche considerazione per meglio motivare la pertinenza di questo secondo
parallelo. Abbiamo I’analogia del contesto, abbiamo risit, questo (sor)riso indi-
rizzato in ambedue i casi alla condizione delle spoglie mortali (vere o false che
siano), e abbiamo ’equivalenza metrico-prosodica mendacia busti / ludibria
trunci®, rafforzata anche dall’esatta corrispondenza sillabica (4 + 2) e gramma-

45 L’occasione di occuparmi del rapporto tra questo componimento e la Pharsalia mi & stata of-
ferta dalla correlazione che ho effettuato di recente per I’assai pregevole tesi di laurea di Re-
nato Giroldini (un allievo di Mario Citroni), dedicata agli epigrammi encomiastici di Marziale.

46 Fattasalva, ovviamente, la misurazione come «lunga» della seconda sillaba di ludibrium, in pre-
senza del gruppo consonantico -br-.



86 Emanuele Narducci

ticale”’. E anche il termine bustum, nel v. 1 dell’epigramma, trova un corrispon-
dente in Phars. VIII 868, bustumque cadet.

L’operazione di Marziale ¢ quella di rivolgere a celebrazione dei monu-
menti funebri dei Cesari spunti lucanei originariamente indirizzati proprio alla
denigrazione di quei monumenti (ricordiamo quanto abbiamo osservato qui so-
pra a proposito di Phars. IX 10-11, non illuc auro positi nec ture sepulti | perve-
niunt, con gli altri paralleli 1a addotti). Il poeta senza mecenati, e percio sfaccia-
tamente cortigiano, offre uno scherzoso ribaltamento in senso filo-imperiale
dell’altro poeta che contro I'impero aveva costruito la sua epica. Naturalmente,
chi ama gingillarsi con le letture «sovversive» potra sempre affermare che pro-
prio richiamando alla mente del suo lettore la contestazione lucanea, Marziale
abilmente «decostruisce» la propria celebrazione del tempio dei Flavi, e della
stessa ideologia imperiale. Dopo tutto si tratta di un giochetto facile facile, che
non si vede perché si dovrebbe vietare a quanti ci trovano un innocuo diverti-
mento.

8. Catone, Pompeo e un verso di Cicerone

Nel séguito della narrazione lucanea, gli effetti dell’influsso esercitato
dallo spirito di Pompeo non tardano a farsi sentire. Catone, che fino a Farsalo,
per quanto avesse seguito le insegne di Pompeo, detestava quest’ultimo al pari
di Cesare, dopo la sconfitta pud ormai totalmente identificarsi nella causa del
Grande (Phars. 1X 23sg.):

at post Thessalicas clades iam pectore toto
Pompeianus erat.

In questa proclamazione della «pompeianita» di Catone si riconosce forse
I’ecolontanadiuna polemica nata ai tempidella guerra civile. In Phil. XI1126sgg.
Cicerone rispondeva all’accusa, che Antonio aveva mosso a quanti avevano se-
guito il Grande in oriente, di avere abusivamente conferito il nome di «senato» a
quelli che erano in realta i castra Pompei; nell’elogio che I’oratore successiva-
mente tesseva dei componenti di questo Pompeianus senatus Catone aveva,
com’era lecito aspettarsi, un ruolo di grande rilievo (Phil. XIII 29sg.). Non ¢ im-
possibile che la narrazione del «xpompeiano» Livio, che era tra le fonti principali
della Pharsalia, concedesse qualche spazio ad argomenti del genere. Sottoli-
neare che Catone era divenuto «pompeiano» solo dopo la morte del Grande era
per Lucano un modo di difendere la scelta del suo eroe, e insieme dirivendicarne
I’autonomia. Percio Catone si sente Pompeianus in un senso diverso da quello di
quanti si erano gettati nella guerra civile soprattutto per fedelta personale al

47 Come ha scritto Scevola Mariotti (Lezioni su Ennio, Urbino 1991, 128), «reminiscenze e imita-
zioni non si manifestano solo in coincidenze lessicali, bensi anche in fatti di stile e di struttura
della frase e del verso».



Pompeo in cielo 87

capo diunafazione. Non stupisce che egli, in un passo di poco successivo a quello
che abbiamo appena visto, possa tornare a impiegare il termine in senso dispre-
giativo; di fronte all’lammutinamento di un contingente di soldati, che ritengono
la guerra finita con la morte di Pompeo e vorrebbero fare ritorno alle case, Ca-
tone prorompe (Phars. IX 256sgg.): ergo pari voto gessisti bella, iuventus, | tu
quoque pro dominis, et Pomp eiana fuisti, | non Romana manus?

L’elogio funebre che Catone tiene in onore di Pompeo (Phars. IX 190sgg.)
ha attirato I’attenzione dei soliti critici alla perpetua caccia di subversions e de-
constructions. Le parole di Catone sarebbero altamente maliziose®, e in esse
lode e biasimo addirittura si annullerebbero a vicenda; tutto il discorso si pro-
porrebbe I'effetto di frenare ’entusiasmo su Pompeo, e creerebbe uno stridente
e deliberato contrasto con la palese volonta del poeta di esaltare quest’ultimo®.
Una tesi del genere ¢ piuttosto difficile da sostenere in considerazione del fatto
che, sia introducendo il discorso di Catone sia poi commentandolo in chiusura,
il narratore rivela al lettore come esso risulto particolarmente gradito all’ombra
del Grande®. In realta Catone si sforza di mettere in rilievo con equilibrio pregi
e difetti di Pompeo; se nelle sue parole vi ¢ tendenziosita, essa ¢, casomai, a fa-
vore del Grande, come dimostra la struttura delle argomentazioni; I’elemento
di critica, che viene regolarmente al primo posto, ¢ poi limitato e riequilibrato
dall’elemento di positivita (Phars. IX 190sgg.): multum maioribus inpar | nosse
modum iuris, sed in hoc tamen utilis aevo | [...]; rectorque senatus | s e d regnantis
erat’ [...]; | inmodicas possedit opes, sed plura retentis | intulit. invasit ferrum,
sed ponere norat. Non per caso, gli interpreti che presuppongono la «malizio-
sita antipompeiana» di Catone forniscono di questo passo una parafrasi che in-
verte i termini di questa serie di opposizioni*.

48 Cfr. Johnson, Momentary Monsters, cit., 72.

49 Cfr. S. Bartsch, Ideology in Cold Blood. A Reading of Lucan’s Civil War (Harvard 1997) 84.

50 Phars. IX 186sgg., non tamen ad Magni pervenit gratius umbras | omne quod in superos audet
convicia vulgus | Pompeiumque deis obicit, quam pauca Catonis | verba, sed a pleno venientia
pectore veri; IX 215sgg., vocibus his maior, quam si Romana sonarent | rostra ducis laudes, gene-
rosam venit ad umbram | mortis honos. L’accenno, contenuto nel primo di questi due passi, al
fatto che il popolo «rimprovera gli déi per la sorte di Pompeo» puo essere aggiunto agli altri
confronti con i quali ho cercato di difendere la lezione tramandata iratamque deis faciem in
Phars. VIII 665 (in un contributo dal titolo /I corruccio verso gli deéi, di prossima pubblicazione
su «Maia»).

51 A voler cercare il pelo nell’'uovo, si potra tuttavia notare una contraddizione tra questa asser-
zione della piena sovranita del senato, e quello che Catone afferma pochi versi dopo (205sgg.):
la veraliberta di Roma ¢ scomparsa dai tempi di Mario e Silla; con 'uccisione di Pompeo muore
anche la liberta fittizia. Ma di contraddizioni del genere la Pharsalia abbonda.

52 Cfr. Bartsch, Ideology in Cold Blood, cit., 84: <Pompey may not have snatched power when the
people were willing to be slaves, but he also preferred war to peace», ecc. E’ ovvio che in questo
modo il peso dell’argomentazione si sposta; per esempio, quando si ¢ chiamati ad eleggere un
amministratore pubblico, si faranno probabilmente scelte opposte a seconda che di un determi-
nato candidato si pensi: «non vale molto, ma ha il pregio di essere onesto», oppure «ha il pregio
di essere onesto, ma non vale molto».



88 Emanuele Narducci

Ma a dimostrare il tono filopompeiano di tutto il discorso vale anche la
trasparente allusione di Phars. IX 199, praetulit arma togae, sed pacem armatus
amavit: il rimando polemico e al famoso verso del De consulatu di Cicerone, ce-
dant arma togae, che alcuni contemporanei, senza troppo ingannarsi, leggevano
proprio come una inopportuna rivendicazione, di fronte alla potenza militare di
Pompeo, del ruolo di colui che amava definirsi consul togatus (cfr. In Pisonem
73)>. Per comprendere il senso dell’allusione, sara utile prendere rapidamente
in esame un episodio precedente. Nel libro VII Lucano (con uno dei pochi de-
liberati falsi storici del suo poema) finge che Cicerone fosse presente nel campo
repubblicano a Farsalo, e gli fa perorare accanitamente, di fronte alla saggia ri-
luttanza di Pompeo, la tesi dell’opportunita di dare battaglia (Phars. VII
63sgg.). La presentazione del personaggio si apre con la lusinghiera definizione
dell’Arpinate come massimo rappresentante dell’eloquenza romana, e con
I’onorevole riconoscimento del fatto che egli aveva saputo sconfiggere Catilina
con le sole forze della legalita; ma subito dopo sterza in senso marcatamente sa-
tirico e caricaturale™: che Cicerone scelga di farsi portavoce di quanti ritengono
necessario arrivare subito allo scontro decisivo, € in buona parte dovuto al fasti-
dio per una vita militare che lo costringe a starsene in silenzio, lontano dal foroe
dai rostri, senza la possibilita di esercitare la sua facondia (Phars. VII 65sg.: ira-
tus bellis cum rostra forumque | optaret, passus tam longa silentia miles)™. Il tono
di satira serve, com’e ovvio, a screditare un’eloquenza che con la sua forza per-
suasiva da vigore a una causa di per sé debole (Phars. VII 67 addidit invalidae
robur facundia causae); I'evidente richiamo all’abilita di Tov fjittw Aoyov
®QELTTW TOLETY equivale a una denuncia del carattere intrinsecamente sofistico
del discorso di Cicerone.

Da Lucano vengono cosi ribaltate quelle che storicamente erano state,
nella sostanza, le rispettive posizioni di Cicerone e di Pompeo: al primo ¢ attri-
buita la cieca e boriosa confidenza con la quale il Grande aveva condotto al
massacro 1’esercito senatorio; mentre Pompeo, nella sua replica (Phars. VII

53 Rimando a due miei lavori di alcuni anni fa, nei quali ho gia cercato di approfondire il senso
dell’allusione: Cicerone poeta in Lucano,«MD» 7 (1982) 178; Gli slogans della pace in Cicerone,
in: Atti del Convegno La pace nel mondo antico (Torino 1990) 178sgg. Per quanto ne so, la prima
cursoria segnalazione del confronto & dovuta a J. Soubiran, nella sua edizione dei frammenti
poetici di Cicerone (Paris 1972) 83.

54 E’strano che la cosa non sia notata da quegli interpreti per i quali Lucano € un poeta che ama
mettere in caricatura ogni cosa.

55 Ho il sospetto che alla radice della formulazione di Lucano possano esservi i casi non infre-
quenti in cui Cicerone denuncia il «silenzio» al quale la sua voce ¢ costretta a causa di una situa-
zione politicamente avversa (I’esilio) o opprimente (la dittatura di Cesare). Cfr. per es. Pis. 32,
tu curiae taciturnitatem annuam, tu silentiumperpetuumiudiciorumac fori, tu ceterailla
in maledicti loco pones quae meus discessus rei publicae volnera inflixit?; Brut. 6, cum forum po-
puli Romani [...] voce erudita et Romanis Graecisque artibus digna spoliatum atque orbatum vi-
deret; Marc. 1, diuturni silenti, patres conscripti, quo eram his temporibus usus, [...] finem ho-
diernus dies attulit.



Pompeo in cielo 89

87sgg.), ostenta lo scetticismo e le gravissime perplessita sulle possibilita di suc-
cesso in una battaglia campale che furono proprie di Cicerone nell’'ultima fase
della guerra™.

Il ribaltamento operato da Lucano & funzionale alla apologia di Pompeo: il
poeta ha voluto scaricare su Cicerone la responsabilita della battaglia non solo
per confutare le sue accuse al «bellicismo» del Grande, ma per indebolire € in
qualche modo svuotare di senso tutta la topica — caratteristica soprattutto
dell’anno del consolato — che ruotava intorno al contrasto tra le «armi» e la
«toga», simbolo di pax e di otium (In Pisonem 73): una topica che tra I’altro
comportava la riduzione di Pompeo al ruolo di puro e semplice «signore della
guerra» di fronte a un Cicerone «architetto della pace». In Phars. IX 199, oltre
alla ripresa del nesso arma togae, ¢ importante che, per il senso, praetulit costi-
tuisce I’opposto polare del cedant di Cicerone, € in qualche modo lo «presup-
pone» logicamente: come a riconoscere che anteponendo le armi alla toga (cioe
le attivita belliche alle magistrature) il Grande non obbedi all’esortazione
dell’oratore. Ma il secondo membro dell’antitesi (sed pacem armatus amavit)
sottolinea invece come Pompeo, pur basando il suo ascendente quasi esclusiva-
mente sulla potenza militare, di essa si fosse tuttavia servito per proteggere la
pace. La sua parabola, si puo intendere, ¢ opposta a quella di Cicerone, che
aveva iniziato con I’'usare contro Catilina le armi della pace (Phars. VII 63sg.:
cuius sub iure togaque | pacificas saevus tremuit Catilina securis), ma aveva
poi finito per caldeggiare stoltamente lo scontro di Farsalo. Attraverso I’allu-
sione antifrastica al verso del de consulatu, Catone si appropria dell’obiezione

56 L’epistolario di Cicerone mostra chiaramente che egli, per niente fiducioso nell’organizzazione
e nelle qualita militari dell’esercito di Pompeo, prima gli aveva ripetutamente consigliato trat-
tative di pace; poi, quando questi le aveva respinte, aveva cercato di convincerlo a temporeg-
giare, rimandando lo scontro decisivo per logorare invece Cesare con la guerriglia. Gia quando
aveva raggiunto Pompeo in oriente, Cicerone aveva avuto il presentimento di andare incontro
alla rovina; aveva assunto un atteggiamento apertamente «disfattista», non lesinando battute di
amaro sarcasmo sull’incrollabile fiducia che i pompeiani riponevano nella vittoria finale. Pom-
peo aveva ricambiato il suo atteggiamento non ammettendolo ai dibattiti sulle questioni pil im-
portanti.

57 Questa espressione, come giustamente rileva G. Petrone (Metafora e tragedia. Immagini cultu-
rali e modelli tragici nel mondo romano, Palermo 1996, 94sgg.), allude a una formulazione virgi-
liana che ricorre due volte, a distanza ravvicinata, all’interno del medesimo contesto: Aen. VI
819, dove Virgilio accenna alle saevae secures del primo Bruto, che aveva condannato a morte i
figli, e Aen. VI 824, saevumque securi | |...]| Torquatum. Per sottolineare con voce sommessa la
problematicita morale della durezza del potere, Virgilio siispira qui a due versi di Lucrezio (111
996; V 1234), provenienti da contesti in cui il poeta epicureo metteva a nudo la vanita della do-
minazione politica. Lucano chiama le scuri «apportatrici di pace», e trasferisce I’epiteto saevus
al nemico del potere contro il quale si esercita la sua punizione (Catilina). Cosi I'autore della
Pharsalia sembra voler correggere Virgilio, accettando senza problemi I’esercizio della vio-
lenza in quanto manifestazione di un potere legittimo. La Petrone non prende tuttavia in consi-
derazione la svolta «satirica» che Lucano impone immediatamente dopo alla presentazione
dell’ Arpinate; percio dalla sua interpretazione il poeta della Pharsalia emerge come una sorta
di acritico «scherano» di Cicerone.



90 Emanuele Narducci

fondamentale di Cicerone a Pompeo solo per ridimensionarne la portata fino
quasi a vanificarla.

9. Un Catone cesariano (Mart. XI 5)

L’elogio funebre di Catone per Pompeo partiva dalla constatazione che il
rispetto per la giustizia era cosa d’altri tempi (Phars. IX 191sg.): le antiche virtl
dei romani gli apparivano definitivamente estinte in hoc [...] aevo | cui non ulla
fuit iusti reverentia. Marziale, nell’'ultimo degli epigrammi proemiali del libro
XI in onore del nuovo imperatore Nerva, si compiace di immaginare che
quell’epoca felice sia finalmente ritornata (XI 5,1sg.): tanta tibiest recti reve-
rentia, Caesar, et aequi | quanta Numae fuerar®. 1l resto del componimento
continua a manipolare temi e motivi di dichiarata provenienza lucanea, anche
in questo caso stravolgendone il senso originario in funzione filoimperiale.
Cambiato il principe, la tecnica adulatoria € rimasta la stessa. Marziale prose-
gue (Vv. 5ss.):

si redeant veteres, ingentia nomina, patres,
Elysium liceat si vacuare nemus:

te colet invictus pro libertate Camillus,
aurum Fabricius te tribuente volet;

te duce gaudebit Brutus, tibi Sulla cruentus
imperium tradet, cum positurus erit.

et te privato cum Caesare Magnus amabit,
donabit totas et tibi Crassus opes.

Sembra di leggere una delle serie di &dvvarta tipici delle descrizioni
dell’eta dell’oro: i romani di antico stampo, 1 vessilliferi delle prische virtu re-
pubblicane, si conciliano col potere del nuovo principe come gli agnelli col lupo
o gli armenti con il leone. Nel dipingere il mutare del loro animus Marziale si
rifa, in chiave di rovesciamento, al poeta che aveva cantato la loro tenace oppo-
sizione. Agli Inferi di Lucano, squassati dall’eco dei conflitti civili (Phars. V1
780sgg.), Marziale sembra contrapporre un unanimismo che ha qualcosa di si-
mile a quello degli Elisi virgiliani o della via Lattea di Manilio. E. Wagner (nel
suo apparato di loci similes contenuto nella edizione di Friedldnder) ricorda in
nota ai vv. 5sgg., Phars. V11 358sg., si Curios his fata darent reducesque Camil-
los | temporibus; ma 1l significato dell’allusione si comprende solo se si tiene
presente anche I’inizio del v. 360, hinc starent. Si tratta dell’allocuzione di Pom-
peo all’esercito prima dello scontro decisivo, e il Grande sottolinea come dalla
sua parte (cio¢ dalla parte anticesariana, antitirannica) si schiererebbero gli

58 Deirapporti tra questo epigramma e la Pharsalia mi sono gia occupato pitt di venti annifain La
Provvidenza crudele, cit., 163sg. Riproduco qui la mia trattazione, con qualche aggiornamento,
anche perché essa, confinata nell’appendice a un libro su Lucano, non ¢& stata recepita dalle bi-
bliografie su Marziale ed ¢ rimasta praticamente sconosciuta agli interpreti di questo poeta.



Pompeo in cielo 91

antichi eroi di Roma, se fosse loro concesso di tornare in vita. Ecco invece que-
gli stessi eroi fare corteo intorno all’imperatore erede delle virtu di Numa.

Per I'espressione (v. 5) veteres, ingentia nomina, patres Wagner ricorda
Phars. X 151sg. (e non VI 55, come per un refuso si legge nella sua nota) nomina
pauperis aevi | Fabricios Curiosque graves; per la scelta e la collocazione delle
parole si possono inoltre menzionare Phars. V1795 popularia nomina Drusos €
V11 408 feralia nomina Cannae. A proposito infine del v. 9, Sulla cruentus, Wa-
gner richiama Phars. IV 822, Cinna cruentus (e questo verso si apre proprio con
il nome di Sulla); da Lucano, io credo, proviene anche la collocazione, niente af-
fatto scontata, di Silla negli Elisi (cfr. Phars. VI 787).

La serie dei confronti non ¢ tuttavia esaurita: sempre al v. 9 te duce gaudebit
Brutus allude, combinandone le suggestioni, a due luoghi del poema lucaneo
(dove ad essere menzionato ¢ una volta il secondo Bruto, una volta il primo):
Phars. 11247, dux Bruto Cato solus erit,e V1 791sg., solum te, consul depulsis
prime tyrannis, | Brute, pias inter gaudentem vidimus umbras. Anche qui’al-
lusione € polemica: nel passo lucaneo, Bruto esulta perché pregusta il cesarici-
dio del suo (preteso) discendente. Il v. 11, et te privato cum Caesare Magnus
amabit, se presuppone la rappresentazione virgiliana di Cesare e Pompeo negli
Elisi come anime ancora concordi prima di venire al mondo (Aen. VI 826sgg.),
rielabora direttamente Phars. IV 188, Caesar generum privatus amabit. 11
passo di Lucano si riferisce alla campagna militare in Spagna, dove, a causa
dell’iniziale fraternizzazione degli eserciti, sembro per un momento che la
guerra civile potesse aver termine col ritorno di Cesare alla condizione di pri-
vato cittadino. Puo darsi, naturalmente, che Marziale intenda alludere generi-
camente alla causa scatenante del conflitto, il rifiuto di Cesare di rientrare in
[talia deponendo I’'imperium e ritornando un semplice privatus: cosi intendono
alcuni interpreti contemporanei, i quali tuttavia ignorano il modello lucaneo.
Ma il significato allusivo sembra qui comunque prevalere su quello letterale: €
assai difficile interpretare I’espressione di Marziale senza conoscere il verso di
Lucano.

Questa rete fittissima di corrispondenze intertestuali sembra prefiggersilo
scopo di orientare il lettore: quando arriva alla pointe finale dell’epigramma,
egli ormai si aspetta che anche lo ox®ppa si appuntera contro Lucano. Proprio
questo, che ¢ il punto centrale, sembra essere finora sfuggito a tutti gli interpre-
ti”. I vv. 13-14 del nostro epigramma suonano:

ipse quoque infernis revocatus Ditis ab umbris
si Cato reddatur, Caesarianuserit.

Questa ipotetica risalita di Catone dal regno di Dite rimanda naturalmente
alla rappresentazione dello scudo di Enea (Aen. VIII 666sgg.): hinc procul

59 Compreso il pit recente commentatore del libro XI, N. M. Kay (London 1985). Per quanto ri-
guarda i precedenti letterari dell’epigramma, Kay non aggiunge molto a quanto gia si trovava
nelle note di Wagner.



92 Emanuele Narducci: Pompeo in cielo

addit | Tartareas etiam sedes, alta ostia Ditis | [...] secretosque pios, his dantem
iura Catonem. Ma importa soprattutto che qui si chiude il circolo dei rimandi
a Lucano: al termine del componimento, 1’allusione torna a rivolgersi, come
all’inizio, al Catone del libro IX della Pharsalia. Una serie di exempla ha dimo-
strato come sia tornata ad abitare tra gli uomini quella reverentia della giustizia,
della quale I’Uticense aveva lamentato la scomparsa nell’elogio funebre di
Pompeo (Phars. IX 192). Catone, d’ora in poi, puo ben essere «cesariano», un
fedele sostenitore del potere imperiale”. Giunti al termine della lettura, com-
prendiamo dove Marziale vuole andare a parare nella chiusa dell’epigramma;
suo bersaglio € un passo del quale ci siamo gia occupati in precedenza: la defini-
zione di Catone che Lucano aveva dato commentando il rientro in scena del suo
eroe all’inizio del libro IX (Phars. 1X 23sg.):

at post Thessalicas clades iam pectore toto
Pompeianus erat.

60 Per la valutazione, spesso ironica, di Catone in Marziale, cfr. P. Pecchiura, La figura di Catone
Uticense nella letteratura latina (Torino 1965) 97sgg., che raccoglie molto materiale, senza tutta-
via fornirne un’adeguata interpretazione; e soprattutto il commento di M. Citroni al libro I degli
Epigrammi (Firenze 1975) 44sg.



	Pompeo in cielo (Pharsalia IX 1-24; 186-217), un verso di Dante (Parad. XXII 135) e il senso delle allusioni a Lucano in due epigrammi di Marziale (IX 34; XI 5)

