
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 1

Artikel: "Der dumme Teil des Volks" (Ov., Fast. 2,531) : zur Beziehung
zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

Autor: Baudy, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531)
Zur Beziehung zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

Von Dorothea Baudy, Konstanz

Der römische Kalender verzeichnet für den 17. Februar ein Fest namens
Quirinalia\ über das wir kaum etwas wissen, ausser dass Quirinus auf seinem
Flügel ein Opfer erhielt. Mitteilenswert schien den antiken Berichterstattern
vor allem die volkstümliche Bezeichnung des Tags: Stultorum feriae,
«Dummenfest»2. Nicht die Dummen schlechthin fanden sich freilich zum Feiern auf
dem Forum ein, sondern speziell diejenigen, die nicht imstande gewesen waren,
die Fornacalia zu begehen.3 Da dieses Fest in den Curien abgehalten wurde4,
betraf die «Dummheit» insbesondere die Unkenntnis, zu welcher Curie man
eigentlich gehörte5. Warum wird ein derartiger sozialer Mangel mit einer eigenen
Feier «belohnt»?

Um den Zusammenhang zwischen Quirinus-Fest und Dummen-Tag
verständlich zu machen, möchte ich zunächst die Bedeutung der Fornacalia klären
und anschliessend eine Antwort auf die Frage suchen, warum die «Dummen»

1 Zusammengestellt bei A. Degrassi, Inscriptiones Italiae 13,2 (Roma 1963) 411. Literarisch
belegt ist der Festname bei Varro, Ling. 6,13 (zitiert unten in Anm. 3). Vgl. Ov., Fast. 2,475ff. Weitere

Quellen in den folgenden Anmerkungen.
2 Siehe u.a. Fest. 304 L.: Quirinalia mense Februario dies, quo Quirini fiunt sacra: idem stultorum

feriae appellantur, vgl. 418/419 L.
3 Varro, Ling. 6,13: Quirinalia a Quirino, quod <e>i deo feriae et eorum hominum, qui Furnacali-

bus suis non fuerunt feriati. Dasselbe meint zweifellos Paul. Fest. 419: Stultorum feriae appella-
bantur Quirinalia, quod eo die sacrificant hi, qui sollemni die aut non potuerunt rem divinam fa-
cere, aut ignoraverunt. Auf Ovids ausführliche Darstellung (Fast. 2,513ff.) gehe ich unten noch
ein. Siehe auch Plut., Quaest. Rom. 285 D: 'Aià xî xà Kuoivâ/aa [xojqüjv eoQxqv ôvoqâÇou-
aiv;' fj ort xf)v f)|xéQav xarixr|v cuioôeôcbxeoav, obç 'Iößag qpr)aî (FrGrFlist 275 F 94), xoïç
xàç aùxâiv cpç>axQÎaç àyvooûoiv; rj xoïç [.if] fhloaoïv, ôojieq ol kouxoi, xaxà (pvkàç ëv

xoïç Oouqvixa/âoiç ôi' âayo'klav r) àjxoÔT|tûav rj àyvoiav èôofh] xfj f|uéoa xcrùxq xf)v
éogxqv èxeivr|v ctjxokaßäv;

4 Wie schon L. Delatte, «Recherches sur quelques fêtes mobiles du calendrier romain», AC 5

(1936) 381-404: 393, nimmt F. Börner, P. Ovidius Naso, Die Fasten 2: Kommentar (Heidelberg
1958) 119 (gegen Ovid, aber mit Mommsen, Staatsrecht 3, lOOff., bes. 102,2) eine gemeinsame,
lediglich nach Curien geordnete Feier an. Anders G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer

1902, München 21912) 158: «Offenbar war es ein Fest der Genossenschaften, die einen gemeinsamen

Dörrofen benutzten». Vgl. K. Latte, Römische Religionsgeschichte (1960, München
21967, unveränd. Nachdruck 1976) 143.

5 Ov., Fast. 2,529ff.: inqueforo, multa circum pendente tabella, /signatur certa curia quaeque nota,/
stultaque pars populi quae sit sua curia nescit,/sed facit extrema sacra relata die. Vgl. Paul. Fest.
419 L. sowie Plut, (zitiert oben in Anm. 3).



;Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 33

das Ofen-Fest nachfeiern durften (oder mussten). Daraus werden sich neue
Gesichtspunkte zur Interpretation der Quirinalia gewinnen lassen6.

Die Fornacalia gehörten zu den feriae conceptivae, also denjenigen Festen,
deren genauer Termin nicht fixiert war und daher auch nicht in den Steinkalendern

verzeichnet werden konnte7. Er wurde jedes Jahr aufs neue von dafür
bestimmten religiösen Funktionären festgesetzt; im Falle des Ofenfests tat dies
der Curio Maximus8. Freilich war der Zeitraum, der dafür zur Verfügung stand,
nicht beliebig9. Wir kennen allerdings hier nur einen Terminus ante quem, eben
den 17. Februar, der für die Nachfeier bestimmt war10.

Stellen wir die Terminfrage zunächst zurück; sie lässt sich vielleicht eher
klären, wenn wir uns eine Vorstellung vom Sinn des Fests machen können. Wie
der Name sagt, spielte der Ofen dabei eine besondere Rolle. Nach ihm war der
Festtag benannt; die Göttin Fornax dürfen wir sicherlich als dessen eponyme
Repräsentantin ansehen11. Das Opfer an den Fornacalia galt dem erfolgreichen

6 Dass es einen inneren Zusammenhang zwischen den drei genannten Festen gibt, vertrat zu
Recht A. Breiich, Trevariazioni romane sul tema delle origini, NuoviSaggi 14 (Roma 1955) 115.

Vgl. E. Mayer, «Quirinalia - Stultorum feriae», Annales Universitatis Budapestinensis 2 (1974)
51-57: 54; J. Rüpke, Kalender und Öffentlichkeit. Die Geschichte der Repräsentation und
religiösen Qualifikation von Zeit in Rom, RGW 40 (Berlin/New York 1995) 300ff. Anders Wis-
sowa, a.O. (oben Anm. 4) 156; Latte, a.O. (oben Anm. 4) 113; C. Koch, «Quirinus», RE 24

(1963) 1305-1361: 1313 u.a.
7 Macr., Sat. 1,16,6: conceptivae sunt quae quotannis a magistratibus vel a sacerdotibus concipiun-

tur in dies vel certos vel etiam incertos ut sunt Latinae Sementivae Paganalia Compitalia. Vgl.
Varro, Ling. 6,25-26 u. Paul. Fest. 55 L.

8 Ov., Fast. 2,527f.: curio legitimis nunc Fornacalia verbis /maximus indicit nec stata sacra facit.
9 Von den bei Macrobius (s. oben Anm. 7) genannten Beispielen wurden nur die Feriae Latinae

zu jedem beliebigen Zeitpunkt im Jahr gefeiert, da sie an den Amtsantritt der Konsuln gekoppelt

waren; dieser konnte - insbesondere nach einem Todesfall - vom weitgehend standardisierten

Neujahrstermin erheblich abweichen. Ansonsten stehen feriae conceptivae meist in
engem Zusammenhang mit ländlichen Arbeitsprozessen; der Termin variiert mit Rücksicht auf
die jährlichen Klimaschwankungen.

10 Wer die Nachfeier als Abschlusstag der Fornacalia betrachtet (ich nenne stellvertretend Bre¬

iich, a.O., oben Anm. 6,115 und Rüpke. a.O., oben Anm. 6, 300f.) kann sich natürlich auf Ov.,
Fast. 2,532 berufen. Doch sollte dabei der ganz andere Charakter des Tags nicht übersehen werden.

Rüpkes Auffassung der feriae stultorum «als städtische Vollendung und Transformation
der Fornacalia» (301) kann ich nicht zustimmen. Gegen die Quellen argumentiert D. Porte,
«Romulus-Quirinus, prince et dieu, dieu des princes. Étude sur le personnage de Quirinus et
sur son évolution, des origines à Auguste», in: ANRWll 17,1 (1981) 300-342: 320, wenn sie den
Quirinalia die Beziehung zum Korn deshalb abspricht, weil nicht nur Dumme Nahrung
brauchen.

11 Dass Ovid, Fast. 2,525 schreibt, facta dea est Fornax, lässt sich im Sinne einer Projektionstheorie
verstehen. Fast. 6,314 nennt er sie nur die «Ofengöttin» (Fornacali sunt sua sacra deae). Für
Lact., Inst. 1,20,35 ist diese «Sondergöttin» ein willkommener Anlass zum Spott: quis non rideat
Fornacem deam vel potius doctos viros celebrandis Fornacalibus operari? - Ein bekanntes
volkskundliches Beispiel für die Hypostasierung eines Fests wäre die italienische Befana, die
Personifikation des Epiphanie-Tages.

3 Museum Helveticum



34 Dorothea Baudy

Rösten von Getreide12. Es ging dabei um ein ganz besonderes Korn, nämlich
das far (Emmer)13. Was dieses im Bewusstsein der Römer vor anderen
Feldfrüchten auszeichnete, war einerseits seine symbolische Bedeutung als Urge-
treide14 und andererseits seine rituelle Verwendung, insbesondere als
Grundsubstanz der mola salsa15. Für ein blutiges Opfer war das gesalzene Emmer-
schrot unverzichtbar, denn vor dem Schlachten wurde das Tier mit dieser
speziellen Zubereitung aus Graupen und Salz bestreut. Diese einleitende Etand-

lung war so wichtig, dass sie pars pro toto für das komplexe Ritual stehen
konnte: immolare ist bekanntlich eine gängige Bezeichnung für das kultische
Opfer insgesamt16. Auch für die vornehmste Form der römischen Eheschlies-

sung, die confarreatio, war far die namengebende sakrale Zutat17. Deshalb kam
diesem altertümlichen Korn, auch wenn man im täglichen Leben das gesäuerte
Brot der puls und damit das Weizenmehl den Emmergraupen vorzog, insofern
noch praktische Bedeutung zu, als es für die Mehrzahl aller Kulthandlungen
benötigt wurde18. Dazu musste das far (genauso wie für den profanen Konsum)
entsprechend verarbeitet werden. Charakteristisch ist für diese Getreideart,
dass die Spelzen am Korn haften. Far wurde deshalb nicht nach der Ernte
gedroschen, sondern bis zu seiner Verwendung in ganzen Ähren gespeichert.
Dann wurde es geröstet, was das Enthülsen und das anschliessende Mörsern
erleichterte19. Der Umgang mit dem Feuer ist nicht ungefährlich; darauf verweist
Ovid in einem Kulturentstehungmythos, den er zur Erläuterung des Fests
erzählt: Die urzeitlichen, noch ungebildeten und ziemlich kriegerischen Bauern

12 Paul. Fest. 73 L.: Fornacalia sacra erant, cum far in fornaculis torrebant. Vgl. 82 L.: Fornacalia
feriae institutae sunt farris torrendi gratia, quod ad fornacem, quae in pistrinis erat, sacrificium
fieri solebat.

13 Es handelt sich um eine Spelzweizenart (im Gegensatz zum Dreschweizen); far ist aber nicht,
wie oft fälschlich übersetzt, mit dem verwandten Spelt oder Dinkel zu identifizieren: Siehe

L. A. Moritz, «Far», Der Kleine Pauly 2 (1979) 514f.
14 Insbesondere die aus dem far zubereitete puls (ein Getreidebrei) galt als Speise der Frühzeit.

Siehe Varro, Ling. 5,105: De victu antiquissima puls. Vgl. Plin., Nat. 18,83:primus antiquo is La-
tio cibus... pulte autem, non pane, vixisse longo tempore Romanos manifestum et hodie sacra

prisca atque natalium pulte fitilla conficiuntur Sie fand u.a. auch im Ritual der Arvalbrüder
Verwendung. - Vgl. Breiich, a.O. (oben Anm. 6) 116.

15 Fest. 124 L.: Mola... vocaturfar tostum et sale sparsum quod eo molito hostiae asperguntur. Plin.,
Nat. 18,7-8 führt sowohl die Verwendung von mola salsa im Opfer als auch die Institutionalisierung

der Fornacalia auf Numa zurück: Numa instituit deos fruge colere et mola salsa supplicare
atque, ut auctor est Hemina, far torrere, quoniam tostum cibo salubrius esset, id uno modo conse-

cutus, statuendo non esse purum ad rem divinam nisi tostum. is et Fornacalia instituit farris
torrendi ferias. - Vgl. Breiich, a.O. (oben Anm. 6) 117.

16 Vgl. K. Latte, «Immolatio», RE 17. Hb. (1914) 1112-1133.
17 Plin., Nat. 18,10: in sacris nihil religiosius confarreationis vinculo erat, novaeque nuptae farreum

praeferebant.
18 Die Auffassung, dass der Anlass der Fornacalia «durch die veränderte Getreidebereitung

weggefallen» sei (Latte, a.O., oben Anm. 4,143, vgl. Mayer, a.O., oben Anm. 6, 52), erscheint mir
daher nicht richtig.

19 Siehe Varro, Rust. 1,63 und Plin., Nat. 18,61.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov„ Fast. 2,531) 35

hätten Emmer zwar gesät und geerntet, sogar der Ceres Erstlingsfrüchte
dargebracht, es aber noch nicht verstanden, ihn zu rösten. Das Getreide sei ihnen im
Ofen verbrannt, schlimmer noch, das Feuer habe auf ihre Häuser übergegriffen.

Erst nachdem die Bauern Fornax zur Göttin gemacht und die Fornacalia
institutionalisiert hatten, konnten sie sich über ihren Ertrag freuen20.

Der aitiologische Mythos thematisiert demnach zwei zusammengehörige
Aspekte des Fests: Es geht zum einen um eine menschheitsgeschichtlich
bedeutsame kulturelle Errungenschaft, denn die Technik des Getreideröstens bildet

die Voraussetzung für das erste «zivilisierte» Grundnahrungsmittel puls
(dem später das feinere Brot folgen sollte), zum andern um die Markierung
einer bestimmten Etappe im bäuerlichen Wirtschaftsjahr, das von der Aussaat
über die Ernte und Speicherung bis hin zur «richtigen» Getreideverarbeitung
führt21.

Wie mit allen Festen verbindet sich auch mit diesem ein spezifischer sozialer

Sinn: Es war die Curie, die sich bei den Fornacalia als Kultgemeinschaft
zusammenfand22. Das gemeinsame Feiern des Emmer-Röstens machte deutlich,
wo der gesellschaftliche Ort eines jeden Curienmitglieds war. Dass ein Ofen dabei

die Rolle des kultischen Zentrums einnehmen konnte, ist nicht verwunderlich,

waren doch alle Quiriten zugleich als Privatleute auf ihren heimischen
Herd und als Staatsbürger auf das heilige Feuer, das die Vestalinnen hüteten,
bezogen. Eben diesen Hüterinnen des Staatsherdes oblag es, das far zu mola
salsa zu verarbeiten. Der gesalzene Emmer wurde dreimal im Jahr an das Volk
verteilt, und zwar am 15. Februar, 9. Juni und 13. September, also an den Luper-
calia, den Vestalia23 und am Geburtstag des Iuppiter-Tempels auf dem Kapitol.
Ohne diese sakrale Zutat, das sei noch einmal betont, hatte ein pater familias

gar keine Möglichkeit, ein rechtmässiges blutiges Opfer durchzuführen.
Um die mola salsa am 15. Februar verteilen zu können, mussten die Vestalinnen

das Rösten und Verarbeiten des far bis dahin abgeschlossen haben24. Ich
postuliere daher einen Zusammenhang zwischen der Tätigkeit der Vestalinnen
und den Fornacalia und nehme an, dass sich der Curio Maximus bei seiner
Terminwahl am Handeln der Jungfrauen orientierte. Denkbar ist auch, dass in den
Curien der grösste Teil eben des Emmers geröstet wurde, den die Vestalinnen
nachher einsalzten, um ihn schliesslich als geweihte mola salsa an das Volk
zurückzugeben. (Immerhin ging es dabei um grössere Mengen, deren Verarbei-

20 Ov., Fast. 2,513ff.
21 Diesen Aspekt hat Breiich, a.O. (oben Anm. 6) 114ff. untersucht.
22 Siehe oben, mit Anm. 4-8.
23 Ovid stellt eine Beziehung zwischen Fornacalia und Vestalia her, indem er bei der Behandlung

des letztgenannten Festes die Fornacalis dea ins Spiel bringt (Fast. 6,313-314). Vgl. Wissowa,
a.O. (oben Anm. 4) 158.

24 Dass die Vestalinnen im Mai Emmer-Ähren erhielten, die sie zu mola salsa verarbeiteten
(Serv., Ecl. 8,82), schliesst nicht aus, dass sie, wie auch sonst üblich, am Ende des Winters far
verarbeiteten, das bislang im Speicher gewesen war.



36 Dorothea Baudy

tung die Priesterinnen wohl kaum alleine bewältigten.) Selbst wenn diese

Vermutung nicht zutreffen sollte, bleibt eine zeitliche Angleichung wahrscheinlich.
Das heisst, die Fornacalia mussten so früh vor dem 15. Februar gefeiert werden,
dass noch genügend Zeit für die mola-salsa-Bereitung blieb. Die Parallelveranstaltung

einer «heiligen Handlung» - nämlich in diesem Fall des Ofen-Fests der
Curien und des rituellen Emmer-Röstens seitens der Vestalinnen - wäre nichts,
was der Organisation römischer Feste widerspräche. So wurde an verschiedenen

Festen die Solidarisierung bestimmter gesellschaftlicher Gruppen mit dem
Staatswohl inszeniert. Im Falle der Fornacalia handelte es sich um die römische
Bürgerschaft in ihrer nach Curien geordneten Gesamtheit25. Die Curien waren
in erster Linie Kultgemeinschaften, die sich bei bestimmten Anlässen in ihren
jeweiligen Speisehäusern um den Herd scharten. Dionysios von Halikarnass
führt nicht nur den aitiologischen Mythos an, wonach Romulus diese Institution

stiftete, sondern bezeugt auch die lebendige Praxis26.

Während man sich nun allerlei Gründe denken kann, warum jemand
«verhindert» ist, an einem bestimmten Fest teilzunehmen27, fällt es einigermassen
schwer, sich einen römischen Bürger vorzustellen, der nicht weiss, zu welcher
Curie er gehört, und sich gar ob seiner Dummheit auf dem Forum einfinden
und zum Gespött machen mag. Auch vom Festkalender her ist diese Konstruktion

problematisch: Welchen Sinn sollte es haben, das Röstfest nachzufeiern,
wenn man zwei Tage vorher schon seine mola salsa empfangen hat?

Damit kommen wir zum fraglichen Zusammenhang von Quirinalia und
Stultorum feriae. Wenden wir uns noch einmal unserer ergiebigsten Quelle zu,
nämlich Ovids Fasten2*. Die Angaben zum 17. Februar gelten zunächst dem
Empfänger des Opfers: Quirinus, dem verwandelten Romulus. Mit einigen
etymologischen Spekulationen29 entfaltet der Dichter den Hintergrund des

aitiologischen Mythos, den er im folgenden erzählen will. Der Gott ist mit der Lanze

- curis - assoziiert, mit der Eroberung von Cures, vor allem aber ist er der Gott

25 Daher zählt Fest. 298 L. sie zu den populciria sacra. Diese seien, ut ait Labeo, quae omnes cives

faciunt, nec certis familiis adtributa sunt: Fornacalia, Parilia, Laralia, porca praeciadania.
26 Siehe Dion. Hal., Ant. 2,23,1-2: Taüxa jteql xû)v Dqtioxeuovxcov xoùç "Oeoùç xaxaaxx|oà|A£-

voç ôifiQei jxàkiv, tbç £(pr|v, xax' èmxr|Ô£ic>xT]xa xaîç cpgàxgaiç xà Ieqcx, Oeoùç àjtoÔEixvùç
éxàoxoiç xai ôai|.iovaç, obç EgEkkov àei aeßeiv, xai xàç eiç xà Lpà ôarràvaç Exa^ev, âç
èxQfjv aùxoïç èx xoù ör||ioaiou ôiôoatfai. (2) auvélkov xe xoîç ieqeùoiv oi cpgaxQiEÎç xàç
ànoueoiai)xiaaç auxoîç {kuaiaç xai auvEiaxiâmo xaxà xàç EOQxàç èjxi xfjç cpQaxQixf]ç
éoxiaç- èaxiaxÔQiov yàg f|v xaxEOXEuao^évov éxàaxr] cpgàxQa xai èv auxcö xaüoaakoxö

xiç, (ocoteq èv xolç cE/Ja|vixoïç JtQuxavEÎoiç, Eoxia xoivi] xcôv cpgaxgiécov. ovo lia ôè xolç
éoxiaxogioLç f|v, öjxeq xaîç qpgâxgaiç, xougiai, xai féxqiç f)gâ)v ouxtu xaX,oûvxai. - Vgl.
dens. 2,50. Sehr anregend die Ausführungen von J. Gagé, «Les autels de Titus Tatius. Une
variante sabine des rites d'intégration dans les curies?», in: L'Italie préromaine et la Rome républicaine.

Mélanges offerts à Jacques Heurgon 1 (Paris 1976) 309-322.
27 Siehe etwa das Plutarch-Zitat oben in Anm. 3.

28 Zur Brauchbarkeit von Ovids Kalenderkommentar vgl. J. Scheid. «Myth, Cult and Reality in
Ovid's Fasti», PCPS 38 (1992) 118-131, bes. 129.

29 Ov., Fast. 2,475ff. Zu Einzelheiten siehe Börner, a.O. (oben Anm. 4) 116.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 37

der «Quiriten»30. Dass Ovid den Mythos von der Himmelfahrt des Romulus
dem 17. Februar zuordnet, hat in der Forschung Irritationen ausgelöst - gehört
er doch «eigentlich» zu den Poplifugia oder Nonae Capratinae31. Ich denke, es

lohnte sich trotzdem, Ovid ernst zu nehmen. Ging es ihm vielleicht darum,
Bezüge innerhalb des Festkalenders aufzuzeigen? Dieser Frage sei hier nicht weiter

nachgegangen; halten wir nur fest, dass Ovid sich dazu veranlasst sah, den
Mythos auch mit den Quirinalia zu verbinden. Er erzählt ihn als Kultaition: Am
Ende der Geschichte ist nicht nur der «neue (Gott) Quirinus» entstanden,
sondern er verlangt auch Opfergaben, einen Tempel und wiederholte Feste32.

Wie kommt es dazu? Nach der Eroberung von Cures fordert Mars, der Vater

des Romulus, von Iuppiter dessen Erhebung in den Himmel, und zwar mit
dem Argument, Rom sei nun so stark geworden, dass es der Hilfe nicht mehr
bedürfe. Ovid stellt also eine Verbindung her zwischen dem Selbständigwerden
der Stadt und dem Statuswechsel ihres Gründers. Als Iuppiter seine Zustimmung

durch Nicken signalisiert, erzittern die Pole, und das Himmelsgleichgewicht

gerät aus dem Lot: Wir haben es regelrecht mit einer kosmogonischen
Erschütterung zu tun. Der Himmel reisst auf, und Romulus wird vom «Ziegensumpf»,

wo er gerade dem versammelten Volk Recht spricht, auf dem
Pferdegespann seines Vaters entrückt, ein derart dramatischer Vorgang, dass sogar die
«Väter» in Verdacht geraten, sie hätten ihren König ermordet. Doch diese
bedrückende Situation erfährt schliesslich einen Umschwung durch die Epiphanie

des - nun in Quirinus verwandelten - Romulus33.

Dieser Mythos lässt sich (wenn man Parallelquellen heranzieht) auch als
Aition für die Lustration des Bürgerheers auf dem Marsfeld interpretieren34.
Ovid evozierte dies bewusst, um für die Fornacalia, die er anschliessend ins
Spiel bringt, einen Assoziationshintergrund zu schaffen. Denn bei diesem Fest
inszeniert sich die Bürgerschaft zugleich in ihrer Gesamtheit und in ihrer nach
Curien geordneten Struktur, so wie ein Lustrum die in sich hierarchisch gegliederte

Gesellschaft als ganze konstituiert. Genau so, wie die im Ritual des Zen-

30 Ov., Fast. 2,479: sive suum regi nomen posuere Quirites. - Dies dürfte so ziemlich der einzige
Punkt sein, über den sich die gegenwärtige Forschung einig ist. Siehe dazu den Beitrag von
D. Briquel, «Remarques sur le Dieu Quirinus», RBPh 74,1 (1996) 99-120 (mit weiterer Literatur).

31 Besonders scharf urteilt Porte, a.O. (oben Anm. 10) 320: Es handle sich lediglich um eine «ingé¬
nieuse fiction littéraire».

32 Ov., Fast. 2,507ff.
33 Ov., Fast. 2,481ff. - Die facettenreiche Schilderung Ovids kann hier nicht im einzelnen behan¬

delt werden.
34 Bei Liv. 1,16 und Sextus Aurelius Victor, De viris illustribus urbis Romae 2,13 (p. 4 Keil) ist zwar

von einer Heereslustration die Rede, doch erlaubt der ausdrückliche Hinweis auf das Zensorische

Lustrum bei Dion. Hal., Ant. 4,22, darunter das «Bürgerheer» zu verstehen. Bahnbrechend

war die Forschungsarbeit von W. Burkert, «Caesar und Romulus-Quirinus», Historia 11

(1962) 356-376. Näheres (und weitere Literatur) bei D. Baudy, Römische Umgangsriten. Eine
ethologische Untersuchung der Funktion von Wiederholung für religiöses Verhalten, RGW 43

(Berlin/New York 1998) 246-261.



38 Dorothea Baudy

sorischen Lustrums hergestellte Ordnung in den Bürgerlisten festgehalten
wurde, war die Curienordnung auf Tafeln abzulesen. Ovid gibt ihnen einen
besonderen Stellenwert, indem er sie am Ende seines Festkommentars nennt:
Diese Tafeln hängen nämlich auf dem Forum, wo die «Dummen» ihre Fornaca-
lia nachfeiern3". Durch diese Hervorhebung wird der Blick des Lesers auf den
Schauplatz eines allen Römern wohlbekannten Rituals gelenkt, bei dem
wiederum ein Bürgerverzeichnis eine Rolle spielt, nämlich das tirocinium fori.
Ovid hat diese Assoziation durch seine Schilderung von Romulus' Aufnahme
in die Göttergesellschaft bestens vorbereitet. Einen Monat nach dem
Dummen-Fest werden Väter ihre heranwachsenden Söhne aufs Forum geleiten.
Dort werden die Jugendlichen in die Bürgerlisten eingetragen; sie erhalten die
toga virilis und verwandeln sich zwar nicht in Götter, aber in Quiriten36. Wenn
Quirinus, wie Ovid nahelegt, deren Projektion ist, so dürfte auch der Königsmantel,

in dem er erscheint und der seinen Statuswechsel sichtbar macht37, die
prächtigere Entsprechung des Erwachsenengewands sein.

Warum aber schafft Ovid - wenn ich denn recht habe - mit dem lustrum
und dem tirocinium einen doppelten Assoziationshintergrund für Quirinalia
und Stultorum feriae? Für den Festtag unter seinem ersten Namen liegt dies auf
der Hand: Die Quiriten, die sich erst unlängst ihrer Kurienordnung rituell
vergewissert haben, feiern «ihren» Gott und seine Geschichte, die ein Teil der
Urgeschichte ihrer Stadt ist. Und wer sind dabei die «Dummen»? Ich denke, es

handelt sich bei ihnen um diejenigen Jugendlichen, die sich auf ihr tirocinium
vorbereiten. Sie «wissen» ihr Curienzeichen nicht, denn bevor sie in die Bürgerliste

eingetragen sind, gehören sie noch gar keiner Curie an. Deshalb feiern sie
ihr ganz besonderes Emmer-Röst-Fest auf dem Forum. In ihrer rituell
inszenierten Dummheit gleichen sie auch den frühzeitlichen Menschen, die den
richtigen Umgang mit dem Feuer und dem Urgetreide erst lernen mussten: Gerade
deswegen erzählt Ovid das Fornacalien-Aition im Zusammenhang mit dem
Dummen-Fest. Jetzt ist der Zeitpunkt für sie gekommen, die Kulturentwicklung

selbst nachzuvollziehen. An ihrem Jugendweihe-Fest, den Liberalia, werden

sie bereits dem «zivilisierteren» Brot und Wein begegnen38. Ihre Verwandlung

in Quiriten aber wird die Vorbedingung dafür sein, dass sie eine «confar-
reierte» Ehe eingehen können und dass sie als Opferherr eigenverantwortlich
ein Schlachttier mit mola salsa besprengen dürfen. Wie es Ovid nahelegt,
gehört die kulturelle Kompetenz in beiden Bereichen zusammen: Ein römischer

35 Ov., Fast. 2,529ff., zitiert oben in Anm. 5.

36 Das Material bei J. Marquardt, Das Privatleben der Römer (von A. Mau besorgte 2. Aufl. 1886,
Nachdr. Darmstadt 1980) 123ff.

37 Ov., Fast. 2,503: pulcher et humano maior trabeaque decorus.
38 Zur Symbolik von gemahlenem (im Gegensatz zu zerstossenem) Korn im Initiationszusam¬

menhang siehe G. Baudy, «Cereal Diet and the Origins of Man. Myths of the Eleusinia in the
Context of Ancient Mediterranean Harvest Festivals», in: Food in Antiquity, hg. v. J. Wilkins/
D. Harvey/M. Dobson (Exeter 1995) 177-195, bes. 180.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 39

Bürger muss mit far umgehen können und wissen, zu welcher Kurie er gehört.
Der «dumme Teil des Volks» hat nur deswegen einen Grund zum Feiern, weil
er vier Wochen später zu den «Eingeweihten» gehören wird. Anders gesagt:
Die inszenierte Dummheit derer, die aufs Forum kommen, markiert noch einmal

ihre Nicht-Zugehörigkeit zur Kulturgemeinschaft.
Die «Nachfeier» der Fornacalia hat demnach einen anderen Charakter als

das eigentliche Fest. Die Curien sind zwar auch beim Fest auf dem Forum in
ihrer Gesamtheit präsent, aber nicht als lebendige Kultgemeinschaft, sondern
«verschriftlicht» in Form der zahlreichen Tafeln. Diesen begegnen die «Dummen»,

die sich den Aufzeichnungen nicht zuordnen lassen, die Initianden, die
darauf warten, in die Gemeinschaft der Quiriten aufgenommen zu werden. Deren

Repräsentant Quirinus erhält am selben Tag ein Opfer auf seinem Hügel.
Indem Ovid dessen «Lebensgeschichte» evoziert, macht er die Vorbildfunktion
des Gottes für die «werdenden Quiriten» deutlich. Wenn wir die Perspektive
wechseln, können wir auch sagen: Der aitiologische Mythos erweist den Gott
nicht einfach als statische Projektion des Bürgers, sondern als dynamisches Bild
für die Transformation von «Dummen» in Quiriten.


	"Der dumme Teil des Volks" (Ov., Fast. 2,531) : zur Beziehung zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

