Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 58 (2001)

Heft: 1

Artikel: "Der dumme Teil des Volks" (Ov., Fast. 2,531) : zur Beziehung
zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

Autor: Baudy, Dorothea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531)

Zur Beziehung zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

Von Dorothea Baudy, Konstanz

Der romische Kalender verzeichnet fiir den 17. Februar ein Fest namens
Quirinalia', iiber das wir kaum etwas wissen, ausser dass Quirinus auf seinem
Hiigel ein Opfer erhielt. Mitteilenswert schien den antiken Berichterstattern
vor allem die volkstiimliche Bezeichnung des Tags: Stultorum feriae, «<Dum-
menfest»’. Nicht die Dummen schlechthin fanden sich freilich zum Feiern auf
dem Forum ein, sondern speziell diejenigen, die nicht imstande gewesen waren,
die Fornacalia zu begehen.’ Da dieses Fest in den Curien abgehalten wurde®,
betraf die «Dummbheit» insbesondere die Unkenntnis, zu welcher Curie man ei-
gentlich gehérte’. Warum wird ein derartiger sozialer Mangel mit einer eigenen
Feier «belohnt»?

Um den Zusammenhang zwischen Quirinus-Fest und Dummen-Tag ver-
stdndlich zu machen, méchte ich zunéchst die Bedeutung der Fornacalia klaren
und anschliessend eine Antwort auf die Frage suchen, warum die «Dummen»

1 Zusammengestellt bei A. Degrassi, Inscriptiones Italiae 13,2 (Roma 1963) 411. Literarisch be-
legtist der Festname bei Varro, Ling. 6,13 (zitiert unten in Anm. 3). Vgl. Ov., Fast. 2 475ff. Wei-
tere Quellen in den folgenden Anmerkungen.

2 Siehe u.a. Fest. 304 L.: Quirinalia mense Februario dies, quo Quirini fiunt sacra: idem stultorum
feriae appellantur; vgl. 418/419 L.

3 Varro, Ling. 6,13: Quirinalia a Quirino, quod <e>i deo feriae et eorum hominum, qui Furnacali-
bus suis non fuerunt feriati. Dasselbe meint zweifellos Paul. Fest. 419: Stultorum feriae appella-
bantur Quirinalia, quod eo die sacrificant hi, qui sollemni die aut non potuerunt rem divinam fa-
cere, aut ignoraverunt. Auf Ovids ausfiihrliche Darstellung (Fast. 2,513ff.) gehe ich unten noch
ein. Siehe auch Plut., Quaest. Rom. 285 D: ‘Awa i ta@ Kvowaho pwedv gogtnv dvopdatov-
ow;' 1 6t v fuéoav Tavtv dmodedwxreoav, hg "16Bac ¢not (FrGrHist 275 F 94), toig
T0g avTt@®v @oatgiag dyvoovoly; 1) toig un oaowv, HGomeg ol Aowtoi, xatd QUAAC v
tolg Povpvivaliog O’ &oyohiav 1) dmodnuiav fj dyvowav £300M T Muéoq TavTy TV
gopTiv éxelvnv dmolafelv;

4 Wie schon L. Delatte, «Recherches sur quelques fétes mobiles du calendrier romain», AC 5
(1936) 381-404: 393, nimmt F. Bomer, P. Ovidius Naso, Die Fasten 2: Kommentar (Heidelberg
1958) 119 (gegen Ovid, aber mit Mommsen, Staatsrecht 3, 100ff., bes. 102,2) eine gemeinsame,
lediglich nach Curien geordnete Feier an. Anders G. Wissowa, Religion und Kultus der Romer
(1902, Miinchen ’1912) 158: «Offenbar war es ein Fest der Genossenschaften, die einen gemein-
samen Dorrofen benutzten». Vgl. K. Latte, Romische Religionsgeschichte (1960, Miinchen
*1967, unverind. Nachdruck 1976) 143.

5 Ov., Fast. 2,5291f.: inque foro, multa circum pendente tabella, / signatur certa curia quaeque nota,/
stultaque pars populi quae sit sua curia nescit,/ sed facit extrema sacra relata die. Vgl. Paul. Fest.
419 L. sowie Plut. (zitiert oben in Anm. 3).



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 33

das Ofen-Fest nachfeiern durften (oder mussten). Daraus werden sich neue
Gesichtspunkte zur Interpretation der Quirinalia gewinnen lassen®.

Die Fornacalia gehorten zu den feriae conceptivae, also denjenigen Festen,
deren genauer Termin nicht fixiert war und daher auch nicht in den Steinkalen-
dern verzeichnet werden konnte’. Er wurde jedes Jahr aufs neue von dafiir be-
stimmten religiosen Funktiondren festgesetzt; im Falle des Ofenfests tat dies
der Curio Maximus®. Freilich war der Zeitraum, der dafiir zur Verfiigung stand,
nicht beliebig’. Wir kennen allerdings hier nur einen Terminus ante quem, eben
den 17. Februar, der fiir die Nachfeier bestimmt war'™.

Stellen wir die Terminfrage zunéchst zuriick; sie lasst sich vielleicht eher
kldren, wenn wir uns eine Vorstellung vom Sinn des Fests machen konnen. Wie
der Name sagt, spielte der Ofen dabei eine besondere Rolle. Nach ihm war der
Festtag benannt; die Gottin Fornax diirfen wir sicherlich als dessen eponyme
Reprisentantin ansehen''. Das Opfer an den Fornacalia galt dem erfolgreichen

6 Dass es einen inneren Zusammenhang zwischen den drei genannten Festen gibt, vertrat zu
Recht A. Brelich, Tre variazioni romane sul tema delle origini, Nuovi Saggi 14 (Roma 1955) 115.
Vgl. E. Mayer, «Quirinalia — Stultorum feriae», Annales Universitatis Budapestinensis 2 (1974)
51-57: 54; J. Riipke, Kalender und Offentlichkeit. Die Geschichte der Repriisentation und reli-
giosen Qualifikation von Zeit in Rom, RGVV 40 (Berlin/New York 1995) 300ff. Anders Wis-
sowa, a.0. (oben Anm. 4) 156; Latte, a.O. (oben Anm. 4) 113; C. Koch, «Quirinus», RE 24
(1963) 1305-1361: 1313 u.a.

7 Macr., Sat. 1,16,6: conceptivae sunt quae quotannis a magistratibus vel a sacerdotibus concipiun-
tur in dies vel certos vel etiam incertos ut sunt Latinae Sementivae Paganalia Compitalia. Vgl.
Varro, Ling. 6,25-26 u. Paul. Fest. 55 L.

8 Owv., Fast. 2,527f.: curio legitimis nunc Fornacalia verbis / maximus indicit nec stata sacra facit.

9 Von den bei Macrobius (s. oben Anm. 7) genannten Beispielen wurden nur die Feriae Latinae
zu jedem beliebigen Zeitpunkt im Jahr gefeiert, da sie an den Amtsantritt der Konsuln gekop-
pelt waren; dieser konnte — insbesondere nach einem Todesfall — vom weitgehend standardi-
sierten Neujahrstermin erheblich abweichen. Ansonsten stehen feriae conceptivae meist in en-
gem Zusammenhang mit ldndlichen Arbeitsprozessen; der Termin variiert mit Riicksicht auf
die jahrlichen Klimaschwankungen.

10 Wer die Nachfeier als Abschlusstag der Fornacalia betrachtet (ich nenne stellvertretend Bre-
lich, a.0., oben Anm. 6, 115 und Riipke. a.0., oben Anm. 6, 300f.) kann sich natiirlich auf Ov.,
Fast. 2,532 berufen. Doch sollte dabei der ganz andere Charakter des Tags nicht iibersehen wer-
den. Riipkes Auffassung der feriae stultorum «als stadtische Vollendung und Transformation
der Fornacalia» (301) kann ich nicht zustimmen. Gegen die Quellen argumentiert D. Porte,
«Romulus-Quirinus, prince et dieu, dieu des princes. Etude sur le personnage de Quirinus et
sur son évolution, des origines a Auguste», in: ANRW I117,1 (1981) 300-342: 320, wenn sie den
Quirinalia die Beziehung zum Korn deshalb abspricht, weil nicht nur Dumme Nahrung brau-
chen.

11 Dass Ovid, Fast. 2,525 schreibt, facta dea est Fornax, 1dsst sich im Sinne einer Projektionstheorie
verstehen. Fast. 6,314 nennt er sie nur die «Ofengéttin» (Fornacali sunt sua sacra deae). Fiir
Lact., Inst. 1,20,35 ist diese «Sondergottin» ein willkommener Anlass zum Spott: quis non rideat
Fornacem deam vel potius doctos viros celebrandis Fornacalibus operari? — Ein bekanntes
volkskundliches Beispiel fiir die Hypostasierung eines Fests wire die italienische Befana, die
Personifikation des Epiphanie-Tages.

3 Museum Helveticum



34 Dorothea Baudy

Rosten von Getreide. Es ging dabei um ein ganz besonderes Korn, ndmlich
das far (Emmer)". Was dieses im Bewusstsein der Rémer vor anderen Feld-
friichten auszeichnete, war einerseits seine symbolische Bedeutung als Urge-
treide' und andererseits seine rituelle Verwendung, insbesondere als Grund-
substanz der mola salsa”. Fiir ein blutiges Opfer war das gesalzene Emmer-
schrot unverzichtbar, denn vor dem Schlachten wurde das Tier mit dieser spe-
ziellen Zubereitung aus Graupen und Salz bestreut. Diese einleitende Hand-
lung war so wichtig, dass sie pars pro toto fiir das komplexe Ritual stehen
konnte: immolare ist bekanntlich eine géingige Bezeichnung fiir das kultische
Opfer insgesamt'®. Auch fiir die vornehmste Form der romischen Eheschlies-
sung, die confarreatio, war far die namengebende sakrale Zutat'. Deshalb kam
diesem altertiimlichen Korn, auch wenn man im téglichen Leben das gesduerte
Brot der puls und damit das Weizenmehl den Emmergraupen vorzog, insofern
noch praktische Bedeutung zu, als es fiir die Mehrzahl aller Kulthandlungen
benotigt wurde'®. Dazu musste das far (genauso wie fiir den profanen Konsum)
entsprechend verarbeitet werden. Charakteristisch ist fiir diese Getreideart,
dass die Spelzen am Korn haften. Far wurde deshalb nicht nach der Ernte ge-
droschen, sondern bis zu seiner Verwendung in ganzen Ahren gespeichert.
Dann wurde es gerostet, was das Enthiilsen und das anschliessende Morsern er-
leichterte”. Der Umgang mit dem Feuer ist nicht ungefihrlich; darauf verweist
Ovid in einem Kulturentstehungmythos, den er zur Erlduterung des Fests er-
zahlt: Die urzeitlichen, noch ungebildeten und ziemlich kriegerischen Bauern

12 Paul. Fest. 73 L.: Fornacalia sacra erant, cum far in fornaculis torrebant. Vgl. 82 L.: Fornacalia
feriae institutae sunt farris torrendi gratia, quod ad fornacem, quae in pistrinis erat, sacrificium
fieri solebat.

13 Es handelt sich um eine Spelzweizenart (im Gegensatz zum Dreschweizen); far ist aber nicht,
wie oft filschlich iibersetzt, mit dem verwandten Spelt oder Dinkel zu identifizieren: Siehe
L. A. Moritz, «Far», Der Kleine Pauly 2 (1979) 514f.

14 Insbesondere die aus dem far zubereitete puls (ein Getreidebrei) galt als Speise der Friihzeit.
Siehe Varro, Ling. 5,105: De victu antiquissima puls. Vgl. Plin., Nat. 18,83: primus antiquo is La-
tio cibus ... pulte autem, non pane, vixisse longo tempore Romanos manifestum ... et hodie sacra
prisca atque natalium pulte fitilla conficiuntur ... Sie fand u.a. auch im Ritual der Arvalbriider
Verwendung. — Vgl. Brelich, a.0. (oben Anm. 6) 116.

15 Fest. 124 L.: Mola... vocatur far tostum et sale sparsum quod eo molito hostiae asperguntur. Plin.,
Nat. 18,7-8 fithrt sowohl die Verwendung von mola salsa im Opfer als auch die Institutionalisie-
rung der Fornacalia auf Numa zuriick: Numa instituit deos fruge colere et mola salsa supplicare
atque, ut auctor est Hemina, far torrere, quoniam tostum cibo salubrius esset, id uno modo conse-
cutus, statuendo non esse purum ad rem divinam nisi tostum. is et Fornacalia instituit farris tor-
rendi ferias. — Vgl. Brelich, a.O. (oben Anm. 6) 117.

16 Vgl. K. Latte, «Immolatio», RE 17. Hb. (1914) 1112-1133.

17 Plin., Nat. 18,10: in sacris nihil religiosius confarreationis vinculo erat, novaeque nuptae farreum
praeferebant.

18 Die Auffassung, dass der Anlass der Fornacalia «durch die verinderte Getreidebereitung weg-
gefallen» sei (Latte, a.0., oben Anm. 4, 143, vgl. Mayer, a.0., oben Anm. 6, 52), erscheint mir
daher nicht richtig. :

19 Siehe Varro, Rust. 1,63 und Plin., Nat. 18,61.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 35

hiatten Emmer zwar gesit und geerntet, sogar der Ceres Erstlingsfriichte darge-
bracht, es aber noch nicht verstanden, ihn zu rosten. Das Getreide sei thnen im
Ofen verbrannt, schlimmer noch, das Feuer habe auf ihre Héduser {ibergegrif-
fen. Erst nachdem die Bauern Fornax zur Go6ttin gemacht und die Fornacalia
institutionalisiert hatten, konnten sie sich iiber ihren Ertrag freuen®.

Der aitiologische Mythos thematisiert demnach zwei zusammengehorige
Aspekte des Fests: Es geht zum einen um eine menschheitsgeschichtlich be-
deutsame kulturelle Errungenschaft, denn die Technik des Getreiderdstens bil-
det die Voraussetzung fiir das erste «zivilisierte» Grundnahrungsmittel puls
(dem spiter das feinere Brot folgen sollte), zum andern um die Markierung ei-
ner bestimmten Etappe im biuerlichen Wirtschaftsjahr, das von der Aussaat
liber die Ernte und Speicherung bis hin zur «richtigen» Getreideverarbeitung
fiihrt*'.

Wie mit allen Festen verbindet sich auch mit diesem ein spezifischer sozia-
ler Sinn: Es war die Curie, die sich bei den Fornacalia als Kultgemeinschaft zu-
sammenfand”. Das gemeinsame Feiern des Emmer-Rostens machte deutlich,
wo der gesellschaftliche Ort eines jeden Curienmitglieds war. Dass ein Ofen da-
bei die Rolle des kultischen Zentrums einnehmen konnte, ist nicht verwunder-
lich, waren doch alle Quiriten zugleich als Privatleute auf ihren heimischen
Herd und als Staatsbiirger auf das heilige Feuer, das die Vestalinnen hiiteten,
bezogen. Eben diesen Hiiterinnen des Staatsherdes oblag es, das far zu mola
salsa zu verarbeiten. Der gesalzene Emmer wurde dreimal im Jahr an das Volk
verteilt, und zwar am 15. Februar, 9. Juni und 13. September, also an den Luper-
calia, den Vestalia® und am Geburtstag des Iuppiter-Tempels auf dem Kapitol.
Ohne diese sakrale Zutat, das sei noch einmal betont, hatte ein pater familias
gar keine Mdoglichkeit, ein rechtmaissiges blutiges Opfer durchzufiihren.

Um die mola salsa am 15. Februar verteilen zu konnen, mussten die Vesta-
linnen das Rosten und Verarbeiten des far bis dahin abgeschlossen haben™. Ich
postuliere daher einen Zusammenhang zwischen der Tétigkeit der Vestalinnen
und den Fornacalia und nehme an, dass sich der Curio Maximus bei seiner Ter-
minwahl am Handeln der Jungfrauen orientierte. Denkbar ist auch, dass in den
Curien der grosste Teil eben des Emmers gerostet wurde, den die Vestalinnen
nachher einsalzten, um ihn schliesslich als geweihte mola salsa an das Volk zu-
riickzugeben. (Immerhin ging es dabei um grossere Mengen, deren Verarbei-

20 Ow., Fast. 2,513ff.

21 Diesen Aspekt hat Brelich, a.0. (oben Anm. 6) 114ff. untersucht.

22 Siehe oben, mit Anm. 4-8.

23 Opvid stellt eine Beziehung zwischen Fornacalia und Vestalia her, indem er bei der Behandlung
des letztgenannten Festes die Fornacalis dea ins Spiel bringt (Fast. 6,313-314). Vgl. Wissowa,
a.0. (oben Anm. 4) 158.

24 Dass die Vestalinnen im Mai Emmer-Ahren erhielten, die sie zu mola salsa verarbeiteten
(Serv., Ecl. 8,82), schliesst nicht aus, dass sie, wie auch sonst iiblich, am Ende des Winters far
verarbeiteten, das bislang im Speicher gewesen war.



36 Dorothea Baudy

tung die Priesterinnen wohl kaum alleine bewiltigten.) Selbst wenn diese Ver-
mutung nicht zutreffen sollte, bleibt eine zeitliche Angleichung wahrscheinlich.
Das heisst, die Fornacalia mussten so friih vor dem 15. Februar gefeiert werden,
dass noch geniigend Zeit fiir die mola-salsa-Bereitung blieb. Die Parallelveran-
staltung einer «heiligen Handlung» — namlich in diesem Fall des Ofen-Fests der
Curien und des rituellen Emmer-R0ostens seitens der Vestalinnen — wire nichts,
was der Organisation romischer Feste widerspriche. So wurde an verschiede-
nen Festen die Solidarisierung bestimmter gesellschaftlicher Gruppen mit dem
Staatswohl inszeniert. Im Falle der Fornacalia handelte es sich um die rOmische
Biirgerschaft in ihrer nach Curien geordneten Gesamtheit®. Die Curien waren
in erster Linie Kultgemeinschaften, die sich bei bestimmten Anlédssen in ihren
jeweiligen Speisehdusern um den Herd scharten. Dionysios von Halikarnass
fiihrt nicht nur den aitiologischen Mythos an, wonach Romulus diese Institu-
tion stiftete, sondern bezeugt auch die lebendige Praxis™.

Wihrend man sich nun allerlei Griinde denken kann, warum jemand «ver-
hindert» ist, an einem bestimmten Fest teilzunehmen?, fillt es einigermassen
schwer, sich einen romischen Biirger vorzustellen, der nicht weiss, zu welcher
Curie er gehort, und sich gar ob seiner Dummbheit auf dem Forum einfinden
und zum Gespott machen mag. Auch vom Festkalender her ist diese Konstruk-
tion problematisch: Welchen Sinn sollte es haben, das Rostfest nachzufeiern,
wenn man zwei Tage vorher schon seine mola salsa empfangen hat?

Damit kommen wir zum fraglichen Zusammenhang von Quirinalia und
Stultorum feriae. Wenden wir uns noch einmal unserer ergiebigsten Quelle zu,
niamlich Ovids Fasten™. Die Angaben zum 17. Februar gelten zunéchst dem
Empfianger des Opfers: Quirinus, dem verwandelten Romulus. Mit einigen ety-
mologischen Spekulationen® entfaltet der Dichter den Hintergrund des aitio-
logischen Mythos, den er im folgenden erzidhlen will. Der Gott ist mit der Lanze
— curis — assoziiert, mit der Eroberung von Cures, vor allem aber ist er der Gott

25 Dabher zéhlt Fest. 298 L. sie zu den popularia sacra. Diese seien, ut ait Labeo, quae omnes cives
faciunt, nec certis familiis adtributa sunt: Fornacalia, Parilia, Laralia, porca praeciadania.

26 Siehe Dion. Hal., Ant. 2.23,1-2: Tatta mepl @V Yonoxrevoviov tovg Yeols xataotnodye-
vog dmoel Ay, i¢ Egnv, xat EMTNOEOTNTA TATS PEATQULS TA ieQd, FeoVs ATOdER VUG
gxdotolg zai daipovag, odg Euellov dei oéPelv, xai TAg €ig TO lepd damavag Etagev, Og
gxofv avtolg éx tod dnuociov didoodal. (2) ouvéduov te toig iegef)cw Ol (QUTOLELS TAG
anouegum‘}swag a0TOlG \‘)‘UOLag ROl OUVELOTLDVIO XATA TOG eogtag Emi TS QPoATELXTlS
gotiog: SOTL(X‘IZOQLOV Y& MV %ateonsvaousvov Exdoty @odtog xai &v avt® radwoiwto
g, Momep €v toig ‘EAMNVIKOIS TOUTOVEIowS, €0TiaL ROV TOV @aTQLE®Y. dvoua O¢ Tolg
gotiatogiolg My, BmeQ Taig QPEATOMG, ®ovoial, xal uexls Mudv obtw xahotvror. — Vgl
dens. 2,50. Sehr anregend die Ausfiihrungen von J. Gagé, «Les autels de Titus Tatius. Une va-
riante sabine des rites d’intégration dans les curies?», in: L Italie préromaine et la Rome républi-
caine. Mélanges offerts a Jacques Heurgon 1 (Paris 1976) 309-322.

27 Siehe etwa das Plutarch-Zitat oben in Anm. 3.

28 Zur Brauchbarkeit von Ovids Kalenderkommentar vgl. J. Scheid, «<Myth, Cult and Reality in
Ovid’s Fasti», PCPS 38 (1992) 118-131, bes. 129.

29 Ov., Fast. 2,475ff. Zu Einzelheiten sieche Bomer, a.O. (oben Anm. 4) 116.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 37

der «Quiriten»”. Dass Ovid den Mythos von der Himmelfahrt des Romulus
dem 17. Februar zuordnet, hat in der Forschung Irritationen ausgeldst — gehort
er doch «eigentlich» zu den Poplifugia oder Nonae Capratinae™. Ich denke, es
lohnte sich trotzdem, Ovid ernst zu nehmen. Ging es ihm vielleicht darum, Be-
ziige innerhalb des Festkalenders aufzuzeigen? Dieser Frage sei hier nicht wei-
ter nachgegangen; halten wir nur fest, dass Ovid sich dazu veranlasst sah, den
Mythos auch mit den Quirinalia zu verbinden. Er erzdhlt ihn als Kultaition: Am
Ende der Geschichte ist nicht nur der «neue (Gott) Quirinus» entstanden, son-
dern er verlangt auch Opfergaben, einen Tempel und wiederholte Feste”.

Wie kommt es dazu? Nach der Eroberung von Cures fordert Mars, der Va-
ter des Romulus, von Iuppiter dessen Erhebung in den Himmel, und zwar mit
dem Argument, Rom sei nun so stark geworden, dass es der Hilfe nicht mehr
bediirfe. Ovid stellt also eine Verbindung her zwischen dem Selbstidndigwerden
der Stadt und dem Statuswechsel ihres Griinders. Als Iuppiter seine Zustim-
mung durch Nicken signalisiert, erzittern die Pole, und das Himmelsgleichge-
wicht gerit aus dem Lot: Wir haben es regelrecht mit einer kosmogonischen Er-
schiitterung zu tun. Der Himmel reisst auf, und Romulus wird vom «Ziegen-
sumpf», wo er gerade dem versammelten Volk Recht spricht, auf dem Pferde-
gespann seines Vaters entriickt, ein derart dramatischer Vorgang, dass sogar die
«Viter» in Verdacht geraten, sie hétten ithren Konig ermordet. Doch diese be-
driickende Situation erfahrt schliesslich einen Umschwung durch die Epipha-
nie des — nun in Quirinus verwandelten — Romulus®.

Dieser Mythos lésst sich (wenn man Parallelquellen heranzieht) auch als
Aition fiir die Lustration des Biirgerheers auf dem Marsfeld interpretieren™.
Ovid evozierte dies bewusst, um fiir die Fornacalia, die er anschliessend ins
Spiel bringt, einen Assoziationshintergrund zu schaffen. Denn bei diesem Fest
inszeniert sich die Biirgerschaft zugleich in ihrer Gesamtheit und in ihrer nach
Curien geordneten Struktur, so wie ein Lustrum die in sich hierarchisch geglie-
derte Gesellschaft als ganze konstituiert. Genau so, wie die im Ritual des Zen-

30 Owv., Fast. 2.479: sive suum regi nomen posuere Quirites. — Dies diirfte so ziemlich der einzige
Punkt sein, iiber den sich die gegenwirtige Forschung einig ist. Siehe dazu den Beitrag von
D. Briquel, «Remarques sur le Dieu Quirinus», RBPh 74,1 (1996) 99-120 (mit weiterer Litera-
tur).

31 Besonders scharf urteilt Porte, a.O. (oben Anm. 10) 320: Es handle sich lediglich um eine «ingé-
nieuse fiction littéraire».

32 Ow., Fast. 2,507ff.

33 Ow., Fast. 2 481ff. — Die facettenreiche Schilderung Ovids kann hier nicht im einzelnen behan-
delt werden.

34 BeiLiv. 1,16 und Sextus Aurelius Victor, De viris illustribus urbis Romae 2,13 (p.4 Keil) ist zwar
von einer Heereslustration die Rede, doch erlaubt der ausdriickliche Hinweis auf das Zensori-
sche Lustrum bei Dion. Hal., Ant. 422, darunter das «Biirgerheer» zu verstehen. Bahnbre-
chend war die Forschungsarbeit von W. Burkert, «Caesar und Romulus-Quirinus», Historia 11
(1962) 356-376. Ndheres (und weitere Literatur) bei D. Baudy, Rémische Umgangsriten. Eine
ethologische Untersuchung der Funktion von Wiederholung fiir religioses Verhalten, RGVV 43
(Berlin/New York 1998) 246-261.



38 Dorothea Baudy

sorischen Lustrums hergestellte Ordnung in den Biirgerlisten festgehalten
wurde, war die Curienordnung auf Tafeln abzulesen. Ovid gibt ihnen einen be-
sonderen Stellenwert, indem er sie am Ende seines Festkommentars nennt:
Diese Tafeln hangen ndamlich auf dem Forum, wo die «Dummen» ihre Fornaca-
lia nachfeiern”. Durch diese Hervorhebung wird der Blick des Lesers auf den
Schauplatz eines allen Romern wohlbekannten Rituals gelenkt, bei dem wie-
derum ein Biirgerverzeichnis eine Rolle spielt, ndmlich das tirocinium fori.
Ovid hat diese Assoziation durch seine Schilderung von Romulus’ Aufnahme
in die Gottergesellschaft bestens vorbereitet. Einen Monat nach dem Dum-
men-Fest werden Viter ihre heranwachsenden S6hne aufs Forum geleiten.
Dort werden die Jugendlichen in die Biirgerlisten eingetragen; sie erhalten die
toga virilis und verwandeln sich zwar nicht in Gétter, aber in Quiriten®. Wenn
Quirinus, wie Ovid nahelegt, deren Projektion ist, so diirfte auch der Konigs-
mantel, in dem er erscheint und der seinen Statuswechsel sichtbar macht’’, die
prachtigere Entsprechung des Erwachsenengewands sein.

Warum aber schafft Ovid — wenn ich denn recht habe — mit dem lustrum
und dem tirocinium einen doppelten Assoziationshintergrund fiir Quirinalia
und Stultorum feriae? Fiir den Festtag unter seinem ersten Namen liegt dies auf
der Hand: Die Quiriten, die sich erst unldngst ihrer Kurienordnung rituell ver-
gewissert haben, feiern «ihren» Gott und seine Geschichte, die ein Teil der Ur-
geschichte ihrer Stadt ist. Und wer sind dabei die «Dummen»? Ich denke, es
handelt sich bei ithnen um diejenigen Jugendlichen, die sich auf ihr tirocinium
vorbereiten. Sie «wissen» ihr Curienzeichen nicht, denn bevor sie in die Biirger-
liste eingetragen sind, gehoren sie noch gar keiner Curie an. Deshalb feiern sie
ihr ganz besonderes Emmer-Rost-Fest auf dem Forum. In ihrer rituell insze-
nierten Dummbheit gleichen sie auch den friihzeitlichen Menschen, die den rich-
tigen Umgang mit dem Feuer und dem Urgetreide erst lernen mussten: Gerade
deswegen erzdhlt Ovid das Fornacalien-Aition im Zusammenhang mit dem
Dummen-Fest. Jetzt ist der Zeitpunkt fiir sie gekommen, die Kulturentwick-
lung selbst nachzuvollziehen. An ihrem Jugendweihe-Fest, den Liberalia, wer-
den sie bereits dem «zivilisierteren» Brot und Wein begegnen®. Ihre Verwand-
lung in Quiriten aber wird die Vorbedingung dafiir sein, dass sie eine «confar-
reierte» Ehe eingehen konnen und dass sie als Opferherr eigenverantwortlich
ein Schlachttier mit mola salsa besprengen diirfen. Wie es Ovid nahelegt, ge-
hort die kulturelle Kompetenz in beiden Bereichen zusammen: Ein romischer

35 Ov., Fast. 2,5291f., zitiert oben in Anm. 5.

36 Das Material bei J. Marquardt, Das Privatleben der Rémer (von A. Mau besorgte 2. Aufl. 1886,
Nachdr. Darmstadt 1980) 123ff.

37 Ov., Fast. 2,503: pulcher et humano maior trabeaque decorus.

38 Zur Symbolik von gemahlenem (im Gegensatz zu zerstossenem) Korn im Initiationszusam-
menhang siehe G. Baudy, «Cereal Diet and the Origins of Man. Myths of the Eleusinia in the
Context of Ancient Mediterranean Harvest Festivals», in: Food in Antiquity, hg. v. J. Wilkins/
D. Harvey/M. Dobson (Exeter 1995) 177-195, bes. 180.



«Der dumme Teil des Volks» (Ov., Fast. 2,531) 39

Biirger muss mit far umgehen konnen und wissen, zu welcher Kurie er gehort.
Der «dumme Teil des Volks» hat nur deswegen einen Grund zum Feiern, weil
er vier Wochen spiéter zu den «Eingeweihten» gehoren wird. Anders gesagt:
Die inszenierte Dummbheit derer, die aufs Forum kommen, markiert noch ein-
mal ihre Nicht-Zugehorigkeit zur Kulturgemeinschaft.

Die «Nachfeier» der Fornacalia hat demnach einen anderen Charakter als
das eigentliche Fest. Die Curien sind zwar auch beim Fest auf dem Forum in ih-
rer Gesamtheit prisent, aber nicht als lebendige Kultgemeinschaft, sondern
«verschriftlicht» in Form der zahlreichen Tafeln. Diesen begegnen die «Dum-
men», die sich den Aufzeichnungen nicht zuordnen lassen, die Initianden, die
darauf warten, in die Gemeinschaft der Quiriten aufgenommen zu werden. De-
ren Repriasentant Quirinus erhdlt am selben Tag ein Opfer auf seinem Hiigel.
Indem Ovid dessen «Lebensgeschichte» evoziert, macht er die Vorbildfunktion
des Gottes fiir die «werdenden Quiriten» deutlich. Wenn wir die Perspektive
wechseln, konnen wir auch sagen: Der aitiologische Mythos erweist den Gott
nicht einfach als statische Projektion des Biirgers, sondern als dynamisches Bild
fiir die Transformation von «Dummen» in Quiriten.



	"Der dumme Teil des Volks" (Ov., Fast. 2,531) : zur Beziehung zwischen Quirinalia, Fornacalia und Stultorum feriae

