Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 57 (2000)

Heft: 2

Artikel: Wer nltzt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69
Autor: Howald, Kaspar / Fuhrer, Therese

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-44385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-44385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer niitzt wem im stoischen Gemeinwesen?
Zu Cicero De finibus 3,69

Von Kaspar Howald und Therese Fuhrer, Ziirich

Gegen das Ende des dritten Buches seines Dialogs De finibus lasst Cicero
Cato —im Anschluss an die Darlegung der stoischen Giiter- und Pflichtenlehre
—nochmals auf die an den Anfang gestellte Oikeiosislehre zuriickkommen, die
nun als Grundlage fiir die Staats- und Gesellschaftstheorie dient (§§ 62-71)". In
diesen Kapiteln nimmt die gegenseitige Wertschiatzung und Verbundenheit der
Menschen untereinander eine bedeutende Stellung ein. Der Mensch ist von
Natur aus geschaffen fiir ein Leben in der Gemeinschaft, und er méchte auch
ohne dusseren Zwang nicht allein, sondern in der Gesellschaft von anderen
Menschen leben (§ 65). Grosses Gewicht erhilt dabei die Idee der communis
utilitas: Weil wir ein Teil des Kosmos sind, ergibt sich von Natur aus, dass wir die
communis utilitas der eigenen voranstellen, und auch der vir bonus et sapiens ist
mehr um die utilitas omnium als die eines einzelnen oder um die eigene besorgt;
wer die communis utilitas zugunsten der eigenen zuriickstellt, verdient ebenso
Tadel wie ein Verriter des Vaterlandes (§ 64). Wir werden von Natur aus dazu
getrieben, moglichst vielen — insbesondere durch die Vermittlung von Wissen —
zu «niitzen> (prodesse) (§ 65).

Kurz vor dem Ende dieser gesellschaftstheoretischen Kapitel wird im § 69
eine divisio eingefiigt, in welcher Begriffe des Niitzens und des Vorteils und
ihre Gegenteile niher bestimmt werden (die Numerierung der Sitze mit romi-
schen Ziffern ist von den Autoren eingefiigt)*:

Cic. Fin. 3,69 (= SVF 111 93): [I] ut vero conservetur omnis homini
erga hominem societas coniunctio caritas, et emolumenta et detri-
menta, quae MmeeMuaTo et Prappata appellant, communia esse
voluerunt; quorum altera prosunt, nocent altera;, neque solum ea
communia verum etiam paria esse dixerunt. 1] commoda autem et

1 Fin. 3,63: ex hoc (scil. ut eos quos genuerimus amemus) nascitur ut etiam communis hominum in-
ter homines naturalis sit commendatio (zugrunde gelegt wird der Text von L. D. Reynolds,
M. Tulli Ciceronis de finibus bonorum et malorum libri quinque, Oxford 1998). Zu dieser sozia-
len (im Gegensatz zur personalen) Oikeiosis vgl. M. Schofield, «Social and Political Thought»,
in: K. Algra et al. (Hgg.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy (Cambridge 1999)
760-768.

2 Solche divisiones finden sich auch in Fin. 3,50f. (differentia rerum) und in den §§ 55 (divisio bo-
norum) und 56 (divisio praepositorum). Der Vorschlag von M. R. Wright, On Stoic good and
evil. De finibus bonorum et malorum liber I1I and Paradoxa Stoicorum, ed. with introd., transl.
and comm. (Warminster 1991) 182, den vorliegenden § 69 «to the theory and theoretical ter-
minology of sections 48-51» zu transponieren, ist jedoch kaum ernst zu nehmen.

6 Museum Helveticum



82 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

incommoda (ita enim gvyonotuato ef dvoyonotmuata appello)
communia esse voluerunt, paria noluerunt. [1I1] illa enim quae
prosunt aut quae nocent aut bona sunt aut mala, quae sint paria ne-
cesse est. [IV] commoda autem et incommoda in eo genere sunt
quae praeposita et reiecta diximus; ea possunt paria non esse.
[V] sed emolumenta <et detrimenta> communia esse dicuntur, recte
autem facta et peccata non habentur communia.

Zu Satz I: Die Erhaltung der Gemeinschaft, Verbundenheit und Liebe al-
ler Menschen zueinander, die sich gemdss der Oikeiosis-Lehre aus der Liebe
der Eltern zu ihren Nachkommen entwickelt, beruht darauf, dass das, was
aiitzt>/«<schadet> (prosunt/nocent), nicht nur einzelnen, sondern allen gemein-
sam (communis) ist. Das, was «niitzts/«<schadet>, wird mit dem Begriffspaar emo-
lumenta/detrimenta bzw. ®O@eAuata/frdppata bezeichnet. Diese emolu-
menta/detrimenta sind nicht nur communia, sondern auch paria’.

Zu Satz II: Nun wird ein zweites Begriffspaar eingefiihrt (commoda/in-
commoda bzw. givyonotuota/dvoyonomuata), dem ebenfalls die Eigen-
schaft communis zugesprochen wird, nicht jedoch par. Den beiden Begriffen
wird keine Funktion zugeschrieben, ihre Semantik legt jedoch nahe, dass auch
sie der menschlichen Gemeinschaft in irgendeiner Weise «von Vorteil> bzw.
«von Nachteil> sind.

Zu Satz I1I: Das in I beschriebene Begriffspaar wird in der Umschreibung
durch seine Funktionen den bona bzw. mala zugeteilt. Dadurch ergibt sich auch
die Notwendigkeit, dass was «iitzt>/<schadet>, «<gleich» ist, da die bona/mala per
definitionem gleich (d.h. nicht mehr steigerbar und unverénderlich) sind*.

Zu Satz I'V: In der Folge wird nun auch das Begriffspaar commoda/incom-
moda mit den Termini der Giiterlehre bezeichnet und damit innerhalb der
Klasse der indifferentia den praeposita/reiecta zugeteilt’. Als solche kommt ih-
nen die Eigenschaft par nicht zu’.

Zu Satz V: Der letzte Satz setzt das in I genannte Begriffspaar emolu-
menta/detrimenta in Beziehung zu einem Begriffspaar der stoischen Pflichten-

3 Warum die Eigenschaft par als Steigerung zu communis so betont am Schluss erwahnt wird und
warum nicht gleich hier am Anfang der divisio gesagt wird, dass es sich bei den emoiumenta/de-
trimenta um bona bzw. mala handelt (so erst in Satz III), ist nicht klar. Moglicherweise steht da-
hinter das Konzept der ion d@éleia (dazu s.u. Anm. 22). Andererseits ist die Bezeichnung der
bona als paria (im Sinne von <nicht steigerbar>) in der Stoa verbreitet (fiir Belege s.u. Anm. 4).

4 Vgl. Diog. Laert. 7,101 = SVF 111 92; Stob. 2,106,21 = SVF 111 528; Cic. Fin. 3,45 und 48; Parad.
20-26; Sen. Epist. 66,15.28.33f.

5 Hier wird aber commodum nicht synonym zu praepositum verwendet, wie in Tusc. 5,120 und
Nat. deor. 1,16 (so auch regelmissig bei Seneca). Dazu G. Kilb, Ethische Grundbegriffe der alten
Stoa und ihre Ubertragung durch Cicero im dritten Buch de finibus bonorum et malorum (Diss.
Freiburg 1.Br. 1939) 85-87.

6 Anders O. Gigon/L. Straume-Zimmermann, Uber die Ziele des menschlichen Handelns (Zii-
rich/Miinchen 1988) 235: «... diese Dinge konnen ungleich sein» (vgl. dagegen den Kommentar
von Gigon ebd. 508).



Wer niitzt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69 83

lehre (recte facta/peccata), dessen Glieder selbstredend ebenfalls zu den bona/
mala gehoren und damit paria sind; hervorgehoben wird jedoch nicht diese Ge-
meinsamkeit, sondern der Unterschied: Das erste Begriffspaar hat gemass
Satz I die Eigenschaft communis, das letzte hingegen nicht.

Der Inhalt der Sétze I bis V ldsst sich tabellarisch wie folgt darstellen:

Lat. Terminus Gr. Terminus Funktion communia paria genus’ der
(Ubersetzung) Giiterlehre
emolumenta aperuaT prodesse Ja (I/V) Ja (I/IIT) bona (I1I)
detrimenta prdupato nocere Ja (I/V) Ja (IIIT) mala (I1T)
commoda £0YONOTNUATO Ja (IT) Nein (II/IV)  praeposita (IV)
incommmoda duoyonotuata Ja (1) Nein (II/1V) reiecta (1V)
recte facta [rarogdopata] Nein (V) [Ja] [bona]

peccata [Gpagmpatal Nein (V) [Ja] [mala]

Aus dem Schema wird ersichtlich, dass die beiden ersten Begriffspaare, die
dem Begriffsfeld <Niitzen»/<Vorteil> bzw. <Schaden>/<Nachteil> zugehoren, als
communia bezeichnet werden, wihrend sie sich in bezug auf ihre Steigerbar-
keit und Verdnderlichkeit (ihr par-Sein) und in bezug auf ihr genus der Giiter-
lehre (s. Anm. 7) grundlegend unterscheiden; dagegen wird dem dritten Be-
griffspaar, das wie das erste auf die Ebene der bona/mala gehort, die Eigen-
schaft communis explizit abgesprochen. Auf dieser Eigenschaft scheint somit
das-Hauptgewicht dieses Abschnitts zu liegen: Alle drei Begriffspaare werden
im Hinblick auf diese gepriift, wiahrend sich die Charakterisierung durch par
bzw. dessen Gegenteil und durch die Termini der Giiterlehre auf die beiden er-
sten Begriffspaare beschrankt.

Im Anschluss an die Ausfiihrungen in den §§ 62-68, wo wiederholt von der
communis utilitas und ihrer Bedeutung im Gemeinwesen der Menschen die
Rede ist, soll nun offenbar dieses Phanomen als Motivationsgrund zur Erhal-
tung der menschlichen Gesellschaft begrifflich gefasst und mit den Termini der
stoischen Giiter- und Pflichtenlehre in Ubereinstimmung gebracht werden.
Auffallig ist dabei allerdings, dass in dieser divisio der Begriff utilitas nicht er-
scheint; vielmehr tibersetzt Cicero den Begriff ®mgélnua mit emolumentum.

o@enua begegnet uns auch in Fin. 3,33 im Zusammenhang mit der Defi-
nition des bonum, wo dem Begriff ebenfalls die Funktion des prodesse zuge-
sprochen wird®. Da im Lateinischen zum Verb prodesse nicht — wie zu gr.

7 Der Ausdruck entstammt Ciceros Einteilung: commoda autem et incommoda in eo genere sunt
quae praeposita et reiecta diximus; vgl. § 70: amicitiam ... adhibendam esse censent, quia sit ex eo
genere quae prosunt.

8 ... illud etiam quod prodesset (dQENMQ. enim sic appellemus) motum aut statum esse dixit e na-
tura absoluto. Cic. Fin. 3,33 und 69 sind die zwei einzigen Belege dieses Wortes in der lat. Litera-
tur, in den gr. Quellen findet sich ®@éAnua nur bei Stob. 2,78.7; 2,86.5; 2,97,15 (hier konjiziert



84 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

m@ehelv — ein entsprechendes Substantiv zur Verfiigung steht, scheint sich Ci-
cero fiir emolumentum als Wiedergabe von @@éAnuo entschieden zu haben’.

Damit 1st jedoch noch nicht erklart, warum Cicero hier den Begriff utilitas
meidet, den er in den vorangehenden Kapiteln — allerdings mit dem Préadikat
communis — wiederholt verwendet hat. Dies erstaunt um so mehr, als in ande-
ren stoischen Quellen wie auch spater von Cicero selbst utile und utilitas mit
dem bonum durchaus gleichgesetzt werden'. Allerdings wird in Buch 2 des
vorliegenden Dialogs, wo Cicero von einem stoischen Standpunkt aus den Epi-
kureismus angreift, kritisiert, dass bei den Epikureern das Streben nach der uti-
litas im Zentrum stehe; so werden die Begriffe utilitas und voluptas geradezu
austauschbar (§ 61), und die utilitas wird wie die voluptas dem honestum entge-
gengestellt (§ 45)"". Auch im dritten Buch setzt Cato utilitas mit voluptas paral-
lel (§ 37), und im Anschluss an die divisio in § 69 wird erneut die Wertung der
amicitia nach ihrer utilitas moniert (§ 70). Auch wenn gleich darauf in § 71 ge-
sagt wird, dass die aequitas nie von der utilitas getrennt werden konne, wird
doch eine Gleichsetzung von iustum und utile vermieden: Im folgenden Satz
(quidquid aequum iustumaque esset id etiam honestum, vicissimque, quidquid es-
set honestum id iustum etiam atque aequum fore) hiitte strenggenommen hones-
tum je durch utile ersetzt werden miissen'’. Eine entsprechende Gleichung fin-
det sich denn auch in Off. 2,10: quidquid enim iustum sit id etiam utile esse cen-
sent, itemque quod honestum, idem iustum, ex quo efficitur, ut, quidquid hones-
tum sit, idem sit utile. Doch offensichtlich will es Cicero in De finibus vermeiden,
die Begriffe utilitas und utile im Zusammenhang mit dem bonum zu verwenden,
was sich durch die vorangehende negative Konnotierung von utilitas begriinden
lasst.

Es besteht also die Moglichkeit, die Wahl von emolumentum dadurch zu
erkliren, dass dieser Begriff — nach den vorangehenden Ausfithrungen in Buch
2 und 3 — im Gegensatz zu utilitas nicht unwillkiirlich negativ verstanden wird.
Zwar wird er im zweiten Buch einmal synonym zu utilitas verwendet (§ 83) und
auch dem honestum entgegengesetzt (§§ 45 und 55); doch ist emolumentum
noch nicht in dem Mass ein Reizwort wie utilitas, das erst mit dem Zusatz com-
munis von der polemischen Note befreit wird.

Ein weiterer Grund fiir die Wahl von emolumentum ist moglicherweise in
seiner Paarung mit detrimentum zu sehen. Dieser Begriff erscheint in der For-

von Heine); 2,98,7;2,101,5 = SVF 111 89.503.91.90.587. Cicero scheint jedoch an beiden Stellen
®O@éAnuo im Sinne von Ggélea verwendet zu haben; dazu D. Tsekourakis, Studies in the termi-
nology of early Stoic ethics (Wiesbaden 1974) 83. 101-123.

9 J. N. Madvig, M. Tullii Ciceronis de finibus bonorum et malorum libri quinque (Kopenhagen
*1876) 463 erklart die Wahl dieses Wortes durch die «inopia linguae (sc. latinae)», ebenso
Wright, a.0. (oben Anm. 2) 182.

10 Off. 3,11.34.35.49.83. Zu den griechischen Quellen s.u. Anm. 16.

11 So auch in Off. 3,12 und 118. Dazu J. Leonhardt, Ciceros Kritik der Philosophenschulen (Min-
chen 1999) 140f. und 196-198.

12 Vgl. dazu Madvig, a.O. (oben Anm. 9) 469: «Cicerone parum vigilante».



Wer niitzt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69 85

mel des senatus consultum ultimum zur Bezeichnung eines Schadens, der die
ganze res publica, die ganze Gemeinschaft betreffen kann: senatus decrevit uti
consules viderent ne quid res publica detrimenti caperet”. Als Gegensatz dazu
bezeichnet emolumentum also einen Nutzen, der allen Menschen zukommen
kann, und tatsichlich lassen sich fiir eine entsprechende Verwendung von emo-
lumentum («was allgemein niitzt>) Belegstellen finden'. Cicero scheint den Be-
griff emolumentum somit nicht von ungefiahr gewéhlt zu haben.

Nun stellen sich jedoch zwei Probleme: 1. Die anderen stoischen Quellen
setzen das Niitzliche> (utile bzw. die griechischen Entsprechungen®) mit dem
bonum (bzw. dyod6v) gleich'®, ohne dass ersteres als commune bzw. nowov 0.4.
qualifiziert wird, im Gegenteil — und hieraus ergibt sich Problem Nr. 2: Gemiss
den griechischen Quellen kann allein die ety «iitzen>", und so ist das
w@elelv auf die Weisen eingeschrinkt; sie sind auch die einzigen, die vom Niitz-
lichen profitieren konnen', was zu dem Paradoxon fiihrt, dass es den Nicht-
Weisen weder moglich ist, Niitzliches zu generieren noch von ithm zu profitie-
ren’. So kann also das Niitzliche gerade nicht communis sein, sondern ist allein
den Weisen zuginglich.

Mit communis bzw. rotvog wird in der Stoa das bezeichnet, was allen Men-
schen (oder sogar Lebewesen) zukommt und gemeinsam ist™: In De finibus 3 ist
die Welt die gemeinsame Stadt der Menschen und der Gotter (§ 64: communis
urbs et civitas), der Nutzen der Allgemeinheit (communis utilitas) ist den Eigen-
interessen vorzuziehen (§ 64), das Theater ist allgemeiner Besitz (§ 67) und das
officium wird als dem Weisen und Nicht-Weisen gemeinsam bezeichnet (§ 59).

Das Problem, dass Cicero das Niitzliche, das laut den griechischen Quellen
allein den Weisen zuginglich ist, ebenfalls als commune bezeichnet, wird etwa
so umgangen, dass communis im Sinn von <gegenseitig> verstanden wird”. In

13 Vgl. ThLL V 1 (1910) 840,40-46.

14 Cic. S. Rosc. 142: sin autem victoria nobilium ornamento atque emolumento rei publicae populo-
que Romano debet esse;, De orat. 1,34: in id studium in quo estis incumbite, uit et vobis honori et
amicis utilitati et rei publicae emolumento esse possitis; Liv. 6,39,6. Als Gegensatzpaar ist emolu-
mentum/detrimentum jedoch ausser an der vorliegenden Stelle nur noch in Fin. 1,53 und ohne
diese besondere Konnotation belegt.

15 @@éhpov, Aottehéc, ovugégov, xonowov, ebyenotov.

16 Diog. Laert. 7,103 = SVFII1 117; Diog. Laert. 7,98 = SVFIII 87; Stob. 2,69,11 = SVFIII 86. Die
lateinischen Quellen sind oben in Anm. 10 zitiert. Dazu M. Forschner, Die stoische Ethik
(Darmstadt *1995) 178f.

17 Diog. Laert. 7,104 = SVFIII 117.

18 Plut. Comm. not. 1068d = SVF 111 672; Plut. Comm. not. 1069a = SVF 111 627; Clem. Al. Strom.
6,17,822 = SVF III 673.

19 Stol#2,95,3 = SVFI11 94; Plut. Comm. not. 1068d = SVF 111 672; Stoic. repugn. 1038a = SVF 111
674.

20 Diog. Laert. 7,87 und 89 = SVF III 4: xowvog vopog bzw. xown @vois; Plut. Comm. not. 1065e:
noopov Yedv xai Avommwv EoTV HOWOV.

21 Madvig, a.0. (oben Anm. 9) 461f., M. Schifer, Ein frithmittelstoisches System der Ethik bei
Cicero (Miinchen 1934) 253 und 257ff., Gigon, a.0. (oben Anm. 6) 507f.



36 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

der Stoa ist die Gegenseitigkeit eine wichtige Eigenschaft der dgéleio: Wenn
ein Weiser einem anderen Weisen niitzt, wird thm selbst dies im selben Mass zu-
teil”. Mit dieser Interpretation wiirde unsere Stelle der in den iibrigen Quellen
dargestellten Lehre durchaus gerecht.

Allerdings ist in Ciceros Text von einer Einschrdnkung von communis auf
die Weisen nicht die Rede, und auch die Bedeutung der Gegenseitigkeit kann
aus dem Kontext nicht erschlossen werden; vielmehr legen die vorangehenden
Kapitel, in denen der Begriff wiederholt vorkommt, einen anderen Sinn (<allge-
mein, allen Menschen gemeinsam/zukommend>) nahe. Auch die Erwdhnung
der recte facta und peccata in Satz V weist darauf hin, dass communis hier nicht
im Sinne der Gegenseitigkeit verstanden werden soll; denn iiber sie wird ge-
sagt, dass sie im Gegensatz zu den emolumenta und detrimenta nicht communia
sind: Die sittlich guten Taten sind nur den Weisen moglich und die Vergehen
nur den Nicht-Weisen, womit der Gegensatz zu den officia impliziert wird, die
den Weisen und Nicht-Weisen communia (<gemeinsam>) sind”.

Hier wird also nicht die Lehre von der Gegenseitigkeit des Niitzens darge-
legt. So bleibt nichts anderes iibrig, als Satz I der divisio von Fin. 3,69 in dem
Sinn zu verstehen, dass hier das Niitzliche (emolumentum), das ein bonum ist,
anders als in den librigen stoischen Quellen in seiner Wirkung auf die gesamte
menschliche Gemeinschaft ausgedehnt wird. Dementsprechend wahlt Cicero
den Begriff emolumentum, weil damit mehr als bloss ufilitas, nimlich eben das
Konzept einer communis utilitas begrifflich gefasst werden soll.

Soviel zur Problematik der Aussage von Satz I. In Satz II werden auch die
commoda (bzw. incommoda) als communia bezeichnet. Sie werden im folgen-
den jedoch deutlich von den emolumenta (bzw. detrimenta) geschieden, indem
sie zum genus der praeposita (bzw. reiecta) gezahlt und damit von den bona
(bzw. mala) abgegrenzt werden (Satz IV). So wird der Bereich der Niitzlichkeit
noch einmal erweitert, indem neben den allein «niitzenden> bona auf der Ebene
der praeposita ein Bereich von Dingen eingefiihrt wird, die zwar nicht «niitzen>,
aber doch «vorteilhaft> sind. Wie der Weise also «Niitzliches>, so kann der Nicht-
Weise doch immerhin <Vorteilhaftes> generieren, und beides kommt in gleicher
Weise der gesamten Gemeinschaft zu*. Sowohl Weise wie Nicht-Weise konnen

22 Stob. 2,953 = SVFIII 94: eivaw ¢ xai 9dregov tomov xowd 10 dyadd. mdvra yao tov
oviwvolv ogehotvta ionv dgélewav dmohaufdvery vopitovol maQ” adto tovto. Interes-
santerweise werden hier die &yodd ohne Einschriankung als xowvé bezeichnet. Wir haben je-
doch zwei weitere Stellen sehr dhnlichen Inhalts, bei denen xowvov auf ol omovdaior be-
schrinkt ist: Stob. 2,93,19 = SVFIII 625 (rowvd ist allerdings eine Konjektur von Wachsmuth);
Stob. 2,101,21 = SVF I1I 626.

23 Fin. 3,59: ita est quoddam commune officium sapientis et insipientis; vgl. auch Off. 3,15.

24 Der Begriff evyonomua, den Cicero commodum zugrunde legt, ist nur hier belegt. Fiir ein dhn-
liches Konzept vgl. Plut. Stoic. repugn. 1038a = SVFII1 674, wo Chrysipp vorgeworfen wird, er
habe zwar im ersten Buch mepi xatooUwudtwv behauptet, dem Toren sei nichts niitzlich
(yonoywov), spiter jedoch erweitere er die evyonotia auf die péoa, die den Nicht-Weisen zu-
ganglich sind. Es scheint also, dass Chrysipp die Beschriankung des Niitzlichen auf den Weisen



Wer niitzt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69 87

also in der menschlichen Gemeinschaft <von Nutzen> sein und <Nutzen haben>.
Der Unterschied zwischen den emolumenta und den commoda besteht wohl
darin, dass im Hinblick auf die stoische e0doipuovia nur den emolumenta Rele-
vanz zukommt. Dennoch geniessen auch die commoda, entsprechend den prae-
posita, im Hinblick auf das naturgeméisse Leben eine gewisse Wertschéitzung.

Als Besonderheiten der divisio in Fin. 3,69 lassen sich somit folgende zwei
Punkte festhalten: Zum einen wird das Niitzen nicht eingeschrinkt auf das bo-
num und damit auf die Weisen; vielmehr kommt das emolumentum der ganzen
menschlichen Gemeinschaft, Weisen und Nicht-Weisen, zugute. Zum anderen
wird der Bereich dessen, was in irgendeiner Weise der menschlichen Gemein-
schaft <von Nutzen ist>, durch die Einfiihrung der commoda auf der Ebene der
praeposita nochmals erweitert, wodurch dem Nicht-Weisen erst ermoglicht
wird, an der communis utilitas mitzuwirken. Und dieses Zusammenwirken der
qualitativ unterschiedlichen, aber doch allen zuginglichen Formen der Niitz-
lichkeit hélt die Gemeinschaft zusammen (vgl. Satz I: ut vero conservetur omnis
homini erga hominem societas coniunctio caritas ...). Mit der divisio wird nun
also dieses Konzept der utilitas communis theoretisch und terminologisch ge-
klart.

Die Frage, ob Ciceros Darstellung noch genuin stoisch ist oder ob er hier
eine modifizierte, vielleicht von personlichen Erfahrungen geprigte Lehre wie-
dergibt, ist aufgrund der sparlichen erhaltenen Quellen kaum zu entscheiden;
im Prozess der Uberlieferung sind Formulierungen wie «fiir die Toren kann
nichts niitzlich sein» und «nur das bonum ist niitzlich» méglicherweise gerade
wegen ihres paradoxen Charakters bewahrt worden, wihrend Ausserungen im
Sinn der vorliegenen Stelle wegen ihres «common sense>-Charakters sonst
nicht tradiert worden sind®. Das Konzept einer communis utilitas wire jedoch
angesichts der iibrigen stoischen Quellen zu dieser Thematik nicht denkbar®.

dhnlich wie unser Text entscharfte und auch dem Nicht-Sittlichen eine Niitzlichkeits-Funktion
zuschrieb. Vgl. auch Plut. Comm. not. 1070a = SVF 111 123, wo sich Plutarch dariiber beklagt,
dass dieselben Sachen (wodypata) sowohl als dvwogelf) wie auch als evyonota bezeichnet wer-
den; Alex. Aphr. In an. pr. 167,13 Bruns = SVFIII 145 nennt die mponypuéva evyonoti]. Dahin-
ter steht moglicherweise die (urspr. platonische) Lehre der oo yeofiowg; dazu A. A. Long/
D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers, Bd. 2: Greek and Latin texts with notes and biblio-
graphy (Cambridge etc.1995) 350. Kilb, a.0. (oben Anm. 5) 68f. und 87 verweist auf Hirzel, der
aus der vorliegenden Cicero-Stelle sowie aus Sen. Epist. 87,35f. fiir Poseidonios den Begriff
evyxenotov erschliesst. Allerdings gehoren alle iibrigen Stellen, wo die Funktion des Niitzens
mit Ableitungen vom Stamm yon- beschrieben werden, in den Bereich der Weisen und des
dyadov (Stob. 2,69,11 = SVF 111 86; Diog. Laert. 7,98 = SVF III 87; Plut. Comm. not. 1068a =
SVF 111 674).

25 Vgl. aber oben Anm. 24.

26 Im Index der SVF findet sich weder xown o@éhewa noch communis utilitas. Die communis
utilitas spielt jedoch auch in De officiis eine wichtige Rolle (Off. 3,27.30.52). — Wir danken
Prof. Woldemar Gaorler fiir seine wertvollen miindlichen und schriftlichen Diskussionsbeitréige.



	Wer nützt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69

