
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 57 (2000)

Heft: 2

Artikel: Wer nützt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69

Autor: Howald, Kaspar / Fuhrer, Therese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-44385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-44385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wer nützt wem im stoischen Gemeinwesen?
Zu Cicero Definibus 3,69

Von Kaspar Howald und Therese Fuhrer, Zürich

Gegen das Ende des dritten Buches seines Dialogs De finibus lässt Cicero
Cato - im Anschluss an die Darlegung der stoischen Güter- und Pflichtenlehre
- nochmals auf die an den Anfang gestellte Oikeiosislehre zurückkommen, die
nun als Grundlage für die Staats- und Gesellschaftstheorie dient (§§ 62-71)1. In
diesen Kapiteln nimmt die gegenseitige Wertschätzung und Verbundenheit der
Menschen untereinander eine bedeutende Stellung ein. Der Mensch ist von
Natur aus geschaffen für ein Leben in der Gemeinschaft, und er möchte auch
ohne äusseren Zwang nicht allein, sondern in der Gesellschaft von anderen
Menschen leben (§ 65). Grosses Gewicht erhält dabei die Idee der communis
utilitas: Weil wir ein Teil des Kosmos sind, ergibt sich von Natur aus, dass wir die
communis utilitas der eigenen voranstellen, und auch der vir bonus et sapiens ist
mehr um die utilitas omnium als die eines einzelnen oder um die eigene besorgt;
wer die communis utilitas zugunsten der eigenen zurückstellt, verdient ebenso
Tadel wie ein Verräter des Vaterlandes (§ 64). Wir werden von Natur aus dazu
getrieben, möglichst vielen - insbesondere durch die Vermittlung von Wissen -
zu <nützen> (prodesse) (§ 65).

Kurz vor dem Ende dieser gesellschaftstheoretischen Kapitel wird im § 69
eine divisio eingefügt, in welcher Begriffe des Nützens und des Vorteils und
ihre Gegenteile näher bestimmt werden (die Numerierung der Satze mit
römischen Ziffern ist von den Autoren eingefügt)2:

Cic. Fin. 3,69 SVFIII 93): [I] ut vero conservetur omnis homini
erga hominem societas coniunctio Caritas, et emolumenta et detri-
menta, quae (btpeXfipaxoc et ßkappaxa appellant, communia esse

voluerunt; quorum altera prosunt, nocent altera; neque solum ea

communia verum etiam paria esse dixerunt. [II] commoda autem et

1 Fin 3,63: ex hoc (seil, ut eos quos genuerimus amemus) nascitur ut etiam communis hominum
inter homines naturalis sit commendatio (zugrunde gelegt wird der Text von L D Reynolds,
M. Tulli Ciceronis de finibus bonorum et malorum libri quinque, Oxford 1998) Zu dieser sozialen

(im Gegensatz zur personalen) Oikeiosis vgl M Schofield, «Social and Political Thought»,
in- K. Algra et al (Hgg.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy (Cambridge 1999)
760-768.

2 Solche divisiones finden sich auch in Fin 3,50f (differentia rerum) und in den §§ 55 (divisio
bonorum) und 56 (divisio praepositorum) Der Vorschlag von M R Wright, On Stoic good and
evil. De finibus bonorum et malorum liber III and Paradoxa Stoicorum, ed with introd transl
and comm (Warminster 1991) 182, den vorliegenden § 69 «to the theory and theoretical
terminology of sections 48-51» zu transponieren, ist jedoch kaum ernst zu nehmen.

6 Museum Helveticum



82 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

incommoda (ita enim £Üxf)Tloxf|paxa et öuöxqpaxf| |iaxa appello)
communia esse voluerunt, paria noluerunt. [III] ilia enim quae
prosunt aut quae nocent aut bona sunt aut mala, quae sintparia ne-
cesse est. [IV] commoda autem et incommoda in eo genere sunt
quae praeposita et reiecta diximus; ea possunt paria non esse.

[V] sed emolumenta <et detrimenta> communia esse dicuntur, recte
autem facta et peccata non habentur communia.

Zu Satz I: Die Erhaltung der Gemeinschaft, Verbundenheit und Liebe
aller Menschen zueinander, die sich gemäss der Oikeiosis-Lehre aus der Liebe
der Eltern zu ihren Nachkommen entwickelt, beruht darauf, dass das, was
<nützt>/<schadet> (prosunt/nocent), nicht nur einzelnen, sondern allen gemeinsam

(communis) ist. Das, was <nützt>/<schadet>, wird mit dem Begriffspaar
emolumenta/detrimenta bzw. (b<peA,ppaxa/ßA,d|ipaxa bezeichnet. Diese
emolumenta/detrimenta sind nicht nur communia, sondern auch paria'.

Zu Satz II: Nun wird ein zweites Begriffspaar eingeführt icommoda/in-
commoda bzw. £Üxppoxf||iaxa/öiJGxeT]Gxr|paxa), dem ebenfalls die Eigenschaft

communis zugesprochen wird, nicht jedoch par. Den beiden Begriffen
wird keine Funktion zugeschrieben, ihre Semantik legt jedoch nahe, dass auch
sie der menschlichen Gemeinschaft in irgendeiner Weise <von Vorteib bzw.

<von Nachteib sind.
Zu Satz III: Das in I beschriebene Begriffspaar wird in der Umschreibung

durch seine Funktionen den bona bzw. mala zugeteilt. Dadurch ergibt sich auch
die Notwendigkeit, dass was <nutzt>/<schadet>, <gleich> ist, da die bona/mala per
definitionem gleich (d.h. nicht mehr steigerbar und unveränderlich) sind4.

Zu Satz IV: In der Folge wird nun auch das Begriffspaar commoda/incom-
moda mit den Termini der Güterlehre bezeichnet und damit innerhalb der
Klasse der indifferentia den praeposita/reiecta zugeteilt5. Als solche kommt
ihnen die Eigenschaft par nicht zu6.

Zu Satz V: Der letzte Satz setzt das in I genannte Begriffspaar
emolumenta/detrimenta in Beziehung zu einem Begriffspaar der stoischen Pfiichten-

3 Warum die Eigenschaft par als Steigerung zu communis so betont am Schluss erwähnt wird und
warum nicht gleich hier am Anfang der divisio gesagt wird, dass es sich bei den emolumenta/detrimenta

um bona bzw mala handelt (so erst in Satz III), ist nicht klar Möglicherweise steht
dahinter das Konzept der Igt] diqpekeia (dazu s u Anm 22) Andererseits ist die Bezeichnung der
bona als paria (im Sinne von <nicht steigerbar>) in der Stoa verbreitet (fur Belege s u Anm 4)

4 Vgl Diog Laert 7,101 SVF III 92, Stob 2,106,21 SFFIII 528, Cic Fin 3,45 und 48, Parad
20-26, Sen Epist 66,15 28 33f

5 Hier wird aber commodum nicht synonym zu praepositum verwendet, wie in Tusc 5,120 und
Nat deor 1,16 (so auch regelmassig bei Seneca) DazuG Kilb, Ethische Grundbegriffe der alten
Stoa und ihre Übertragung durch Cicero im dritten Buch de finibus bonorum et malorum (Diss
Freiburg l Br 1939)85-87

6 Anders O Gigon/L Straume-Zimmermann, Uber die Ziele des menschlichen Handelns (Zu-
nch/Munchen 1988) 235 « diese Dinge können ungleich sein» (vgl dagegen den Kommentar
von Gigon ebd 508)



Wer nutzt wem im stoischen Gemeinwesen7 Zu Cicero De finibus 3,69 83

lehre (recte facta/peccata), dessen Glieder selbstredend ebenfalls zu den bona/
mala gehören und damit paria sind; hervorgehoben wird jedoch nicht diese
Gemeinsamkeit, sondern der Unterschied: Das erste Begriffspaar hat gemäss
Satz I die Eigenschaft communis, das letzte hingegen nicht.

Der Inhalt der Sätze I bis V lässt sich tabellarisch wie folgt darstellen:

Lat Terminus
(Ubersetzung)

Gr Terminus Funktion communia paria genus1 der
Guterlehre

emolumenta aKpeA.rif.iata prodesse Ja (I/V) Ja (I/III) bona (III)
detrimenta ßXdfxptata nocere Ja (I/V) Ja (I/III) mala (III)
commoda eiV/x)iiatTi|iaTU Ja (II) Nein (II/IV) praeposita (IV)
incommmoda buoxQiiaTt)fiata Ja (II) Nein (II/IV) reiecta (IV)

recte facta [xaxogUaipiaxa] Nein (V) [Ja] [bona]
peccata [dfiagtrifiaxa] Nein (V) [Ja] [mala]

Aus dem Schema wird ersichtlich, dass die beiden ersten Begriffspaare, die
dem Begriffsfeld <Nützen>/<Vorteil> bzw. <Schaden>/<Nachteil> zugehören, als

communia bezeichnet werden, während sie sich in bezug auf ihre Steigerbar-
keit und Veränderlichkeit (ihr par-Sein) und in bezug auf ihr genus der Güterlehre

(s. Anm. 7) grundlegend unterscheiden; dagegen wird dem dritten
Begriffspaar, das wie das erste auf die Ebene der bona/mala gehört, die Eigenschaft

communis explizit abgesprochen. Auf dieser Eigenschaft scheint somit
das-Hauptgewicht dieses Abschnitts zu liegen: Alle drei Begriffspaare werden
im Hinblick auf diese geprüft, während sich die Charakterisierung durch par
bzw. dessen Gegenteil und durch die Termini der Güterlehre auf die beiden
ersten Begriffspaare beschränkt.

Im Anschluss an die Ausführungen in den §§ 62-68, wo wiederholt von der
communis utilitas und ihrer Bedeutung im Gemeinwesen der Menschen die
Rede ist, soll nun offenbar dieses Phänomen als Motivationsgrund zur Erhaltung

der menschlichen Gesellschaft begrifflich gefasst und mit den Termini der
stoischen Güter- und Pflichtenlehre in Übereinstimmung gebracht werden.
Auffällig ist dabei allerdings, dass in dieser divisio der Begriff utilitas nicht
erscheint; vielmehr übersetzt Cicero den Begriff (bcpekripa mit emolumentum.

d)cpeXr|pa begegnet uns auch in Fin. 3,33 im Zusammenhang mit der
Definition des bonum, wo dem Begriff ebenfalls die Funktion des prodesse
zugesprochen wird8. Da im Lateinischen zum Verb prodesse nicht - wie zu gr.

7 Der Ausdruck entstammt Ciceros Einteilung- commoda autem et incommoda in eo genere sunt

quae praeposita et reiecta diximus, vgl § 70 amicitiam adhibendam esse censent, quia sit ex eo

genere quae prosunt
8 illud eüam quod prodesset (oxpeArpa enim sic appellemus) motum aut statum esse dixit e

natura absoluto Cic .Fin 3,33 und 69 sind die zwei einzigen Belege dieses Wortes m der lat Literatur,

in den gr Quellen findet sich cbcpekipa nur bei Stob. 2,78,7; 2,86,5, 2,97,15 (hier konjiziert



84 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

ü)(peA,eiv - ein entsprechendes Substantiv zur Verfugung steht, scheint sich
Cicero fur emolumentum als Wiedergabe von cbqpeA,Ti|ia entschieden zu haben9

Damit ist jedoch noch nicht erklart, warum Cicero hier den Begriff utilitas
meidet, den er m den vorangehenden Kapiteln - allerdings mit dem Pradikat
communis - wiederholt verwendet hat Dies erstaunt um so mehr, als m anderen

stoischen Quellen wie auch spater von Cicero selbst utile und utilitas mit
dem bonum durchaus gleichgesetzt werden10 Allerdmgs wird m Buch 2 des

vorliegenden Dialogs, wo Cicero von einem stoischen Standpunkt aus den Epi-
kureismus angreift, kritisiert, dass bei den Epikureern das Streben nach der
utilitas im Zentrum stehe, so werden die Begriffe utilitas und voluptas geradezu
austauschbar (§61), und die utilitas wird wie die voluptas dem honestum
entgegengestellt (§ 45)11 Auch im dritten Buch setzt Cato utilitas mit voluptas parallel

(§ 37), und im Anschluss an die divisio m § 69 wird erneut die Wertung der
amicitia nach ihrer utilitas moniert (§ 70) Auch wenn gleich darauf m § 71

gesagt wird, dass die aequitas nie von der utilitas getrennt werden könne, wird
doch eine Gleichsetzung von lustum und utile vermieden Im folgenden Satz
(quidquid aequum mstumque esset id etiam honestum, vicissimque, quidquid
esset honestum id lustum etiam atque aequum fore) hatte strenggenommen honestum

je durch utile ersetzt werden müssen12 Eine entsprechende Gleichung findet

sich denn auch in Off 2,10 quidquid enim lustum sit id etiam utile esse cen-
sent, itemque quod honestum, idem lustum, ex quo efficitur, ut, quidquid honestum

sit, idem sit utile Doch offensichtlich will es Cicero in Definibus vermeiden,
die Begriffe utilitas und utile im Zusammenhang mit dem bonum zu verwenden,
was sich durch die vorangehende negative Konnotierung von utilitas begründen
lasst

Es besteht also die Möglichkeit, die Wahl von emolumentum dadurch zu
erklaren, dass dieser Begriff - nach den vorangehenden Ausfuhrungen in Buch
2 und 3 - im Gegensatz zu utilitas nicht unwillkürlich negativ verstanden wird
Zwar wird er im zweiten Buch einmal synonym zu utilitas verwendet (§ 83) und
auch dem honestum entgegengesetzt (§§ 45 und 55), doch ist emolumentum
noch nicht in dem Mass ein Reizwort wie utilitas, das erst mit dem Zusatz com
munis von der polemischen Note befreit wird

Em weiterer Grund fur die Wahl von emolumentum ist möglicherweise m
semer Paarung mit detrimentum zu sehen Dieser Begriff erscheint m der For-

von Heine) 2 98 7 2 101 5 - SVFWl 89 503 91 90 587 Cicero scheint jedoch an beiden Stellen
oxpekripa im Sinne von wcpekeia verwendet zu haben dazu D Tsekourakis Studies in the termi
nology ofearlv Stoic ethics (Wiesbaden 1974) 83 101 123

9 J N Madvig M Tulhi Ciceronis de finibus bonorum et malorum hbri quinque (Kopenhagen
1876) 463 erklart die Wahl dieses Wortes durch die «inopia linguae (sc latmae)» ebenso

Wright a O (oben Anm 2) 182

10 Off 3 11 34 35 49 83 Zu den griechischen Quellen s u Anm 16

11 So auch in Off 3 12 und 118 DazuJ Leonhardt Ciceros Kritik der Philosophenschulen (Mun
chen 1999) 140f und 196-198

12 Vgl dazu Madvig a O (oben Anm 9) 469 Cicerone parum vigilante»



Wer nutzt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3 69 85

mel des senatus consultum ultimum, zur Bezeichnung eines Schadens, der die

ganze res publica, die ganze Gemeinschaft betreffen kann senatus decrevit uti
consules viderent ne quid res publica detrimenti caperet13 Als Gegensatz dazu
bezeichnet emolumentum also einen Nutzen, der allen Menschen zukommen
kann, und tatsächlich lassen sich fur eine entsprechende Verwendung von emo
lumentum (<was allgemein nutzt>) Belegstellen finden14 Cicero scheint den
Begriff emolumentum somit nicht von ungefähr gewählt zu haben

Nun stellen sich jedoch zwei Probleme 1 Die anderen stoischen Quellen
setzen das <Nutzhche> (utile bzw die griechischen Entsprechungen15) mit dem
bonum (bzw dyodfov) gleich16, ohne dass ersteres als commune bzw xoivov o a

qualifiziert wird, im Gegenteil - und hieraus ergibt sich Problem Nr 2 Gemäss
den griechischen Quellen kann allem die apexri <nutzen>17, und so ist das

dicpeketv auf die Weisen eingeschränkt, sie sind auch die einzigen, die vom
Nützlichen profitieren können18, was zu dem Paradoxon fuhrt, dass es den Nicht
Weisen weder möglich ist, Nutzliches zu generieren noch von ihm zu profitieren19

So kann also das Nützliche gerade nicht communis sein, sondern ist allem
den Weisen zugänglich

Mit communis bzw xoivoc; wird m der Stoa das bezeichnet, was allen
Menschen (oder sogar Lebewesen) zukommt und gemeinsam ist20 In De finibus 3 ist
die Welt die gemeinsame Stadt der Menschen und der Gotter (§64 communis
urbs et civitas), der Nutzen der Allgemeinheit (communis utilitas) ist den Eigen-
mteressen vorzuziehen (§ 64), das Theater ist allgemeiner Besitz (§ 67) und das

officium wird als dem Weisen und Nicht-Weisen gemeinsam bezeichnet (§ 59)
Das Problem, dass Cicero das Nützliche, das laut den griechischen Quellen

allein den Weisen zugänglich ist, ebenfalls als commune bezeichnet, wird etwa
so umgangen, dass communis im Smn von <gegenseitig> verstanden wird21 In

13 Vgl ThLL V 1 (1910) 840 40-46
14 Cic S Rose 142 sin autem victoria nobilium ornamento atque emolumento reipubhcae populo

que Romano debet esse De orat 1 34 in id Studium in quo estis incumbite ut et vobis honori et

amicis utilitati et rei publicae emolumento esse possitis Liv 6 39 6 Als Gegensatzpaar ist emolu
mentum/detrimentum jedoch ausser an der vorliegenden Stelle nur noch in Fin 1 53 und ohne
diese besondere Konnotation belegt

15 aKpr/apov XuoiT8A.cc; ouptpegov XQTlölllov enxprjotov
16 Diog Laert 7 103 5VF III 117 Diog Laert 7 98-SFFIII87 Stob 2 69 11 SVFlll 86 Die

lateinischen Quellen sind oben in Anm 10 zitiert Dazu M Forschner Die stoische Ethik
(Darmstadt 21995) 178f

17 Diog Laert 7 104 SVF III 117
18 Plut Comm not 1068d SVF III 672 Plut Comm not 1069a SVF III 627 Clem AI Strom

6 17 822 SVF III 673
19 Stob*2 95 3 5 VF III 94 Plut Comm not 1068d - SVF III 672 Stoic repugn 1038a-SVF III

674
20 Diog Laert 7 87 und 89 SVF III 4 xoivoc; vopogbzw xoivrj qmatg Plut Comm not 1065e

xoopov Oeoiv xai dvflooijrotv aoxu xoivov
21 Madvig a O (oben Anm 9) 461f M Schafer Ein fruhmittelstoisches System der Ethik bei

Cicero (München 1934) 253 und 257ff Gigon a O (oben Anm 6) 507f



86 Kaspar Howald/Therese Fuhrer

der Stoa ist die Gegenseitigkeit eine wichtige Eigenschaft der cbcpEAria: Wenn
ein Weiser einem anderen Weisen nützt, wird ihm selbst dies im selben Mass
zuteil22. Mit dieser Interpretation würde unsere Stelle der in den übrigen Quellen
dargestellten Lehre durchaus gerecht.

Allerdings ist in Ciceros Text von einer Einschränkung von communis auf
die Weisen nicht die Rede, und auch die Bedeutung der Gegenseitigkeit kann
aus dem Kontext nicht erschlossen werden; vielmehr legen die vorangehenden
Kapitel, in denen der Begriff wiederholt vorkommt, einen anderen Sinn (/allgemein,

allen Menschen gemeinsam/zukommend>) nahe. Auch die Erwähnung
der recte facta und peccata in Satz V weist darauf hin, dass communis hier nicht
im Sinne der Gegenseitigkeit verstanden werden soll; denn über sie wird
gesagt, dass sie im Gegensatz zu den emolumenta und detrimenta nicht communia
sind: Die sittlich guten Taten sind nur den Weisen möglich und die Vergehen
nur den Nicht-Weisen, womit der Gegensatz zu den officia impliziert wird, die
den Weisen und Nicht-Weisen communia (<gemeinsam>) sind23.

Hier wird also nicht die Lehre von der Gegenseitigkeit des Nützens dargelegt.

So bleibt nichts anderes übrig, als Satz I der divisio von Fin. 3,69 in dem
Sinn zu verstehen, dass hier das Nützliche (emolumentum), das ein bonum ist,
anders als in den übrigen stoischen Quellen in seiner Wirkung auf die gesamte
menschliche Gemeinschaft ausgedehnt wird. Dementsprechend wählt Cicero
den Begriff emolumentum, weil damit mehr als bloss utilitas, nämlich eben das

Konzept einer communis utilitas begrifflich gefasst werden soll.
Soviel zur Problematik der Aussage von Satz I. In Satz II werden auch die

commoda (bzw. incommoda) als communia bezeichnet. Sie werden im folgenden

jedoch deutlich von den emolumenta (bzw. detrimenta) geschieden, indem
sie zum genus der praeposita (bzw. reiecta) gezählt und damit von den bona
(bzw. mala) abgegrenzt werden (Satz IV). So wird der Bereich der Nützlichkeit
noch einmal erweitert, indem neben den allein <nützenden> bona auf der Ebene
der praeposita ein Bereich von Dingen eingeführt wird, die zwar nicht <nützen>,
aber doch <vorteilhaft> sind. Wie der Weise also <Nützliches>, so kann der Nicht-
Weise doch immerhin <Vorteilhaftes> generieren, und beides kommt in gleicher
Weise der gesamten Gemeinschaft zu24. Sowohl Weise wie Nicht-Weise können

22 Stob 2,95,3 SVF III 94 eivai öe xal ftdxBoov xpörtov xoiva xd dyafld. Jiavxa ydp xöv

ovxivoüv oKpe/.om'xa loijv cbcpe^eiav djioÄapßaviav vopi/own Trap' auxö xonxo.
Interessanterweise werden hier die dycdta ohne Einschränkung als xoiva bezeichnet Wir haben
jedoch zwei weitere Stellen sehr ähnlichen Inhalts, bei denen xoivöv auf ol ojtouöaioi
beschrankt ist Stob. 2,93,19 SEE III 625 (xoivd ist allerdings eine Konjektur von Wachsmuth),
Stob 2,101,21 SVF III 626.

23 Fin 3,59 ita est quoddam commune officium sapientis et insipientis; vgl auch Off 3,15

24 Der Begriff euxprjoxripa, den Cicero commodum zugrunde legt, ist nur hier belegt Fur ein ähn¬

liches Konzept vgl Plut Stoic repugn 1038a SVF III 674, wo Chrysipp vorgeworfen wird, er
habe zwar im ersten Buch jtepl xaxopdcopdxcov behauptet, dem Toren sei nichts nützlich
(XQf|oipov), spater jedoch erweitere er die euxQTjoxia auf die peoa, die den Nicht-Weisen
zugänglich sind Es scheint also, dass Chrysipp die Beschrankung des Nützlichen auf den Weisen



Wer nutzt wem im stoischen Gemeinwesen7 Zu Cicero De finibus 3 69 87

also in der menschlichen Gemeinschaft <von Nutzem sein und <Nutzen haben>
Der Unterschied zwischen den emolumenta und den commoda besteht wohl
dann, dass im Hinblick auf die stoische euöaipovia nur den emolumenta Rele
vanz zukommt Dennoch gemessen auch die commoda, entsprechend denprae
posita, im Hinblick auf das naturgemasse Leben eine gewisse Wertschätzung

Als Besonderheiten der divisio m Fin 3,69 lassen sich somit folgende zwei
Punkte festhalten Zum einen wird das Nutzen nicht eingeschränkt auf das bo
num und damit auf die Weisen, vielmehr kommt das emolumentum der ganzen
menschlichen Gemeinschaft, Weisen und Nicht-Weisen, zugute Zum anderen
wird der Bereich dessen, was m irgendeiner Weise der menschlichen Gemeinschaft

<von Nutzen ist>, durch die Einführung der commoda auf der Ebene der
praeposita nochmals erweitert, wodurch dem Nicht-Weisen erst ermöglicht
wird, an der communis utilitas mitzuwirken Und dieses Zusammenwirken der
qualitativ unterschiedlichen, aber doch allen zugänglichen Formen der Nutz
hchkeit halt die Gemeinschaft zusammen (vgl Satz I ut vero conservetur omnis
homini erga hominem societas coniunctio Caritas Mit der divisio wird nun
also dieses Konzept der utilitas communis theoretisch und terminologisch
geklart

Die Frage, ob Ciceros Darstellung noch genuin stoisch ist oder ob er hier
eine modifizierte, vielleicht von persönlichen Erfahrungen geprägte Lehre
wiedergibt, ist aufgrund der spärlichen erhaltenen Quellen kaum zu entscheiden,
im Prozess der Überlieferung sind Formulierungen wie «für die Toren kann
nichts nützlich sein» und «nur das bonum ist nützlich» möglicherweise gerade
wegen ihres paradoxen Charakters bewahrt worden, wahrend Äusserungen im
Smn der vorliegenen Stelle wegen ihres <common sense>-Charakters sonst
nicht tradiert worden sind25 Das Konzept einer communis utilitas ware jedoch
angesichts der übrigen stoischen Quellen zu dieser Thematik nicht denkbar26

ahnlich wie unser Text entschärfte und auch dem Nicht Sittlichen eine Nutzhchkeits Funktion
zuschrieb Vgl auch Plut Comm not 1070a - SVF III 123 wo sich Plutarch darüber beklagt
dass dieselben Sachen (jtQaypaxa) sowohl als ocvcucpekri wie auch als enxQTjoxa bezeichnet wer
den Alex Aphr In an pr 167 13 Bruns - 5VFIII145 nennt die jTQOTjypeva euxQTjoxr] Dahin
ter steht möglicherweise die (urspr platonische) Lehre der opflr] XOh01? dazu A A Long/
D N Sedley The Hellenistic Philosophers Bd 2 Greek and Latin texts with notes and biblio
graphy (Cambridge etc 51995)350 Kilb aO (obenAnm 5)68f und 87 verweist auf Hirzel der
aus der vorliegenden Cicero Stelle sowie aus Sen Epist 87 35f fur Poseidonios den Begriff
euxQTjoxov erschliesst Allerdings gehören alle übrigen Stellen wo die Funktion des Nutzens
mit Ableitungen vom Stamm xci beschrieben werden in den Bereich der Weisen und des

ayaffov (Stob 2 6911 SVTIII 86 Diog Laert 7 98-SVF III 87 Plut Comm not 1068a

SVF III 674)
25 Vgl aber oben Anm 24
26 Im Index der SVF findet sich weder xoivrj coqpekeia noch communis utilitas Die communis

utilitas spielt jedoch auch in De officus eine wichtige Rolle (Off 3 27 30 52) Wir danken
Prof Woldemar Gorier fur seine wertvollen mündlichen und schriftlichen Diskussionsbeitrage


	Wer nützt wem im stoischen Gemeinwesen? Zu Cicero De finibus 3,69

