Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 57 (2000)

Heft: 2

Artikel: ous monous an tis orthos proseipoi philosophous : zu Platons Gebrauch
des Namens philosophos

Autor: Szlezak, Thomas Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-44383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-44383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 57 2000 Fasc.2

oV MOVOUg Av TS 0QUMS TEOGELTOL PLAOGOQPOVS

Zu Platons Gebrauch des Namens ¢ihoco@og

Von Thomas Alexander Szlezdk, Tiibingen

Der platonische Sokrates — nach eigenem Dafiirhalten ein dvio @uhoro-
yoc (Phdr. 236 e5) — gibt mit den Worten, die diesem Beitrag als Titel dienen, zu
erkennen, dass er die Bezeichnung ¢uh0co@og einer bestimmten Gruppe und
nur ihr zuzuerkennen bereit ist.

Hermann Trankle — nach allgemeinem Dafiirhalten ein dvne »oi pdla
Lhoroyog — liess bei seiner Berufung nach Ziirich 1970 seine neue Umgebung
u.a. dadurch aufhorchen, dass er nicht bereit war, den Namen <Philologe>
jedem zuzuerkennen, der sich irgendwie am (Herum-)Interpretieren und
(Herum-)Konjizieren versuchte. Vielleicht wird ihm heute, dreissig Jahre da-
nach, diese kleine Betrachtung iiber Sokrates’ strenge Vorgaben fiir die Ver-
wendung der ihm wichtigen Berufsbezeichnung nicht unwillkommen sein.

Natiirlich gehort Mut dazu, eine Bezeichnung, die mit Prestige verbunden
ist, bestimmten Leuten, die auf Prestige aus sind, abzusprechen. Platon zeigte
viel Mut in seinen Bemerkungen iiber die streitsiichtigen Mochtegernphiloso-
phen, denen die wahre Philosophie die Schidigung ihres Rufes in der Offent-
lichkeit verdankt (Politeia 495 c—496 b, 498 d8—e2, 500 b) — Bemerkungen, die,
wie man weiss, deutlich auf den reichen und einflussreichen Redelehrer und
Publizisten Isokrates zielen', der fiir seine Schriftstellerei den Namen uho-
ool in Anspruch nahm®. Heute kann nicht nur der restriktive Gebrauch eines
solchen Ehrentitels selbst, sondern schon die relativ harmlose, in historisch in-
terpetierender Absicht getroffene Feststellung, dass Platon seinerzeit im 4. Jh.
v.Chr. zu solch restriktivem Gebrauch neigte, aufrechte Verteidiger modernen
Gleichheitsempfindens in Harnisch bringen. Wer etwa der Ansicht ist, Platon
wolle im Schlussteil der Schriftkritik (Phaidros 278 c—e) die Bezeichnung ¢uAo-
o0ogog denjenigen vorbehalten, die zur Ideenphilosophie und der mit ihr zu-
sammenhingenden Prinzipienforschung fahig sind, kann mavy ogpuvdg von

1 J. Adam, The Republic of Plato, ed. with critical notes, commentary and appendices (Cam-
bridge 1902) 2, 29. 37. 40. Vgl. auch U. von Wilamowitz-Moellendorff, Platon (Berlin 1919,
1969) 2, 120f. Adam und Wilamowitz betonen mit Recht, dass Platons Bemerkungen allgemein
gehalten sind und nicht Isokrates allein meinen miissen. Beide stellen aber auch fest, dass Iso-
krates jedenfalls mitgemeint ist und sich mit Recht getroffen fithlen konnte, wie er denn noch
viele Jahre danach in der Antidosis-Rede (260) auf Politeia 500 b geantwortet hat.

2 Vgl. K. Ries, Isokrates und Platon im Ringen um die Philosophia (Diss. Miinchen 1959).



68 Thomas Alexander Szlezdk

oben herab — wenn auch ohne die Spur eines sachlichen Arguments — abgefer-
tigt werden, da er doch eine absurde Auffassung vertrete’. Da aber die Argu-
mente fiir und wider diese Auslegung des Phaidros gerade in letzter Zeit aus-
fithrlich erortert wurden®, sei hier ein anderer Zugang gewihlt: Ausgehend vom
Titelzitat, das aus Politeia 476 bl-2 genommen ist, soll die Verwendung des Na-
mens @uLocogog in Platons Hauptwerk kurz skizziert werden. Stellen aus dem
Phaidon, dem Symposion und nebenbei auch aus dem Phaidros sollen zur Kon-
trolle des an der Politeia gewonnenen Ergebnisses herangezogen werden, be-
vor abschliessend die Frage zu stellen sein wird, was fiir Platon wohl absurder
gewesen sein mag: die «grossziigige> Zuerkennung der in Frage stehenden Be-
zeichnung an Vertreter aller moglichen Typen von schriftstellerischer und dich-
terischer Betitigung oder ihre Verleihung nur an eine kleine Gruppe, obg uo-
voug dv Tig 6Q0MC TEOOELTOL (PLLOCOPOUG.

<Restriktives> Verhalten mogen wir nicht. Loblich daher der «demokrati-
sche> Eifer derer, die Platon vom Verdacht solchen Verhaltens befreien wollen.
Aber ist <restriktiv> — oder welche Synonyma man sonst wihlen mag, um die in
olg uovovg Gv tig 6pPdg meooelmol Prhoodpoug enthaltene Einschrankung
zu charakterisieren — der richtige Ausdruck? Wenn damit gemeint sein sollte,
dass Platon sich frei fithlte, eine laxere oder strengere Verwendung des Wortes
zu empfehlen und zu praktizieren, um sich dann aus innerer Intransigenz und
elitirer Gesinnung fiir die «restriktive> Handhabung zu entscheiden, so wére
der Ausdruck sehr irrefiihrend.

Denn Platon ist durchaus nicht frei, die Grenze zwischen Philosophen und
Nichtphilosophen bald giitiger und «demokratischer>, bald strenger und <elité-
rer> festzulegen. Massgebend ist das Vorhandensein oder Fehlen einer <Fahig-
keit> oder eines <Vermogens> zur Erkenntnis bestimmter Objekte. Ob das Ver-
mogen vorhanden ist oder nicht, zeigt sich an der Art, wie einer diesen Erkennt-
nisobjekten begegnet. Platons Unterscheidung von Philosophen und Nichtphi-
losophen héngt letztlich an seinem Verstdndnis der Objekte der Erkenntnis.

Die Unterscheidung zwischen Idee und raumzeitlichem Einzelding ist fiir
Platon eine absolute. Die ontologischen Merkmale sind scharf getrennt: Die
Idee ist jeweils nur eine, unwandelbar und genau das, was sie ist; Gegenstdnde
dieser Art sind <wahrhaft seiend>. Die Einzeldinge hingegen sind jeweils viele,
sie sind verdnderlich und niemals genau das, als was wir sie bezeichnen, sondern
gleichzeitig von gegensitzlichen Merkmalen bestimmt; Dinge dieser Art sind
nicht in hoherem Masse seiend als nichtseiend.

Die ontologisch prizise Trennung zwischen zwei Arten von Entitéten ist
die Grundlage von Sokrates’ Scheidung von Philosophen und Nichtphiloso-

3 Gnomon 71 (1999) 294-296. Ahnlich Hermes 117 (1989) 281f. (vgl. dazu meine Entgegnung
WiiJbb N.F. 16 (1990) 75-85, bes. 83-85).

4 Vgl. die iiberaus sachkundige, ruhig abwégende Erorterung von Hubert Benz, Gottingische Ge-
lehrte Anzeigen 250 (1998) 163-207 und Perspektiven der Philosophie 24 (1998) 65-132.



0Vg povoug Gv Tig OpBdg TPOGELTOL PLAOGOPOVG 69

phen. Daher erinnert er zuerst an die Natur der Idee (475 €9-476 a7), um dann
von der unterschiedlichen Art zu reden, ihr zu begegnen. Die zweimalige Ver-
wendung von yweig in 476 a9-b2 zeigt, dass die Einteilung der erkennenden
Subjekte so absolut ist wie die ontologische Unterscheidung, die ihr zugrunde
liegt: Taty Toivuv, v & &y, duoupd, yweic uev odg vuvdn Eéleyeg @uho-
Deduovdc Te %ol QLAOTEXVOUC %ol TEOATIHOVG, %ol ywels o meQl Vv O
AOYoG, obc uovovg av Tig 0QUME TEOCELTOL PIAOCOPOVC.

Die <Schaulustigen> (pihodeauoveg), so fahrt Sokrates fort, lieben die
schonen Stimmen, Farben und Gestalten, doch ist ihr Denken unfihig, die Na-
tur der Idee des Schonen zu <sehens> und zu lieben: adtod 0 TOD ®OhOT AOV-
VOTOg 00TV 1) Stdvolo. THY QUoty id€lv Te rai domaocaoto (476 b6-8). Die
Philosophen hingegen sind eben dazu fihig, sie sind ot ... €@’ aUTO TO KAAOV
duvarol igval te %ol 6pav xav’ avto (b10-11). Dass es sich beim Unter-
schied von Philosophen und Nichtphilosophen um den Unterschied der Fahig-
keit oder Unfahigkeit zur [deenerkenntnis handelt, ist Platon wichtig. Als Mit-
tel der sprachlichen Verstarkung wihlt er daher die Wiederholung: Gleich an-
schliessend an die zitierten Worte wird der Nichtphilosoph nochmals umschrie-
ben als 6 wahd pev modypnota vomwilwv, ovtd 8¢ ®AAAOg unte voullwv
unte, Gv TG Myfitow €L TNV YvOowy avtod, duvdauevog Emeothon (476 c2-4),
der Philosoph hingegen als 6 tdvovtia TOUTOV 1YOVUEVOS T€ TL AVTO HOAOV
®al duvduevog xodoQdv %ol oUTO xai TO €xeivou petéxovta (c9-d2).
Ebenso findet sich die Wiederholung der entscheidenden Begriffe am Ende des
fiinften und zu Beginn des sechsten Buches: Zum Abschluss der langen Erorte-
rung iiber den Unterschied der beiden Typen (474 b—480 a) bezeichnet Sokrates
die Schaulustigen als Menschen, die das Schone selbst nicht sehen, dartiber hin-
aus aber auch einem anderen, der sie zu ihr fithren konnte, zu folgen nicht im-
stande sind (und’ &M@ &1 avto dyovit duvapevous Emeoval, 479 e2), und
zum Auftakt eines neuen Kapitels wird die <miithsam> (vgl. 484 a2) erreichte
Unterscheidung rekapituliert mit den Worten ... gtAOco@oL puév ot 10D del
ROTO TADTO WOAUTOS &Xovtog duvauevol épamnteotou (484 b3-6).

Man kann sich fragen, wie Platon bestimmte Menschen so rigoros von der
Moglichkeit der Ideenerkenntnis ausschliessen kann, wo er doch sonst der An-
sicht ist, dass der Mensch wesensméssig ein nicht irdisches, sondern himmli-
sches Gewichs ist, das seine Wurzel oben im Bereich des Gottlichen hat (7im.
90 a6-bl), und dass jede Seele etwas von der Ideenwelt gesehen hat, andern-
falls sie nicht in eine menschliche Gestalt hitte kommen konnnen (Phdr. 249
b5-6.e4-5). Da alle menschlichen Seelen iiber dieselbe Struktur verfiigen,
miisste die Wiedererinnerung an vorgeburtlich Geschautes allen moglich sein.
Alle Menschen miissten die Aussicht haben, zur Erkenntnis der Ideen zu gelan-
gen.

Die Losung dieses scheinbaren Widerspruchs liegt in Platons Glauben an
die Wiedereinkorperung der Seelen nach einer Zeit der Freiheit vom Leib. Die
Seelen gelangen, was ihre Reinheit oder Unreinheit betrifft, in génzlich ver-



70 Thomas Alexander Szlezak

schiedenen Verfassungen ins Jenseits. Je nach der Reinigung, die im Zeitraum
zwischen zwei irdischen Existenzen gelingt, fallt die neue Lebenswahl aus, wie
es im Mythos der Politeia geschildert wird (617 e ff.), oder, wie es der Mythos
des Phaidros darstellt (248 ¢2ff.), je nach dem Ausmass der jenseitigen Schau-
nisse wird eine Seele im neuen Leben im besten Fall in eine philosophische, im
schlechtesten in eine gédnzlich unphilosophische Existenz «gepflanzt> werden.
Prinzipiell ist also jede Seele auf die Ideenschau ausgerichtet, denn nur in ihr
erfiillt sich die «urspriingliche> oder <wahre> Natur ihres obersten Teils, der
Denkseele (Politeia 611 b-612 a, Tim. 90 a—d). Faktisch aber kommen die mei-
sten Seelen bereits in einem Zustand in diese Welt, der es nicht erlaubt, die
Zweckbestimmung des Aoylotiwdv im gegenwartigen Leben noch zu verwirkli-
chen. Doch unsere Verantwortung erstreckt sich auf eine weit langere Zeit als
die unserer jetzigen Existenz (Politeia 608 c9-d1, Phd. 107 c2-4).

Der Ausschluss der «Schaulustigen> von der Ideenerkenntnis, mag er auch
ein Ausschluss vom Erreichen der wesentlichen Bestimmung des Menschen
sein, steht also nicht in Widerspruch zu Platons Anthropologie und Seelen-
lehre. Mag auch die Ideenerkenntnis zu unserer <alten> Natur gehoren, die em-
pirische Natur der Diesseitsseele bringt es mit sich, dass beileibe nicht jeder mit
der zu erkennenden <Sache> innerlich «verwandt> ist: Es gibt nun einmal den p
ovyyevi] tod moayuatog, wie es der Siebte Brief ausdriickt (344 a 2-3), oder
die, die die Philosophie «nichts angeht», wie es im Phaidros (275 €2) und in der
Politeia (539 d6) heisst. Menschen dieser Art kommt es uUoeL nicht zu, sich mit
Philosophie zu befassen’.

Das Unvermogen der Nichtphilosophen, die Idee zu erfassen, bringt sie
dazu, ihre Existenz zu leugnen. Die Sprache, die Platon Sokrates hier verwen-
den lasst, weist darauf, dass er auf der Seite der Nichtphilosophen mit Gereizt-
heit und Intransigenz rechnet: Wessen Denken an die vielen schénen (oder ge-
rechten, guten usw.) Einzeldinge gebunden ist, ist zugleich einer, der es nicht
einmal <aushélt> oder <ertrdgt>, wenn man sagt, dass das Schone oder das Ge-
rechte eines ist: £xeivog 6 @uhodedpmv xal ovdouf] avexouevos av tg €v to
#ONOV @ff eivor ®ol Sirowov xal tdAha obtw (479 a3-5). Auch dieser Punkt
ist Platon wichtig genug, um ihn noch zweimal zu wiederholen: 480 a4 und
494 al.

Warum insistiert nun Platon so sehr auf dieser einen Fihigkeit? Gibt es
nicht tausend andere schone Fahigkeiten, die die einen haben, die anderen aber
nicht? Die Fihigkeit zur Erkenntnis der Idee ist nicht die Fahigkeit zur Er-
kenntnis eines Teilbereichs der Wirklichkeit neben anderen, sondern der
<Wabhrheit> schlechthin: Die Philosophen sind ot tijg dAndeiog griodedpoves
(475 e4). Der ihnen zugingliche Bereich ist die eigentliche Wirklichkeit, das

5 474 c1-3 ...t0lg uev mooonxel pUoeL Grtectal Te PLLOCOPLOS TIYELOVEVELY T &V TTOAEL, TOIG
& drhowg unte dmreoton arohrovdelv te @ myoupevw. (guoel gilt selbstverstiandlich fiir
beide parallel gebauten Satzhilften.)



oG HOvoug Av Tig 0pBAC TPOGELTOL PLAOGOPOVG 71

wahrhaft Seiende, dessen hoheren ontologischen Status Platon auch als «gott-
lich> bezeichnet (500 ¢9; 611 e2). Die Seinsweise der vielen Einzeldinge hinge-
gen ist nur ein <Teilhaben> an der eigentlichen Wirklichkeit. Wer aber das nur
<Teilhabende> mit dem eigentlich Seienden verwechselt, wie der Liebhaber der
vielen schonen Einzeldinge, lebt in einer Art Traumwelt (476 c2-d6). Vom Phi-
losophen aber verlangt man volle Erkenntnis der Realitdt — Traumer konnen
nicht glooo@pol sein. Darum beharrt Platon darauf, dass «korrekterweise»
(000@mg) «allein» (uOvovg) die von ihm beschriebenen Ideendenker guhdcogol
zu nennen sind. Und er insistiert darauf, dass «allein» die Dialektik — d.h. die
Verfahrensweise des Ideenphilosophen —dem, der die notige wissenschaftliche
Vorbildung hat, «die Wahrheit» zeigen kann, und dass dies «auf keine andere
Weise moglich ist»: 000DV xai Ot 1) tol Odohéyeoton dvvapg uovy av
@verev® gumeiow Svil @v vovdn dmidouev, dAly 6¢ ovdausi Svvarov (533
a8-10). Und noch unter einem anderen Aspekt kommt allein das den Ideenphi-
losophen auszeichnende Verfahren der Dialektik in Frage: Vom Philosophen
verlangt man notwendig verldssliches und bestindiges Wissen. Diesem Krite-
rium geniigt aber allein die «synoptische> Einsicht des Dialektikers: uovy yotv
1N TotavTn padnowg BERatog (537 c4,dazuc7 6 pev yaQ ouvomtinodg OLaAEXTL-
210G, O O¢ un ov).

Dass der Weg der Dialektik in der Politeia in zwei Phasen zu durchlaufen
ist, die Platon klar trennt, ist zwar wenig bekannt’, aber gleichwohl am Text sehr
einfach abzulesen: Erstens ist die Einfithrung der Ideenlehre (Buch 5, 474 b—
480 a) in der Darstellung nicht zufillig weit getrennt von den Ausfithrungen
iiber die Notwendigkeit der Erkenntnis des péyiotov pddnua durch die Philo-
sophenherrscher (Buch 6-7,503 e-521 b), fiir die die Ideenlehre bereits voraus-
gesetzt ist (vgl. 507 b), und zweitens sieht der Zeitplan fiir die Erziechung der
kiinftigen Herrscher zwei zeitlich weit getrennte Phasen der Ausbildung in Dia-
lektik vor (537 d ff., 540 ab), von denen erst die zweite zur Idee des Guten als
dem letzten Prinzip von allem hinfiihren wird®. Es ist also angemessen, den pla-
tonischen qulocogog, der allein dieses Namens wiirdig ist, weil er der allein zur
Wahrheit und zum letzten Prinzip’ fiihrenden platonischen Dialektik teilhaftig
ist, nach den zwei Aspekten seines Erkenntnisstrebens zu charakterisieren:

6 Zu v grveiev erginzt man in den Ubersetzungen als Objekt ein «es» (bzw. «it» usw.), das man
entweder indirekt (iiber Tolo0TOV 1L, a5) oder direkt auf avtd O dAndég (a3) zu beziehen hat.
Zur Beziehung dieser Stelle auf das seit Buch 6 (bes. 506 e ff.) gesuchte péyotov puddmpo und
zur Dialektik als der Disziplin, die «alone satisfies our needs», vergleiche man die vorziiglichen,
bis heute lesenswerten Bemerkungen bei Adam (oben Anm. 1) 2, 139 (zur Stelle) sowie allge-
mein 2, 168-179 (Appendix «On Plato’s Dialectic»).

7 Obwohl Interpreten wie H. J. Kramer, G. Reale und J. Halfwassen immer wieder darauf hinge-
wiesen haben.

8 Mehr dazu hoffe ich in einer demnéchst erscheinenden Studie iiber das Bild des Dialektikers in
den spéten Dialogen sagen zu kénnen.

9 533 ¢7-d1 o0noDV ... ) dwokextxn pédodog uovy tovty mogeveTan, Tog VoVEoElg Gvau-
potoa, & avtyv ™V oy iva Pefarmontat, ...



72 Thomas Alexander Szlezak

Sein Denken ist Ideenphilosophie, die in einem zweiten Schritt dezidiert zur
Prinzipientheorie fortschreitet'.

Zu den genannten prinzipiellen Griinden fiir den ausschliesslichen An-
spruch des Ideendenkers auf den Namen ulocogog kommt im Rahmen des
Idealstaatsentwurfs noch ein besonderer. Ein «<Ende des Unheils» im staatli-
chen Leben verspricht sich Platon von der Ubernahme der Herrschaft durch
die Philosophen (473 cl1-e5). Um eben diesen Herrschaftsanspruch zu be-
griinden, fithrt Sokrates die besprochene Unterscheidung zwischen (Ideen-)
Philosophen und <Schaulustigen> ein. Die Philosophen wéren aber schlechte
«Wichter> des «Gerechten und Schonen», wenn sie nicht zu begriinden wiissten,
inwiefern diese Dinge auch <gut> sind. Daher miissen die kiinftigen Herrscher
zur philosophischen Erkenntnis der Idee des Guten gelangen (504 a-506 b).
Anders gesagt: Sie miissen in der Lage sein, die Idee der Gerechtigkeit und alle
anderen Ideen von der Idee des Guten her zu verstehen, damit das, was sie im
besten Staat als <gerecht> und <sittlich schon> durchsetzen werden, auch wirk-
lich in der Natur des Guten begriindet ist. Eine gute Herrschaft muss sich nicht
an vagen Annahmen iiber das Gute, sondern am Wesen des Guten selbst aus-
richten. Wenn Platon daher betont, dass den Erkenntnisfiahigen und nur ihnen
das Privileg der Herrschaft zukommt (474 ¢1-3; 487 a7-8 Toig TOLOUTOLS ... Q0.
oV uovolg GV TNV TOMV ETTEENOLG ...), sO heisst das nichts anderes, als dass
nur die, die Ideen- und Prinzipienphilosophie zu verbinden wissen, der Herr-
schaft wiirdige gpuhdoo@ol sein konnen. Die Herrscher im idealen Staat werden
die sein, die den ddngeren Weg> der Dialektik — der im (geschriebenen) Dialog
Politeia gerade nicht'' begangen wird'” — hinter sich haben werden (504 c9-d3;
540 a4—c2). Ungeeignete Naturen, d.h. Nichtphilosophen, zum Regieren zu be-

10 Dass den Platonikern die Prinzipientheorie wichtiger war als die Ideenhypothese, bezeugt Ari-
stoteles, Met. A9, 990 b17-22.

11 Anders O. Hoffe, «Einfithrung in Platons Politeia», in: O. Hoffe (Hrsg.), Platon. Politeia, Klas-
siker Auslegen 7 (Berlin 1997) 14. Die Kritik an der mangelnden Genauigkeit der friiheren
Ausfithrungen in 504 bc, die Hoffe allein zu beachten scheint (vgl. zu den anderen relevanten
Stellen Anm. 12), konnte zwar auf den Gedanken bringen, gemeint sei, dass es ab jetzt besser
gemacht werde. Indes erklirt Glaukon 506 d3-5 im Namen aller, man sei mit einer Darlegung
des Guten in der Art, wie sie beim Thema <Gerechtigkeit> usw. geboten wurde, zufrieden.
Diese Darlegung war aber zuvor schon von Sokrates als blosse <Skizze> (Vroypagm, 504 d6)
eingestuft worden. Die Horer bestehen also expressis verbis nicht auf dem <édngeren Weg>, der
die tehewtatn dmegyooia (504 d7) bringen miisste. Und Sokrates erklirt ihnen tiberdies, dass
sie nicht einmal das bekommen, was sie verlangen: 506 d8—e3. Dasselbe Spiel wiederholt sich
532 d-533 a: Glaukon verlangt eine Darlegung der Dialektik oltwg ®Momep TO mEOOIULOV
duAdouev (d7), also einen nur dusserlich die Hauptpunkte abschildernden Uberblick, und be-
kommt zu horen, dass er auch dann nicht mehr wiirde folgen konnen (al), weswegen das, was
Sokrates dann wirklich bietet (533 a3-535 al), iiber eine verdeutlichende Wiederholung der
Aussagen von Hohlen- und Liniengleichnis nicht hinausgeht.

12 Zuden Aussparungsstellen der Politeia (u.a. 504 a3—d1; 506 d8—5; 509 ¢5-10; 533 a1-10) in ih-
rem Zusammenhang untereinander und in ihrer Verbindung mit der Handlung des Dialogs vgl.
den Verf., Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie (Berlin/New York 1985) 304-325.



0Vg PHOVOUG GV TG OpBAC TPOGELTOL PLAOGOPOVG 73

stimmen wire gleichbedeutend mit der Zerstorung der idealen Staatskonstruk-
tion (536 b4-5).

Der scheinbar intransigente Anspruch des Ideen- und Prinzipiendenkers,
allein des Namens guhoéco@og wiirdig zu sein, erscheint also wohlbegriindet,
wenn man ihn im Rahmen der platonischen Ontologie und Anthropologie ei-
nerseits, im Licht der besonderen Erfordernisse des Idealstaates andererseits
sieht. Im iibrigen hat der Anspruch - so exorbitant er auch fiir sich ggenommen
sein mag — doch nichts Befremdliches fiir den, der mit der Gedankenwelt der
Dialoge Phaidon, Phaidros und Symposion vertraut ist.

Kein aufmerksamer Leser des Phaidon wird so leicht vergessen, dass der
Einstieg in das eigentlich philosophische Gespriach (nach dem Rahmenge-
spriach und nach Phaidons Schilderung des Beginns von Sokrates’ letztem Tag)
tiber die Frage erfolgt, was ein wirklicher Philosoph ist. Simmias hélt Euenos
von Paros fiir einen qquAOoo@og, bezweifelt aber zugleich, dass er Sokrates in die
andere Welt werde folgen wollen (61 c2-6). Sokrates hingegen ist iiberzeugt,
Euenos werde das sehr wohl wollen, sofern er guhdco@og ist, nicht nur er, son-
dern Evnvog xai mwdc 6t AElwg TovTov 10D medynatog uéteotiv (61 c8-9).
Einerseits betreibt also jeder wirkliche Philosoph das <Sterben>, d.h. die «Lo-
sung und Trennung der Seele vom Koérper»". Andererseits gibt es keine andere
Gruppe, die das tite: Avewv 8¢ ye avtny, ®g gauev, moodupolvrol del ®ol
udioto zai uovor ol @hocogpotvies 0pUdm¢ (67 d7-8). Dass er unter den
<Philosophen> nicht Intellektuelle vom Typ eines Euenos versteht, sondern
eben die «ichtig Philosophierenden>, betont Sokrates immer wieder'. Was
aber zeichnet diese sorgfiltig und streng abgegrenzte Gruppe aus? Nichts an-
deres als die Ausrichtung ihres Denkens auf die Ideen, ihr Bemiihen, «mit dem
Denken rein fiir sich die jeweilige Idee rein zu erjagen» oder «mit der Seele
selbst» — d.h. ohne Beteiligung der und ohne Beeintrachtigung durch die sinnli-
che Wahrnehmung — «die Dinge selbst zu betrachten» (66 al-2.e1-2).

Das Erkenntnisstreben des Philosophen richtet sich auf die jeweilige Idee,
in Platons Sprache: auf <ein jegliches selbst> oder <ein jegliches selbst rein fiir
sich>, und dies ist nichts anderes als das «(wesentliche) Sein, das ein jegliches
eben ist>, oder «das Wahrste> einer Sache"”. Da sich dieses Erkenntnisobjekt,
das auch einfach «das Seiende> oder «das Wahre»> heissen kann'®, nur erschliesst,
wenn auf die Beiziehung des Korpers, so weit es moglich ist, génzlich verzichtet

13 67 d4-5 Mooig nai xwELonog Yuyis Gmd owUaToc.

14 64 a4 dooL TvYXAvovow Oodds amtduevol @uocogiag, 66 b2 tolg yvnoiws hoodgoLs,
67 b4 tovg optds prhopatdeis (zu prhopadis als Synonym von guhdooqov s. Politeia 376 bS),
67 e4 ol Sp¥d¢ grhooogoivreg, 68 b2-3 &dv 7d SvrL ye 1| Phdcopog, 69 d2 ol megiho-
copNroteg opvde.

15 65 e3 avtd &raotov, 66 a 2-3 00tO ®od avTd cithroiveg Exaotov, 65 d13—-el 1 ovola O
TVYXAveL €xaotov Ov, 65 e2 avtdv 10 dhndéotatov.

16 66 b7 ...00 émdupotuev- popsv 8¢ Tolto elvan 1o dindig, c2 tiv o dvrog SMoav, vel. a8
0 tevEduevog tod dvrog.



74 Thomas Alexander Szlezak

wird (65 e6ff.), betreiben die auf solche Erkenntnis Ausgerichteten die <Losung
und Trennung der Seele vom Korper>. Ideenerkenntnis suchen und philoso-
phisch «sterben> wollen sind dasselbe, und nur die, die dazu willens und fihig
sind, sind echte @uAoco@oL.

Es ist daher nur konsequent, dass das <Beriihren> oder <Erfassen> der
Wahrheit in der Ideenschau - ein Ereignis, das im Phaidon erst fiir das Jenseits
verheissen wird (66 e4-67 a2), wihrend es in der Politeia, im Symposion und im
Phaidros als reale Moglichkeit des Menschen schon in der diesseitigen Existenz
gilt” — die einzige Moglichkeit fiir den Menschen ist (évtatda adtd uovayod
vevnoetar), wahre Tugend zu erzeugen, gottgeliebt (Ygoquhii) zu werden und,
wenn liberhaupt jemand es erreichen kann, auch unsterblich (Symp. 212 al-7).
Nur hier ist das Leben lebenswert, d.h. nur hier erreicht der Mensch die ihm er-
reichbare Eudaimonie: beim Erschauen der Idee des Schonen (211 d1-3). Dass
diese einzigartige Moglichkeit einzig dem Philosophen offensteht, sagt der an-
dere Eros-Dialog, der Phaidros, mit der ihm eigenen Bildlichkeit: 610 91
dwalwg uovy mregobton 1 100 PLrhocogoy didvoua (249 ¢4-5). <Fliigel be-
kommen> ist die Metapher fiir das Erlangen der Fihigkeit, der Welt der Ideen
inne zu werden, was in rdumlicher Sprache als ein Sich-Emporheben zur obe-
ren Welt der Gotter (246 d7) und zum <iiberhimmlischen Ort> (247 ¢3) des In-
telligiblen gefasst wird. Der guhdcogog aber, dessen Denken Fliigel bekommt,
ist kurz vorher schon hinsichtlich seiner geistigen Beschaffenheit kenntlich ge-
worden: Er ist der, dessen Seele bei der Auffahrt im Gefolge der Gotter am
meisten vom Seienden erblickt hat (248 d2-3). Folglich ist er zur Anamnesis in
besonderem Masse befihigt, ihm allein «wachsen Fliigel», was nun weiter er-
lautert wird: Er allein ist mit seiner Erinnerung nach M6glichkeit bei den Din-
gen, «bel denen der Gott weilend gottlich ist», also bei den Ideen, und durch die
«Initiation» in solche «vollkommene Weihen» «wird er als einziger wahrhaft
vollkommen»: Téheoc Oviwg uovog yiyveton (249 c8).

Wieder ist also, wie in Phaidon, Symposion und Politeia, die Einzigartig-
keit der philosophischen Erfahrung der Ideenerkenntnis mit starken Worten
betont. Der fiir den wahrhaften Philosophen geltend gemachte Anspruch,
durch «Einweihung» in die «vollkommenen Mysterien» der Ideenschau «voll-
kommen» zu werden, ist wohl die ungeheuerlichste Ausserung des ganzen Cor-
pus Platonicum. Es gibt indes Interpreten, die, bis sie zum Ende des Dialogs
kommen, diese unerhorte Auszeichnung des Ideenphilosophen vergessen ha-
ben und es dann fiir m6glich halten, dass Platon die fiir ihn so bedeutende Be-
zeichnung @uA000Qog auch anderen, die sich nicht zur Ideenlehre «bekennen»
—als ob die Fihigkeit zur Ideenerkenntnis eine Frage des Bekenntnisses ware —

17 Politeia 517 b7—5 mit 516 b4-7; 518 c8-d1; 520 d1; 540 a8-9; Phdr. 249 c; Symp. 211 d-212 a. Zur
unterschiedlichen Beurteilung der Moglichkeit der Ideenschau in diesen Dialogen und im
Phaidon vgl. Ludwig C. H. Chen, Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of Plato’s Methods
in the Phaedo, the Symposium and the Central Books of the Republic, Palingenesia 35 (Stuttgart
1992).



oVg LOVOVG v TIg OpBDG TPOCELTOL PLAOGOPOVG 75

in einem Akt gleichmacherischer Verbriiderung «anbietet»'®. Nach dieser Auf-
fasung wéren auch der sonst heftig geriigte Homer, ja selbst der harmlose Ly-
sias mit dem Namen <Philosoph> zu ehren, sofern sie nur eine «distanzierte>
oder aeservierte> Haltung zu ihren Schriften einndhmen — und warum sollten
sie das eigentlich nicht?

Die unsigliche Einfalt dieser modernen Anbiederung an Platon — man 6ff-
net thm grossziigig, wenn auch textwidrig, eine Tiire, durch die er den Kifig sei-
ner offenbar als undemokratisch-elitir empfundenen Haltung verlassen
konnte — bediirfte noch weiterer Verdeutlichung — allerdings nicht in einem
Festschriftbeitrag fiir Hermann Triankle. Mit seinem strengen Begriff von Phi-
lologie sind, neben manchen anderen Fehlhaltungen, vor allem zwei Dinge
nicht vereinbar: erstens das naive Vereinnahmen der Grossen der Vergangen-
heit unter Einebnung aller charakteristischen Unterschiede, um sie nur ja in
den endlich hell gewordenen geistigen Raum unserer aufgeklédrten Zeit heim-
zuholen, und zweitens das Heruminterpretieren bei unzureichender Text-
kenntnis'”. Wer die entscheidenden Texte kennt, sieht unschwer, dass Platons
vermeintliche Vers6hnung mit den Nichtphilosophen am Ende der Schriftkri-
tik (Phdr. 278 c—e) nur dort ein Thema werden konnte, wo elementare philolo-
gische Mangel die <Interpretation» leiteten.

18 Hermes 117 (1989) 281 mit Anm. 11. (Klare Gegenargumente auch bei H. Benz, a.0., oben
Anm. 4.)

19 Angesichts der These, in der Schriftkritik wolle Platon die Bezeichnung guhocoog nicht allein
dem Ideendenker —dem giddg 1) TO dhndeg #yev: Phdr. 278 c4 —vorbehalten, versuchte ich im
obigen zu zeigen, dass er das jedenfalls in der Politeia,im Phaidon,im Symposion und in der er-
sten Halfte des Phaidros ganz offensichtlich tut. Wie man jene Auslegung der Schriftkritik ein
ums andere Mal wiederholen kann, ohne sie mit dem hier vorgelegten Material — nicht weniger
als neun Mal begegneten uns Formulierungen mit udvog, puovol, povous, wovy, Hovoyob,
ohne dass Vollstdndigkeit angestrebt gewesen wire — wenigstens priifend zu konfrontieren,
bleibt mir unerfindlich. Ich mochte jedoch nicht Gleiches mit Gleichem vergelten und die eh-
renriithrige Behauptung aufstellen, dass die Vertreter der von mir kritisierten Auffassung die
zahlreichen Textstellen vom Typ «obg uovovg ...» bewusst «unterdriicken», um sich so einen
Platon zu «schaffen», wie er zwar nicht im Text steht, «den sie, meine Gegner, jedoch haben
mochten» (vgl. Gnomon 71, 1999, 296, dazu die iiberraschende Palinodie Gnomon 72, 2000,
189). Nein, ich glaube nicht, dass <Unterdriickung> vorliegt. Unterdriicken kann man nur, was
man kennt.



	ous monous an tis orthos proseipoi philosophous : zu Platons Gebrauch des Namens philosophos

