
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 57 (2000)

Heft: 1

Artikel: Stoa: Gattungen des Seienden und "Personen"

Autor: Sonderegger, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-44379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-44379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen»

Von Erwin Sonderegger, Zurich

In der Ethik der Stoa ist immer schon die Lehre von den vier Personen
aufgefallen Es gibt kein entsprechendes Lehrstuck m der übrigen griechischen
Philosophie Erst am Ende der Antike definiert Boethius die Person als naturae
rationahs individua substantia, unteilbare Substanz einer Vernunftnatur Sein

in christlicher Tradition erwachsenes Verständnis von «Person» ist im besonderen

dadurch geprägt, dass dieser Begriff der Klarung der Probleme der drei
Personen m Gott und der Differenz zwischen der Menschennatur und der
Gottesnatur in der Person Christi dienen soll «Person» hat sich spätestens seit
Boethius neben dem Emzeldmg als Muster des eigentlich Seienden, der Substanz,
bis heute etabliert1 Letztlich ist dann auch aufgegangen, was die Kirchenvater
aus den Äusserungen Piatons zur Seele und von Aristoteles zum Nus gezogen
hatten, die Unsterblichkeit nämlich sowie der Begriff einer ersten reinen
Aktsubstanz Die Briefe Ciceros und die Confessiones Augustins geben uns den
Eindruck, antiken Personen im modernen Sinne des Wortes unmittelbar zu
begegnen Doch die Thematisierung der Person durch Panaitios geht dem weit
voraus

Forschner stellt die These auf, das Gluck werde, den Stoikern gemäss,
durch Wahrung der personalen Identität erreicht Er stellt sich damit (zu Recht,
wie mir scheint) in Gegensatz zu Hossenfelder, der zuvor die Erreichung des

Glucks in der hellenistischen Zeit durch die Entwertung des Unverfugbaren
gesehen hatte So wird der Begriff der Person fur Forschner zentral, er widmet
deshalb der Stelle, an der Cicero Panaitios referiert, eine ausführliche Wurdi
gung2 Er nimmt an, Panaitios sei durch das alte griechische Motiv der Lebenswahl

auf diesen «originellen Einfall» gekommen Zweck der Liste der vier
Personen sei es, fur das eigene Handeln allgemeine Erwägungen bereitzustellen3
Die vier Personen stellen die Rollen dar, die wir je nach Lebenssituation zu
spielen haben4 Das ist m der Literatur kaum mehr kontrovers Zum einen,

* Abgekürzt zitiert wird L-S A A Long/D N Sedley The Hellenistic Philosophers vol 1

Translations of the principal sources with philosophical commentary vol 2 Greek and Latin
texts with notes and bibliography (Cambridge 1987)

1 P F Strawson Individuals (London/New York 1959)
2 M Forschner Uber das Gluck des Menschen (Darmstadt 1993) 66-79 M Hossenfelder Die

Philosophie der Antike 3 Geschichte der Philosophie 3 hg von W Rod (München 1985) 22f
45f

3 So auch L-S 1 428

4 Forschner a O (oben Anm 2) 70ff nach dem Vorgang von M Fuhrmann «Persona ein romi
scher Rollenbegriff» in O Marquard/K Stierle (Hgg Identität Poetik und Hermeneutik 8

(München 1979) 83-106 Ph De Lacy «The Stoic Categories as Methodological Principles»



Stoa Gattungen des Seienden und «Personen; 11

heisst es, haben wir die allgemeine Rolle, Menschen zu sein, und sind als solche
aufgefordert, unsere Vernunft zu gebrauchen. Als Individuen spielen wir eine
zweite Rolle, in der wir uns unterscheiden mit je eigenen Eigenschaften. Die
dritte Rolle berücksichtigt die gesellschaftliche und politische Situation, in der
wir leben, der vierten Person entspricht das «alte ethische Motiv der Lebenswahl».

Unser Handeln soll durch diese vier Gesichtspunkte massgebliche
Leitung empfangen.

Bereits A. A. Long5 hatte, nach und mit vielen anderen6, die Stelle bei
Cicero ausfuhrlich besprochen. Er verwendete sie zum Beleg der These, dass die
Stoa nicht so, wie Maclntyre, After Virtue, dargelegt hatte, m einem Gegensatz
zur «aristotelischen Tradition» stehe, sondern durchaus in dieser selbst anzusiedeln

sei7. Die Unterscheidung von öffentlichen und privaten Rollen, die wir
einnehmen, und das Faktum, dass in der aristotelischen Tradition zwischen diesen

beiden Rollen kein Widerspruch aufkommen kann, gelte gerade auch für
die Stoa und könne, wie Long darzulegen versucht, bestens eben durch die
Vier-Personen-Theorie des Panaitios belegt werden.

Die Hauptstelle für das Thema ist Cicero, De officiis 1,107-1218. Innerhalb
der Sittlichkeitspflichten, Wahrheit, Gerechtigkeit, Grosszugigkeit, kommen
auch Bescheidenheit und Anstand zur Sprache. Die «Rollentheorie» soll darin,
wie Fuhrmann darstellt9, zeigen, dass und wie eben Anstand zu erreichen ist,
indem der Mensch sowohl seiner allgemeinen Natur, der Gattung 1. Person),
als auch seinem Charaktertyp folgt 2. Person), diesen entsprechend lebt, und
sich dabei auf die jeweiligen Umstände einstellt 3. Person) und darin seine
freie Entscheidung fallt (4. Person).

Die wichtigsten Sätze, die auf die Personen Bezug nehmen, lauten:

107 Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse

personis, quarum una communis est ex eo, quo omnes participes
sumus rationis praestantiaeque eius, qua antecellimus bestiis, a qua

Transactions and Proceedings of the American Philological Association 76 (1945) 245-263,
ders «The Four Stoic Personae», Illinois Classical Studies 2 (1977) 163-172 u a A R Dyck,
A Commentary on Cicero, De Officiis (Ann Arbor 1996) 269 schliesst sich in dieser Beziehung
völlig an

5 A A Long, «Greek ethics after Maclntyre and the Stoic commmunity of reason», Ancient
Philosophy 3 (1983) 184-197 (jetzt auch in A A Long, Stoic Studies, Cambridge 1996,156-167)

6 Lit bei Forschner, a O (oben Anm 2) 66 Anm 16, 79, Chr Gill, «Personhood and Personality»,

Oxford Studies in Ancient Phdos 6 (1988) 169-199, M Fuhrmann, «Person I», in Historisches

Worterbuch der Philosophie 1 (Basel 1989) 269-283
7 Long, a O (oben Anm 5) 160, A Maclntyre, After Virtue (Notre Dame, Indiana 1981) (dt

Frankfurt a M 1995)
8 Grossere Teile davon in L-S 66E, zur neuesten Behandlung der Paragraphen 107-121 cf Dyck,

a O (oben Anm 4) 269-295 Dyck gibt wertvolle Parallelstellen besonders zu den historischen
Beispielen, zum hier anstehenden Thema aber wenig eigene Auseinandersetzung

9 Fuhrmann, a O (oben Anm 4) 99 Aber auch Long, a O (oben Anm 5) sowie die meisten
anderen stimmen mit ihm darin wenigstens prinzipiell uberem



12 Erwin Sonderegger

omne honestum decorumque trahitur et ex qua ratio inveniendi
officii exquiritur,
altera autem, quae proprie singulis est tributa ut enim in corpori-
bus magnae dissimilitudines sunt, alios videmus velocitate ad cur-
sum, alios viribus ad luctandum valere, itemque in formis alus
dignitatem messe, alus venustatem, sie in animis existunt maiores
etiam varietates

115 Ac duabus us personis, quas supra dixi,
tertia adiungitur, quam casus aliqui aut tempus imponit,
quarta etiam, quam nobismet ipsi ludicio nostro accommodamus
nam regna, imperia, nobilitas, honores, divitiae, opes eaque, quae
sunt his contraria, in casu Sita temporibus gubernantur,
ipsi autem gerere quam personam velimus, a nostra voluntate pro-
ficiscitur itaque se alu adphilosophiam, alu ad ius civile, alu ad elo-

quentiam applicant, ipsarumque virtutum in alia alius mavult
excellere

Wenn man dann allerdings die Bestimmung der dritten Person wörtlich
nimmt - quam casus aliqui aut tempus adiungit- dann geht sie über die bloss
gesellschaftliche und politische Situation hinaus und umfasst die Situation generell

Wenn aber die dritte «Person» die Situationsbestimmtheit von uns
überhaupt memt, welche Rollen erst möglich macht, dann sind die anderen Personen

kaum noch als «andere» Rollen zu verstehen Im weiteren stellt sich auch
die Frage, wie es denn verstanden werden soll, dass die Person oder die «personale

Identität» gerade durch vier verschiedene Rollen zustande kommen soll10

Worm sie eine Einheit haben, bleibt dunkel Wenn Verschiedenes einen
gemeinsamen Zweck haben kann (z B die Lebenswähl richtig zu treffen), heisst
das noch lange nicht, es sei «eines» Schliesslich hat A Schmekel vor über hun
dert Jahren sogar gedacht, dass nur die erste und zweite Person Panaitios gehören,

die dritte und vierte hingegen Zutat von Cicero sei11 Gewisse Unstimmigkeiten

zwischen den Personen fuhren auch Gill zur Annahme von wesentlichen
Inkonsistenzen Ich mochte deswegen m dieser kurzen Notiz auf die Möglichkeit

eines ganz anderen Verständnisses der vier Personen hinweisen Der Vorteil

dieses Verständnisses besteht dann, dass damit die vier «Personen» konsistent

werden und dass sie zweitens einen systematischen Zusammenhang mit
den vier Gattungen der Stoiker bekommen

Meine These lautet, dass die vier Personen die Anwendung des Schemas
der vier Gattungen auf den Menschen seien12 Um den Vorwurf zu vermeiden,

10 Cf schon De Lacy The Four Stoic Personae (oben Anm 4) 171

11 A Schmekel Die Philosophie der Mittleren Stoa (Berlin 1892) 39 - Nach Dyck a O (oben
Anm 4) 285 weisen die Rezeption einerseits sowie die griechischen Beispiele im Text anderer
seits darauf hin dass doch alles Panaitos zuzurechnen ist

12 Belege zu den vier Gattungen L S 27-29 SVF II 369^-04 Bereits De Lacy The Stoic Catego
ries (oben Anm 4) 259 hat die vier Personen mit den stoischen Gattungen in Zusammenhang



Stoa Gattungen des Seienden und «Personen: 13

«obscurum per obscurius» zu erklaren, versuche ich zunächst mein eigenes
Verständnis der stoischen vier Gattungen im Dialog mit anderen Auffassungen
darzustellen und beziehe dann die Angaben Ciceros zu den vier Personen darauf

Bereits Plotin, Enn 6,l,25ff, dann auch Simplikios im Kategorien-Kommentar13,

setzen die vier Gattungen der Stoiker zu den Kategorien von Aristoteles

m Beziehung Sie bezeichnen die vier Gattungen der Stoiker mit
ujtoxeipevov, jcoiov, Jtoig exov, Jtpog xi Jtcog e^ov (Zugrundeliegendes, lr-
gendwie-beschaffen, sich-irgendwie-Verhalten, sich-m-Bezug-auf-irgendet-
was-irgendwie-Verhalten) Daneben bietet aber Simplikios noch eine zweite
Liste14 Rieth hatte beide miteinander identifiziert, Graeser hatte sie wieder
unterschieden Wahrend dem generellen Verständnis der vier Gattungen von
Graeser zufolge die erste Liste allgemeine Referenzklassen angebe, so meine
die zweite, nur bei Simplikios überlieferte, grundlegende Typen von Seiendem
Long/Sedley (zu 29C) wenden sich nun wieder gegen diese Unterscheidung Ich
mochte zu diesem Punkt jetzt keine Stellung beziehen Meine These bezieht
sich auf die erste Liste, unabhängig davon, ob die zweite mit ihr identisch sei
oder nicht

Graeser (202f) argumentiert dafür, dass die Stoiker zwar den Ausdruck
«Kategorien» (xaxrjYOQripaxa) gebraucht hatten, aber nicht wie Aristoteles als

natürliche Klassen von Dmgen, sondern als «basic types of meanings» Das ist
zwar sehr gut möglich, ich werde aber dennoch den Sprachgebrauch «Gattungen»

beibehalten, denn nur dieser ist bezeugt (yevrj xtöv ovxcov)
Auch wenn die funktionelle Ähnlichkeit zwischen den aristotelischen

Kategorien und den stoischen Gattungen im Groben einleuchten mag, so
herrschen im einzelnen doch noch grosse Unsicherheiten Kants Tadel, dass sie
ohne Prinzip bloss aufgerafft seien und ihnen Vollständigkeit und Einheit fehle,
scheint von den Gattungen der Stoiker noch eher zu gelten als von den Kategorien

des Aristoteles (Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 107) Schon Simplikios
fand die Liste wirr und unvollständig Auch heute noch gibt es weder einen
Konsens darüber, was sie im einzelnen meinen, noch darüber, was die Gattungen

zusammen als Ganzes darstellen sollen, noch ist klar, wo im System sie
hingehören Gliedern sie Seiendes selbst oder unsere Rede von Seiendem, oder
haben sie semantische Funktion715 Auch die einfache Frage, ob je ein Dmg zu

gebracht Doch hat er diese nur als methodische Prinzipien nicht als Explikation des Seins des

Seienden genommen und auch in den vier Personen nur die Gattungen der Qualität und der re
lativen Disposition gefunden Im Aufsatz über die vier Personen (a O oben Anm 4) kommt
er auf diesen Aspekt nicht zurück Die vier Personen bleiben die Handlungshilfen fur jede be

liebige Situation
13 SEE II 369 (cf L-S 27F) Eine zweite Liste nur bei Simplikios SEE II 403 L S 29C
14 SEE II 403 - L-S 29C
15 Beispiele bei A Graeser «The stoic Categories» in J Brunschwig (Hrsg Les stoiciens et leur

logique (Paris 1978) 199 Zur problematischen Beurteilung generell J M Rist «Categories and
theis uses» in ders Stoic Philosophy (Cambridge 1969) 152



14 Erwin Sonderegger

allen oder nicht zu allen Kategorien zugleich gehöre, wird noch verschieden
beantwortet16. Besonders der Unterschied zwischen der dritten und der vierten
Gattung, die Unterscheidung also zwischen «disposed» und «qualified», sei
schwer auszumachen, meinen Long/Sedley17.

Ich referiere die Ansicht von Rist über die vier Gattungen. Von ihm
stammt zwar nicht die neueste, aber doch, wie mir scheint, eine einheitliche und
lange Zeit bestimmende Interpretation. Er sagt in seinem Stoa-Buch, dass die
«Kategorien» dafür gedacht seien, den Fragenden auf den besonderen Zustand
der Einzeldinge zu führen; sie geben uns eine geeignete Reihe für die philosophische

Frage nach der Bestimmtheit des Einzeldings (171).
Die erste Frage dabei sei, ob das Ding existiere18. Wenn die Antwort darauf

bejahend sei, dann gehöre das Ding in die erste Gattung. Nun seien aber
alle Substanzen, d.h. alles, was zur ersten Gattung gehöre, qualifizierte Entitä-
ten, Existierendes mit besonderen Bestimmungen. Deshalb laute die nächste
Frage, welches die Unterscheidungsmerkmale des Dings seien. Welches ist
seine Gattung, seine Art und welches sind seine individuellen Charakteristiken?

- Die Antworten darauf gehören in die zweite Gattung. Da alle Dinge in
Raum und Zeit existieren, laute die nächste Frage, in welcher raum-zeitlichen
Situation sie stehen. Eine erste mögliche Antwort laute, dass die raum-zeitliche
Situation des betreffenden Dings nicht von anderem abhänge; dann ergebe sich

Gattung drei (jtcbg £Xov)- Wenn die Antwort aber laute, dass sie von etwas
anderem abhänge, dann ergebe sich die vierte Gattung.

Die vier Gattungen der Reihe schlössen sich gegenseitig nicht ein, die je
folgende sei keine Untergruppe der oberen, doch sie hätten eine feste Reihenfolge:

es sei sinnlos eine spätere zu prüfen, wenn die frühere nicht klar sei, sagt
Rist19. Obwohl also Rist aus den vier Gattungen nicht Klassen von Dingen
macht, schliessen sich doch Gattung drei und vier aus. Ein Ding kann nur in die
eine oder andere der Gattungen, nicht in beide fallen. Im Verständnis von Rist
haben die vier Gattungen methodischen Sinn, sie leiten unser Fragen an ein
Einzelding20.

Graeser hat den vier Gattungen der ersten Liste die Deutung von den
stoischen Wortarten folgenden Referenzklassen gegeben. Dem jiolöv («individual

and common quality») entspreche das allgemeine Nomen bzw. der Eigenname,

dem jtcbg £Xov («disposition») das Verb, dem jrpög xi Jtcog £xov («relative

disposition») die Konjunktion und schliesslich dem ujtoxeqievov («sub-

16 O. Rieth, Grundbegriffe der Stoischen Ethik, Berlin 1933; Rist, a.O. (oben Anm. 15): nicht zu al¬

len; Graeser, a.O. (oben Anm. 15): zu allen.

17L-S1, 177f. ' o
18 Cf. Aristoteles, Analyt. post., Bl, ^xoöpev 6e xexxao«, xö öxi, xö öiöxi, et eaxi, xi eaxi.
19 Nach Dyck, a.O. (oben Anm. 4) 169, folgt die Reihe der Gattungen dem Prinzip sukzessiver Li¬

mitation.
20 Schon De Lacy, The Stoic Categories (oben Anm. 4) hat die Kategorien als methodologische

Prinzipien, besonders bei Epiktet und Mark Aurel, nachgewiesen.



Stoa Gattungen des Seienden und Personen 15

ject») der Ausdruck, der durch ein ölqüqov (Artikel oder Demonstrativpronomen)
entstehe Graeser fasst seme Überlegungen so zusammen «They are

classifications of different expressions denoting the same objects, indicating
different aspects of the entity whose existence is acknowledged by the deictic pro
noun » Das ist eine konsequent sprachanalytische Interpretation neben der
methodischen von Rist

Man hat die vier Gattungen der Stoiker auch schon als Ausdruck einer
stoischen Ontologie betrachtet Die leitende Frage ware dann nicht «Wie müssen

wir der Reihe nach fragen, um zu korrekten Auskünften über das Einzel-
dmg zu gelangen7», sondern «Was sind die Bestimmungen des Seins des Seien
den7» oder «Wie lasst sich das Sein des Seienden artikulieren7» Die ontologi-
sche Auffassung der Gattungen scheint mir die angemessenere Wenn sie sich
bewahrheitet dann stellen die vier Gattungen das Resultat der stoischen Reflexion

auf das Sem des Seienden dar Seiendes ist aber stoisch nur das dinglich
einzelne In den vier Gattungen wird also entfaltet, worm das Dmg sein der
Dinge als einzelner besteht

Ich versuche nun in ganz knappen Zügen eine Skizze meines Verständnisses

dieses m den vier Gattungen entfalteten Sems des Seienden zu geben Diese
sollen im weiteren die Folie fur die Betrachtung der vier Personen abgeben Es
soll nicht vergessen werden, dass, was folgt, die Rekonstruktion eines Gedankens,

nicht eines Textes ist, und dass, um die Hauptidee klarer hervortreten zu
lassen, auf die Details verzichtet wird

Die erste Gattung, das Hypokeimenon, nennt das erste Worüber Die Stoiker

brauchen den Begriff im selben Sinn wie Aristoteles xo 8' imoxeijievov
eoxiv xafP ou xa aXka keyexai21 Bei Aristoteles bleibt Hypokeimenon aber
ein inhaltlich unbestimmter Ordnungsbegriff Im Gegensatz dazu wird er von
den Stoikern mit ouoia, diese wiederum mit uErj im Sinne von körperlichem
Material identifiziert Man fasst deshalb allgemein die erste Gattung als
Substanz im Sinne der noch unqualifizierten materia prima auf22 Ich folge dem,
allerdings mit der Betonung darauf, dass die materia prima nicht als körperliches
Material, sondern nur m ihrer Funktion als erstes Worüber wichtig ist Aber
auch so wird die aristotelische ouoia (Sem) definitiv zum Dmg Das gehört m
die fast systematische Vergegenstandlichung aristotelischer Begriffe23

Das stoische Hypokeimenon meint die Einheit des Dings, aber nur pra-
sumptiv Als das allen folgenden Bestimmungen Zugrundeliegende ist es die

21 Aristoteles Met Z3 1128b36f cf dazuE Sonderegger Aristoteles Metaphysik ZI 12 {Bern
1993) 219 228

22 L S 2 172
23 Hier nur zwei oder drei weitere Beispiele dieses Vorgangs Das xevov Was Aristoteles als die

Eigenschaft keine naturlichen Richtungen aufzuweisen gefasst hatte (cf Physik 4 7ff spez
214b33) wurde zum leeren Raum im Falle der ama wurden aus einer Reflexion auf Antwor
ten auf die Fragen was etwas sei woher woraus wozu etwas sei handgreifliche Grunde
Evep /eia als die Realisierung des eiöog wird zu omooTaaig faktischem Bestand



16 Erwin Sonderegger

Bedingung der Möglichkeit ihrer Synthesis, es ist jenes, worauf alles Folgende
sich beziehen lassen muss, um integral «ein Ding» zu bilden

Was je und je u:n;oxei|X£vov und ouoia ist, ist nicht einfach ein Unbestimmtes,

es ist so und so, es ist das und das Das wird durch Jtoiov bezeichnet Die
Stoiker scheinen damit sowohl Angaben zur Gattung als auch zur Art und zu
den Differenzen zusammenzufassen Zwischen der ersten und der zweiten Gattung

der Stoiker scheint ein ähnliches Verhältnis zu bestehen wie zwischen dem
xi eoxiv, und dem jioiov eoxiv,, von dem Piaton im Siebenten Briefspricht24,
sowie zwischen der ersten ouoia und den zweiten ouoiai bei Aristoteles Cat 525

und schliesslich, weil es korrelativ dazu ist, zwischen dem öpiopog als der idealen,

aber nicht realisierbaren Form dafür, das xl tjv eivai zu sagen, und der
Definition durch Gattung und spezifische Differenz als dem Ersatz dafür

Es ist klar, dass eine blosse Liste von Bestimmungen nicht genügen wurde,
ein Ding zu charakterisieren Dazu braucht es Angaben über die Struktur dieser

Bestimmungen Gleiche Listen von Bestimmungen mit verschiedener
Struktur konnten verschiedene Dinge bestimmen En e/ü), xaxtög ex<x> meint
mein Befinden, «ich befinde mich so und so», «es verhalt sich mit mir so und
so» Im Fall des Dings bedeutet jtcog exeiv, dass die Bestimmungen des Dings in
der zweiten Gattung zueinander je und je ein Verhältnis haben Das ergibt den
Aufbau der Sache in sich, ihre Innen-Differenzierung oder Binnen-Struktur
Als Beispiele dafür werden die Faust als Jtcog exov der Hand oder das Wissen
als Jtcog exov des fiyepiovixov gegeben26

Keines der Dinge ist m der Welt alleine Jedes steht in Bezügen zu anderem,

es steht m Verhaltnissen, die fur seine jeweilige ouoia relevant sind Diese
werden durch das Jtpog xi Jtcog exov ausgedruckt Hinsichtlich der Position
eines Dmgs in der Weltstruktur sind nicht dieselben Bestimmungen relevant wie
fur seme Binnenstruktur Es ist nicht so unsinnig, dass die letzte Gattung eine
teilweise gleiche Bezeichnung tragt wie die zweitletzte, denn beide meinen em
Verhältnis, em exeiv Allerdings ist im Falle der dritten Gattung die Struktur
eines Einzeldings, im Falle der vierten die Struktur des Ganzen gemeint, zweitens
meint letztere nicht die Struktur als solche, sondern den Umstand, dass das Ein-
zelding in der Gesamt-Struktur eine Position belegt Deshalb der Zusatz jtpog
xi In dieser Weise haben die Stoiker eine Ontologie Zudem sind die Gattungen

sowohl die verschiedenstufige Bestimmung des Sems (Dinghchkeit) irgend
eines einzelnen Dings als auch vom Kosmos im Ganzen

Wenn Simplikios die Gattungen der Stoiker mit den Kategorien von
Aristoteles in Zusammenhang bringt, hat er ganz Recht27 Die Stoiker versuchen
als Philosophen, wie schon Aristoteles, zu zeigen, nach welchen Gesichtspunk-

24 Piaton Ep 7 343bc
25 Cf Sonderegger a O (oben Anm 21) 302
26 L-S 33D
27 Simplikios im Kategorienkommentar cf Anm 13 den gleichen Bezug macht auch Plotin Enn

61



Stoa Gattungen des Seienden und «Personen» 17

ten das Sein des Seienden zu artikulieren ist Allerdings orientiert sich Aristoteles

dabei an der damals herrschenden Art, vom Seienden zu reden, die Stoiker

hingegen orientieren sich an der Art, wie ihnen körperlich Seiendes begegnet

Als solches stellt es ein Erstes Worüber dar, es tragt Bestimmungen, die es

von anderem körperlich Seienden unterscheiden Diese Bestimmungen haben
eine Ordnung, und kein einzelnes steht allein, jedes steht neben anderem
einzelnen im Ganzen einer Weltstruktur In dieser Weise lasst sich alles, was von
jedem zu sagen ist, m diese vier Kapitel einfügen

Als Resultat folgt, dass die vier Gattungen selbst nichts Dingliches sind
Durch sie sollen nicht die Dmge m vier Gruppen eingeteilt werden Sie sind
vielmehr Unterscheidungen oder Hinsichten an ein und demselben Dmg Jedes

einzelne Dmg gehört zugleich m jede der vier Gattungen28 Schliesslich ist das,

was durch die vier Gattungen insgesamt bestimmt werden soll, das Sem des
Seienden oder fur die Stoiker eben die Dmglichkeit des Dings Die vier Gattungen
geben das stoische Verständnis von «sein» wieder

Die These bezüglich der Personen lautet nun, dass die vier Personen der
Anwendungsfall dieses allgemeinen Schemas sind Was mit den vier Gattungen
fur das Sein des körperlichen und einzelnen Seienden geleistet werden soll,
wird in den vier Personen fur den Menschen als je einzelnes «ich» geleistet Das
Schema antwortet auf die Frage «Wer bm ich als einzelner Mensch7» Ich
versuche das anhand der oben zitierten Cicerostelle zu zeigen

Worüber wir zu reden haben, wenn wir vom Menschen reden wollen, wird
klar, wenn wir aus dem All der möglichen Dmge jenes ausscheiden, das rationis
particeps ist Die Rationalität scheint die Grundgegebenheit darzustellen Auf
die Frage «Worauf überhaupt willst du deine weiteren Bestimmungen beziehen7

Was meinst du überhaupt7» lautet die Antwort «Ich meine das, was Anteil

an der Vernunft hat» Alle weiteren Bestimmungen müssen auf das Seiende
mit der Grundbestimmung rationis particeps bezogen werden können Dies ist
sein Grundsem, das allen Zugrundeliegende, also das Hypokeimenon

Doch fur den einzelnen, nach dessen Sein gefragt ist, fur dich und fur mich,
sind die drei weiteren Bestimmungen notwendig Erst alle vier Gattungen
zusammen ergeben die Bestimmung des einzelnen Deshalb ist zum ersten darauf
zu achten, worm ich mich - auf dem gemeinsamen Boden der Rationahtat - von
anderen unterscheide persona, quae proprie singulis est tributa Du und ich und
er, wir haben je verschiedene Fertigkeiten und Fähigkeiten (sie in animis exi-
stunt maiores etiam varietates) Die verschiedenen Fähigkeiten stellen nicht
neue Rollen dar, sondern das jtoiov, es sind erste Konkretisierungen des

pjioxeipevov

28 So auch Graeser aO (obenAnm 15) Auch von Dyck aO (obenAnm 4)270 wiederum be

tont obwohl er sich in der Interpretationen der Stelle am traditionellen Rollenverstandnis
orientiert < The personae theory then can be regarded as an analysis of the different aspects of
the human character and how they fit together to yield the final result » - Plutarch m L S 28A6
fur L-S eine «crucial information»

2 Museum Helveticum



18 Erwin Sonderegger

Dass ich ein vernunftbegabtes Lebewesen mit diesen und jenen individuellen

Fähigkeiten bm, sagt immer noch zu wenig aus über mich als einzelnen All
das muss zwingend in einer je bestimmten Situation m der Welt realisiert werden

(quam casus aliqui aut tempus imponit, Beispiele dafür sind regna, imperia,
nobilitas, honores, divitiae, opes eaque quae his sunt contraria) Der einzelne,
das konkrete Ich, ist nur m einer jeweiligen Situation Deshalb ist weiter die
Bestimmtheit der konkreten Situation, die jeweilige Stelle in der Welt anzugeben
Das geschieht m der dritten «Person» Diese zu erkennen und zu bejahen, dann
besteht der eigentliche Zweck unseres Lebens, die oixeioaaig, das secundum na-
turam vivere

Die m der zweiten Person angegebenen allgemeinen Bestimmungen, die
wir je als ich und du haben, sind fähig, sehr verschiedene «Ich» darzustellen, je
nach der Struktur, die diese Bestimmungen haben Es ist wesentlich, welche

vorrangig, welche unwichtig, welche zentral, welche marginal ist usw Erst
indem die Bestimmungen auch eine je eigene Ordnung haben, machen sie mich
und dich aus Wir beide interessieren uns beispielsweise fur Sprachen und fur
Schach - aber eben m unterschiedlicher Gewichtung Was nun die Gewichtung
dieser Fähigkeiten und Fertigkeiten betrifft, scheint eine gewisse Freiheit unserer

Wahl zu bestehen - natürlich immer unter Berücksichtigung der faktisch
gegebenen Bestimmungen, Anlagen, Charakterzuge, auch unter Berücksichtigung

unserer faktischen Situation m der Welt Es ist ähnlich dem, was Elusserl
Habitus nennt Hier gehören Bildung und Erziehung hm {persona, quam nos-
met ipsi ludicio nostro accommodamus, Beispiele alu ad philosophiam, alu ad
ius civile, alu ad eloquentiam applicant) Wir können, uns bildend, im Gegebe
nen doch noch gewisse Schwerpunkte setzen Damit bestimmen wir unsere
Bmnenstruktur

Die Übereinstimmung der vier Gattungen mit den vier «Personen» ist
frappant Beide Gruppen enthalten ein erstes Worüber, dann, was über dieses

zu sagen ist, schliesslich eine Bmnenstruktur und die Weitsituation Auffällig ist
aber die Vertauschung m der Reihenfolge der letzten zwei «Personen» gegen
über den letzten zwei Gattungen, besonders dann, wenn man die Regel von
Rist akzeptieren musste, dass die Reihenfolge bei den vier Gattungen nicht
vertauscht werden kann In der Betrachtung der Dinglichkeit des einzelnen Dmgs
generell geht die Bmnenstruktur der Position in der Welt vor Das ist fur das

unvernunftige Dmg eine plausible Reihenfolge Auf das allgemeine Worüber und
seme ersten ebenfalls noch allgemeinen Bestimmungen folgt beim Unvernunftigen

die Struktur dieser Bestimmungen und erst zuletzt vervollständigt der
Blick auf seme Beziehungen zu den übrigen Dmgen, zur Welt im Ganzen, sein
Bild

Vielleicht hat die Bandbreite der Freiheit, die wir haben, die Wahl, die uns
trotz allem, was gegeben ist doch noch möglich ist, zur Vertauschung gefuhrt
Wir sind das, was an der Vernunft teilhat, wir unterscheiden uns aber voneman
der durch unsere natürlichen Talente, diese realisieren wir je und je in einer ge



Stoa Gattungen des Seienden und «Personen; 19

gebenen Welt, wir werden hinein geboren in eine konkrete Situation Aber unter

Berücksichtigung von all dem können wir uns trotzdem irgendwie auf die
Gegebenheit einstellen, uns in ihr einrichten, sie bejahen oder verneinen, sie

positiv fur uns benutzen oder uns auch von ihr uberfahren lassen Wenn ich
mich als einzelnen so betrachte, dann ist es sinnvoll, mein Arrangement der
Gesamtsituation an den Schluss zu stellen Was das Unvernunftige schlicht hat,
darüber kann das Vernunftige offenbar m einem gewissen Rahmen verfugen
Die Reihenfolge in der Position drei und vier ist dann offenbar nicht zwingend
fur alle Dmge gleich, wohl aber die erste und zweite Position Immer wird das

allgemeine Worüber den weiteren Bestimmungen vorausgehen müssen
Aus den angestellten Überlegungen ergibt sich als Resultat, dass die

«Lehre von den vier Personen» bei den Stoikern keine Lehre von Personen ist,
auch nicht von Rollen Die Stoiker haben damit ihre Art und Weise, vom Sem
des Seienden beziehungsweise von der Dmglichkeit der Dmge zu reden, auf
den einzelnen Menschen angewendet In den vier Personen artikuliert sich das
stoisch verstandene Mensch-Sein des Menschen als eines einzelnen Das ist
aber immer noch different von dem, was modern unter «Ich» gedacht wird


	Stoa: Gattungen des Seienden und "Personen"

