Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 57 (2000)

Heft: 1

Artikel: Stoa: Gattungen des Seienden und "Personen”
Autor: Sonderegger, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-44379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-44379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen»

Von Erwin Sonderegger, Ziirich

In der Ethik der Stoa ist immer schon die Lehre von den vier Personen
aufgefallen. Es gibt kein entsprechendes Lehrstiick in der tibrigen griechischen
Philosophie. Erst am Ende der Antike definiert Boethius die Person als naturae
rationalis individua substantia, unteilbare Substanz einer Vernunftnatur. Sein
in christlicher Tradition erwachsenes Verstdndnis von «Person» ist im besonde-
ren dadurch geprégt, dass dieser Begriff der Klarung der Probleme der drei
Personen in Gott und der Differenz zwischen der Menschennatur und der Got-
tesnatur in der Person Christi dienen soll. «Person» hat sich spitestens seit Bo-
ethius neben dem Einzelding als Muster des eigentlich Seienden, der Substanz,
bis heute etabliert'. Letztlich ist darin auch aufgegangen, was die Kirchenviiter
aus den Ausserungen Platons zur Seele und von Aristoteles zum Nus gezogen
hatten, die Unsterblichkeit ndmlich sowie der Begriff einer ersten reinen Akt-
substanz. Die Briefe Ciceros und die Confessiones Augustins geben uns den
Eindruck, antiken Personen im modernen Sinne des Wortes unmittelbar zu be-
gegnen. Doch die Thematisierung der Person durch Panaitios geht dem weit
voraus.

Forschner stellt die These auf, das Gliick werde, den Stoikern gemiss,
durch Wahrung der personalen Identitit erreicht. Er stellt sich damit (zu Recht,
wie mir scheint) in Gegensatz zu Hossenfelder, der zuvor die Erreichung des
Gliicks in der hellenistischen Zeit durch die Entwertung des Unverfiigbaren
gesehen hatte. So wird der Begriff der Person fiir Forschner zentral, er widmet
deshalb der Stelle, an der Cicero Panaitios referiert, eine ausfiihrliche Wiirdi-
gung’. Er nimmt an, Panaitios sei durch das alte griechische Motiv der Lebens-
wahl auf diesen «originellen Einfall» gekommen. Zweck der Liste der vier Per-
sonen sei es, fiir das eigene Handeln allgemeine Erwédgungen bereitzustellen’.
Die vier Personen stellen die Rollen dar, die wir je nach Lebenssituation zu
spielen haben®. Das ist in der Literatur kaum mehr kontrovers. Zum einen,

* Abgekiirzt zitiert wird L-S = A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers, vol. 1:
Translations of the principal sources, with philosophical commentary; vol. 2: Greek and Latin
texts with notes and bibliography (Cambridge 1987).

1 P. F. Strawson, Individuals (London/New York 1959).

2 M. Forschner, Uber das Gliick des Menschen (Darmstadt 1993) 66-79; M. Hossenfelder, Die
Philosophie der Antike 3, Geschichte der Philosophie 3, hg. von W. R6d (Miinchen 1985) 22f.
45f.

3 So auch L-S 1, 428.

4 Forschner, a.0. (oben Anm. 2) 70ff. nach dem Vorgang von M. Fuhrmann, «Persona, ein romi-
scher Rollenbegriff», in: O. Marquard/K. Stierle (Hgg.), Identitit, Poetik und Hermeneutik 8
(Miinchen 1979) 83-106; Ph. De Lacy, «The Stoic Categories as Methodological Principles»,



Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen» 11

heisst es, haben wir die allgemeine Rolle, Menschen zu sein, und sind als solche
aufgefordert, unsere Vernunft zu gebrauchen. Als Individuen spielen wir eine
zweite Rolle, in der wir uns unterscheiden mit je eigenen Eigenschaften. Die
dritte Rolle beriicksichtigt die gesellschaftliche und politische Situation, in der
wir leben, der vierten Person entspricht das «alte ethische Motiv der Lebens-
wahl». Unser Handeln soll durch diese vier Gesichtspunkte massgebliche Lei-
tung empfangen.

Bereits A. A. Long’ hatte, nach und mit vielen anderen’, die Stelle bei Ci-
cero ausfiihrlich besprochen. Er verwendete sie zum Beleg der These, dass die
Stoa nicht so, wie MacIntyre, Afier Virtue, dargelegt hatte, in einem Gegensatz
zur «aristotelischen Tradition» stehe, sondern durchaus in dieser selbst anzusie-
deln sei’. Die Unterscheidung von 6ffentlichen und privaten Rollen, die wir
einnechmen, und das Faktum, dass in der aristotelischen Tradition zwischen die-
sen beiden Rollen kein Widerspruch aufkommen kann, gelte gerade auch fiir
die Stoa und konne, wie Long darzulegen versucht, bestens eben durch die
Vier-Personen-Theorie des Panaitios belegt werden.

Die Hauptstelle fiir das Thema ist Cicero, De officiis 1,107-121%. Innerhalb
der Sittlichkeitspflichten, Wahrheit, Gerechtigkeit, Grossziigigkeit, kommen
auch Bescheidenheit und Anstand zur Sprache. Die «Rollentheorie» soll darin,
wie Fuhrmann darstellt’, zeigen, dass und wie eben Anstand zu erreichen ist, in-
dem der Mensch sowohl seiner allgemeinen Natur, der Gattung (= 1. Person),
als auch seinem Charaktertyp folgt (=2. Person), diesen entsprechend lebt, und
sich dabei auf die jeweiligen Umstédnde einstellt (= 3. Person) und darin seine
freie Entscheidung fillt (4. Person).

Die wichtigsten Satze, die auf die Personen Bezug nehmen, lauten:

107 Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse
personis, quarum una COmmunis est ex eo, quo omnes participes
sumus rationis praestantiaeque eius, qua antecellimus bestiis, a qua

Transactions and Proceedings of the American Philological Association 76 (1945) 245-263;
ders., «The Four Stoic Personae», lllinois Classical Studies 2 (1977) 163-172 u.a. A. R. Dyck,
A Commentary on Cicero, De Officiis (Ann Arbor 1996) 269 schliesst sich in dieser Beziehung
vollig an.

5 A.A.Long, «Greek ethics after MacIntyre and the Stoic commmunity of reason», Ancient Phi-
losophy 3 (1983) 184-197 (jetzt auch in: A. A. Long, Stoic Studies, Cambridge 1996, 156-167).

6 Lit. bei Forschner, a.0. (oben Anm. 2) 66 Anm. 16; 79; Chr. Gill, «Personhood and Personal-
ity», Oxford Studies in Ancient Philos. 6 (1988) 169-199; M. Fuhrmann, «Person I», in: Histori-
sches Worterbuch der Philosophie 7 (Basel 1989) 269-283.

7 Long, a.0. (oben Anm. 5) 160; A. Maclntyre, After Virtue (Notre Dame, Indiana 1981) (dt.
Frankfurt a.M. 1995).

8 Grossere Teile davon in L-S 66E; zur neuesten Behandlung der Paragraphen 107-121 cf. Dyck,
a.0. (oben Anm. 4) 269-295. Dyck gibt wertvolle Parallelstellen besonders zu den historischen
Beispielen, zum hier anstehenden Thema aber wenig eigene Auseinandersetzung.

9 Fuhrmann, a.0. (oben Anm. 4) 99. Aber auch Long, a.0. (oben Anm. 5) sowie die meisten an-
deren stimmen mit ihm darin wenigstens prinzipiell iiberein.



12 Erwin Sonderegger

omne honestum decorumque trahitur et ex qua ratio inveniendi of-
ficii exquiritur,
altera autem, quae proprie singulis est tributa. ut enim in corpori-
bus magnae dissimilitudines sunt, alios videmus velocitate ad cur-
sum, alios viribus ad luctandum valere, itemque in formis aliis dig-
nitatem inesse, aliis venustatem, sic in animis existunt maiores
etiam varietates ...

115 Ac duabus iis personis, quas supra dixi,
tertia adiungitur, quam casus aliqui aut tempus imponit,
quarta etiam, quam nobismet ipsi iudicio nostro accommodamus.
nam regna, imperia, nobilitas, honores, divitiae, opes eaque, quae
sunt his contraria, in casu sita temporibus gubernantur;
ipsi autem gerere quam personam velimus, a nostra voluntate pro-
ficiscitur. itaque se alii ad philosophiam, alii ad ius civile, alii ad elo-
quentiam applicant, ipsarumgque virtutum in alia alius mavult ex-
cellere.

Wenn man darin allerdings die Bestimmung der dritten Person wortlich
nimmt — quam casus aliqui aut tempus adiungit —dann geht sie iiber die bloss ge-
sellschaftliche und politische Situation hinaus und umfasst die Situation gene-
rell. Wenn aber die dritte «Person» die Situationsbestimmtheit von uns {iber-
haupt meint, welche Rollen erst moglich macht, dann sind die anderen Perso-
nen kaum noch als «andere» Rollen zu verstehen. Im weiteren stellt sich auch
die Frage, wie es denn verstanden werden soll, dass die Person oder die «perso-
nale Identitit» gerade durch vier verschiedene Rollen zustande kommen soll®.
Worin sie eine Einheit haben, bleibt dunkel. Wenn Verschiedenes einen ge-
meinsamen Zweck haben kann (z.B. die Lebenswahl richtig zu treffen), heisst
das noch lange nicht, es sei «eines». Schliesslich hat A. Schmekel vor tiber hun-
dert Jahren sogar gedacht, dass nur die erste und zweite Person Panaitios geho-
ren, die dritte und vierte hingegen Zutat von Cicero sei'. Gewisse Unstimmig-
keiten zwischen den Personen fithren auch Gill zur Annahme von wesentlichen
Inkonsistenzen. Ich m6chte deswegen in dieser kurzen Notiz auf die Moglich-
keit eines ganz anderen Verstiandnisses der vier Personen hinweisen. Der Vor-
teil dieses Verstiandnisses besteht darin, dass damit die vier «Personen» konsi-
stent werden und dass sie zweitens einen systematischen Zusammenhang mit
den vier Gattungen der Stoiker bekommen.

Meine These lautet, dass die vier Personen die Anwendung des Schemas
der vier Gattungen auf den Menschen seien”. Um den Vorwurf zu vermeiden,

10 Cf. schon De Lacy, The Four Stoic Personae (oben Anm. 4) 171.

11 A. Schmekel, Die Philosophie der Mittleren Stoa (Berlin 1892) 39. — Nach Dyck, a.O. (oben
Anm. 4) 285 weisen die Rezeption einerseits sowie die griechischen Beispiele im Text anderer-
seits darauf hin, dass doch alles Panaitos zuzurechnen ist.

12 Belege zu den vier Gattungen L-S 27-29; SVF 11, 369—404. Bereits De Lacy, The Stoic Catego-
ries (oben Anm. 4) 259 hat die vier Personen mit den stoischen Gattungen in Zusammenhang



Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen» 13

«obscurum per obscurius» zu erkldren, versuche ich zunidchst mein eigenes Ver-
stindnis der stoischen vier Gattungen im Dialog mit anderen Auffassungen
darzustellen und beziehe dann die Angaben Ciceros zu den vier Personen dar-
auf.

Bereits Plotin, Enn. 6,1,25ff., dann auch Simplikios im Kategorien-Kom-
mentar®, setzen die vier Gattungen der Stoiker zu den Kategorien von Aristo-
teles in Beziehung. Sie bezeichnen die vier Gattungen der Stoiker mit
VITORELUEVOVY, TTOLOV, TG €YOV, TEOS Ti mwg &yov (Zugrundeliegendes, ir-
gendwie-beschaffen, sich-irgendwie-Verhalten, sich-in-Bezug-auf-irgendet-
was-irgendwie-Verhalten). Daneben bietet aber Simplikios noch eine zweite
Liste'. Rieth hatte beide miteinander identifiziert, Graeser hatte sie wieder un-
terschieden. Wihrend dem generellen Verstindnis der vier Gattungen von
Graeser zufolge die erste Liste allgemeine Referenzklassen angebe, so meine
die zweite, nur bei Simplikios iiberlieferte, grundlegende Typen von Seiendem.
Long/Sedley (zu 29C) wenden sich nun wieder gegen diese Unterscheidung. Ich
mochte zu diesem Punkt jetzt keine Stellung beziehen. Meine These bezieht
sich auf die erste Liste, unabhédngig davon, ob die zweite mit ihr identisch sei
oder nicht.

Graeser (202f.) argumentiert dafiir, dass die Stoiker zwar den Ausdruck
«Kategorien» (xatnyopnuata) gebraucht hitten, aber nicht wie Aristoteles als
natiirliche Klassen von Dingen, sondern als «basic types of meanings». Das ist
zwar sehr gut moglich, ich werde aber dennoch den Sprachgebrauch «Gattun-
gen» beibehalten, denn nur dieser ist bezeugt (yévn 1@V Ovrov).

Auch wenn die funktionelle Ahnlichkeit zwischen den aristotelischen
Kategorien und den stoischen Gattungen im Groben einleuchten mag, so herr-
schen im einzelnen doch noch grosse Unsicherheiten. Kants Tadel, dass sie
ohne Prinzip bloss aufgerafft seien und ihnen Vollstandigkeit und Einheit fehle,
scheint von den Gattungen der Stoiker noch eher zu gelten als von den Katego-
rien des Aristoteles (Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 107). Schon Simplikios
fand die Liste wirr und unvollstandig. Auch heute noch gibt es weder einen
Konsens dariiber, was sie im einzelnen meinen, noch dariiber, was die Gattun-
gen zusammen als Ganzes darstellen sollen, noch ist klar, wo im System sie hin-
gehoren. Gliedern sie Seiendes selbst oder unsere Rede von Seiendem, oder
haben sie semantische Funktion?" Auch die einfache Frage, ob je ein Ding zu

gebracht. Doch hat er diese nur als methodische Prinzipien, nicht als Explikation des Seins des
Seienden genommen und auch in den vier Personen nur die Gattungen der Qualitat und der re-
lativen Disposition gefunden. — Im Aufsatz iiber die vier Personen (a.O., oben Anm. 4) kommt
er auf diesen Aspekt nicht zuriick. Die vier Personen bleiben die Handlungshilfen fiir jede be-
liebige Situation.

13 SVFII1, 369 (cf. L-S 27F). Eine zweite Liste nur bei Simplikios, SVF I, 403 = L-S 29C.

14 SVF1II, 403 = L-S 29C.

15 Beispiele bei A. Graeser, «The stoic Categories», in: J. Brunschwig (Hrsg.), Les stoiciens et leur
logique (Paris 1978) 199. Zur problematischen Beurteilung generell J. M. Rist, «Categories and
theis uses», in: ders., Stoic Philosophy (Cambridge 1969) 152.



14 Erwin Sonderegger

allen oder nicht zu allen Kategorien zugleich gehére, wird noch verschieden be-
antwortet'®. Besonders der Unterschied zwischen der dritten und der vierten
Gattung, die Unterscheidung also zwischen «disposed» und «qualified», sei
schwer auszumachen, meinen Long/Sedley".

Ich referiere die Ansicht von Rist iiber die vier Gattungen. Von ihm
stammt zwar nicht die neueste, aber doch, wie mir scheint, eine einheitliche und
lange Zeit bestimmende Interpretation. Er sagt in seinem Stoa-Buch, dass die
«Kategorien» dafiir gedacht seien, den Fragenden auf den besonderen Zustand
der Einzeldinge zu fiihren; sie geben uns eine geeignete Reihe fiir die philoso-
phische Frage nach der Bestimmtheit des Einzeldings (171).

Die erste Frage dabei sei, ob das Ding existiere'. Wenn die Antwort dar-
auf bejahend sei, dann gehore das Ding in die erste Gattung. Nun seien aber
alle Substanzen, d.h. alles, was zur ersten Gattung gehore, qualifizierte Entita-
ten, Existierendes mit besonderen Bestimmungen. Deshalb laute die nichste
Frage, welches die Unterscheidungsmerkmale des Dings seien. Welches ist
seine Gattung, seine Art und welches sind seine individuellen Charakteristi-
ken? — Die Antworten darauf gehoren in die zweite Gattung. Da alle Dinge in
Raum und Zeit existieren, laute die nichste Frage, in welcher raum-zeitlichen
Situation sie stehen. Fine erste mogliche Antwort laute, dass die raum-zeitliche
Situation des betreffenden Dings nicht von anderem abhénge; dann ergebe sich
Gattung drei (mwg €yov). Wenn die Antwort aber laute, dass sie von etwas an-
derem abhénge, dann ergebe sich die vierte Gattung.

Die vier Gattungen der Reihe schlfssen sich gegenseitig nicht ein, die je
folgende se1 keine Untergruppe der oberen, doch sie hitten eine feste Reihen-
folge: es sei sinnlos eine spitere zu priifen, wenn die friithere nicht klar sei, sagt
Rist”. Obwohl also Rist aus den vier Gattungen nicht Klassen von Dingen
macht, schliessen sich doch Gattung drei und vier aus. Ein Ding kann nur in die
eine oder andere der Gattungen, nicht in beide fallen. Im Verstindnis von Rist
haben die vier Gattungen methodischen Sinn, sie leiten unser Fragen an ein
Einzelding™.

Graeser hat den vier Gattungen der ersten Liste die Deutung von den
stoischen Wortarten folgenden Referenzklassen gegeben. Dem mowov («indivi-
dual and common quality») entspreche das allgemeine Nomen bzw. der Eigen-
name, dem nwg €yov («disposition») das Verb, dem mQog Tt mwg &yov («rela-
tive disposition») die Konjunktion und schliesslich dem vmoxeipevov («sub-

16 O.Rieth, Grundbegriffe der Stoischen Ethik,Berlin 1933; Rist, a.0. (oben Anm. 15): nicht zu al-
len; Graeser, a.0O. (oben Anm. 15): zu allen.

17 L-S 1, 1771 e ;

18 Cf. Aristoteles, Analyt. post., B1, Cn‘couusv 0¢ TéttoQa, T0 OTL, TO T, &l £oTl, Tl £oTL.

19 Nach Dyck, a.O. (oben Anm. 4) 169, folgt die Reihe der Gattungen dem Prinzip sukzessiver Li-
mitation.

20 Schon De Lacy, The Stoic Categories (oben Anm. 4) hat die Kategorien als methodologische
Prinzipien, besonders bei Epiktet und Mark Aurel, nachgewiesen.



Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen» 15

ject») der Ausdruck, der durch ein dpvoov (Artikel oder Demonstrativprono-
men) entstehe. Graeser fasst seine Uberlegungen so zusammen: «They ... are
classifications of different expressions denoting the same objects, indicating dif-
ferent aspects of the entity whose existence is acknowledged by the deictic pro-
noun.» Das ist eine konsequent sprachanalytische Interpretation neben der
methodischen von Rist.

Man hat die vier Gattungen der Stoiker auch schon als Ausdruck einer
stoischen Ontologie betrachtet. Die leitende Frage wére dann nicht «Wie miis-
sen wir der Reihe nach fragen, um zu korrekten Auskiinften {iber das Einzel-
ding zu gelangen?», sondern «Was sind die Bestimmungen des Seins des Seien-
den?» oder «Wie ldsst sich das Sein des Seienden artikulieren?». Die ontologi-
sche Auffassung der Gattungen scheint mir die angemessenere. Wenn sie sich
bewahrheitet, dann stellen die vier Gattungen das Resultat der stoischen Refle-
xion auf das Sein des Seienden dar. Seiendes ist aber stoisch nur das dinglich
einzelne. In den vier Gattungen wird also entfaltet, worin das Ding-sein der
Dinge als einzelner besteht.

Ich versuche nun, in ganz knappen Ziigen eine Skizze meines Verstdndnis-
ses dieses in den vier Gattungen entfalteten Seins des Seienden zu geben. Diese
sollen im weiteren die Folie fiir die Betrachtung der vier Personen abgeben. Es
soll nicht vergessen werden, dass, was folgt, die Rekonstruktion eines Gedan-
kens, nicht eines Textes ist, und dass, um die Hauptidee klarer hervortreten zu
lassen, auf die Details verzichtet wird.

Die erste Gattung, das Hypokeimenon, nennt das erste Woriiber. Die Stoi-
ker brauchen den Begriff im selben Sinn wie Aristoteles: 10 8’ Vmoxeipevov
gouv nad” o T dMa Aéyetou?. Bei Aristoteles bleibt Hypokeimenon aber
ein inhaltlich unbestimmter Ordnungsbegriff. Im Gegensatz dazu wird er von
den Stoikern mit ovoia, diese wiederum mit UAr im Sinne von korperlichem
Material identifiziert. Man fasst deshalb allgemein die erste Gattung als Sub-
stanz im Sinne der noch unqualifizierten materia prima auf”. Ich folge dem, al-
lerdings mit der Betonung darauf, dass die materia prima nicht als kérperliches
Material, sondern nur in ihrer Funktion als erstes Woriiber wichtig ist. Aber
auch so wird die aristotelische ovoia (Sein) definitiv zum Ding. Das gehort in
die fast systematische Vergegenstindlichung aristotelischer Begriffe®.

Das stoische Hypokeimenon meint die Einheit des Dings, aber nur pri-
sumptiv. Als das allen folgenden Bestimmungen Zugrundeliegende ist es die

21 Aristoteles, Met. Z 3,1128b36f.; cf. dazu E. Sonderegger, Aristoteles, Metaphysik Z 1-12 (Bern
1993) 219-228.

22 1-S2,172.

23 Hier nur zwei oder drei weitere Beispiele dieses Vorgangs. Das nevov: Was Aristoteles als die
Eigenschaft, keine natiirlichen Richtungen aufzuweisen, gefasst hatte (cf. Physik 4,7ff., spez.
214b33), wurde zum leeren Raum; im Falle der aitio. wurden aus einer Reflexion auf Antwor-
ten auf die Fragen, was etwas sei, woher, woraus, wozu etwas sei, handgreifliche Griinde.
"Evégyewn als die Realisierung des eidog wird zu Vmdotaolg, faktischem Bestand.



16 Erwin Sonderegger

Bedingung der Moglichkeit ihrer Synthesis, es ist jenes, worauf alles Folgende
sich beziehen lassen muss, um integral «ein Ding» zu bilden.

Was je und je Umoxreipevov und ovoia ist, ist nicht einfach ein Unbestimm-
tes, es ist so und so, es ist das und das. Das wird durch mowov bezeichnet. Die
Stoiker scheinen damit sowohl Angaben zur Gattung als auch zur Art und zu
den Differenzen zusammenzufassen. Zwischen der ersten und der zweiten Gat-
tung der Stoiker scheint ein dhnliches Verhiltnis zu bestehen wie zwischen dem
ti €0TLv; und dem moidv €otLv;, von dem Platon im Siebenten Brief spricht™, so-
wie zwischen der ersten ovoia und den zweiten ovoton bei Aristoteles Cat. 5%
und schliesslich, weil es korrelativ dazu ist, zwischen dem 0oLopog als der idea-
len, aber nicht realisierbaren Form dafiir, das ti v elvou zu sagen, und der De-
finition durch Gattung und spezifische Differenz als dem Ersatz dafiir.

Esist klar, dass eine blosse Liste von Bestimmungen nicht geniigen wiirde,
ein Ding zu charakterisieren. Dazu braucht es Angaben iiber die Struktur die-
ser Bestimmungen. Gleiche Listen von Bestimmungen mit verschiedener
Struktur kénnten verschiedene Dinge bestimmen. BV #xw, noxdc &xw meint
mein Befinden, «ich befinde mich so und so», «es verhilt sich mit mir so und
so». Im Fall des Dings bedeutet mwg €yelv, dass die Bestimmungen des Dings in
der zweiten Gattung zueinander je und je ein Verhéltnis haben. Das ergibt den
Aufbau der Sache in sich, ihre Innen-Differenzierung oder Binnen-Struktur.
Als Beispiele dafiir werden die Faust als mwg €yov der Hand oder das Wissen
als g €yov des Myepuovinov gegeben™.

Keines der Dinge ist in der Welt alleine. Jedes steht in Beziigen zu ande-
rem, es steht in Verhiltnissen, die fiir seine jeweilige ovoia relevant sind. Diese
werden durch das mpog Tl mwg &yov ausgedriickt. Hinsichtlich der Position ei-
nes Dings in der Weltstruktur sind nicht dieselben Bestimmungen relevant wie
fiir seine Binnenstruktur. Es ist nicht so unsinnig, dass die letzte Gattung eine
teilweise gleiche Bezeichnung tragt wie die zweitletzte, denn beide meinen ein
Verhiltnis, ein £yevv. Allerdings ist im Falle der dritten Gattung die Struktur ei-
nes Einzeldings, im Falle der vierten die Struktur des Ganzen gemeint; zweitens
meint letztere nicht die Struktur als solche, sondern den Umstand, dass das Ein-
zelding in der Gesamt-Struktur eine Position belegt. Deshalb der Zusatz mpog
.. In dieser Weise haben die Stoiker eine Ontologie. Zudem sind die Gattun-
gen sowohl die verschiedenstufige Bestimmung des Seins (Dinglichkeit) irgend
eines einzelnen Dings als auch vom Kosmos im Ganzen.

Wenn Simplikios die Gattungen der Stoiker mit den Kategorien von Ari-
stoteles in Zusammenhang bringt, hat er ganz Recht”’. Die Stoiker versuchen
als Philosophen, wie schon Aristoteles, zu zeigen, nach welchen Gesichtspunk-

24 Platon, Ep. 7,343bc.

25 Cf. Sonderegger, a.0. (oben Anm. 21) 302.

26 L-S 33D.

27 Simplilzios im Kategorienkommentar, cf. Anm. 13; den gleichen Bezug macht auch Plotin Enn.
6,1.



Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen» 17

ten das Sein des Seienden zu artikulieren ist. Allerdings orientiert sich Aristo-
teles dabei an der damals herrschenden Art, vom Seienden zu reden, die Stoi-
ker hingegen orientieren sich an der Art, wie ihnen korperlich Seiendes begeg-
net. Als solches stellt es ein Erstes Woriiber dar, es trigt Bestimmungen, die es
von anderem korperlich Seienden unterscheiden. Diese Bestimmungen haben
eine Ordnung, und kein einzelnes steht allein, jedes steht neben anderem ein-
zelnen im Ganzen einer Weltstruktur. In dieser Weise lasst sich alles, was von
jedem zu sagen ist, in diese vier Kapitel einfiigen.

Als Resultat folgt, dass die vier Gattungen selbst nichts Dingliches sind.
Durch sie sollen nicht die Dinge in vier Gruppen eingeteilt werden. Sie sind
vielmehr Unterscheidungen oder Hinsichten an ein und demselben Ding. Jedes
einzelne Ding gehort zugleich in jede der vier Gattungen™. Schliesslich ist das,
was durch die vier Gattungen insgesamt bestimmt werden soll, das Sein des Sei-
enden oder fiir die Stoiker eben die Dinglichkeit des Dings. Die vier Gattungen
geben das stoische Verstdndnis von «sein» wieder.

Die These beziiglich der Personen lautet nun, dass die vier Personen der
Anwendungsfall dieses allgemeinen Schemas sind. Was mit den vier Gattungen
fiir das Sein des korperlichen und einzelnen Seienden geleistet werden soll,
wird in den vier Personen fiir den Menschen als je einzelnes «ich» geleistet. Das
Schema antwortet auf die Frage «Wer bin ich als einzelner Mensch?». Ich ver-
suche das anhand der oben zitierten Cicerostelle zu zeigen.

Woriiber wir zu reden haben, wenn wir vom Menschen reden wollen, wird
klar, wenn wir aus dem All der moglichen Dinge jenes ausscheiden, das rationis
particeps ist. Die Rationalitdt scheint die Grundgegebenheit darzustellen. Auf
die Frage: «Worauf iiberhaupt willst du deine weiteren Bestimmungen bezie-
hen? Was meinst du iiberhaupt?» lautet die Antwort: «Ich meine das, was An-
teil an der Vernunft hat.» Alle weiteren Bestimmungen miissen auf das Seiende
mit der Grundbestimmung rationis particeps bezogen werden konnen. Dies ist
sein Grundsein, das allen Zugrundeliegende, also das Hypokeimenon.

Doch fiir den einzelnen, nach dessen Sein gefragt ist, fiir dich und fiir mich,
sind die drei weiteren Bestimmungen notwendig. Erst alle vier Gattungen zu-
sammen ergeben die Bestimmung des einzelnen. Deshalb ist zum ersten darauf
zu achten, worin ich mich — auf dem gemeinsamen Boden der Rationalitidt —von
anderen unterscheide: persona, quae proprie singulis est tributa. Du und ich und
er, wir haben je verschiedene Fertigkeiten und Fahigkeiten (sic in animis exi-
stunt maiores etiam varietates). Die verschiedenen Fihigkeiten stellen nicht
neue Rollen dar, sondern das mowov, es sind erste Konkretisierungen des
Vmoxnelpevoy.

28 So auch Graeser, a.0. (oben Anm. 15). Auch von Dyck, a.O. (oben Anm. 4) 270, wiederum be-
tont, obwohl er sich in der Interpretationen der Stelle am traditionellen Rollenverstdndnis
orientiert: «The personae theory, then, can be regarded as an analysis of the different aspects of
the human character and how they fit together to yield the final result.» — Plutarch in L-S 28A6,
fiir L-S eine «crucial information».

2 Museum Helveticum



18 Erwin Sonderegger

Dass ich ein vernunftbegabtes Lebewesen mit diesen und jenen individuel-
len Fahigkeiten bin, sagt immer noch zu wenig aus iiber mich als einzelnen. All
das muss zwingend in einer je bestimmten Situation in der Welt realisiert wer-
den (quam casus aliqui aut tempus imponit; Beispiele dafiir sind: regna, imperia,
nobilitas, honores, divitiae, opes eaque quae his sunt contraria). Der einzelne,
das konkrete Ich, ist nur in einer jeweiligen Situation. Deshalb ist weiter die Be-
stimmtheit der konkreten Situation, die jeweilige Stelle in der Welt anzugeben.
Das geschieht in der dritten «Person». Diese zu erkennen und zu bejahen, darin
besteht der eigentliche Zweck unseres Lebens, die oixeiwotg, das secundum na-
turam vivere.

Die in der zweiten Person angegebenen allgemeinen Bestimmungen, die
wir je als ich und du haben, sind fihig, sehr verschiedene «Ich» darzustellen, je
nach der Struktur, die diese Bestimmungen haben. Es ist wesentlich, welche
vorrangig, welche unwichtig, welche zentral, welche marginal ist usw. Erst in-
dem die Bestimmungen auch eine je eigene Ordnung haben, machen sie mich
und dich aus. Wir beide interessieren uns beispielsweise fiir Sprachen und fiir
Schach — aber eben in unterschiedlicher Gewichtung. Was nun die Gewichtung
dieser Fihigkeiten und Fertigkeiten betrifft, scheint eine gewisse Freiheit unse-
rer Wahl zu bestehen — natiirlich immer unter Beriicksichtigung der faktisch ge-
gebenen Bestimmungen, Anlagen, Charakterziige, auch unter Bertiicksichti-
gung unserer faktischen Situation in der Welt. Es ist dhnlich dem, was Husserl
Habitus nennt. Hier gehdren Bildung und Erziehung hin (persona, quam nos-
met ipsi iudicio nostro accommodamus; Beispiele: alii ad philosophiam, alii ad
ius civile, alii ad eloquentiam applicant). Wir konnen, uns bildend, im Gegebe-
nen doch noch gewisse Schwerpunkte setzen. Damit bestimmen wir unsere
Binnenstruktur.

Die Ubereinstimmung der vier Gattungen mit den vier «Personen» ist
frappant. Beide Gruppen enthalten ein erstes Woriiber, dann, was iiber dieses
zu sagen ist, schliesslich eine Binnenstruktur und die Weltsituation. Auffallig ist
aber die Vertauschung in der Reihenfolge der letzten zwei «Personen» gegen-
iiber den letzten zwei Gattungen, besonders dann, wenn man die Regel von
Rist akzeptieren miisste, dass die Reihenfolge bei den vier Gattungen nicht ver-
tauscht werden kann. In der Betrachtung der Dinglichkeit des einzelnen Dings
generell geht die Binnenstruktur der Position in der Welt vor. Das ist fiir das un-
verniinftige Ding eine plausible Reihenfolge. Auf das allgemeine Wortiiber und
seine ersten ebenfalls noch allgemeinen Bestimmungen folgt beim Unverniinf-
tigen die Struktur dieser Bestimmungen und erst zuletzt vervollstandigt der
Blick auf seine Beziehungen zu den {ibrigen Dingen, zur Welt im Ganzen, sein
Bild.

Vielleicht hat die Bandbreite der Freiheit, die wir haben, die Wahl, die uns
trotz allem, was gegeben ist, doch noch moglich ist, zur Vertauschung gefiihrt:
Wir sind das, was an der Vernunft teilhat, wir unterscheiden uns aber voneinan-
der durch unsere natiirlichen Talente; diese realisieren wir je und je in einer ge-



Stoa: Gattungen des Seienden und «Personen» 19

gebenen Welt; wir werden hinein geboren in eine konkrete Situation. Aber un-
ter Beriicksichtigung von all dem kénnen wir uns trotzdem irgendwie auf die
Gegebenheit einstellen, uns in ihr einrichten, sie bejahen oder verneinen, sie
positiv fiir uns benutzen oder uns auch von ihr tiberfahren lassen. Wenn ich
mich als einzelnen so betrachte, dann ist es sinnvoll, mein Arrangement der Ge-
samtsituation an den Schluss zu stellen. Was das Unverniinftige schlicht hat,
dartiber kann das Verniinftige offenbar in einem gewissen Rahmen verfiigen.
Die Reihenfolge in der Position drei und vier ist dann offenbar nicht zwingend
fiir alle Dinge gleich, wohl aber die erste und zweite Position. Immer wird das
allgemeine Worliber den weiteren Bestimmungen vorausgehen miissen.

Aus den angestellten Uberlegungen ergibt sich als Resultat, dass die
«Lehre von den vier Personen» bei den Stoikern keine Lehre von Personen ist,
auch nicht von Rollen. Die Stoiker haben damit ihre Art und Weise, vom Sein
des Seienden beziehungsweise von der Dinglichkeit der Dinge zu reden, auf
den einzelnen Menschen angewendet. In den vier Personen artikuliert sich das
stoisch verstandene Mensch-Sein des Menschen als eines einzelnen. Das ist
aber immer noch different von dem, was modern unter «Ich» gedacht wird.



	Stoa: Gattungen des Seienden und "Personen"

