Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 56 (1999)

Heft: 3

Artikel: Spartanische Frauen

Autor: Thommen, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 56 1999 Fasc.3

Spartanische Frauen

Von Lukas Thommen, Basel

Den Frauen Spartas wird bis in die neueste Literatur eine «besondere»
Rolle zugeschrieben. Sie gelten im Vergleich zu den Frauen anderer Orte —
hauptsichlich Athens — als ungewdhnlich frei' und zumindest wirtschaftlich® —
wenn nicht gar politisch — einflussreich. S. B. Pomeroy meint dazu: «Im Gegen-
satz zu den ionischen Frauen kamen die dorischen in den Genuss vieler Freihei-
ten — und die Spartanerinnen waren die unabhéngigsten von ihnen.»" «Da sich
die Mianner auf ithre militarischen Pflichten zu konzentrieren hatten, blieb es
den Frauen iiberlassen, Haus und Besitz zu verwalten.»* Wihrend W. Schuller
annimmt, dass «die Spartanerinnen in politischen Fragen zwar nicht mitbe-
stimmt, aber doch mitgeredet» haben’, vertritt A. S. Bradford die Meinung:
«Some Spartan women did have real power in the Spartan state.»’ Im weiteren
wird in der Forschung insbesondere hervorgehoben, dass die Erziehung und
sportliche Ausbildung der Frauen derjenigen der Minner entsprochen habe’.
Die spartanischen Méddchen lebten nach M. Clauss «nicht behiitet und zuriick-
gezogen bis zur Hochzeit, sondern erhielten als Teil des Gemeinwesens ihre
Schulung auch in der Offentlichkeit, wobei zu den sportlichen Ubungen noch
Tanz und Gesang trat»®. E. Fantham meint sogar: «Spartans were the only
Greek girls for whom the state prescribed a public education.»’

1 Clauss (1983) 105; Pomeroy (1985) 62f.; Schuller (1985) 81. Auch Simone de Beauvoir (Le deu-

xieme sexe 1, Paris 1949, 142f.) war der Meinung, dass in Sparta die Frau dem Manne fast eben-

biirtig war, d.h. abgesehen von ihrer Rolle als Mutter kaum eingeschrinkt, also nicht dem Mann
ausgeliefert, sondern weitgehend frei. — Fiir die kritische Kommentierung einer fritheren Ver-
sion des Manuskripts danke ich Th. Spath und J. von Ungern-Sternberg.

Piper (1979) 8: «The Spartan women were shrewd businesswomen who made money and kept

it.»; Dettenhofer (1993/1994) passim.

Pomeroy (1985) 62.

Pomeroy (1985) 59.

Schuller (1985) 80.

Bradford (1986) 18; Mitbestimmung und 6ffentlichen Einfluss nehmen auch Willing (1994) und

Baltrusch (1998) 86f. an.

7 Grote (1880) 608; U. Popplow, Leibesiibungen und Leibeserziehung in der griechischen Antike
(Stuttgart “1972) 73; Pomeroy (1985) 53f.; Schuller (1985) 79; Scanlon (1988) 186f.; Stewart
(1997) 113.

8 Clauss (1983) 105.

9 Fantham (1994) 59.

[\)

N N AW

9 Museum Helveticum



130 Lukas Thommen

Solche pauschale Einschitzungen spartanischer Frauen sind freilich wenig
hilfreich und reproduzieren zur Hauptsache die in den antiken Quellen vorge-
gebenen Bilder. Dies hat schon P. Cartledge in dem informativen Aufsatz
«Spartan wives. Liberation or licence?» 1981 deutlich gemacht. Trotzdem sind
in den neueren Beitrdgen zu den spartanischen Frauen zwei Probleme immer
noch zu wenig beachtet worden: Es ist zwar ein Gemeinplatz, dass die antike
Uberlieferung auch zu diesem Themenkomplex diirftig ist; einzelne Hinweise
aus Schriften unterschiedlicher Epochen werden aber dennoch generell fiir
mehrere Jahrhunderte spartanischer Geschichte extrapoliert. Im weiteren wird
auch dem Umstand, dass die Uberlieferung weitgehend von dem Mythos
Sparta geprégt ist, zu wenig Rechnung getragen. Die spartanischen Frauen bil-
den demnach eine Ergidnzung zum Bild der Midnnergesellschaft, die angeblich
rein militdrisch ausgerichtet war und das Familienleben weitgehend ausgeblen-
det haben soll. Insbesondere wird der Gegensatz zu Athen allzu deutlich und
programmatisch herausgestrichen. Handelt es sich doch um eine Dichotomie,
die in geistigen Kreisen — v.a. Athens — aufgebaut wurde".

Die Problematik der Quellenlage wird schon dadurch deutlich, dass wir
nur von drei antiken Autoren Texte iiberliefert haben, die ausfiihrlicher Stel-
lung zu den spartanischen Frauen nehmen: Xenophon, Aristoteles und Plut-
arch. Somit wire — abgesehen von fritheren Anspielungen in der attischen
Komdodie — zur Hauptsache also nur das 4. Jh. v.Chr. durch zeitgendssische
Autoren ‘abgedeckt’. Plutarch fiihrt bereits in die romische Kaiserzeit, auch
wenn seine Quellen zu einem grossen Teil hellenistisch sind"'. Nach Gorgo, der
‘selbstbewussten’ Tochter des Kleomenes und Frau des Leonidas, sowie der
reichen Kyniska®, der Schwester des Agesilaos, stossen wir daher (dank Plut-
arch) erst zur Zeit des Hellenismus im Zusammenhang mit den Reformkoni-
gen Agis und Kleomenes wieder auf niher umschriebene, bedeutendere Frau-
enfiguren”. Sie stammen aus dem Kreis der Konigsfamilien, die im 3. Jh. v.Chr.

10 Vgl. dazu Tigerstedt (1965) Bd. 1, 108ff.; Schmal (1996).

11 Zu Plutarchs Quellen: Kessler (1910).

12 Sie erreichte in Olympia einen Sieg im Wagenrennen (IvO 160; SGDI 4418; Anthologia Pala-
tina 13,16). Dieser war angeblich von Agesilaos inszeniert worden, um den Sieg im Wagen-
kampf von wirklicher sportlicher Leistung abzugrenzen. Als Wagensiegerin ist ferner Euryleo-
nis iiberliefert (Poralla 1913/1985, 59).

13 Sie kennzeichnen sich wiederum durch ihren Reichtum und verdanken ihre Uberlieferung der
Verbindung mit den Konigshidusern. Fiir die Zeit vom 6. bis zum 4. Jh. v.Chr. haben wir in die-
sem Zusammenhang nur 14 Spartanerinnen mit Namen (und vier ohne Namen) iiberliefert; aus
dem Hause der Agiaden: Gorgo, Alkathoa, Gyrtias; aus dem Hause der Eurypontiden: Perka-
los, Eurydame, Lampito, Eupolia, Kleora, Kyniska, Timaia, Deinicha, Eupolia (Enkelin der
Eupolia), Pythias, Prolyta; ferner die Mutter des Demaratos sowie auch Argileonis (Mutter des
Brasidas) und Damatria. Es fillt auf, dass diese jeweils nur in ihrer Rolle als Mutter, Tochter
oder Gattin auftreten, sich darin aber vorwiegend als tatkréftig und eigenstindig erweisen.
Eine eher passive Rolle nehmen die Mutter des Demaratos und die Frau von Agis IT. (Timaia)
ein. Die Mutter von Demaratos wird im Zusammenhang mit der umstrittenen Thronfolge ein-
gefiihrt und bleibt dabei weitgehend ein Spielball des Gottlichen (Hdt. 6,61-71); auch Timaia



Spartanische Frauen 131

insgesamt nochmals in den Vordergrund traten'. Aus spartanischer Sicht be-
gegnen uns Frauen nur in der zweiten Hélfte des 7. Jh. v.Chr., und zwar im Rah-
men der Mddchenchore des Alkman. Die Verse bringen freilich eine beson-
dere Problematik mit sich, da sie insbesondere den Bezug zum Alltag nur un-
deutlich erkennen lassen” und wie alle Quellen aus der Feder eines Mannes
stammen.

Das Zeitgenossentum von Xenophon und Aristoteles garantiert jedoch
nicht unbedingt mehr Authentizitét als bei Plutarch. Alle drei Autoren verfol-
gen andere Ziele als die ‘objektive’ Charakterisierung der Rolle der Frau.
Grundsitzlich gilt es also nach wie vor, die verschiedenen Bilder von den spar-
tanischen Frauen zu analysieren und nach deren Hintergrund zu fragen. Wir
haben daher zunédchst kurz auf die einschldgigen Passagen bei Xenophon, Ari-
stoteles und Plutarch einzugehen, um deren generelle Einschitzung der Frauen
Spartas bzw. die Funktion der betreffenden ‘Frauenexkurse’ zu kldren. Im wei-
teren geht es dann darum, die vermeintlichen Charakteristika spartanischer
Frauen ndher zu untersuchen, um ihren topischen Hintergrund zu erkennen
bzw. die Frage nach ihrem Bezug zur Realitit zu stellen.

Hier gilt freilich wie auch sonst, dass die zeitgenossischen Zustdnde quel-
lenimmanent schwierig zu eruieren sind. Zudem ist seit dem Aufsatz von Cart-
ledge im Zusammenhang mit der Geschlechtergeschichte auch klar geworden,
dass die Frage nach der Emanzipation der Frauen zur Untersuchung der anti-
ken Gesellschaften wenig geeignet ist, da diese grundsitzlich anders geartet
waren und ihre eigenen Wertmassstibe vertraten'®. Um néher an die zeitgenos-
sischen Verhiltnisse heranzukommen, sind daher schon verschiedentlich an-
thropologische Modelle zu Hilfe genommen worden. Ch. Schnurr-Redford
(1996) hat dies neulich gewinnbringend fiir die Frauen Athens durchgefiihrt.
Ihre Ergebnisse sind daher geeignet, die Frage nach den ‘Besonderheiten’ der
spartanischen Frauen zu iiberpriifen bzw. die Frauen Spartas in einen grosse-
ren, gesamtgriechischen Kontext einzuordnen.

1. Die Hauptquellen

Xenophon schrieb am Anfang des 4. Jh. v.Chr., als Sparta auf dem Héhe-
punkt seiner Macht angelangt war. Beiithm spielt dementsprechend das subjek-
tive Moment der von Athen her gepridgten Spartabewunderung eine betrichtli-

ist im Zusammenhang mit der Thronfolge von Bedeutung, die sie durch ihre Leidenschaft fiir
einen Liebhaber (Alkibiades) gefiahrdet (Plut. Alkib. 23,7; Ages. 3).

14 Vgl. dazu Wagner-Hasel (1988) 35f.

15 Die Chorlieder spiegeln ansatzweise die reiche materielle Welt der Oberschicht (Thommen
1996, 44f.; M. Meier, Aristokraten und Damoden, Stuttgart 1998, 21f.).

16 Zum Forschungsstand M. A. Katz, «Ideology and ‘the status of women’in ancient Greece», in:
Women in antiquity. New assessments, hrsg. v. R. Hawley u. B. Levick (London/New York
1995) 35ff.



132 Lukas Thommen

che Rolle". Sparta wurde gerade seit dem Peloponnesischen Krieg von ande-
ren griechischen Gemeinwesen tiberdeutlich abgegrenzt. Die Stadt wird dem-
entsprechend auch von Xenophon als eigenstindig und vorbildhaft charakteri-
siert, insbesondere was das Erziehungssystem anbelangt. In seiner Schrift La-
kedaimonion politeia macht Xenophon die fiir Sparta konstatierten Zustande
generell an dem vermeintlichen Gesetzgeber Lykurg fest (1,2), den er der fer-
nen Zeit der Herakliden zuordnet (10,8). Er beschreibt daher grundsatzlich ei-
nen zeitlich nicht ndher definierten Idealzustand, den er fiir seine eigene Zeit
sogar in Frage stellt (14).

Xenophon geht erstmals davon aus, dass das weibliche Geschlechtin Sparta
von Wollarbeit befreit und einem sportlichen Training (Rennen und Ausdauer-
test) unterstellt ist (1,3f.). Zur Erzeugung eines starken Nachwuchses sei auch
der sexuelle Verkehr am Anfang der Ehe eingeschrankt worden (1,5). Anderer-
seits sollen aber bestimmte Formen ausserehelicher Geschlechtskontakte zur
Kinderzeugung erlaubt gewesen sein (s. unten Kap. 6). Schliesslich behauptet
Xenophon auch, dass die Frauen an zwei Haushalten interessiert seien (1,9).

Xenophons Aussagen erweisen sich daher insgesamt als geeignet, die Vor-
stellung von der Polyandrie sowie von der wirtschaftlichen Unabhingigkeit
und Freiheit der spartanischen Frauen zu férdern. Dabei gilt es aber zu beach-
ten, dass Xenophon im Zusammenhang mit der Kinderaufzucht ein vorgefass-
tes philosophisches Konzept auf Sparta tibertrug. Die sportliche Betatigung ist
mit einem eugenischen Gedanken verbunden, den wir erstmals bei Kritias (frg.
32 D-K) am Ende des 5. Jh. v.Chr. fassen konnen. Die konkreten Umstéinde der
sportlichen Betdtigung — wie auch des spiteren weiblichen Ehelebens — interes-
sieren Xenophon nicht. Frauen sind demnach bei Xenophon nur fiir die Nach-
kommen da und zwar speziell fiir die mannlichen. Insofern misst er ihnen zwar
eine wiirdige Stellung im spartanischen Staat zu, ohne aber nidher auf die weib-
liche Lebenswelt einzugehen.

Aristoteles, der den Menschen als C@ov moAitirdv, also auf die politische
Gemeinschaft angelegt betrachtet, geht von einer natiirlichen Ungleichheit der
Geschlechter aus. Frauen sind damit fiir ihn grundsatzlich zweitrangig, bringen
aber ihre eigenen und unverzichtbaren Werte fiir eine harmonische Gemein-
schaft ein'®. Im zweiten Buch der Politik (um 335 v.Chr.), das sich mit der Frage
nach dem Idealstaat beschiftigt, untersucht Aristoteles die drei besten beste-
henden Verfassungen: Sparta, Kreta und Karthago. Dabei ergibt sich, dass der
lykurgische Staat in den Grundziigen ein Vorbild sein konnte, in der Praxis aber

17 Dazu Tigerstedt (1965) Bd. 1, 1591f.; S. Rebenich (Hrsg.), Xenophon. Die Verfassung der Spar-
taner, Texte zur Forschung 70 (Darmstadt 1998) 3ff.

18 Vgl.dazuS. G. Salkever, «Women, Soldiers, Citizens: Plato and Aristotle on the Politics of Viri-
lity», in: Essays on the Foundations of Aristotelian Political Science, hrsg. v. C. Lord u. D. K.
O’Connor (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1991) 169ff.; S. Follinger, Differenz und Gleichheit.
Das Geschlechterverhdltnis in der Sicht griechischer Philosophen des 4. bis 1. Jahrhunderts
v.Chr., Hermes Einzelschr. 74 (Stuttgart 1996) 118ff.



Spartanische Frauen 133

einige grundlegende Fehler aufweist (Pol. 1269a 29-1271b 17)". Unter ande-
rem wird der Vorwurf erhoben, Lykurg habe die Frauen bei der Regelung des
spartanischen Gemeinwesens nicht beriicksichtigt, so dass sich die Hilfte des
Staates in Unordnung (&vouio) befinde.

Aristoteles greift damit eine Kritik auf, die schon bei Platon (Nom. 806¢)
zu fassen ist und die in Verbindung mit dem inzwischen eingetretenen Verlust
von Spartas Fiithrungsrolle in Griechenland gesehen werden muss. Die Ziigello-
sigkeit (dveolg), die bereits Platon (Nom. 637c) den spartanischen Frauen un-
terstellt, fithrt Aristoteles (Pol. 1269b 17ff.) auf die stindige Abwesenheit der
Minner in den Kriegen der Friihzeit zuriick. Er erhebt den Vorwurf, dass die
Frauen hemmungslos und ausschweifend seien; Reichtum werde hochge-
schétzt. Aristoteles macht ferner den weiblichen Einfluss im Staat geltend, auch
wenn die Frauen selber keine politische Teilnahmeberechtigung hatten; vieles
werde von Frauen bestimmt, da sie die Regierenden beherrschten. Insbeson-
dere fithre die Ungleichheit im Landbesitz, an dem auch die Frauen beteiligt
waren (s. unten Kap. 7), sowie der Biirgermangel zum Untergang des Staates.

Da Aristoteles die Zuchtlosigkeit der Frauen fiir Missstinde im Staat ver-
antwortlich macht, wird den Frauen also einerseits die Rolle des Stindenbocks
aufgedréngt; andererseits wird der Grundfehler jedoch Lykurg zugeschrieben.
Die Absenz der Miénner in Sparta bezieht sich zudem ausdriicklich auf die frii-
heren Kriege, denn in klassischer Zeit hatten die Spartaner schwerlich mehr
Kriege zu bestreiten als etwa die Athener. Es ist daher nicht zuléssig, aus Ari-
stoteles pauschal eine herausragende Position der spartanischen Frauen ab-
zuleiten. Sparta wird von Aristoteles auch nicht direkt als Gynaikokratie™
bezeichnet; der Vorwurf der Frauenherrschaft klingt vielmehr nur in allgemei-
ner Form an und gilt auch fiir andere kriegerische Volker (Pol. 1269b 24-27.
33-35).

Auch Plutarch misst in seiner Lykurg-Biographie (Anfang 2. Jh. n.Chr.)
der Erziehung einen besonderen Stellenwert bei (Lyk. 14ff.). Gleichzeitig kriti-
siert er Aristoteles und behauptet, Lykurg habe den Frauen geniigend Auf-
merksamkeit geschenkt (14,2). Plutarch greift zwar auf frithere Autoren zu-
riick, verfiigt aber kaum tiber Quellen, die iiber Xenophon hinausgehen. Fiir
die Erziehung der Knaben, die Agoge, schildert er zeitgenossische Zustédnde,
die auf den Reformen des Kleomenes III. aus der zweiten Hilfte des 3. Jh.
v.Chr. beruhen?'.

19 Lobenswert war die gemischte Verfassung, die aber aufgrund des Ephorats zur Demokratie
verkommen sei. Vgl. dazu allg. E. Schiitrumpf, Aristoteles, Politik. Buch 11/I1] (Berlin 1991)
283ff., bes. 303ff. (zu den Frauen); E. Herrmann-Otto, «Verfassung und Gesellschaft Spartas in
der Kritik des Aristoteles», Historia 47 (1998) 18ff., bes. 25f.

20 Der Begriff gehort in den Zusammenhang der Tyranniskritik des 4. Jh. v.Chr. (Hinweis
B. Wagner-Hasel; vgl. Der Neue Pauly 5, 1998, 35 s.v. Gynaikokratie).

21 N. M. Kennell, The Gymnasium of Virtue. Education and Culture in Ancient Sparta (Chapel
Hill/London 1995) passim.



134 Lukas Thommen

Plutarch geht auch fiir die Frauen von einer Erziehung aus, die diese an-
geblich nach Tapferkeit und Ruhm streben liess. Im weiteren erweckt Plutarch
den Eindruck, dass die spartanischen Frauen dank der erworbenen Fahigkeiten
auch die Minner beherrschten. Als einziger Autor verwendet er an dieser
Stelle den Begriff yvvoaworoatior (Lyk. 14,2). Nach Plutarchs Fazit (Comp.
Lyk. Num. 25,9) regierten die Frauen im Haus, wirkten bei 6ffentlichen Ange-
legenheiten und Beschlussfassungen mit und genossen freie Mitsprache in den
wichtigsten staatlichen Belangen. Trotzdem ergeben sich fiir Plutarch aus der
‘lykurgischen’ Erziehung auch fiir die Frauen positive Tugenden und damit ein
insgesamt vorbildlich geregelter Staat.

Aufgrund der von Plutarch iiberlieferten Ausspriiche spartanischer
Frauen (Apophthegmata)® wurde stets auch betont, dass die Frauen ihre Mut-
terrolle ganz im Sinne des Staates wahrgenommen haben. Die spartanische
Frau wurde dadurch allgemein zum Prototyp einer antiken Frau. Dabei gilt es
aber, den besonderen Charakter der Apophthegmata zu beachten, die bis auf
Gorgo”, die Frau des Leonidas, zuriickgehen. Die Sammlung der bei Plutarch
Uberlieferten Spriiche ist trotz moglicher Vorldufer wohl erst im 3. Jh. v.Chr.
entstanden, und zwar im Kreise athenischer Philosophen; Verbreitung fanden
sie v.a. durch die Kyniker™. Allgemein gilt, dass die Zuschreibungen willkiirlich
sind. Die Spriiche reflektieren aber die Rolle der Frau, die sie im Idealstaat
Sparta erfiillen soll: S6hne gebiren, die bereit sind, fiir den Staat zu sterben.
Die spartanische Frau wird als kaltbliitige Mutter im staatlichen Dienst charak-
terisiert. Exemplarisch ist die Mahnung an den ausziehenden Sohn, entweder
mit dem Schild oder auf dem Schild zuriickzukehren (Mor. 2411.)".

Im ganzen zeigt sich sowohl in der Lykurg-Vita als auch bei den Apo-
phthegmata, dass die Frau bei Plutarch nur im Rahmen der Erziehung und
Nachkommenschaft wichtig ist, und zwar fiir den Staat™. Plutarch rechnet mit
einem fritheren, geregelten Zustand, wihrend die Frauen spiter leichtfertig
und ziigellos geworden seien (Lyk. 15,16)”. Er unterstellt also eine —auch in der
modernen Literatur iibernommene® — Verfallstheorie, die nirgends néiher be-
griindet wird und die vorwiegend auf dem einseitigen Bild der einflussreichen

22 Uberliefert sind 40 Ausspriiche: diejenigen der Ménner sind viel zahlreicher.

23 Ein Beispiel: Als Gorgo von einer Frau aus Attika gefragt wurde, warum die spartanischen
Frauen als einzige iiber ithre Méinner herrschten, gab sie zur Antwort, dass sie die einzigen
Frauen seien, die Miitter von Ménnern seien (Plut. Mor. 240e).

24 Ollier (1943) Bd. 2, 21ff.: Tigerstedt (1974) Bd. 2, 16ff.

25 Als ferner eine Mutter von dem Tod ihres Sohnes auf dem ihm zugewiesenen Platz im Kampf
erfuhr, sagte sie: «Legt ihn zur Seite und lasst seinen Bruder den Platz einnehmen.» (Plut. Mor.
242a).

26 Vgl Plut. Lyk. 27.3: Ein inschriftlich gekennzeichnetes Grab gab es nur fiir den Tod im Krieg
oder im Kindbett(?). Dazu W. K. Pritchett, The Greek State at War 4 (Berkeley/Los Angeles/
London 1985) 244 Anm. 430.

27 Ein Beispiel fiir Fehlverhalten der Frauen Spartas schildert Plutarch in der Agesilaos-Vita (31).

28 Grote (1880) 610; Pomeroy (1985) 56f.



Spartanische Frauen 135

Frauenfiguren im Umkreis des Agis und Kleomenes beruht. Ergdnzt wird die
Dekadenztheorie einzig durch die von Plutarch (Agis 5) unterstellte Anderung
im Erbrecht (s. unten Kap. 7), von der aber fraglich ist, ob sie —falls historisch —
den Frauen zu mehr Landbesitz verhalf.

Dies macht insgesamt deutlich, dass wir uns bei der Beurteilung der Stel-
lung der spartanischen Frauen nicht einfach auf die Verdikte der antiken Auto-
ren verlassen konnen. Vielmehr ergibt sich die Vermutung, dass gewisse ‘unge-
wohnliche” Ziige der Frauen Spartas zu einseitigen Charakterisierungen fiihr-
ten, die schliesslich auch in idealisierte Gesellschaftsmodelle Eingang fanden.
Wir haben uns daher im folgenden genauer mit den einzelnen vermeintlichen
Charakteristika spartanischer Frauen zu beschiftigen.

2. Erziehung und Bildung

Erziehung und Bildung werden in der Literatur als besonderes Kennzei-
chen der spartanischen Frauen betrachtet”. Die Verse des Chorlyrikers Alk-
man (frg. 1 PMG =3 C) zeigen uns gewisse Erziehungs- und Bildungsideale, die
sich einerseits an der ruhmreichen Vergangenheit (Tyndareos, Herakles und
die Herakliden) orientieren™ und andererseits auf die strahlende Erscheinung
der Chorleiterin mit ihren gesanglichen Fihigkeiten verweisen. Insgesamt
dient die Ausbildung im Chor der Vorbereitung auf die Hochzeit, aber auch all-
gemein auf die Rolle als Frau in der Gesellschaft. Freilich wird nur ein geringer
Prozentsatz der Bevolkerung in den Genuss einer solchen Ausbildung im Chor
gekommen sein. Der Chor des Grossen Partheneion umfasste elf oder zwolf
Midchen (und lag im Wettstreit mit einem anderen Chor)™.

Hinter den weiteren Quellen stehen wiederum antike Idealvorstellungen:
Platon (Nom. 804d—e) hilt Frauenerziehung fiir n6tig und zédhlt auch die Gym-
nastik dazu. Eine entsprechende Einrichtung erkannte er in Sparta (Nom.
805e—806b): Junge Mddchen nehmen an gymnastischer und musischer Ausbil-
dung teil (vgl. Pol 452a); Frauen erledigten keine Wollarbeiten, hitten aber ein
arbeitsreiches und erfiilltes Leben; sie kiimmerten sich um die Verwaltung des
Hauses sowie um die Kindererziehung. Insgesamt gilt Sparta aber nicht als Ex-
tremfall, sondern als «Mittelweg» zwischen hauslichem und ausserhduslichem
Dasein™.

29 S. oben Anm. 7.

30 Dazu Calame (1977) Bd. 2, 52ff.

31 In Theokrits Epithalamios fiir Helena fithren 12 Madchen fiir die Braut einen Reigen auf (Eid.
18,3); 4x60 Midchen singen, tanzen und wetteifern im Laufen (18,24), was jedoch kaum wort-
lich genommen werden kann. Pausanias (3,13,7) erwdhnt spater das Rennen von 11 Jungfrauen
(Aovvouddeg) am Fest fiir Dionysos Kolonatas. Einen Hinweis auf Kostenpflichtigkeit der Er-
ziehung (zumindest der Knaben) konnte Athen. 6,271e (= Phylarch) darstellen. Vgl. allg. auch
Specht (1989) 43.

32 Bemingelt wird, dass die spartanische Erziehung die kriegerischen Fahigkeiten vernachldssige.



136 Lukas Thommen

Ahnliches liesse sich aufgrund von Platon (Prot. 342d) auch fiir den Bil-
dungsstand spartanischer Frauen erwarten, wobei hier aber eine ironische
Spitze in Betracht zu ziehen ist. Nach Platon hitten in Kreta und Sparta neben
kenntnisvollen Minnern ebensolche Frauen existiert, deren Gelehrtheit durch
natdevols, @rhocopio und Adyol zum Ausdruck kommt. Einen weiteren Hin-
weis auf weibliche Bildung ergibt sich aus der Erwdhnung der lakonischen
Dichterin Kleitagora bei Aristophanes (Lys. 1237 m. Schol.; Vesp. 1246)%.
Iamblichos fiihrt spdterhin sogar verschiedene Pythagoreerinnen aus Lakonien
auf*. Diese Zeugnisse belegen aber nur allgemein den Alphabetismus und die
literarischen Kenntnisse gewisser Kreise. Sie lassen keine weitergehenden
Schliisse auf den Bildungsstand der spartanischen Biirgerinnen zu.

Nach Plutarch (Lyk. 14f.) wurden die Mddchen Spartas wie Knaben aufge-
zogen; nackte Aufziige und Ténze fanden in Anwesenheit der jungen Méanner
statt; die Méddchen sangen dabei Loblieder und Spottverse auf die Jiinglinge;
dadurch werde das Selbstgefiihl der Jungfrauen gestarkt, und diese wiirden
(wie die Midnner) reden und denken lernen. Diese Einschitzung hingt freilich
eng mit den von Plutarch iiberlieferten Apophthegmata zusammen. Die in der
Lykurg-Vita erwdhnten Aufziige dienten nach Plutarchs eigenem Urteil letzt-
lich dazu, die Heirat zu fordern (15,1). Bei der Bestrafung von Junggesellen
sind die Méddchen zudem in einen Regulationsprozess eingeschaltet, bei dem
sie nur als Norminstanz der mannlichen Gesellschaft dienen und nicht aus eige-
nen Stiicken handeln.

Eine allgemeine 6ffentliche Erziehung wie bei den Knaben ist fiir die Mad-
chen daher auch in spéterer Zeit nicht zu verfolgen. Zur Hauptsache erfolgte
die Erziehung der Médchen stets zu Hause™. Die Ausbildung im Médchenchor
betraf offensichtlich nur eine reiche Oberschicht. Eine solche Schulung ist aber
auch in Athen beobachtbar; freilich erstreckte sie sich dort wohl nur auf Ge-
sang, Instrumentalunterricht und Tanz, wie dies auch bei Sappho der Fall war™.
Im Unterschied dazu umfasste die Erziehung der Madchen in Sparta nicht nur
die musische Bildung, sondern enthielt offenbar auch eine sportlich-gymnasti-
sche Komponente.

33 Mut zur Rede zeigt auch Hermione in Eurip. Andr. 153f.

34 Jambl. Vit. Pyth. 189-194. 267; Poralla (1913/1985) Nr. 419. 454. 702. 764.

35 Dennoch wurde komplementér zu dem Intimverhéltnis zwischen Minnern und Knaben (¢pa-
otaiund éowuevor) die Vorstellung von weiblicher Homosexualitit entwickelt (Plut. Lyk. 18,9;
vgl. allg. auch Plat. Nom. 836b zur besonderen Situation Spartas; Kunstler 1987, 37 hat diese
Vorstellungen noch weitergesponnen). Hagnon berichtet, dass es vor der Hochzeit Brauch war,
mit Jungfrauen wie mit woudwra zu verkehren (Athen. 13,602d—e); dass es sich dabei um einen
Analogieschluss handelt, legt eine Beobachtung von Dover (1983) 164 nahe (‘lakonisieren’ be-
deutete im sexuellen Bereich urspriinglich geschlechtsunabhingig, Analverkehr zu haben).

36 H. Riihfel, Kinderleben im klassischen Athen. Bilder auf klassischen Vasen (Mainz a.Rh. 1984)
411f.; eine Bestandesaufnahme fiir den Hellenismus enthélt E. Leuteritz, Hellenistische Paideia
und Randgruppen der Gesellschaft. Herrscher und Frauen, «Bildungspolitik» und Eukosmia
(Miinchen 1997).



Spartanische Frauen 137
3. Sportliche Betitigung und Nacktheit

Spartanische Frauen waren fiir ihre sportliche Erscheinung bekannt und
wurden — zumal von athenischer Seite (Aristoph. Lys. 78ff.) — dafiir auch be-
wundert. Die Schonheit der Spartanerinnen war seit Homer ein Topos (Od.
13,412)”. Schone Frauen fanden sich gemiss Homer aber auch sonst bei den
Hellenen bzw. Achaiern (/I 2,683; 3,75: nallyUvawra). Nach Herakleides
Lembos (Athen. 13,566a) wurden Sparta freilich nicht nur die schonsten
Frauen, sondern auch die schonsten Médnner zugeschrieben. Die korperliche
Erscheinung der spartanischen Frauen hing spédterhin wesentlich vom Image
der sportlichen Betédtigung ab.

Fiir die spartanischen Frauen werden aber erst im Verlaufe der Zeit ver-
schiedene Sportarten tiberliefert; diese werden zudem vorwiegend auf die
Jungfrauen bezogen und gehoren zunéchst zu rituellen Handlungen und Initia-
tionsriten im Heiligtum: Neben dem Rennen gibt es in der Uberlieferung der
klassischen Zeit nur noch den von Xenophon (Lak. pol. 1,4) erwdahnten Aus-
dauer- bzw. Stirketest™. Bei Plutarch (Lyk. 14,3) treten dann Diskus- und
Speerwerfen sowie Ringen hinzu. Dabei handelt es sich weitgehend um Diszi-
plinen, die schon bei Platon (Nom. 794c—d) auch fiir Madchen gefordert wor-
den waren. Es ldsst sich daher vermuten, dass solche philosophische Vorgaben
spater in die Praxis umgesetzt wurden. Zu denken ist dabei insbesondere an
Kleomenes III. (235-219 v.Chr.), der mit Hilfe des stoischen Philosophen
Sphairos von Borysthenes die vermeintlich frithere, strenge Ordnung des spar-
tanischen Gemeinwesens wieder einschirfen wollte”. Da die Wettkampfe bei
Plutarch (Lyk. 15,1) vor Zuschauern stattfanden, liegt es auf der Hand, dass im
weiteren spatestens in romischer Zeit aus urspriinglich rituellen Wettspielen im
Heiligtum sportliche Schaukdmpfe zur Unterhaltung eines breiteren Publi-
kums entwickelt wurden®.

Eine weitere Pauschalvorstellung verbindet sich mit der leichten Beklei-
dung bzw. Nacktheit der Spartanerinnen. Als Schenkelzeigerinnen (qout-
vounoetdeg) sind sie schon bei Ibykos (frg. 58; 6. Jh. v.Chr.) erwdhnt. Euripides
(Androm. 595ff.) berichtet von nackten Schenkeln und offenen Kleidern in der
Lauf- und Ringbahn. In der Regel trugen die Méddchen bei sportlichen Wett-

37 Vgl. Helena: Il. 3,158; Theokr. Eid. 18; Athen. 13,566b; ferner Strab. 10,1,13.

38 Nach Eurip. Androm. 599 teilen die Frauen mit den Mannern 6oopog und maiaiotoa; Ari-
stoph. Lys. 82. 1310 erwéhnt neben dem Laufen den Springtanz (Bifaois; dazu Arrigoni 1985,
89); Theokr. Eid. 18,22-39 berichtet ebenfalls von den Laufiibungen der Madchen; Properz
3,14 fiihrt in romischer Zeit Ballwerfen, Reifenspiel, Ringkampf (pancratium), Faustkampf
und Diskuswerfen nackter Miadchen auf, wobei auch noch die Pferdezucht und die Jagd hinzu-
treten, so dass das Ganze einem Amazonentopos folgt; dazu Arrigoni (1985) 69. 90f., die mit ei-
ner Professionalisierung im sportlichen Bereich rechnet.

39 Kessler (1910) 62f.

40 Vgl. dazu auch allg. H. M. Lee, «SIG’ 802: Did Women Compete Against Men in Greek Athle-
tic Festivals?», Nikephoros 1 (1988) 103-117.



138 Lukas Thommen

kdmpfen offenbar einen kurzen, allenfalls geschlitzten Chiton, der zum Aus-
druck ‘Phainomeriden’ gefiihrt hat (Pollux, Onomast. 7,54)*. Plutarch (Lyk.
14,4) berichtet fiir Sparta dennoch von nackten Aufziigen der Jungen und Méad-
chen, bei denen getanzt und gesungen wurde®. Gleichzeitig geht aus Plutarch
(Mor. 232¢) hervor, dass nur die Unverheirateten unverhiillt erschienen, wih-
rend die Verheirateten verhiillt waren. Dies kime wiederum Platons Vorstel-
lung nahe, dass noch nicht heiratsfihige Mddchen nackt im Laufen antreten
sollen, 13-20jdhrige jedoch in schicklicher Kleidung (Nom. 833c—d). An ande-
rer Stelle zieht Platon ferner die gleiche Erziehung fiir Knaben und Miadchen in
Betracht, wobei das gemeinsame nackte Training aber nicht ganz unproblema-
tisch bleibt (Pol. 451¢c-452b).

Génzliche Nacktheit von Méddchen ist allenfalls fiir rituelle Rennen und
Initiationsrituale zu vermuten. Bei rituellen Liufen in Olympia blieb die rechte
Schulter der Midchen entblosst”. Im Artemis-Heiligtum von Brauron gab es
einen nackten Tanz der jungen ‘Bérinnen’ (doxtot)*™. Schliesslich ist auch fiir
Chios ein gemeinsames Laufen und Ringen von Miédchen und Jungen belegt®.
Das Aussergewohnliche an Sparta war also nicht der Wettlauf als solches, son-
dern der Grad der Entkleidung, der moglicherweise eine Stufe hoher war als
anderswo, bzw. dass der Lauf in der Offentlichkeit vor versammelter Gemeinde
(und wohl auch auswirtigen Gésten) stattfand. Dies bot einen hinreichenden
Grund fiir ein Skandalon, obwohl gemiss Properz (3,14,1-4) und Athenaios
(13,566e) die spartanische Entkleidung von Jungfrauen vor Xenoi (Fremden)
geschétzt wurde.

4. Kleidung

In bezug auf die Kleidung der spartanischen Frauen sind verschiedene Re-
striktionen tberliefert, so dass die Ausstattung besonders bescheiden gewesen
sei*. Dies wird auch durch folgende (historisch fragliche) Anekdote ‘unter-
stitzt’: Lysander wies anfdnglich kostspielige Gewdinder, die der sizilische Ty-
rann Dionysios seinen Tochtern schenken wollte, zuriick, da er fiirchtete, sie si-
hen darin hasslich aus (Plut. Mor. 229a). Xenophon geht davon aus, dass die
Kleidung in Sparta allgemein einfach gewesen sei, da der Koérper im Vorder-
grund stand (Lak. pol. 7,3). Dabei handelt es sich wiederum um ein Konzept,
das seit Ende des 5. Jh. v.Chr. in philosophischen Kreisen propagiert wurde.

41 AwoudCewv bezeichnete dementsprechend auch weibliche Entblossung (Anakr. fr. 35 D = 399
PMG). Zur Kleidung s. unten Kap. 4.

42 Vgl. Plut. Mor. 227e: Aufziige, um korperliche, gesundheitliche und psychische Qualititen zu
erwerben.

43 Paus. 5,16,3.

44 Dazu Guttmann (1991) 22f.

45 Athen. 13,566e.

46 Michell (1952) 46f.; Pekridou-Gorecki (1989) 133.



Spartanische Frauen 139

Spartanische Restriktionen umfassten angeblich ein Verbot von Schmuck,
Gold und langen Haaren (Herakleides Lembos, Exc. polit. 2,8 = frg. 13 Dilts);
ein Verbot von Parfiimherstellung und Wollfirbung (Plut. Mor. 228b; Athen.
15,686f—687a); nur Hetdren war es erlaubt, blumige Kleider und goldenen
Schmuck zu tragen (Clemens v. Alexandria, Paid. 2,10,105). Diese Restriktio-
nen sind jedoch erst in zeitlich spatem Kontext bezeugt und zweifelhaft — zumal
im Artemis Orthia-Heiligtum etliche Schmuckobjekte zutage gekommen
sind"’. Ein Schmuck- und Parfiimverbot ist eventuell erst im 3. Jh. v.Chr. im Zu-
sammenhang mit den Restaurationsbemiihungen formuliert worden und
diirfte nur kurze Zeit zum Tragen gekommen sein. Spartanische Kriegergewén-
der waren ihrerseits rot (Xen. Lak. pol. 11,3)*, so dass Wollfarbung grundsitz-
lich durchaus gebrduchlich war.

Auch fiir die Haartracht der Spartanerinnen kénnen wir keine eindeutigen
Eigenheiten feststellen. Die angeblich kurzen Haare der Frauen bildeten einen
Gegenpol zu der langen Haartracht der Ménner”. Moglicherweise wurde die
Vorstellung auch aus dem von Plutarch (Lyk. 15,5) geschilderten Hochzeitsri-
tual, bei dem das Haar der Braut abgeschnitten wird (s. unten Kap. 5), abgelei-
tet. Naheliegenderweise bestand — wie auch anderswo — der Brauch, die Haare
hinaufzubinden (wie Lukian, Fugitivi 27, im 2. Jh. n.Chr. berichtet). Weibliche
Bronzestatuetten weisen wiederholt Haarbdnder in Verbindung mit Langhaar-
frisuren auf” und lassen auch fiir die erwachsenen Frauen lange Haare vermu-
ten.

Aufgrund von Herodot (5,87f.) gilt der Peplos — eine auf der Schulter mit
Fibeln geheftete Stoffrohre mit Uberschlag — als ‘dorisches’ Gewand’, von dem
sich der ‘ionische’ Chiton, bestehend aus zwei auf den Schultern und seitlich ge-
nidhten Stoffbahnen, unterscheidet. Die seitlich nicht zugenidhte Form des Pe-
plos wird im weiteren als ‘lakonisch’ bezeichnet™. Da diese je nach Bewegung
das Bein frei ldsst, wird darin auch eine Erkldrung fiir den Ausdruck der
‘Schenkelzeigerinnen’ gesehen. Der offene Peplos ist jedoch auch ausserhalb
Lakoniens anzutreffen®. Zudem zeigt die statuarische Uberlieferung Lako-
niens durchwegs geschlossene Peploi™. Es ist daher naheliegender, die Be-
zeichnung ‘Phainomeriden’ aufgrund von Pollux (7,54f.) auf den kurzen, ge-

47 Vgl. The Sanctuary of Artemis Orthia at Sparta, hrsg. v. R. M. Dawkins, JHS Suppl. 5 (London
1929) Taf. 179ft. 202f.; B. Deppert-Lippitz, Griechischer Goldschmuck (Mainz a.Rh. 1985) 80ff.

48 Dazu David (1989). Vgl. das hohe Purpurvorkommen an den Kiisten Lakoniens: Paus. 3,21.6
(Hinweis R. Hiltmann).

49 Hdt. 1,82.8.

50 Herfort-Koch (1986) 32, vgl. 30.

S1 M. Bieber, Entwicklungsgeschichte der griechischen Tracht. Von der vorgriechischen Zeit bis
zum Ausgang der Antike (Berlin *1967) 33; Pomeroy (1985) 53f.

52 Herfort-Koch (1986) 29; Pekridou-Gorecki (1989) 80.

53 R. Tolle-Kastenbein, Friithklassische Peplosfiguren. Originale (Mainz a.Rh. 1980) 240; Pekri-
dou-Gorecki (1989) 133.

54 Herfort-Koch (1986) 29.



140 Lukas Thommen

schlitzten Chiton zuriickzufithren™. Dieses — fiir Laufende geeignete — Gewand
ist aber wiederum auch andernorts festzustellen™. Insgesamt konnen wir somit
fiir Sparta aus den schriftlichen und bildlichen Quellen ein normales Reper-
toire an griechischen Frauengewindern erschliessen. Dabei lassen sich sowohl
der Chiton als auch das Himation (Ubergewand) und der Peplos feststellen”.

5. Eheschliessung

In bezug auf die Eheschliessung in Sparta beruft sich die moderne Litera-
tur gerne auf Plutarch, der von der sog. «<Raubehe» berichtet:

«Man heiratete durch Raub, nicht kleine und noch nicht mannbare, sondern voll er-
wachsene und reife Mddchen. Die Geraubte nahm die sogenannte Brautbedienerin
in Empfang, schor ihr den Kopf auf der Haut ab, zog ihr ein Médnnergewand und
Schuhe an und legte sie allein ohne Licht auf eine Streu. Dann kam der Brautigam
herein, nicht betrunken und ausgelassen, sondern niichtern, nachdem er wie immer
bei dem Gemeinschaftsmahl gespeist hatte, 16ste ihren Giirtel, hob sie auf und legte
sie aufs Bett. Doch blieb er nicht lange bei ihr, sondern ging sittsam davon, um wie
frither am gewohnten Ort mit den anderen jungen Leuten zu schlafen. Und auch in
der Folgezeit machte er es so, verbrachte den Tag mit den Altersgenossen und
schlief mit ihnen bei Nacht, und nur heimlich und mit aller Vorsicht ging er zu seiner
jungen Frau, mit Scheu und in der Besorgnis, dass jemand im Hause es bemerkte,
wobei aber auch die junge Frau darauf bedacht war, es so einzurichten, dass sie zu
guter Zeit und unbemerkt zusammenkommen konnten» (Lyk. 154-8; Ubers.
K. Ziegler).

Fiir Plutarch dient das Ganze der Ubung von Enthaltsamkeit und Forde-
rung von zeugungskriftigen Korpern. Dabei ldsst er freilich ausser acht, dass
wir es hier mit einem sinnfélligen Ritual zu tun haben. Die Haarrasur markiert
den Ubergang vom Status des Midchens zu demjenigen der Frau. Dies hat
nichts mit der kiinftigen (angeblich kurzen) Haartracht zu tun. Vielmehr um-
fasst das Ritual einen apotropdischen Rollentausch, bei dem die Geschlechter-
differenz iiberwunden wird. Durch die Uberlagerung kommt es zur Vervoll-
kommnung der beiden Geschlechter. Androgynitit ist damit ein Zeichen von
Ganzheitlichkeit, Vollkommenheit und Macht, die einst durch die Spaltung der
Geschlechter auseinandergebrochen war. Damit erweist sich auch die Vorstel-
lung als falsch, dass durch den Rollentausch die Homosexualitdt iiberwunden

55 Cartledge (1981) 91 Anm. 45 vermutet nicht nur fiir die Mddchen, sondern auch fiir die Frauen
dhnlich knappe Gewinder. Der Hinweis auf Plut. Mor. 241b, wo eine spartanische Mutter ihr
Gewand hochhebt, ist jedoch kein Beleg fiir dessen Knappheit; vielmehr bedeutet die Entblos-
sung eine Erniedrigung des Gegeniibers (vgl. dazu D. Fehling, «Phallische Demonstration», in:
Sexualitit und Erotik in der Antike, hrsg. v. A. K. Siems, Darmstadt 1988, 318f.).

56 Pekridou-Gorecki (1989) 133.

57 Herfort-Koch (1986) unterscheidet folgende Gewinder: Chiton (19ff.), Peplos (21ft.), kurzer
Chiton (27ff.), Chiton mit Schragmantel (29ff.). Juvenal, Sat. 8,101 erwédhnt die Spartana chla-
mys.



Spartanische Frauen 141

werden sollte, also eine Art schonungsvolle Heranfiihrung an die Heterosexua-
litét stattgefunden habe™.

Es wird hingegen deutlich, dass bei der Eheschliessung kein willkiirlicher
Raub stattfand, sondern eine vorherige Absprache getroffen wurde”. Die Ver-
gabe von Jungfrauen erfolgte also durch den Vater. Die junge Frau war bei dem
Ritual zur Passivitit verurteilt. Der Sinn der von Plutarch geschilderten Institu-
tion war keine «Ehe auf Probe», die im Falle von Kinderlosigkeit aufgekiindigt
werden konnte®. Zwar scheint die Ehe am Anfang ohne gemeinsamen Haus-
halt gegriindet worden zu sein; nach Ableistung der ersten zehn Dienstjahre
(zwischen dem 20. und dem 30. Lebensjahr) fand dann aber durchaus ein (gere-
geltes) Familienleben statt®'. Aussergewohnlich war dabei, dass die Knaben nur
bis zum 7. Lebensjahr zu Hause erzogen wurden (Plut. Lyk. 16,7).

Das Alter des beschriebenen Hochzeitsrituals bleibt leider unbekannt,
auch wenn es fiir die ‘Raubehe’ in Griechenland eine gewisse Tradition gibt®™.
Grundsétzlich anzufiigen ist ferner, dass die Ehe in Sparta wie auch sonst im an-
tiken Griechenland eher als pragmatisches, bilaterales Verhiltnis zu sehen ist;
es handelte sich um ein gegenseitiges Abhdngigkeitsverhiltnis unter Fiithrung
des Mannes. Ch. Schnurr-Redford spricht in diesem Zusammenhang von «Ver-
sorgungsehe» statt «Liebesehe»®, bei der durchaus gegenseitiger Respekt und
freilich auch wirkliche Liebe zum Zuge kommen konnte — wofiir in Sparta kon-
krete Beispiele zumindest iiberliefert sind”. Im Vergleich zu anderen Orten
scheint die Heirat gemiss verschiedenen Quellen in der Regel aber relativ spét
stattgefunden zu haben® (mit ca. 18-20 statt mit 14 Jahren)®. Dies ldsst zu-
ndchst auch grossere Selbstindigkeit, allenfalls verbunden mit Verfiigungsge-
walt iber bestimmte Giiter (s. unten Kap. 7), vermuten. Fiir die Position der
Frau in der Ehe ist daraus aber nichts abzuleiten.

58 Dies wird zumindest von Pomeroy (1985) 56 erwogen.

59 Problematisch ist daher auch die zufillige Wahl der Jiinglinge, die mit Mddchen in einem dunk-
len Raum eingesperrt worden sein sollen (Athen. 13,555¢ = Hermippos von Smyrna); dazu
MacDowell (1986) 79f.

60 So aber Michell (1952) 53; Pomeroy (1985) 56; Schuller (1985) 80; Willing (1994) 257f.

61 Zueiner entsprechenden Regelung auf Kreta vgl. S. Link, Das griechische Kreta. Untersuchun-
gen zu seiner staatlichen und gesellschaftlichen Entwicklung vom 6. bis zum 4. Jahrhundert
v.Chr. (Stuttgart 1994) 62ff.; zu Sparta allgemein auch N. Fustel de Coulanges, Nouvelles re-
cherches sur quelques probléemes d’histoire (Paris 1891, *1923) 70ff.

62 Vgl. Pomeroy (1985) 29. 55f. Fiir ein gewisses Alter konnte auch der kretische ‘Knabenbraut-
raub’ sprechen (vgl. dazu Bethe 1907, 447f.; H. Patzer, Die griechische Knabenliebe, SB Wiss.
Gesellschaft Frankfurt a.M. 19, 1, Wiesbaden 1982, 70ff., bes. 80ff.).

63 Schnurr-Redford (1996) 61ff. 270f.

64 Dazu Grote (1880) 609f. m. Anm. 108, der die Episoden bei Plut. Agis 20 und Kleom. 37f. an-
fiihrt.

65 Xen. Lak. pol. 1,6; Plut. Lyk. 15,4; Comp. Lyk. Num. 26,1.

66 Cartledge (1981) 94f.



142 Lukas Thommen
6. Partnertausch und Nachkommenschaft

Fiir die Partnerbeziehung berichtet Xenophon von zwei besonderen Prak-
tiken, die — neben der korperlichen Ertiichtigung — auf den ersten Blick eben-
falls eine gewisse Bewegungsfreiheit fiir die spartanischen Frauen vermuten
lassen: 1. Es gibt eine Art ‘Erzeugerleihe’. Ein alter Mann mit einer jungen Frau
nimmt sich einen musterhaften Mann zum Erzeuger von Kindern (Lak. pol.
1,7). 2. Ein Junggeselle holt sich eine verheiratete Frau (aus der Oberschicht!)
zur Erzeugung von Kindern (1,8). Freilich ist fiir solche Tauschgeschifte das
Einverstidndnis des Gatten notig, mit dem eine Vereinbarung getroffen wird.
Die Bewegungsfreiheit der Frau bleibt damit nur vordergriindig. Da tiber die
Frauen grundsétzlich von mannlicher Seite verfiigt wird, kann nicht von «sex-
ual freedoms»"’ geredet werden.

Andererseits konnte man aufgrund von Xenophon vermuten, dass fiir den
Mann der Besitz von S6hnen insgesamt wichtiger war als die Ehe®. Daraus
folgt aber nicht, dass in Sparta die Legitimitdt von Kindern weniger strikt beur-
teilt wurde als an anderen Orten”. Die Legitimitit der Nachkommenschaft war
gerade fiir die Erbfrage entscheidend: Midnner haben geméss Xenophon ein In-
teresse an Sohnen, die nichts erben (1,9). D. Ogden vermutet, dass dies — zumal
bis zum 4. Jh. v.Chr. — jene Sohne betraf, die nicht von den Eheménnern selber
gezeugt worden waren”. Aufgrund von Xenophon zeigt sich zumindest, dass
die Kinder entweder zum natiirlichen Vater (6,1) oder aber zum Gatten ihrer
natiirlichen Mutter gehoren (1,7), nicht jedoch der Allgemeinheit, wie Polybios
(12,6b,8) und Plutarch (Lyk. 15,14) spdter vorgeben.

Wie bereits erwéhnt, diirften die Schilderungen Xenophons auch die Vor-
stellung von der spartanischen Polyandrie gefordert haben”. Jedoch erst Poly-
bios (12,6b,8) berichtet von gewohnheitsméssiger Polyandrie der Spartanerin-
nen. H. Michell hilt dies fiir eine «legal fiction» mit dem Zweck, dass sich meh-
rere Briider die Mitgift einer Frau teilen konnten”. Insgesamt zeigt sich anhand
von Xenophon nur, dass die biirgerliche Ehe (in gewissen Momenten) iiber-
schritten werden konnte. Der Partnertausch ist aber wohl eher als eine Art Not-
massnahme gegen Biirgermangel (Oliganthropia) zu betrachten, die eventuell

67 So Redfield (1977) 148. Ein Gegenbeispiel wire auch Plut. Mor. 242b.

68 Sanktionen gegen Unverheiratete sind erst bei Plut. Lyk. 15 iiberliefert.

69 So Pomeroy (1985) 54.

70 D.Ogden, «Women and Bastardy in Ancient Greece and the Hellenistic World», in: The Greek
World, hrsg. v. A. Powell (London/New York 1995) 228ff.; ab dem 4. Jh. v.Chr. rechnet Ogden
mit freier Erbfolge. Vgl. auch Christien-Trégaro (1993) 36 und unten zu Anm. 81.

71 Uber Promiskuitit (mit einer moglichen Spitze gegen Sparta) machte sich schon Aristoph.
Ekkl 614 lustig. In diesen Ruf kam Sparta wohl aufgrund der Frauengeschichten im spartani-
schen Konigshaus bei Hdt. 5,39ff. und 6.61ff.. wo es aber ausschliesslich um die Sicherung der
Konigsfolge geht.

72 Michell (1952) 60.



Spartanische Frauen 143

ans Ende des Peloponnesischen Krieges gehort”; fiir eine alte ‘lykurgische’
Verordnung gibt es jedenfalls keine Anhaltspunkte. Polygamie war nach Hero-
dot (5,40,2) gegen Spartanerart.

7. Erbfdahigkeit und Landbesitz

Aristoteles (Pol. 1270a) zufolge ist den Frauen als Erbtridgerinnen offen-
bar auch eine beachtliche Menge Land in die Hdnde geraten; zwei Fiinftel des
Landes gehore Frauen. Grundsétzlich sind es fiir ihn aber die Ungleichheit des
Besitzes und der Biirgermangel, die zum Untergang des Staates fiihrten. In die-
sem Zusammenhang erachtet Aristoteles (Pol 1270b) auch das Gesetz tiber die
Kindererzeugung als schlecht: Ménner, die drei S6hne haben, werden vom Mi-
litirdienst befreit; bei vier Sohnen erfolgt die Befreiung von allen Abgaben™.

Somit treffen wir im Bereich der Nachkommen auf eine andere Regelung
als bei Xenophon, obschon sich beide auf Lykurg berufen. Die zeitliche Giiltig-
keit und Auswirkungen der Bestimmung bleiben wiederum unklar. Ein Anreiz
zur Beseitigung der Oliganthropia war im Grunde berechtigt. Die Befreiung
vom Militdrdienst verstiess aber gegen die mit Sparta verbundene Lebens-
weise. Nachwuchs niitzte in den Augen von Aristoteles nichts, wenn das Land
schlecht verteilt war”.

Aristoteles spricht im Zusammenhang mit der Bodenfrage von Erbtoch-
tern (&€mixAnoot), die ansonsten fiir Sparta nicht belegt sind. In Athen handelte
es sich um bruderlose Tochter, auf die der Nachlass des Vaters iiberging und die
dann dem néichststehenden Verwandten in die Ehe gegeben wurden. Da diese
Institution in Sparta nicht nachzuweisen ist, rechnet S. Hodkinson mit einer Re-
gelung, die derjenigen des kretischen Gortyn entspricht’: Frauen konnen dem-
nach aus eigenem Recht Land besitzen (% der Briider bzw. alles)”. Entgegen
Aristoteles gab es zwar keine offizielle Mitgift, jedoch waren nach P. Cartledge
«Geschenke» des Vaters (in Form von Grundstiicken und beweglichen Giitern)
im Zusammenhang mit der Hochzeit iiblich™. In Kreta gab es ebenfalls keine
Pflicht zur Mitgift; falls jedoch eine solche ausgehdndigt wurde, hatte sie dem
Umfang der Erbschaft zu entsprechen”. Ein generelles Verbot von Mitgift, wie

73 Mossé (1991) 143. Wierschowski (1998) 304f. rechnet mit einem Frauenmangel und setzt die
iberlieferten Regelungen schlicht mit der Polyandrie gleich, die er «einige Zeit nach dem Erd-
beben» datiert.

74 Aelian (Var. hist. 6,0) ldsst diese Regelung spéter erst bei fiinf S6hnen gelten.

75 Nach Link (1994) 44 zielte Aristoteles auf die Gefahr der Landzerstiickelung.

76 Hodkinson (1986) 399f.; Hodkinson (1989) 82; vgl. auch Blundell (1995) Kap. 13 («Sparta and
Gortyn»); S. Link, a.0O. (oben Anm. 61) 34f. 64f.

77 Herodot 6,57 spricht von matootyog, Halterin des viterlichen Besitzes (vgl. dazu Cartledge
1981, 98). Demnach sind auch patoda (Besitztimer der Mutter) denkbar, die eventuell primér
auf die Tochter tibertragen wurden.

78 Cartledge (1981) 98.

79 ICret IV 72: 11 48-54; VI 1-2; vgl. R. Koerner, Inschriftliche Gesetzestexte der frithen griechi-
schen Polis, hrsg. v. K. Hallof (Koln/Weimar/Wien 1993) 500.



144 Lukas Thommen

es Aelian (Var. hist. 6,6) fiir Sparta iiberliefert, erscheint daher als literarische
Konstruktion, die sich bis auf Ephoros (Iust. 3,3,8) zuriickverfolgen l4sst®.

Unklar bleibt, mit welchen Kategorien von Land wir zu rechnen haben.
Polybios (6,45,3) spricht im Zusammenhang mit der Neuverteilung des Landes
in hellenistischer Zeit von «Staatsland» (tohtixn ywoea). Es fragt sich daher,
ob daneben eine andere Kategorie von Privatland existierte, das dann haupt-
sdchlich in den Besitz der Frauen gelangte. Nach Plutarch (Lyk. 8) hitte Lykurg
alles Land Lakoniens aufgeteilt. Landlose wurden zudem den Knaben nach der
Geburt zugeteilt (Lyk. 16,1) und waren nicht verdusserbar (Agis 5). Deshalb
stellt sich die Frage, wieso das Land tiberhaupt in die Hdande von Frauen gelan-
gen konnte. Plutarch (Agis 5) geht von einer spiteren Verfiigung (des Epita-
deus) aus®. Durch sie sei Land verschenkbar und testamentarisch vermachbar
geworden. Dennoch besteht bei der Annahme von zwei verschiedenen Land-
kategorien ein ungeldstes Problem. Der Konflikt 16st sich, wenn wir im Boden-
recht von normaler privater Erbfolge ausgehen, bei der auch Frauen in Besitz
von Boden gelangen konnen™. Demnach ist durchaus mit einem Verfiigungs-
recht der grundbesitzenden Frauen zu rechnen, das aber nicht pauschal auf Un-
abhingigkeit schliessen ladsst. Aristoteles (Pol. 1307a 34-38) zufolge waren rei-
che Frauen heiratspolitisch interessant, wobei die Reichen durch entspre-
chende Heirat noch reicher geworden seien™.

8. Haushaltfiihrung

Abschliessend ist auf das Problem der Haushaltfithrung und wirtschaftli-
chen Bedeutung der spartanischen Frau einzugehen. Die antike Auffassung
wies dem Mann den Platz ausserhalb des Hauses zu™. Der Mann diente der
Verteidigung des Gemeinwesens, betitigte sich in der Politik und versorgte den
Haushalt. Die Frau war fiir die Aufrechterhaltung des Haushalts im Innern ver-
antwortlich. Dieses in den Quellen vermittelte Grundprinzip galt sowohl fiir
Athen als auch fiir Sparta und andere Poleis. In der Moderne wurde es gerne als
Erkldrungsmuster fiir die griechische Gesellschaft insgesamt iibernommen.
Nicht zuletzt wurde (seit dem spéteren 17. Jh.) auch die These von der ‘orienta-
lischen Eingeschlossenheit’ der athenischen Frau daraus abgeleitet®. Was die
hdusliche Beschiftigung anbelangt, so besteht das Aussergewohnliche der
spartanischen Frauen gemaéss den antiken Quellen jedoch einzig darin, dass sie

80 Kessler (1910) 69f.

81 E. Schiitrumpf, «The Rhetra of Epitadeus: A Platonist’s Fiction», GRBS 28 (1987) 441-457
weist das Gesetz als Erfindung aus.

82 Link (1991) 69ff.; Link (1994) 42ff.

83 Vgl. dazu auch Redfield (1977) 160.

84 Xen. Oik. 7.18ff.: Arbeit im Freien; Aristot. Oik. 1344a.

85 Schnurr-Redford (1996) 13ff.



Spartanische Frauen 145

keine Wollarbeiten verrichten (Plat. Nom. 806a; vgl. Xen. Lak. pol. 1,3f.). Die
betreffende Arbeit sei von Helotinnen iibernommen worden.

Dies ist wiederum schwerlich als Zeichen fiir Freiheit zu werten. Sklavin-
nen diirften auch andernorts fiir die Textilproduktion eingesetzt worden sein.
Zudem war die Weberei ein dusserst wichtiger Bereich, da die Stoffe nicht zu-
letzt fiir den méinnlichen Gabentausch dienten®™. Fiir Sparta ist aufgrund von
Pausanias (3,16,2) im weiteren iiberliefert, dass dem Apollon von Amyklai je-
des Jahr in einem dafiir bestimmten Gebdude ein Chiton gewoben wurde.
Diese Tatigkeit diirfte wohl ausschliesslich Biirgerinnen zugefallen sein. Thnen
wurde in dem Hochzeitslied von Theokrit (Eid. 18,32-34) schliesslich auch He-
lena als vorbildliche Weberin vorgefiihrt”. Es ist daher anzunehmen, dass We-
berei im Kreise der spartanischen Biirgerinnen durchaus vertraut war. Die
Wichtigkeit dieser Beschéftigung kommt zumindest in den zahlreichen Weih-
objekten mit Webereimotiven im Artemis Orthia-Heiligtum zum Ausdruck®.

Nach M. H. Dettenhofer® bestand das Besondere darin, dass in Athen der
Mann die Oberaufsicht iiber den Oikos fithrte, wiahrend in Sparta die Frau «im
wesentlichen allein fiir den 6konomischen Bestand des Oikos zustandig war»™
in Sparta gelte daher nicht die Trennung ‘innen — aussen’, sondern die Aufga-
benteilung ‘Wirtschaft (Frauen) — Militdr/Politik (Méanner)’; die Frauen seien
daher in Sparta ins Staatswesen integriert gewesen und nicht geringgeschitzt
worden; demgegeniiber seien die Frauen in Athen zum Erhalt des Staates ins-
gesamt unwichtig gewesen.

Dieser Gegensatz erscheint nicht nur deshalb fragwiirdig, weil er auf der
These von der Eingeschlossenheit der athenischen Frauen aufbaut. Schon Pla-
ton und Aristoteles haben (nicht nur fiir Sparta) erkannt, dass die Frauen die
Hilfte des Staates darstellten. Die spartanischen Manner waren auf Einkiinfte
aus threm Landgut angewiesen, um ihren Beitrag zu den Syssitien zu leisten;
andernfalls drohte der Verlust des Biirgerrechts’. Die Manner waren nach ei-
ner anfianglichen Ubergangsphase im Anschluss an die Eheschliessung im eige-
nen Haushalt wohnhaft. Sie mussten ein Interesse an einem geregelten und ein-
traglichen Haushalt haben. Es scheint daher unwahrscheinlich, dass sie ihre
Existenz ganzlich in die Hande ihrer Frauen gelegt haben. Vielmehr diirften sie
auch selber fiir die Verwaltung, den Anbau, die Betreuung der Heloten usw. die
Verantwortung tibernommen haben”. Die Quellen berichten jedenfalls nichts
Gegenteiliges, und ein grundlegender Unterschied zu der athenischen Situa-

86 Wagner-Hasel (1988) 37.

87 Vgl. dazu R. Merkelbach, «Sappho und ihr Kreis», Philologus 111 (1957) 19ff.

88 R. M. Dawkins, a.0. (oben Anm. 47), Taf. 180f. 185f.

89 Dettenhofer (1993) 67ff.; Dettenhofer (1994) 26ff.

90 Dettenhofer (1994) 27.

91 U.Kabhrstedt, Griechisches Staatsrecht, Bd. 1: Sparta und seine Symmachie (Gottingen 1922) 40.

92 Christien-Trégaro (1993) 39 vermutet, dass die Spartiaten dazu auch die unehelichen S6hne
einsetzten.

10 Museum Helveticum



146 Lukas Thommen

tion hédtte in diesem Fall mit Sicherheit deutlichere Spuren hinterlassen. Der
wirtschaftliche Einfluss der spartanischen Frauen - sofern man diesen iiber-
haupt pauschal fassen kann — ging daher kaum tiber denjenigen der Athenerin-
nen hinaus™.

Auch die spitere Entwicklung deutet nicht grundsétzlich in eine andere
Richtung. Die Mutter von Agis IV. hatte gemadss Plutarch viele Klienten,
Freunde und Schuldner; angeblich iibte sie auch im Gemeinwesen grossen Ein-
fluss aus (Plut. Agis 6,7). Dariiber hinaus verfiigte sie iiber betrichtlichen Be-
sitz, nimlich die «grossten Vermogen Lakoniens» (4,1), was sich aber nicht un-
bedingt auf Landbesitz erstrecken muss™. Thre politische Rolle war letztlich je-
denfalls nur untergeordneter Natur. Die politischen Programme zur Rettung
des spartanischen Biirger- und Heeresverbandes stammten von Méannern (6).

Schlussbetrachtung

Insgesamt hat unser Uberblick deutlich gemacht, dass wir es in den Quel-
len mit Giberzeichneten Bildern zu tun haben, die zudem im Verlaufe der Zeit
ausgeschmiickt und in der modernen Forschung weitertradiert wurden. Dabei
sollte zumindest klar geworden sein, dass der Mythos der freien und einflussrei-
chen Stellung der spartanischen Frau nicht zu halten ist. Auch wenn das Erb-
recht in Sparta die Frauen offensichtlich in einem hoheren Masse beriicksich-
tigte als in Athen, kann daraus nicht wirtschaftliche Macht abgeleitet werden.
Sportliche Betédtigung (in leichter Bekleidung) erfolgte bis in hellenistische
Zeit wohl nur im Rahmen der Ausbildung in einem Midchenchor, die einer
wohlhabenden Biirgerschicht vorbehalten war.

Die tatsdchlichen Verhdltnisse und zeitgendssischen Zustédnde sind freilich
nur ansatzweise zu erfassen. Etliche Hinweise sprechen jedoch dafiir, dass die
Differenzen zu anderen griechischen Gemeinwesen geringer waren als gemein-
hin angenommen wird. Es gab auch in Sparta eine gebildete weibliche Ober-
schicht, die in der Offentlichkeit bestimmte Plitze einnahm. Entsprechende
Auftritte sind (wie andernorts) primar im Zusammenhang mit Initiationsriten
und religiosen Festen tiberliefert. Da der Siedlungszusammenhang in Sparta
kaum erschlossen ist, kann nicht erortert werden, inwiefern die «Bewegungs-
freiheit» der spartanischen Frauen auch sonst mit derjenigen der Athenerinnen
(Nachbarschaftskontakte, Spazierginge, Wasserholen, z.T. Erwerbsarbeit)”
korrelierte. Das Alltagsleben der unteren Schichten — und auch der Periokin-
nen —ist weitgehend unbekannt; iiber einfache Marktfrauen, mit denen auch in

93 Zum Aspekt des weiblichen Einflusses in Athen vgl. L. Foxhall, «<Household, Gender and
Property in Classical Athens», CQ 39 (1989) 32ff.

94 Dazu Toynbee (1969) 361: Piper (1979) 7, Hodkinson (1986) 402f.; Mossé (1991) 144ff.

95 Schnurr-Redford (1996) 119ff. Einen Hinweis auf Prostitution in Aulon gibt Xen. Hell. 3,3.8;
vgl. dazu auch J. F. Lazenby, «The Conspiracy of Kinadon reconsidered», Athenaeum 85 (1997)
445f.



Spartanische Frauen 147

Sparta zu rechnen ist, schweigen sich die Quellen aus. Sie passen eben nicht in
das Bild der dominanten Hausverwalterin.

Auch die spartanische Frau war grundsétzlich iiber ihre Beziehung zum
Mann definiert und zur Erhaltung des ménnlichen Biirger- und Staatsverban-
des interessant. Die Méanner waren wie in allen griechischen Poleis auf vielen
Ebenen dominierend. Die spartanischen Frauen waren nur insofern mit Mén-
nern gleichgestellt, als die offizielle Ideologie von beiden die Unterstellung ih-
rer Interessen unter den Staat verlangte. Sowohl die Frau als auch der Mann
mussten eine Rolle erfiillen, welche die individuelle Sphire erheblich ein-
schriankte. Beiden Geschlechtern war ein Platz zugewiesen, auf dem sie auch
Verdienste und Respekt erwerben konnten. Dazu wéren von einer — immer
noch ausstehenden — monographischen Darstellung der spartanischen Frauen
weitere Aufschliisse zu erhoffen. Die Spartanerinnen sollten jedoch schon jetzt
mehr verkorpern als nur ein — entweder bewunderungswiirdiges oder abzuleh-
nendes — Gegenmodell zu den Athenerinnen und einen Sonderfall der griechi-
schen Geschichte.

Bibliographie

G. Arrigoni, «Donne e sport nel mondo greco. Religione e societar, in: Le donne in Grecia, hrsg. v.
G. Arrigoni (Rom/Bari 1985) 55-128, bes. 65-95.

E. Baltrusch, Sparta. Geschichte, Gesellschaft, Kultur (Miinchen 1998) 80-87.

E. Bethe, «Die dorische Knabenliebe. Thre Ethik und ihre Idee», RhM 62 (1907) 438-475.

L. Bogino, «Note sul matrimonio a Sparta», Sileno 17 (1991) 221-233.

S. Blundell, Women in Ancient Greece (London 1995) 150-159.

A. S. Bradford, «Gynaikokratoumenoi: Did Spartan Women Rule Spartan Men?», AncW 14 (1986)
13-18.

C. Calame, Les cheeurs de jeunes filles en Gréce archaique (Rom 1977) 2 Bde.

C. Calame, Alcman (Rom 1983).

C. Calame, «Iniziazioni femminili spartane: stupro, danza, ratto, metamorfosi ¢ morte iniziatica», in:
Le donne in Grecia, hrsg. v. G. Arrigoni (Rom/Bari 1985) 33-54.

P. Cartledge, «Spartan Wives: Liberation or Licence?», CQ 31 (1981) 84-105.

J. Christien-Trégaro, «Les batards spartiates», in: Mélanges Pierre Lévéque 7, hrsg. v. M.-M. Mactoux
u. E. Geny (Paris 1993) 33-40.

M. Clauss, Sparta. Eine Einfithrung in seine Geschichte und Zivilisation (Miinchen 1983).

E. David, «Dress in Spartan Society», AncW 19 (1989) 3-13.

M. H. Dettenhofer, «Die Frauen von Sparta: Gesellschaftliche Position und politische Relevanz»,
Klio 75 (1993) 61-75.

M. H. Dettenhofer, «Die Frauen von Sparta. Okonomische Kompetenz und politische Relevanz», in:
Reine Mdinnersache? Frauen in Minnerdomdinen der antiken Welt, hrsg. v. M. H. Dettenhofer
(KoIn/Weimar/Wien 1994) 15-40.

K. J. Dover, Homosexualitit in der griechischen Antike (Miinchen 1983).

E. Fantham, «Spartan Women: Women in a Warrior Society», in: dies. et al., Women in the Classical
World (New York/Oxford 1994) 56-67.

V. French, «The Spartan Family and the Spartan Decline: Changes in Child-Rearing Practices and
Failure to Reform», in: Polis and Polemos. Essays on Politics, War, and History in Ancient Greece in
Honor of Donald Kagan, hrsg. v. Ch. D. Hamilton u. P. Krentz (Claremont, CA 1997) 241-274.

G. Grote, Geschichte Griechenlands 1 (Berlin *1880) 607-611.

A. Guttmann, Women'’s Sports: A History (New York 1991) 17-32, bes. 23ff.



148 Lukas Thommen

M. Herfort-Koch, Archaische Bronzeplastik Lakoniens, Boreas Beih. 4 (Miinster 1986).

S. Hodkinson, «Land Tenure and Inheritance in Classical Sparta», CQ 36 (1986) 378-406.

S. Hodkinson, «Inheritance, Marriage and Demography: Perspectives upon the Success and Decline
of Classical Spartax, in: Classical Sparta: Techniques behind her Success, hrsg. v. A. Powell (London
1989) 79-121.

E. Kessler, Plutarchs Leben des Lykurgos, Quellen und Forschungen zur alten Geschichte und Geo-
graphie 23 (Berlin 1910).

B. Kunstler, Women and the Development of the Spartan Polis: A Study of Sex Roles in Classical Anti-
quity (Diss. Boston 1983).

B. Kunstler, «Family Dynamics and Female Power in Ancient Sparta», in: Rescuing Creusa: New
Methodological Approaches to Women in Antiquity, hrsg. v. M. Skinner (Lubbock, Texas 1987)
31-48.

W. K. Lacey, The Family in Classical Greece (London 1968) 194-208.

S. Link, Landverteilung und sozialer Frieden im archaischen Griechenland, Historia Einzelschr. 69
(Stuttgart 1991).

S. Link, Der Kosmos Sparta. Recht und Sitte in klassischer Zeit (Darmstadt 1994).

D. M. MacDowell, Spartan Law, Scottish Classical Studies 1 (Edinburgh 1986).

H. Michell, Sparta. 1o xovmtov tijc molirelas tav Aaxedawoviov (Cambridge 1952) 45-61.

R. Missoni, «Criteri eugenetici nel xoopog licurgico», in: Problemi di storia e cultura spartana, hrsg.
v. E. Lanzillotta (Rom 1984) 107-119.

C. Mossé, «Women in the Spartan Revolutions of the Third Century B.C.», in: Women’s History and
Ancient History, hrsg. v. S. B. Pomeroy (Chapel Hill/London 1991) 138-153.

M. L. Napolitano, «<Donne spartane e texvomouo», AION (archeol.) 7 (1985) 19-50.

F. Ollier, Le mirage spartiate. Etude sur 'idéalisation de Sparte dans 'antiquité grecque (Paris 1933/
1943; ND New York 1973) 2 Bde.

A. Pekridou-Gorecki, Mode im antiken Griechenland (Miinchen 1989).

L. Piccirilli, «Due ricerche spartane», ASNP 8, 3 (1978) 917-947, bes. 940ff.

L. J. Piper, «Wealthy Spartan Women», CB 56 (1979) 5-8.

S. B. Pomeroy, Frauenleben im klassischen Altertum (Stuttgart 1985).

S. B. Pomeroy, Families in Classical and Hellenistic Greece. Representations and Realities (Oxford
1997) 39-66.

P. Poralla, Prosopographie der Lakedaimonier bis auf die Zeit Alexanders des Grossen (Diss. Breslau
1913), 2. vermehrte Aufl., hrsg. v. A. S. Bradford (Chicago 1985).

E. Rawson, The Spartan Tradition in European Thought (Oxford 1969).

J. Redfield, «The Women of Sparta», CJ 73 (1977) 146-161.

C. Reinsberg, Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe im antiken Griechenland (Miinchen 1989).

Th. F. Scanlon, «Virgineum Gymnasium. Spartan Females and Early Greek Athletics», in: The Ar-
chaeology of the Olympics, hrsg. v. W. J. Raschke (Madison, Wisconsin 1988) 185-216.

S. Schmal, «Sparta als politische Utopie», in: Hellenismus. Beitrige zur Erforschung von Akkultu-
ration und politischer Ordnung in den Staaten des hellenistischen Zeitalters, hrsg. v. B. Funck (Tiibin-
gen 1996) 653-670.

Ch. Schnurr-Redford, Frauen im klassischen Athen. Sozialer Raum und reale Bewegungsfreiheit (Ber-
lin 1996).

W. Schuller, Frauen in der griechischen Geschichte (Konstanz 1985).

E. Specht, Schin zu sein und gut zu sein. Mddchenbildung und Frauensozialisation im antiken Grie-
chenland, Reihe Frauenforschung 9 (Wien 1989).

A. Stewart, Art, Desire, and the Body in Ancient Greece (Cambridge 1997).

E. N. Tigerstedt, The Legend of Sparta in Classical Antiquity (Stockholm/Goteborg/Uppsala 1965/
1974/1978) 3 Bde.

L. Thommen, Lakedaimonion politeia. Die Entstehung der spartanischen Verfassung, Historia Ein-
zelschr. 103 (Stuttgart 1996).

A. Toynbee, Some Problems of Greek History (London/New York/Toronto 1969) 352-364.



Spartanische Frauen 149

B. Wagner, Zwischen Mythos und Realitit. Die Frau in der friihgriechischen Gesellschaft (Frankfurt
a.M. 1982).

B. Wagner-Hasel, «‘'Das Private wird politisch’. Die Perspektive ‘Geschlecht’ in der Altertumswissen-
schaft», in: Weiblichkeit in geschichtlicher Perspektive, hrsg. v. U. A.J. Becher u. J. Riisen (Frankfurt
a.M. 1988) 11-50.

L. Wierschowski, «Die demographischen Auswirkungen des Erdbebens von 464 v.Chr. fiir Sparta»,
in: Naturkatastrophen in der antiken Welt, Stuttgarter Kolloquium zur historischen Geographie des
Altertums 9, 1996, hrsg. v. E. Olshausen u. H. Sonnabend (Stuttgart 1998) 291-306.

M. Willing, «Zwischen Oikos und Kosmos. Frauen im antiken Sparta», Das Altertum 39 (1994) 251—
268.



	Spartanische Frauen

