Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 56 (1999)

Heft: 1

Artikel: Dodona, Siwa und Herodot : ein Testfall fir den Vater der Geschichte
Autor: Nesselrath, Heinz-Giinther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 56 1999 Fasc. 1

Dodona, Siwa und Herodot -
ein Testfall fir den Vater der Geschichte

Von Heinz-Giinther Nesselrath, Bern

Seit Detlev Fehling im Jahre 1971 zum ersten Mal seinen grossen Angriff
auf die Glaubwiirdigkeit Herodots vorgetragen hat, sind die Stimmen nicht
mehr verstummt, die an der totoping amodetlg des “Vaters der Geschichte’,
d.h. an seiner Glaubwiirdigkeit, was Nachrichten und Quellenangaben betrifft,
erhebliche Zweifel anmelden; und seitdem 1989 die tiberarbeitete englische
Version von Fehlings Buch erschienen ist, sind diese Stimmen noch zahlreicher
geworden. Inzwischen aber hat sich 1993 auch eine machtige Gegenstimme zu
Wort gemeldet: William Kendrick Pritchett, der mit seinem Buch The Liar
School of Herodotos Fehling und weitere Herodotkritiker dhnlicher Pragung in
die Schranken zu weisen versucht. Pritchett’s Buch bietet eine Fiille von oft
hochst wertvollen Beobachtungen und Hinweisen, macht aber insgesamt einen
mitunter recht unausgewogenen und unsystematischen Eindruck; viele der von
ihm beigebrachten Details und Realia wiirde Fehling — und dies grossenteils zu
Recht - nicht als wirklich durchschlagenden Angriff auf seine (in ihrer gedank-
lichen Geschlossenheit durchaus beeindruckende) These anzusehen haben.
Was es wohl braucht, um dieser These wirkungsvoll zu begegnen, ist eine Ver-
bindung der zahllosen von Pritchett zusammengetragenen Einzelheiten mit ei-
ner moglichst genauen Betrachtung von Herodots Denk- und Arbeitsweise,
wie sie sich in seinem Werk offenbart. Wie eine solche Verbindung aussehen
konnte, mochte ich an einer sehr interessanten Partie von Herodots zweitem
Buch zu zeigen versuchen, die auch in Fehlings Argumentation eine wichtige
Rolle spielt und die in der Tat als ein Testfall fiir die Frage betrachtet werden
kann, ob Herodot ein mehr oder weniger skrupelloser Erfinder von angebli-
chen Fakten und deren Quellen oder vielleicht doch ein ehrlicher und damit
ernstzunehmender {otwo von Uberlieferungen ist, die er auf weiten Reisen zu-
sammentrug.

In diesem zweiten Buch, das als Ganzes der Kultur und Geschichte Agyp-
tens gewidmet ist, stellt Herodot in lingeren Abschnitten der ersten Buchhélfte
vergleichende Betrachtungen zwischen der dgyptischen und griechischen Reli-
gion und vor allem ihren jeweiligen Gottern an und entwickelt dabei einige be-
merkenswerte Thesen, was das Verhiltnis der beiden Religionen zueinander
betrifft: Nicht nur sind die griechischen Gétter seinen Recherchen zufolge im

1 Museum Helveticum



2 Heinz-Giinther Nesselrath

Vergleich zu den dgyptischen ausserordentlich jung', sondern die griechischen
Gottesvorstellungen stammen sogar in ihrer grossen Mehrheit iberhaupt von
den dgyptischen ab (50-53), wobei zum Teil andere Volker als Vermittler ge-
wirkt haben, etwa die Phonizier (44; 48f.) und die als vorgriechisches Volk in
Griechenland lebenden Pelasger (51). Mit den Pelasgern kommt nun auch das
Zeus-Orakel von Dodona ins Spiel: Dieses namlich (so 52,1) habe auf Anfrage
den Pelasgern erlaubt, die aus der Fremde (vor allem aus Agypten) zuihnen ge-
kommenen ovvopata der Gotter zu verwenden, nachdem sie ihre Gotter vor-
her ohne solche (d.h. ohne eine distinkte Vorstellung von ihrem Wesen zu ha-
ben) verehrt hitten: von den Pelasgern hitten dann die Griechen diese ovvo-
wata Ubernommen (52,3), bevor schliesslich die Dichter Homer und Hesiod
das griechische Pantheon im einzelnen ausgeformt hitten (53.2).

In dieser bemerkenswerten Skizze einer historischen Entwicklung der
griechischen Religion spielt das Orakel von Dodona (in Nordwestgriechen-
land) eine zweifache wichtige Rolle: zum einen gewissermassen als Katalysator
bei der Weiterentwicklung dieser Religion von einer Stufe zur nidchsten, zum
anderen aber auch als wichtige historische Informationsquelle, denn Herodot
beruft sich fiir seine diesbeziiglichen Nachrichten auf diese Orakelstitte, und
zwar gleich zweimal: in 52,1 (g &ym v Awdwvn olda drovoog) und in 53,3
noch einmal speziell auf ihre Priesterinnen (tovtwv ta pev modTA i Awdwm-
videg épetar Aéyouot ...); und indem er hier gerade diese Priesterinnen er-
wihnt, werden diese nun — in assoziativer Weiterentwicklung des Gedankens —
zum Stichwort fiir die folgende Kapitelreihe (54-57), in der Herodot den dgyp-
tischen Ursprung des Zeus-Orakels von Dodona darstellt.

In diesen auf solche Weise eingeleiteten Ausfithrungen wird nun zunéchst
sehr gut sichtbar, wie Herodot Berichte, die nach seinem Zeugnis aus ganz ver-
schiedenen Quellen stammen, zundchst nacheinander referiert und im An-
schluss daran seine eigene yvoun einsetzt zur Beurteilung dieser — teilweise
doch recht unterschiedlichen — Berichte und dann auch zu einer sich aus dieser
Beurteilung ergebenden Modifikation ihres Inhalts. Wie schon angedeutet, hat
nun aber Fehling diesen Abschnitt zu seinen entscheidenden Belegen gerech-

1 «Woher aber jeder von den Gottern stammte, oder ob sie alle immer existierten, und wie be-
schaffen sie in ihrem Aussehen waren, das wussten sie [die Griechen] nicht bis sozusagen vorge-
stern und gestern: Hesiod namlich und Homer existierten, wie ich glaube, um eine Zeitspanne
von vierhundert Jahren frither als ich und nicht mehr; sie aber sind es, die den Griechen die
Theogonie brachten und den Gotter ihre ‘Beinamen’ (= Charakteristika?) gaben, ihre Ehren
und Kiinste unterschieden und ihre Gestalten darstellten. Die Dichter aber, von denen es
heisst, sie hétten vor diesen Mannern gelebt, existierten nach meiner Meinung jedenfalls erst
spater» (53). Zu dieser gesamten Kapitelfolge, in die Herodots Ausfithrungen iiber Dodona
eingebettet sind, und ihrer Argumentationsweise vgl. W. Burkert, «Herodot tiber die Namen
der Gotter: Polytheismus als historisches Problem», MusHelv 42 (1985) 121-125; zu Herodot
als ‘Religionshistoriker’ allgemein vgl. dens., «Herodot als Historiker fremder Religionen», in:
Hérodote et les peuples non grecs, Entretiens Hardt 35 (Vandceuvres-Geneve 1990) 1-32 (wei-
terfiihrende Literaturhinweise 2 Anm. 5).



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 3

net, um Herodot als einen Quellenangaben bewusst erfindenden und damit fik-
tionalen (und nicht etwa historiographischen) Autor zu erweisen’. Bevor dar-
auf naher eingegangen werden kann, muss der Abschnitt zunéchst fiir sich et-
was genauer betrachtet werden. Er zerfillt in dre1 Teile:

1) In Kap. 54 gibt Herodot die Version der dgyptischen Amun-Priester in
Theben wieder, wie von ihrem Heiligtum aus das Orakel von Dodona gegriin-
det worden sei: Phonizier hitten zwei Priesterinnen (000 yuvaixog ieoeiag)’
aus dem oberdgyptischen Theben geraubt und dann die eine davon nach Li-
byen, die andere nach Griechenland verkauft; auf die eine gehe das Ammon-
Orakel in der libyschen Wiistenoase Siwa zuriick, auf die andere das Zeus-Ora-
kel von Dodona. «Als ich aber fragte, woher sie das so genau wiissten und jetzt
erzdhlten, erwiderten sie mir darauf, es habe von ihnen aus eine grosse Suche
nach diesen Frauen gegeben, und sie seien nicht in der Lage gewesen, sie aufzu-
finden, sie hitten aber spater das liber sie erfahren, was sie eben erzihlten»
(54,2). Nach dieser Schilderung hat Herodot selbst also noch einmal ganz ge-
zielt nachgefragt, wie die thebanischen Priester tiberhaupt an ihre Informatio-
nen kommen konnten.

2) Dieser agyptischen Version stellt Herodot in Kap. 55 diejenige gegen-
ber, die er von den dodonéischen Priesterinnen personlich gehort haben will:
Aus dem dgyptischen Theben seien zwei schwarze Tauben aufgeflogen und die
eine von ihnen sei nach Libyen, die andere zu ihnen (nach Dodona) gekom-
men; letztere habe sich auf eine Eiche gesetzt und mit menschlichen Worten
verkiindet, hier solle ein Zeus-Orakel entstehen, und dieses Wunder® habe sie
denn auch zur Einrichtung eines solchen veranlasst. Bemerkenswerterweise
nennt Herodot im Anschluss zur Beglaubigung dieser Version drei dodonéi-
sche Priesterinnen mit Namen und setzt hinzu, auch die iibrigen im Heiligtum
beschiftigten Dodonier hétten ihnen zugestimmt.

3) In 56-57 versucht Herodot nun, die beiden Versionen mit Hilfe seiner
yvoun miteinander in Einklang zu bringen, und dies lauft im wesentlichen dar-
auf hinaus, dass er die dodoniische Fassung mit Hilfe der dgyptischen rationali-
siert: Wenn denn der von den dgyptischen Priestern erzahlte Bericht tatsichlich
stimme, dann sei die nach diesem Bericht von den Phoniziern geraubte und
nach Griechenland verkaufte Frau offenbar nach Thesprotien (d.h. in die Ge-
gend von Dodona) verkauft worden; dort hdatten die Bewohner, solange sie ihre
Sprache noch nicht erlernt hatte, ihr Sprechen wie Taubengegurre empfunden
und sie deshalb ‘Taube’ genannt; schliesslich aber habe sie die neue Sprache er-
lernt und - als ehemalige Amun-Priesterin, als die sie sich immer noch fiihlte -
dem Zeus am neuen Ort ihres Lebens ein Heiligtum gegriindet. Sogar fiir die

2 Vgl. hierzu nun auch W. Kendrick-Pritchett, The Liar-School of Herodotos (Amsterdam 1993)
71-75.

3 Andere Lesart: ipdc.
4 55.2: nat avtovg vmohafelv Pelov elvar 10 EmayyeAAOUEVOV ADTOIOL ...



4 Heinz-Giinther Nesselrath

schwarze Farbe der Taube in der dodondischen Geschichte bietet Herodot eine
Erkldrung an: Sie sei ein Reflex der Tatsache, dass die beiden Tauben aus Agyp-
ten kamen. Zum Schluss fiigt er noch zur Beglaubigung einer tatsachlichen Be-
zichung zwischen den Heiligtiimern im dgyptischen Theben und in Dodona als
Indiz hinzu, dass die Orakelpraktiken an beiden Orten dhnlich seien (57,3).

So glatt dies alles auf den ersten Blick aufzugehen scheint, beim zweiten
Blick (und bei allen weiteren) eroffnen sich einige gravierende Probleme. Dies
tibrigens weniger bei der dodondischen Version der Geschichte: Es gibt noch
andere Legenden von der Griindung des Orakels, in denen die Eiche und die
Taube eine wichtige Rolle spielen’. Weniger auch bei Herodots Harmonisie-
rungsversuch: Wenn man ndamlich die beiden referierten Versionen als wirklich
vorgegeben annimmt, prdsentiert er sich als eine durchsichtige und konse-
quente Rationalisierung, wie man dergleichen bereits von Herodots Vorgédnger
Hekataios kennt. Die eigentlichen Schwierigkeiten stecken vielmehr bereits in-
nerhalb der zuerst von Herodot erzihlten *dgyptischen’ Version:

Zunichst ist darauf hinzuweisen, dass Herodot, wenn er hier von dgypti-
schen Priesterinnen redet, einer von ihm selbst gemachten fritheren Ausserung
klar widerspricht: In 2,35,4 hatte er nimlich ausdriicklich bemerkt: «Keine Frau
versieht (zu erginzen: in Agypten) Priesterfunktionen (iodtat), weder bei ei-
nem ménnlichen noch bei einem weiblichen Gott, Midnner dagegen bei allen
Gottern und Gottinnen.» Diese Bemerkung ldsst sich nun zwar aufgrund der
uns bekannten historischen Verhiltnisse in Agypten zumindest relativieren —
es war wohl in der Tat so, dass Frauen im Tempeldienst des thebanischen Amun
beschiftigt waren® —, aber mit dieser Relativierung ist natiirlich der von Hero-
dot selbst geschaffene Widerspruch nicht aus der Welt zu schaffen. Doch
konnte gerade ein solcher Widerspruch uns umgekehrt zu der Vermutung fiih-
ren, dass just diese beiden einander so klar widersprechenden Angaben aus
verschiedenen Quellen (und verschiedenen Quellenkontexten) stammen
konnten, die nichts miteinander zu tun haben und die von Herodot offenbar
auch nicht harmonisiert wurden. Damit aber wiire gerade die Widerspriichlich-
keit dieser Angaben ein Indiz dafiir, dass sie echte Information sind und nicht
von Herodot erfunden (oder auch nur in stirkerer Weise iiberarbeitet) wurden;
denn hiitte er sie erfunden, hitte er wohl von vorneherein auf grossere Uber-
einstimmung geachtet.

Das zweite (und allerdings grossere) Problem sind die phonizischen See-
rdauber als (unfreiwillige oder wenigstens unbewusste) Vermittler dgyptischen
Kults an Griechenland: Selbst bei der Annahme, es hiitte sie gegeben — mit sei-
ner Bemerkung in 56,1 (et aAndéwe ot Poivireg EENYOYOV TAC LOAS YUVAl-
nag) deutet Herodot selbst vielleicht gewisse Vorbehalte gegeniiber dieser
Nachricht an —, stellt man sich sehr rasch die Frage, ob sie denn wirklich so ein-

l. A. B. Lloyd, Herodotus Book I1: Commentary 1-98 (Leiden 1976) ad loc.
l.

5 Vg
6 Vgl. Lloyd (0. Anm. 5) ad loc.



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 5

fach zwei dgyptische Frauen aus dem oberdgyptischen Theben hitten ver-
schleppen und den ganzen langen Nil hinab aufs Mittelmeer und bis nach Nord-
westgriechenland bringen konnen. Phonizische Piraten sind dagegen den Grie-
chen seit Homers Odyssee ein fester Begriff, und speziell diese Frauenrduber
hier erinnern verdichtig an die ebenfalls phonizischen Piraten, die am Anfang
von Herodots erstem Buch aus Griechenland lo entfiihren und so zur Entste-
hung der griechisch-asiatischen Feindseligkeiten beitragen.

Diese Schwierigkeiten bilden denn auch den Ausgangspunkt fiir Fehlings
These, dass Herodot in diesem Abschnitt — wie in vielen anderen seines Werkes
auch — die Gewihrsleute, auf die er sich beruft, selbst erfunden habe’. Fehling
griindet seine Auffassung auf vier Pramissen oder Postulate®, und das Wort ‘Po-
stulat”ist hier ganz bewusst gewdhlt, denn es wird zu zeigen sein, dass jedenfalls
deren Mehrzahl nicht zutrifft: Erstens —so Fehling — stiitze sich Herodots ganze
Darstellung in diesem Abschnitt auf zwei Theorien, einmal auf die von der
dgyptischen Abstammung der griechischen Religion, zum anderen auf die von
der speziellen Identifizierung des Gottes Ammon mit Zeus; ohne diese beiden
Theorien (dies ist Fehlings zweites Postulat) habe weder die dgyptische noch
die dodonéische Version der Orakelgriindung in Dodona erdacht werden kon-
nen. Dazu muss jedoch gleich bemerkt werden, dass genau betrachtet nur die
zweite Theorie (von der Identifizierung Ammons mit Zeus) und nicht auch die
erste notwendig ist, um das Orakel von Dodona mit dem &dgyptischen Theben
zu verkniipfen, denn es geht ja bei dieser Verkniipfung auch nur um den dgypti-
schen Gott, dessen Priesterin nach Dodona gelangt, und sein mutmassliches
griechisches Pendant; eine umfassendere Verbindung zwischen édgyptischer
und griechischer Religion kommt hier tiberhaupt nicht in den Blick. An einer
etwas spiteren Stelle gibt Fehling seiner Uberzeugung Ausdruck, dass beide
Theorien von Herodot stammen, was jedoch ebenfalls in dieser Form keines-
wegs erwiesen ist’: Vielmehr scheint es so zu sein, dass Herodot die erste Theo-
rie (von der dgyptischen Abstammung der griechischen Religion) in der Tat als
etwas Eigenes entwickelt zu haben scheint, wie seine umfangreichen Ausfiih-
rungen vor der Dodona-Partie zeigen; die zweite dagegen (Identifikation Am-

7 D.Fehling, Herodotus and his ‘Sources’ (Leeds 1989) 65-70; dass sich Herodot hinsichtlich der
Existenz von dgyptischen Priesterinnen widerspricht, beriicksichtigt er dabei nicht einmal.

8 «First, the passage is based on two separate theories, namely, the Egyptian origin of Greek reli-
gion in general and the specific identification of Ammon ... with Zeus. ... Secondly, without both
these theories neither the Egyptian nor the Dodonaean version could ever have been con-
ceived. Thirdly, Herodotus’ interpretation of the relationship between the two versions is un-
questionably correct: the Dodonaean version can only be understood as a transparent mythici-
sation of the Egyptian one. ... Fourthly, the fundamental agreement between the two versions is
astriking example of the problem of the way accounts from different sources dovetail in Hero-
dotus» (66).

9 «The priestesses at Dodona cannot possibly have told Herodotus a story based on two theories
of his own ...» (66); «The choice of Dodona is motivated by Herodotus’ own identification of
Ammon with Zeus ...» (67).



6 Heinz-Giinther Nesselrath

mons mit Zeus) setzt er voraus, und es wird sich zeigen lassen, dass sie in der Tat
auch schon vor der Niederschrift dieser Partie existierte (s.u.) — und wie schon
bemerkt wurde, ist nur sie notwendig, um die Verbindung zwischen Dodona
und dem dgyptischen Theben zu kniipfen.

Auch Fehlings drittes und viertes Postulat zeigen solche Verbindungen von
Richtigem und Unrichtigem: Als drittes Postulat fithrt er an, man konne die do-
dondische Version nur als eine (Re-)Mythisierung der dgyptischen verstehen;
dies gilt aber hochstens fiir die in der dodonéischen Version enthaltene An-
gabe, dass die Taube, die mit ihrer Verkiindung die Griindung des Orakels ver-
anlasste, aus dem dgyptischen Theben gekommen sei. Eine Taube als Initiato-
rin des dodondischen Zeusorakels ist ndmlich auch in sozusagen rein griechi-
schen Versionen gut belegt'’; was dort —im Vergleich zu Herodot — fehlt, ist nur
der Hinweis, woher die Taube kam. Diese ‘Herkunftsangabe’ ist also eine Zutat
in der von Herodot berichteten dodondischen Version — wobei aber noch kei-
neswegs ausgemacht ist, ob diese Zutat nur auf Herodots Konto gehen kann
oder schon vor ihm im Umlauf war (dazu u.).

Als viertes Postulat schliesslich hebt Fehling als auffillig — und sozusagen
‘zu schon, um wahr zu sein’ — hervor, dass das erstaunlich weitgehende Zusam-
menstimmen zweier weit auseinanderliegender und vollig andersartiger Quel-
len wie im Fall der Orakelgriindung von Dodona hdéchst verdachtig sei. Hier
muss jedoch zwischen den beiden ersten und dem dritten der eingangs skizzier-
ten Abschnitte von Herodots Dodona-Partie sorgfiltig getrennt werden: Die
beiden von Herodot referierten Versionen selbst stimmen nédmlich nur in ei-
nem einzigen (freilich nicht unwichtigen) Detail iiberein: darin, dass sowohl die
dgyptische Priesterin als auch die Taube aus dem dgyptischen Theben kommen.
Der ganze Rest der Harmonisierung — dass ‘“Taube’ und Priesterin identisch
seien — wird erst durch Herodot (genauer: durch seine yvoun) besorgt.

Unter diesen Voraussetzungen miissen nun auch Fehlings weitere Schluss-
folgerungen mit Skepsis betrachtet werden. Er meint, um die Wahrhaftigkeit
Herodots zu retten, habe der folgende recht komplizierte Vorgang stattfinden
miissen: Zuerst sei eine rationalistische Version von der Orakelgriindung in
Dodona dort am Orte selbst aufgekommen; diese habe eine sekundidre Remy-
thisierung erfahren, die dann wiederum von einer vorgeblichen dgyptischen
Quelle erneut rationalisiert (und in dieser Form dann auch von Herodot iiber-
nommen) worden sei''. Ein solcher Vorgang wire in der Tat extrem unwahr-
scheinlich und daher unglaubwiirdig; er braucht jedoch gar nicht angenommen
zu werden, um Herodot zu rechtfertigen. Der besondere Charakter der von

10 Vgl. H. W. Parke, The Oracles of Zeus: Dodona — Olympia — Ammon (Oxford 1967) 35f.

11 «The priestesses at Dodona cannot possibly have told Herodotus a story based on two theories
of his own and clad in an all too transparent mythical guise. It would mean that a basic ratio-
nalistic version (1) first arose in Dodona, (ii) underwent a | secondary mythicisation there and
(iii) was then recovered through re-rationalisation by the ostensible Egyptian source and (iv) by
Herodotus himself» (66f.).



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 7

Herodot berichteten dodondischen Version kann viel einfacher als eine
schlichte Erweiterung der urspriinglichen mythischen Griindungslegende von
Taube und Eiche um die dgyptische Herkunft der Taube erkldrt werden (s.0.).

Grossere und echte Schwierigkeiten entstehen dagegen bei der dgypti-
schen Version, und hier sind Fehlings kritische Bemerkungen zu einem grossen
Teil berechtigt. Man muss thm zwar nicht unbedingt darin zustimmen, dass
dgyptische Priester, wenn sie eine Ausstrahlung ihres Orakels in andere Lander
vertreten hétten, sich eher zum syrisch-mesopotamischen Raum als nach Nord-
westen und Griechenland hin orientiert hitten'", denn die Ausbreitung des
Ammon-Kultes nach Siwa und dann nach Kyrene und bis nach Muttergriechen-
land (s.u.) geht ja genau in diese Richtung. Schwerer aber wiegt seine These,
dass die Geschichte tiber die Orakelgriindung in Dodona, die Herodot von den
thebanischen Priestern gehort haben will, in wesentlichen Elementen nur grie-
chisch sein kann". Es wurde ja schon darauf hingewiesen, dass Phonizier als
Réduber und Menschenhindler, die mit ihrer ‘Beute’ per Schiff weite Strecken
zurticklegen, den Griechen seit der Odyssee eine geldaufige Vorstellung sind,
und dass Phonizier als Frauenrduber bereits in den berithmten Eingangskapi-
teln des ersten Buches der Historien auftreten, wo Herodot als seine Informan-
ten persische Aoytow nennt'. Ausserdem erinnert die Version der dgyptischen
Priester in ihrer ‘Machart’ noch an eine weitere Partie in Herodots Werk, die
fiir bare Miinze zu nehmen ebenfalls recht schwer fillt: So wie Herodot hier
zum Thema Dodona bei den Priestern nachfragt, woher sie denn wiissten, dass
die von den Phoniziern entfithrten Priesterinnen nach Dodona und nach Siwa
verkauft worden seien (54,2)", so tut er es auch, als er — ebenfalls von dgypti-
schen Priestern (wohl denen des Ptah-Heiligtums in Memphis) — eine agypti-
sche Version der Paris-und-Helena-Geschichte und des Trojanischen Krieges

12 «Had the possibility of oracles in other countries having been founded from Upper Egypt ever
occurred to them, they would have thought of the cultural world of the Near East, not Dodona»
(67).

13 «In reality the Egyptian version cannot have come from the Egyptians. ... Who | would believe
me, ... if | maintained that a crime committed by Phoenician sea-raiders in Egyptian Thebes ..
could have been dreamt up by an illiterate Egyptian guide ... rather than by a Greek?» (67f.) Zu
der schwarzen Farbe der in Dodona angekommenen Tauben: «Doves of that feather have yet
to be found ... they are an obvious symbol for black-skinned Egyptians ... This is a telling detail;
and in my view it can only point to Herodotus himself» (68). Herodots Hinweis auf die Ahnlich-
keit der Orakelpraktiken am Schluss nennt Fehling «a reckless assertion without any founda-
tion in reality» (70). Vgl. hierzu aber jetzt plausibel Kendrick Pritchett (0. Anm. 2) 73 Anm. 63,
der u.a. auf Aristot. HA 5,13 p. 544b2 verweist: 1| 0¢ meleldc ®al PWEAQY %l WKQOV.

14 Zu den Phéniziern als wahrscheinlichen Kulturvermittlern zwischen Agyptern und Griechen
vgl. allerdings A. B. Lloyd, Herodotus Book II: Introduction (Leiden 1975) 10, ferner Chr.
Froidefond, Le mirage égyptien dans la littérature grecque d’Homeére a Aristote (Aix-en-Pro-
vence 1971) 157.

15 Elpouévov 8¢ pev onddev obtwm droexéws Emotduevolr Aéyouot, £paoav mEOS TUDTO
mow peyddny o ogéwv yevéodal TV YUvax®V TOUTEMV, %Ol GVEVQETY UEV OQEOS
oV duvatol yevéodal, mudéodal 8¢ Dotepov Tabta meol avtéwv Td meo O Eheyov.



8 Heinz-Giinther Nesselrath

hort, die er dann an spéterer Stelle im zweiten Buch préasentiert (113-119): Dort
geben diese Priester auf seine Nachfrage an, sie bzw. ihre Vorfahren hitten ihre
Version dieser Geschichten von keinem Geringeren als Menelaos selbst gehort
(118,1)".

Auf die besonderen Probleme dieser beiden Partien kann hier nicht ndher
eingegangen werden; es stellt sich aber generell — und auch in unserem Fall bei
der dgyptischen Version der Dodona-Geschichte — die Frage, wieviel Wissen
tiber Griechisches man den von Herodot angefiihrten nichtgriechischen Ge-
wihrsleuten (vor allem Persern und Agyptern) zutrauen darf'’. Die Antwort
muss wahrscheinlich lauten (zumindest im Falle eben der Perser und Agyter):
mehr, als oft angenommen wird. Dazu hier wenigstens einige skizzenhafte Be-
merkungen: Es sind fast ausschliesslich Perser und Agypter, die in den Histo-
rien bemerkenswerte Kenntnisse etwa tiber griechische mythische Gestalten
(und damit tiber einen sehr wichtigen Bereich griechischer Kultur) zeigen; bei
beiden handelt es sich um hochzivilisierte Volker, die sich nicht nach aussen ab-
geschottet, sondern im Gegenteil oft versucht haben, durch geschickte Uber-
nahme und Adaption von Vorstellungen anderer Volker ihre eigene Position
gegenliber diesen Volkern zu verbessern: Die Perser etwa haben sich die reli-
giosen und mythischen Vorstellungen anderer Volker bewusst zunutze ge-
macht, um ihre Herrschaft tiber sie zu legitimieren und zu fordern; der persi-
sche Reichsgriinder Kyros d.Gr. stellte sich in Babylon als den Auserwihlten
des babylonischen Gottes Marduk und den Juden gegenitiber als den Auser-
wihlten Jahwes dar'®, und im Vorfeld des grossen Perserzuges des Xerxes gegen
Griechenland scheint es regelrechte propagandistische Vorstosse gegen die als
Untertanen ausersehenen Griechen gegeben zu haben”, die ihre Wirkung z.B.
auf das Orakel in Delphi auch nicht vollig verfehlten. Ebensowenig hatten
dgyptische Eliten (vor allem wohl die Priesterschaft) Bedenken, sich fremdes
Gedankengut anzueignen: A. B. Lloyd, der Verfasser des umfangreichsten
neueren Kommentars zu Herodots zweitem Buch, weist u.a. darauf hin, dass
die Agypter bereits wihrend der Zeit des Neuen Reiches syrische Vorstellun-
gen in ihre Mythologie integrierten und zur Zeit der makedonischen Erobe-
rung — also noch bevor der mit dieser natiirlich massiv einsetzende griechische
Einfluss in Rechnung zu stellen ist — das Grab des Petosiris, eines hohen Prie-
sters des Thoth, bereits eine aufféllige Verbindung dgyptischer und griechischer

16 118,1: Elpouévou 0¢ pev toug 1péag el ndratov Loyov héyouvot ot “Eiinveg ta meol “Thov
yvevéolal 1) ov, Epaoav TEOg TalUTA TAdE, L0TOQINOL Pduevol ldévat TtaQ’ avtol Mevé-
Lew ... Vgl auch 2,91,5: Elpouévou 6¢ pev 6 t ogu povvowol émde 6 Tepoels émpaiveodal
zal O T xeywodatal Alyuntiov TOV GA@V ay@ve yuuvixov Tlévieg, Epacav Tov
[Tepota &x TS EWULTOV TOMOG YEYOVEVAL ...

17 Vgl. dazu H.-G. Nesselrath, «Herodot und der griechische Mythos», Poetica 28 (1996) 282
Anm. 22.

18 Vgl. P. Georges, Barbarian Asia and the Greek Experience (Baltimore/London 1994) 58.

19 Vgl. Georges (0. Anm. 18) 59-63.



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 9

Kunstelemente zeigt; dgyptische Priester der Spitzeit waren offensichtlich
nicht von ausldndischen Einfliissen abgeschottet™.

Sowohl Perser als auch Agypter haben ferner bereits wenigstens mehrere
Generationen vor Herodots Zeit in engem und dauerndem Kontakt mit Grie-
chen gestanden. Speziell fiir Agypten ist daran zu erinnern, dass dieses Land
bereits wiahrend der ganzen Herrschaft der Saitendynastie (die etwa 150 Jahre
vor Herodot zur Macht kam) griechischen Einfliissen weit offenstand (Griin-
dung von Naukratis)”' und dass Griechen unter den saitischen Pharaonen (vor
allem als So6ldner) eine wichtige Rolle spielten. Die regen Beziehungen der Sai-
ten-Herrscher zum griechischen Mutterland lassen sich auch daran ablesen,
dass ein Enkel des Periander von Korinth den dgyptischen Kénigsnamen Psam-
metichos trug (vgl. Aristot. Pol. 5,12 p. 1315b25f.) und dass laut Herodot
(2,180,2) nicht nur die mittlerweile in Agypten lebenden Griechen, sondern
auch der Pharao Amasis einen erheblichen Beitrag zum Wiederaufbau des
Apollon-Tempels leisteten™.

Mit der persischen Eroberung sind diese Verbindungen nicht geschwun-
den; wenn wir Herodots Bericht Glauben schenken diirfen (und es gibt kein
schlagendes Argument dagegen), dann hat bereits sein Vorgidnger Hekataios
mit den Priestern im oberdgyptischen Theben bemerkenswerte Gespriche
liber griechisch-dgyptischen Kulturvergleich gefiihrt (Hdt. 2,143 = FGrHist 1 F
300)*. Dabei ist anzunehmen (und wichtig), dass weder Hekataios noch Hero-
dotin der Lage waren, mit den Priestern auf Agyptisch zu verkehren; sie waren
auf Griechischkundige unter diesen Priestern angewiesen, und die Annahme,
dass solche Leute sich zusammen mit der griechischen Sprache auch vieles tiber
griechische Kultur und Uberlieferung angeeignet hatten®, liegt zumindest
nahe. Auch die in der dgyptischen Version von der Griindung Dodonas zutage
tretende Tendenz, das hohere Alter und die Uberlegenheit der dgyptischen
Kultur zu betonen, spricht dafiir, dass eine solche Geschichte von (geniigend
mit griechischer Uberlieferung vertrauten) dgyptischen Priestern erzihlt wer-
den konnte und tatsdchlich wurde, weil sie dazu beitrug, den Ruhm und die
weite Ausstrahlung ihres Heiligtums zu erhohen; es gibt Belege dafiir, dass sie
vergleichbare Geschichten von dgyptischer Uberlegenheit auch gegeniiber an-

20 Lloyd (0. Anm. 14) 109; er versucht auch den Nachweis, dass «the presence of Greek material
within the historical tradition which Herodotus claims derived from the [Egyptian] priests does
not in any way disprove the priestly origin of this historical material».

21 Durch Amasis, vgl. Hdt. 2,178,1; vgl. auch 2,154,1: Psammetich etabliert an der pelusischen Nil-
miindung umfangreiche Lager karischer und griechischer Soldner, die Amasis spater nach
Memphis verlegt (2,154,3).

22 Fiir den Hinweis auf diese beiden Fakten bin ich A. Giovannini dankbar.

23 Herodots Rationalisierung schwarze Tauben = Agypterinnen, die unversténdlich-taubenhaft
sprechen (2.57,1-2), wire durchaus in Hekataios Stil.

24 Vgl. Hdt. 2,154,2, wo von der Etablierung eines regelrechten Berufsstandes ‘Dolmetscher fiir
Griechisch’ bereits durch Psammetich die Rede ist.



10 Heinz-Gilinther Nesselrath

deren Volkern vertraten®”. Als eine andere Moglichkeit, wie sich eine Erzih-
lung iiber das griechische Dodona im Munde dgyptischer Priester begriinden
liesse, kdme allenfalls noch die — wiederholt in der Herodot-Forschung und
noch von Lloyd vertretene — Ansicht in Frage, dass Herodot selbst schon mit
zuvor vollig festgelegtem Erkenntnisinteresse den Priestern eine Reihe von
Suggestiviragen vorgelegt hitte (etwa: «Konnte es sich bei der Taube, von der
die Dodonéer erzédhlen, in Wahrheit um eine Priesterin eures Heiligtums han-
deln, die dann vielleicht von phonizischen Seeleuten nach Griechenland ver-
schleppt wurde?») und nicht eher ruhte, als bis sie solche Fragen seiner Erwar-
tung gemdss mit Ja beantwortet hitten; gegen solche Vorstellungen wendet sich
Fehling allerdings vehement, und wohl zu Recht, denn dann wére Herodot nur
ein verbohrter Quilgeist, der seine vorgefertigten Uberlegungen um jeden
Preis bestitigt hitte sehen wollen. Dass er freilich in das Gesprach mit den the-
banischen Priestern mit einem bestimmten Vorwissen ging — einem Vorwissen,
das auf der Kenntnis bereits vorhandener Kunde zu Verbindungen zwischen
Agypten und Griechenland beruhte —, das darf man allerdings annehmen. Sol-
che Kunde war damals zu einem grossen Teil bereits den Schriften des Heka-
taios zu entnehmen; dass auch noch andere Autoren in Frage kamen, wird sich
im folgenden zeigen.

Vor dem Hintergrund solcher Uberlegungen ist man jedenfalls kaum dazu
gezwungen, mit Fehling die dgyptische Version und ihre Informanten, die the-
banischen Amun-Priester, fiir eine Erfindung Herodots zu halten®. Was nun
die Authentizitdt der dodonédischen Priesterinnen angeht, driickt sich Fehling
nicht ganz deutlich aus, doch scheint er auch sie fiir eine Fiktion Herodots zu
halten. Mit einer solchen Annahme konnte man nun allerdings auch in Schwie-
rigkeiten geraten: Oberédgyptische Priester mochte man ja vielleicht noch ge-
fahrlos erfinden konnen, aber Dodona liegt zwar etwas am Rande, aber doch
innerhalb der griechischen Welt, und ausgerechnet hier nennt Herodot alle drei
von ithm konsultierten Priesterinnen mit ihren individuellen Namen; konnte er
sich wirklich darauf verlassen, dass niemand in seinem Publikum imstande ge-
wesen wire, diese Angaben, falls sie denn erfunden waren, als falsch zu entlar-
ven?

Angesichts dieser Beglaubigung durch namentlich angefiihrte Zeugen
kann man die Version aus Dodona nur schwer von vornherein als herodotei-
sche Erfindung abtun; und in ihr ist immerhin das dgyptische Theben als Ur-
sprungsort der orakelstiftenden Taube ausdriicklich erwidhnt. Wie aber konnte
man in Dodona von einem solchen Ursprungsort wissen, oder wenn nicht wis-

25 In Hdt.2,110,2 wird berichtet, wie der Oberpriester des Ptah-Heiligtums in Memphis den persi-
schen Grosskonig Dareios daran hinderte, vor zwei Statuen des grossen Eroberer-Pharaos Se-
sostris seine eigene zu stellen — und zwar mit der Begriindung, Sesostris habe auch Volker un-
terworfen (die Skythen), an denen Dareios gescheitert sei.

26 Fehling (0. Anm. 7) 241f. geht ja noch weiter und glaubt nicht einmal, dass Herodot jemals im
oberdgyptischen Theben war.



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 11

sen, auf ihn verfallen? Es gibt Indizien dafiir, dass Verbindungen zwischen Do-
dona und dem Ammon-Orakel der Oase Siwa wenigstens zur Zeit Herodots
(und vielleicht schon vorher) bestanden”, und es gibt bereits vor Herodot lite-
rarische Hinweise auf die Verkniipfung der Gottergestalten Ammon und Zeus:
Kein Geringerer als der Chorlyriker Pindar schrieb einen Paian auf den dodo-
ndischen Zeus, von dem noch einige (spirliche) Fragmente (zum Teil auf Papy-
rus) erhalten sind (fr. 57-60 Sn.-M.), und es war hochstwahrscheinlich in die-
sem Paian, dass Pindar — wie in einem Sophokles-Scholion bezeugt — auch eine
Griindungslegende ausfiihrte, die der dgyptischen Version bei Herodot er-
staunlich dhnelt; da heisst es: «Euripides sagt, es seien drei Priesterinnen, die
anderen aber, zwei, und dass die eine von Theben nach Libyen zum Orakelhei-
ligtum des Ammon gekommen sei, die andere in die Gegend um Dodona, wie
auch Pindar in den Paianen sagt.»* Im Ubergang von Euripides zu den anderen
Quellen hat es hier moglicherweise eine Textverkiirzung gegeben (denn nach
drei dodondischen Priesterinnen ist plotzlich von zwei Priesterinnen verschie-
dener Orakel die Rede), aber soviel ist doch noch deutlich gesagt, dass auch
hier aus Theben (sicher dem &dgyptischen) die eine der beiden Priesterinnen
nach Libyen zum Ammon-Orakel und die andere in die Gegend von Dodona
gekommen sei und dass als einer der dies berichtenden Autoren Pindar ge-
nannt wird.

Pindar ist ferner auch wichtig als Zeuge fiir die griechische Identifikation
des Zeus mit Ammon, von der Fehling behauptet, sie sei Herodots Werk gewe-
sen: Es ist noch ein winziges Stiick aus einem Paian Pindars (fr. 36 Sn.-M.) auf
Ammon erhalten, namlich die Apostrophe des Gottes, aus der seine Identifika-
tion mit Zeus klar hervorgeht: "Aupwmv *Oldumov déomota™. Pindars Hinwen-
dung zu Ammon hangt sehr wahrscheinlich mit seiner intensiven Beziehung zu
der grossen nordafrikanischen Griechenstadt Kyrene zusammen, die noch von
drei seiner erhaltenen Epinikien dokumentiert wird: der 9. Pythischen Ode von
474 v.Chr. und der 4. und 5. von 462/1. Im Zusammenhang mit diesen beiden
letzteren hielt sich der bootische Dichter offenbar mehrere Monate in diesem
Winter 462/1 in Kyrene auf, wo der Kult des Zeus Ammon spétestens seit der
Errichtung eines grossen Tempels fiir diesen Gott am Ende des 6. Jahrhunderts
fest etabliert war; und es war vielleicht nach diesem Kyrene-Aufenthalt, dass
Pindar im heimatlichen (bootischen) Theben, wie bei Pausanias 9,16,1 bezeugt,

27 Vgl. Parke (0. Anm. 10) 59 u. 208: u.a. ein bronzener Kopf des Zeus Ammon, der heute im
Louvre aufbewahrt wird und wahrscheinlich aus Dodona stammt.

28 Schol. Soph. Tr. 172 (= Pind. fr. 58 Sn.-M.): Evouridng (fr. 1010 Nauck) 1€l yeyovévar gmoiy
avtdg (scil. Tag iepetag), ol 0¢ dV0 xal TV pév elg APinv dguéodor OMPndev eig to
"Aupwvog yonototov, Ty <d¢ elg to suppl. Brunck> mepl tv Aodavny, og xai [Tivoa-
oog ITawdouv.

29 Das grosse Heiligtum des Zeus Ammon in Kyrene ist ziemlich am Anfang von Pindars 4. Pythi-
scher Ode erwihnt (v. 16).



12 Heinz-Giinther Nesselrath

die Errichtung eines Ammon-Heiligtums forderte™. Dies wire iibrigens nur ei-

ner von mehreren Belegen dafiir, dass der Kult des Zeus Ammon von Nord-
afrika her bereits um die Mitte des 5. Jh.s v.Chr. im griechischen Mutterland an
mehreren Stellen Fuss gefasst hatte™, vor allem in der Peloponnes; laut Pausa-
nias 3,18,3 waren die Spartaner die ersten Griechen, die das Ammon-Orakel in
der Oase Siwa konsultierten™. Dass ferner ein weitrdumiger, geradezu ‘interna-
tionaler’ Orakelverkehr schon in der Mitte des 6. Jh.s existierte — oder aber zu-
mindest in nicht allzu viel spéterer Uberlieferung jedenfalls angenommen
wurde —, zeigt auch die bei Herodot in allen Details erzidhlte Geschichte von
dem aufwendigen ‘Orakel-Test’, den der lydische Konig Kroisos unternahm
(1,46,2-47.3): Um das beste Orakel herauszufinden, schickte er nach Delphi,
Dodona und einer stattlichen Reihe weiterer griechischer Orakel, aber eben
auch nach Siwa Gesandte mit der jeweils gleichen Ritselfrage®.

Die erwidhnte Etablierung des Zeus-Ammon-Kults von Kyrene ist ihrer-
seits wesentlich auf die Beziehungen zwischen Kyrene und Siwa mit seinem
Ammon-Heiligtum zuriickzufiihren; kyrenische Anfragen an die Orakelstitte
sind gut bezeugt™, und auch bei Herodot gibt es weitere Indizien fiir die regen
Kontakte zwischen beiden Orten (vgl. 2,32,1). Dass aber wiederum nach Siwa
der Kult des dgyptischen Gottes Amun aus Theben spatestens um die Mitte des
6. Jh.s kam, bezeugt der Umstand, dass sich auf den Uberresten des Orakelge-
biudes in Siwa die Kartusche des Saiten-Pharaos Amasis gefunden hat”.
Nimmt man dann noch hinzu, dass die Heimatstadt Pindars, das bootische The-
ben, seit alters her offenbar besondere Beziehungen zu Dodona pflegte™ (was
nicht zuletzt Pindars Paian auf den dodoniischen Zeus belegen kann), so
schliesst sich der Kreis.

30 OV mogow 0¢ €0TL vaog "Appwvog, xal o ayahua avédnxe pev IMivoagog, Kalduwdog
0¢ éotv €oyov. amémeuype O¢ O [livdagog xal APing &g Aupnviovg @ "Appwve Huvov:
ovtog ol &g fue Mv 6 duvog Ev ToydVE oA mapd OV Pwundv, 6v ITtokenaios O
Adyov 1@ “Aupwve avédnxe.

31 Vgl hierzu C. J. Classen, «The Libyan God Ammon in Greece before 331 B.C.», Historia 8
(1959) 349-355. Vgl. auch Lloyd (0. Anm. 5) ad loc.

32 TTpoerdovtL ¢ évtedlev leQov éotv "Aupmwvos gaivovrar 8¢ A’ Goyiic Aaxedaiudviot
waitota ‘EAlvov yoouevor t@ €v APl navieiw. Aéyetar 8¢ zai Avodvow moiloo-
roOvTL "Aguty ™V €v T [Talvy vixtmQ Empaveévto "Aupove TQoayoQevely (Mg duel-
vov éxelve Te €00LTo xal ) Aaxedaiove TOAEUOU TEOC "AQPUTAIOVS TAVOUUEVOLS %l
oUtw TV ohogxriay dElvoev 6 AVoavdQog »al Aaxedaipoviovg Tov JeoOv o€fewy moo-
nyayev €5 mhéov, Agutaior 6 Tudow TAptove. 00dEV Nocov 1) ol Appdvior ABvov.

33 Dass aus diesem Orakeltest Delphi als gldnzender Sieger hervorgeht und die Darstellung sich
fast vollstdndig auf den delphischen Apollon konzentriert, diirfte sehr wahrscheinlich machen,
dass auch die Quelle der Geschichte eine delphische war oder zumindest mit Delphi in enger
Beziehung stand.

34 Vgl. Parke (0. Anm. 10) 205. Kyrenische Miinzen zeigen schon im letzten Viertel des 6. Jh.s den
Kopf des Zeus Ammon.

35 Parke (0. Anm. 10) 197; Herodot stellt in 2,42,4-5 ausdriicklich fest, dass die Bewohner der
Oase Siwa als “Ammonier’ ihren Namen dem dgyptischen Zeus Ammon verdanken.

36 Vgl. Ephoros FGrHist 70 F 119 = Strab. 92,4 p. 402 (Parke, o. Anm. 10, 71f.).



Dodona, Siwa und Herodot — ein Testfall fiir den Vater der Geschichte 13

Wenn sich auf diese Weise zumindest sehr wahrscheinlich machen lésst,
dass Verbindungen zwischen dem dgyptischen Theben, dem libyschen Siwa und
dem griechischen Dodona bereits vor Herodot in irgendeiner Form existierten
und nicht erst von ihm erfunden wurden, so mag man aber vielleicht doch noch
die Frage stellen, was denn die Leitung des Orakels in Dodona dazu bewogen
haben konnte, der eigenen Griindungslegende noch sozusagen einen dgypti-
schen “Vorspann’ zu geben, die das Orakel begriindende Taube aus dem The-
ben des Gottes Amun kommen zu lassen und diese erweiterte Fassung Herodot
mitzuteilen oder zumindest zu bestitigen. Hier muss man nun vielleicht an den
Konkurrenzdruck denken, dem sich Dodona von Seiten Delphis seit archai-
scher Zeit (vielleicht schon seit dem 7., auf jeden Fall aber seit dem 6. Jh.) aus-
gesetzt sah. Die dodoniischen Priester (bzw. Priesterinnen) pflegten ja von ih-
rer Orakelstéitte offenbar die Ansicht, dass sie die dlteste (und lange Zeit die
einzige) in Griechenland gewesen sei’’; aber seit die griechische Kolonisation
mit Macht eingesetzt hatte, war uniibersehbar Delphi zum wichtigsten griechi-
schen Orakelzentrum geworden. Vielleicht wurde da der Versuch, sich durch —
wenn auch noch so sehr konstruierte — Beziechungen zu Agypten und zu dem
(seit einiger Zeit auch im kolonialen und mutterldandischen Griechenland zu-
nehmend Beachtung findenden) Orakel in Siwa sozusagen einen ‘kosmopoliti-
schen” Anstrich zu geben und internationale Kontakte zu betonen, von den Do-
donédern als Moglichkeit verstanden, mit dem so angesehenen Delphi besser
konkurrieren zu konnen. Vielleicht hatte sogar Pindar fiir seinen Paian auf den
dodondischen Zeus geradezu den Auftrag erhalten, solche Verbindungen zu
betonen; denn die Griindungsgeschichte, die er in dieser Dichtung offenbar
darbot, kommt der herodoteischen eben erstaunlich nahe. Dass man bei dem
Zusatz, die griindende Taube sei aus Agypten gekommen, in Kauf nahm, nur
noch als ‘Ableger’ des oberdgyptischen Amun-Kultes zu gelten, konnte als
durchaus vertretbare Konzession erschienen sein; denn da spitestens seit der
agyptischen Reise des Hekataios den Griechen die — im Vergleich zur griechi-
schen Uberlieferung — gewaltigen Dimensionen der #dgyptischen Geschichte
bewusst geworden waren, liess sich auch mit der Ableitung aus Agypten immer
noch der Anspruch aufrechterhalten, Dodona sei das élteste griechische Ora-
kelheiligtum.

Zusammenfassend ldsst sich feststellen: Es gibt eine Reihe von ernstzu-
nehmenden Indizien dafiir, dass Verbindungen zwischen dem griechischen Do-
dona, dem libyschen Siwa und dem oberigyptischen Theben bereits existierten
oder zumindest als existent betrachtet wurden, bevor Herodot seine Darstel-
lung dieser Verbindungen und ihres Zustandekommens niederschrieb. Es gibt
ferner Indizien dafiir, dass man sowohl den dodoniischen Priesterinnen als
auch den thebanischen Priestern, auf die sich Herodot bei seiner Darstellung
beruft, die ihnen in den Mund gelegten Versionen — unter Beriicksichtigung der

37 Vgl. Hdt. 2,52,2: In ‘pelasgischer’ Zeit war Dodona das einzige Orakel auf griechischem Boden.



14 Heinz-Giinther Nesselrath: Dodona, Siwa und Herodot

Funktion, die sie im Denken dieser Gewihrsleute gehabt haben kdnnten — zu-
trauen darf. Wenn man unter solchen Gesichtspunkten das zum Thema Theben
— Dodona von Herodot Zusammengetragene betrachtet, sieht seine Darstel-
lung doch eher wie eine totoping amodeELs, d.h. die Prasentation echter, ehrli-
cher Nachforschung, und nicht wie ein arglistig gesponnenes Netz von Publi-
kumstduschungen aus.



	Dodona, Siwa und Herodot : ein Testfall für den Vater der Geschichte

