
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 56 (1999)

Heft: 1

Artikel: Dodona, Siwa und Herodot : ein Testfall für den Vater der Geschichte

Autor: Nesselrath, Heinz-Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-43639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-43639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol 56 1999 Fase 1

Dodona, Siwa und Herodot -
ein Testfall für den Vater der Geschichte

Von Hemz-Gunther Nesselrath, Betn

Seit Detlev Fehling im Jahre 1971 zum ersten Mal seinen grossen Angriff
auf die Glaubwürdigkeit Herodots vorgetragen hat, sind die Stimmen nicht
mehr verstummt, die an der löTOQirjg änobeHc, des 'Vaters der Geschichte',
d h an semer Glaubwürdigkeit, was Nachrichten und Quellenangaben betrifft,
erhebliche Zweifel anmelden, und seitdem 1989 die uberarbeitete englische
Version von Fehlings Buch erschienen ist, sind diese Stimmen noch zahlreichei
geworden Inzwischen aber hat sich 1993 auch eine machtige Gegenstimme zu
Wort gemeldet William Kendrick Pntchett, der mit seinem Buch The Liai
School ofHerodotos Fehling und weitere Herodotkritiker ähnlicher Prägung in
die Schranken zu weisen versucht Pntchett's Buch bietet eine Fülle von oft
höchst wertvollen Beobachtungen und Hinweisen, macht aber insgesamt einen
mitunter l echt unausgewogenen und unsystematischen Eindruck, viele der von
ihm beigebrachten Details und Realia wurde Fehling - und dies grossenteils zu
Recht - nicht als wirklich durchschlagenden Angriff auf seine (in ihrer gedanklichen

Geschlossenheit durchaus beeindruckende) These anzusehen haben
Was es wohl braucht, um dieser These wirkungsvoll zu begegnen, ist eine
Verbindung der zahllosen von Pntchett zusammengetragenen Einzelheiten mit
einer möglichst genauen Betrachtung von Herodots Denk- und Arbeitsweise,
wie sie sich in seinem Werk offenbart Wie eine solche Verbindung aussehen
konnte, mochte ich an einer sehr interessanten Partie von Herodots zweitem
Buch zu zeigen versuchen, die auch m Fehlings Argumentation eine wichtige
Rolle spielt und die m der Tat als ein Testfall fur die Frage betrachtet werden
kann, ob Herodot ein mehr oder weniger skrupelloser Erfinder von angeblichen

Fakten und deren Quellen oder vielleicht doch ein ehrlicher und damit
ernstzunehmender laxcop von Überlieferungen ist, die er auf weiten Reisen
zusammentrug

In diesem zweiten Buch, das als Ganzes der Kultur und Geschichte Ägyptens

gewidmet ist, stellt Herodot m längeren Abschnitten der ersten Buchhalfte
vergleichende Betrachtungen zwischen der ägyptischen und griechischen Religion

und vor allem ihren jeweiligen Gottern an und entwickelt dabei einige
bemerkenswerte Thesen, was das Verhältnis der beiden Religionen zueinander
betrifft Nicht nur sind die griechischen Gotter semen Recherchen zufolge im

1 Museum Helveticum



2 Hemz Gunther Nesselrath

Vergleich zu den ägyptischen ausserordentlich jung1, sondern die griechischen
Gottesvorstellungen stammen sogar m ihrer grossen Mehrheit überhaupt von
den ägyptischen ab (50-53), wobei zum Teil andere Volker als Vermittler
gewirkt haben, etwa die Phönizier (44, 48f) und die als vorgriechisches Volk m
Griechenland lebenden Pelasger (51) Mit den Pelasgern kommt nun auch das
Zeus-Orakel von Dodona ins Spiel Dieses nämlich (so 52,1) habe auf Anfrage
den Pelasgern erlaubt, die aus der Fremde (vor allem aus Ägypten) zu ihnen
gekommenen ohvojiaxa der Gotter zu verwenden, nachdem sie ihre Gotter vorher

ohne solche (d h ohne eine distinkte Vorstellung von ihrem Wesen zu
haben) verehrt hatten, von den Pelasgern hatten dann die Griechen diese ouvo-
paxa übernommen (52,3), bevor schliesslich die Dichter Homer und Hesiod
das griechische Pantheon im einzelnen ausgeformt hatten (53,2)

In dieser bemerkenswerten Skizze einer historischen Entwicklung der
griechischen Religion spielt das Orakel von Dodona (in Nordwestgnechen-
land) eine zweifache wichtige Rolle zum einen gewissermassen als Katalysator
bei der Weiterentwicklung dieser Religion von einer Stufe zur nächsten, zum
anderen aber auch als wichtige historische Informationsquelle, denn Herodot
beruft sich fur seine diesbezüglichen Nachrichten auf diese Orakelstatte, und
zwar gleich zweimal m 52,1 (dig cyoa ev Aoaöümj oiöa axouoaq) und m 53,3
noch einmal speziell auf ihre Priestermnen (xouxoov xa psv Jigtoxa at Acoöto-
viöcq legeiai keyouai und indem er hier gerade diese Priestermnen
erwähnt, werden diese nun - in assoziativer Weiterentwicklung des Gedankens -
zum Stichwort fur die folgende Kapitelreihe (54-57), m der Herodot den
ägyptischen Ursprung des Zeus-Orakels von Dodona darstellt

In diesen auf solche Weise eingeleiteten Ausfuhrungen wird nun zunächst
sehr gut sichtbar, wie Herodot Berichte, die nach seinem Zeugnis aus ganz
verschiedenen Quellen stammen, zunächst nacheinander referiert und im
Anschluss daran seine eigene yvtupri einsetzt zur Beurteilung dieser - teilweise
doch recht unterschiedlichen - Berichte und dann auch zu einer sich aus dieser
Beurteilung ergebenden Modifikation ihres Inhalts Wie schon angedeutet, hat
nun aber Fehling diesen Abschnitt zu semen entscheidenden Belegen gerech-

1 «Woher aber jeder von den Gottern stammte oder ob sie alle immer existierten und wie be
schaffen sie m ihrem Aussehen waren das wussten sie [die Griechen] nicht bis sozusagen vorge
stern und gestern Hesiod nämlich und Homer existierten wie ich glaube um eine Zeitspanne
von vierhundert Jahren früher als ich und nicht mehr sie aber sind es die den Griechen die

Theogonie brachten und den Gotter ihre Beinamen Charakteristika7) gaben ihre Ehren
und Künste unterschieden und ihre Gestalten darstellten Die Dichter aber von denen es

heisst sie hatten vor diesen Mannern gelebt existierten nach meiner Meinung jedenfalls erst
spater» (53) Zu dieser gesamten Kapitelfolge m die Herodots Ausfuhrungen über Dodona
eingebettet sind und ihrer Argumentationsweise vgl W Burkert «Herodot über die Namen
der Gotter Polytheismus als historisches Problem» MusHelv 42 (1985) 121-125 zu Herodot
als Rehgionshistonker allgemein vgl dens «Herodot als Historiker fremder Religionen» m
Herodote et les peuples non grecs Entretiens Hardt 35 (Vandcemres Geneve 1990) 1-32 (wei
terfuhrende Literaturhmweise 2 Anm 5)



Dodona Siwa und Herodot - em Testfall fur den Vater der Geschichte 3

net, um Herodot als einen Quellenangaben bewusst erfindenden und damit fik-
tionalen (und nicht etwa histonographischen) Autor zu erweisen2 Bevor darauf

naher eingegangen werden kann, muss der Abschnitt zunächst fur sich
etwas genauer betrachtet werden Er zerfallt m drei Teile

1) In Kap 54 gibt Herodot die Version der ägyptischen Amun-Pnester m
Theben wieder, wie von ihrem Heiligtum aus das Orakel von Dodona gegründet

worden sei Phönizier hatten zwei Pnestermnen (öno yvvaixaq lepeiag)3
aus dem oberagyptischen Theben geraubt und dann die eine davon nach
Libyen, die andere nach Griechenland verkauft, auf die eine gehe das Ammon-
Orakel m der libyschen Wustenoase Siwa zurück, auf die andere das Zeus-Orakel

von Dodona «Als ich aber fragte, woher sie das so genau wussten und jetzt
erzahlten, erwiderten sie mir darauf, es habe von ihnen aus eine grosse Suche
nach diesen Frauen gegeben, und sie seien nicht m der Lage gewesen, sie
aufzufinden, sie hatten aber spater das über sie erfahren, was sie eben erzahlten»
(54,2) Nach dieser Schilderung hat Herodot selbst also noch einmal ganz
gezielt nachgefragt, wie die thebamschen Priester überhaupt an ihre Informationen

kommen konnten
2) Dieser ägyptischen Version stellt Herodot m Kap 55 diejenige gegenüber,

die er von den dodonaischen Pnestermnen persönlich gehört haben will
Aus dem ägyptischen Theben seien zwei schwarze Tauben aufgeflogen und die
eine von ihnen sei nach Libyen, die andere zu ihnen (nach Dodona) gekommen,

letztere habe sich auf eine Eiche gesetzt und mit menschlichen Worten
verkündet, hier solle em Zeus-Orakel entstehen, und dieses Wunder4 habe sie
denn auch zur Einrichtung eines solchen veranlasst Bemerkenswerterweise
nennt Herodot im Anschluss zur Beglaubigung dieser Version drei dodonai-
sche Pnestermnen mit Namen und setzt hinzu, auch die übrigen im Heiligtum
beschäftigten Dodonaer hatten ihnen zugestimmt

3) In 56-57 versucht Herodot nun, die beiden Versionen mit Hilfe seiner
yvcopri miteinander m Einklang zu bringen, und dies lauft im wesentlichen darauf

hinaus, dass er die dodonaische Fassung mit Hilfe der ägyptischen rationalisiert

Wenn denn der von den ägyptischen Priestern erzahlte Bericht tatsächlich
stimme, dann sei die nach diesem Bericht von den Phöniziern geraubte und
nach Griechenland verkaufte Frau offenbar nach Thesprotien (d h in die
Gegend von Dodona) verkauft worden, dort hatten die Bewohner, solange sie ihre
Sprache noch nicht erlernt hatte, ihr Sprechen wie Taubengegurre empfunden
und sie deshalb 'Taube' genannt, schliesslich aber habe sie die neue Sprache
erlernt und - als ehemalige Amun-Priesterm, als die sie sich immer noch fühlte -
dem Zeus am neuen Ort ihres Lebens em Heiligtum gegründet Sogar fur die

2 Vgl hierzu nun auch W Kendnck Pritchett The Liar School ofHerodotos (Amsterdam 1993)
71-75

3 Andere Lesart igag
4 55 2 xai auxouq u-rokaßeiv deiov eivai to ejraYyeVo|xevov auxoim



4 Heinz Gunther Nesselrath

schwarze Farbe der Taube m der dodonaischen Geschichte bietet Herodot eine
Erklärung an Sie sei em Reflex der Tatsache, dass die beiden Tauben aus Ägypten

kamen Zum Schluss fugt er noch zur Beglaubigung einer tatsachlichen
Beziehung zwischen den Heiligtümern im ägyptischen Theben und in Dodona als
Indiz hinzu, dass die Orakelpraktiken an beiden Orten ähnlich seien (57,3)

So glatt dies alles auf den ersten Blick aufzugehen scheint, beim zweiten
Blick (und bei allen weiteren) eroffnen sich einige gravierende Probleme Dies
übrigens weniger bei der dodonaischen Version der Geschichte Es gibt noch
andere Legenden von der Gründung des Orakels, m denen die Eiche und die
Taube eine wichtige Rolle spielen5 Weniger auch bei Herodots
Harmonisierungsversuch Wenn man nämlich die beiden referierten Versionen als wirklich
vorgegeben annimmt, präsentiert er sich als eine durchsichtige und
konsequente Rationalisierung, wie man dergleichen bereits von Herodots Vorganger
Hekataios kennt Die eigentlichen Schwierigkeiten stecken vielmehr bereits
innerhalb der zuerst von Herodot erzahlten 'ägyptischen' Version

Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass Herodot, wenn er hier von ägyptischen

Pnestermnen redet, einer von ihm selbst gemachten früheren Äusserung
klar widerspricht In 2,35,4 hatte er nämlich ausdrücklich bemerkt «Keine Frau
versieht (zu erganzen in Ägypten) Priesterfunktionen (iqcxtcu), weder bei
einem männlichen noch bei einem weiblichen Gott, Manner dagegen bei allen
Gottern und Göttinnen » Diese Bemerkung lasst sich nun zwar aufgrund der
uns bekannten historischen Verhaltnisse m Ägypten zumindest relativieren -
es war wohl m der Tat so, dass Frauen im Tempeldienst des thebamschen Amun
beschaltigt waren6 aber mit dieser Relativierung ist natürlich der von Herodot

selbst geschaffene Widerspruch nicht aus der Welt zu schaffen Doch
konnte gerade em solcher Widerspruch uns umgekehrt zu der Vermutung fuhren,

dass ]ust diese beiden einander so klai widersprechenden Angaben aus
verschiedenen Quellen (und verschiedenen Quellenkontexten) stammen
konnten, die nichts miteinander zu tun haben und die von Herodot offenbar
auch nicht harmonisiert wurden Damit aber ware gerade die Widerspruchhch-
keit dieser Angaben em Indiz dafür, dass sie echte Information sind und nicht
von Herodot erfunden (oder auch nur m stärkerer Weise uberarbeitet) wurden,
denn hatte er sie erfunden, hatte er wohl von vorneherein auf grossere
Ubereinstimmung geachtet

Das zweite (und allerdings grossere) Problem sind die phonizischen See-

rauber als (unfreiwillige oder wenigstens unbewusste) Vermittler ägyptischen
Kults an Griechenland Selbst bei der Annahme, es hatte sie gegeben - mit seiner

Bemerkung m 56,1 (b'i dkrjffEoog ol Ooivixeg B^riYayov rag igac, yvval-
xag) deutet Herodot selbst vielleicht gewisse Vorbehalte gegenüber dieser
Nachricht an stellt man sich sehr rasch die Frage, ob sie denn wirklich so ein-

5 Vgl A B Lloyd Herodotus Book II Commentary 1-98 (Leiden 1976) ad loc
6 Vgl Lloyd (o Anm S) ad loc



Dodona Siwa und Herodot - ein Testfall fur den Vater der Geschichte 5

fach zwei ägyptische Frauen aus dem oberagyptischen Theben hatten
verschleppen und den ganzen langen Nil hinab aufs Mittelmeer und bis nach Nord-
westgnechenland bringen können Phonizische Piraten sind dagegen den Griechen

seit Homers Odyssee em fester Begriff, und speziell diese Frauenrauber
hier erinnern verdachtig an die ebenfalls phomzischen Piraten, die am Anfang
von Herodots erstem Buch aus Griechenland Io entfuhren und so zur Entstehung

der griechisch-asiatischen Feindseligkeiten beitragen
Diese Schwierigkeiten bilden denn auch den Ausgangspunkt fur Fehlings

These, dass Herodot m diesem Abschnitt - wie in vielen anderen semes Werkes
auch - die Gewahrsleute, auf die er sich beruft, selbst erfunden habe Fehling
gründet seme Auffassung auf vier Prämissen oder Postulate^, und das Wort
'Postulat' ist hier ganz bewusst gewählt, denn es wird zu zeigen sein, dass jedenfalls
deren Mehrzahl nicht zutrifft Erstens - so Fehling - stutze sich Herodots ganze
Darstellung m diesem Abschnitt auf zwei Theorien, einmal auf die von der
ägyptischen Abstammung der griechischen Religion, zum anderen auf die von
der speziellen Identifizierung des Gottes Amnion mit Zeus, ohne diese beiden
Theorien (dies ist Fehlings zweites Postulat) habe weder die ägyptische noch
die dodonaische Version der Orakeigrundung in Dodona erdacht werden können

Dazu muss jedoch gleich bemerkt werden, dass genau betrachtet nur die
zweite Theorie (von der Identifizierung Ammons mit Zeus) und nicht auch die
erste notwendig ist, um das Orakel von Dodona mit dem ägyptischen Theben
zu verknüpfen, denn es geht ja bei dieser Verknüpfung auch nur um den ägyptischen

Gott, dessen Priesterm nach Dodona gelangt, und sein mutmassliches
griechisches Pendant, eine umfassendere Verbindung zwischen ägyptischer
und griechischer Religion kommt hier überhaupt nicht m den Blick An einer
etwas spateren Stelle gibt Fehling semer Uberzeugung Ausdruck, dass beide
Theorien von Herodot stammen, was jedoch ebenfalls m dieser Form keineswegs

erwiesen ist9 Vielmehr scheint es so zu sein, dass Herodot die erste Theorie

(von der ägyptischen Abstammung der griechischen Religion) in der Tat als
etwas Eigenes entwickelt zu haben scheint, wie seine umfangreichen Ausfuhrungen

vor der Dodona-Partie zeigen, die zweite dagegen (Identifikation Am-

7 D Fehling Herodotus and his Sources (Leeds 1989) 65-70 dass sich Herodot hinsichtlich der
Existenz von ägyptischen Priesterinnen widerspricht berücksichtigt er dabei nicht einmal

8 «First the passage is based on two separate theories namely the Egyptian origin of Greek reli
gion in general and the specific identification of Ammon with Zeus Secondly without both
these theories neither the Egyptian nor the Dodonaean version could ever have been con
ceived Thirdly Herodotus interpretation of the relationship between the two versions is un
questionably correct the Dodonaean version can only be understood as a transparent mythici
sation of the Egyptian one Fourthly the fundamental agreement between the two versions is
a sti iking example of the problem of the way accounts from different sources dovetail m Hero
dotus» (66)

9 «The priestesses at Dodona cannot possibly have told Herodotus a story based on two theories
of his own » (66) «The choice ot Dodona is motivated b> Herodotus own identification of
Ammon with Zeus » (67)



6 Heinz Gunther Nesselrath

mons mit Zeus) setzt er voraus, und es wird sich zeigen lassen, dass sie m der Tat
auch schon vor der Niederschrift dieser Partie existierte (s u - und wie schon
bemerkt wurde, ist nur sie notwendig, um die Verbindung zwischen Dodona
und dem ägyptischen Theben zu knüpfen

Auch Fehlings drittes und viertes Postulat zeigen solche Verbindungen von
Richtigem und Unrichtigem Als drittes Postulat fuhrt er an, man könne die do-
donaische Version nur als eine (Re-)Mythisierung der ägyptischen verstehen,
dies gilt aber höchstens fur die m der dodonaischen Version enthaltene
Angabe, dass die Taube, die mit ihrer Verkundung die Gründung des Orakels
veranlasste, aus dem ägyptischen Theben gekommen sei Eine Taube als Initiatorin

des dodonaischen Zeusorakels ist nämlich auch m sozusagen rein griechischen

Versionen gut belegt10, was dort - im Vergleich zu Herodot - fehlt, ist nur
der Hinweis, woher die Taube kam Diese 'Herkunftsangabe' ist also eine Zutat
m der von Herodot berichteten dodonaischen Version - wobei aber noch
keineswegs ausgemacht ist, ob diese Zutat nur auf Herodots Konto gehen kann
oder schon vor ihm im Umlauf war (dazu u

Als viertes Postulat schliesslich hebt Fehling als auffällig - und sozusagen
'zu schon, um wahr zu sein' - hervor, dass das erstaunlich weitgehende
Zusammenstimmen zweier weit auseinanderlegender und völlig andersartiger Quellen

wie im Fall der Orakeigrundung von Dodona höchst verdachtig sei Hier
muss jedoch zwischen den beiden ersten und dem dritten der eingangs skizzierten

Abschnitte von Herodots Dodona-Partie sorgfaltig getrennt werden Die
beiden von Herodot referierten Versionen selbst stimmen nämlich nur in
einem einzigen (freilich nicht unwichtigen) Detail uberem dann, dass sowohl die

ägyptische Priesterm als auch die Taube aus dem ägyptischen Theben kommen
Der ganze Rest der Harmonisierung - dass 'Taube' und Priesterm identisch
seien - wird erst durch Herodot (genauer durch seine yvcoprj) besorgt

Unter diesen Voraussetzungen müssen nun auch Fehlings weitere
Schlussfolgerungen mit Skepsis betrachtet werden Er memt, um die Wahrhaftigkeit
Herodots zu retten, habe der folgende recht komplizierte Vorgang stattfinden
müssen Zuerst sei eine rationalistische Version von der Orakeigrundung m
Dodona dort am Orte selbst aufgekommen, diese habe eine sekundäre Remy-
thisierung erfahren, die dann wiederum von einer vorgeblichen ägyptischen
Quelle erneut rationalisiert (und m dieser Form dann auch von Herodot
übernommen) worden sei11 Em solcher Vorgang ware m der Tat extrem
unwahrscheinlich und daher unglaubwürdig, er braucht jedoch gar nicht angenommen
zu werden, um Herodot zu rechtfertigen Der besondere Charakter der von

10 Vgl H W Parke The Oracles of Zeus Dodona - Ohmpia - Amnion (Oxford 1967) 35f
11 «The priestesses at Dodona cannot possibly have told Herodotus a story based on two theories

of his own and clad m an all too transparent mythical guise It would mean that a basic ratio
nahstic version (i) first arose in Dodona (11) underwent a I secondary mythicisation there and

(m) was then recovered through re rationalisation by the ostensible Egyptian source and (iv) by
Herodotus himself» (66f)



Dodona Siwa und Herodot - em Testfall fur den Vater der Geschichte 7

Herodot berichteten dodonaischen Version kann viel einfacher als eine
schlichte Erweiterung der ursprünglichen mythischen Grundungslegende von
Taube und Eiche um die ägyptische Herkunft der Taube erklart werden (s.o.)

Grossere und echte Schwierigkeiten entstehen dagegen bei der ägyptischen

Version, und hier sind Fehlings kritische Bemerkungen zu einem grossen
Teil berechtigt Man muss ihm zwar nicht unbedingt darin zustimmen, dass

ägyptische Priester, wenn sie eine Ausstrahlung ihres Orakels m andere Lander
vertreten hatten, sich eher zum syrisch-mesopotamischen Raum als nach
Nordwesten und Griechenland hm orientiert hatten12, denn die Ausbreitung des

Ammon-Kultes nach Siwa und dann nach Kyrene und bis nach Muttergriechenland
(s.u.) geht ja genau m diese Richtung Schwerer aber wiegt seme These,

dass die Geschichte über die Orakeigrundung m Dodona, die Herodot von den
thebamschen Priestern gehört haben will, m wesentlichen Elementen nur
griechisch sein kann13 Es wurde ja schon darauf hingewiesen, dass Phönizier als
Rauber und Menschenhandler, die mit ihrer 'Beute' per Schiff weite Strecken
zurücklegen, den Griechen seit der Odyssee eine geläufige Vorstellung sind,
und dass Phönizier als Frauenrauber bereits in den berühmten Emgangskapi-
teln des ersten Buches der Historien auftreten, wo Herodot als seme Informanten

persische koyioi nennt14 Ausserdem erinnert die Version der ägyptischen
Priester in ihrer 'Machart' noch an eine weitere Partie in Herodots Werk, die
fur bare Münze zu nehmen ebenfalls recht schwer fallt So wie Herodot hier
zum Thema Dodona bei den Priestern nachfragt, woher sie denn wussten, dass
die von den Phöniziern entführten Priesterinnen nach Dodona und nach Siwa
verkauft worden seien (54,2)'\ so tut er es auch, als er - ebenfalls von ägyptischen

Priestern (wohl denen des Ptah-Heihgtums m Memphis) - eine ägyptische

Version der Pans-und-Helena-Geschichte und des Trojanischen Krieges

12 «Had the possibility of oracles in other countries having been founded from Upper Egypt ever
occurred to them they would have thought of the cultural world of the Near East not Dodona»
(67)

13 «In reality the Egyptian version cannot have come from the Egyptians Who I would believe
me if I maintained that a crime committed by Phoenician sea-raiders in Egyptian Thebes
could have been dreamt up by an illiterate Egyptian guide rather than b> a Greek9» (67f Zu
der schwarzen Farbe der m Dodona angekommenen Tauben «Doves of that feather have yet
to be found they are an obvious symbol for black skinned Egyptians This is a telling detail,
and m mv view it can only point to Herodotus himself» (68) Herodots Hinweis auf die Ähnlich
keit der Orakelpraktiken am Schluss nennt Fehling «a reckless assertion without any founda
tion in reality» (70) Vgl hierzu aber jetzt plausibel Kendnck Pritchett (o Anm 2)73Anm 63,
der u a auf Anstot HA 3 13 p 544b2 verweist f| öe Tiekeiag xai pekav xou pixgov

14 Zu den Phöniziern als wahrscheinlichen Kulturvermittlern zwischen Ägyptern und Griechen
vgl allerdings A B Lloyd, Herodotus Book II Introduction (Leiden 1975) 10 feiner Chr
Froidefond, Le mirage egyptien dans la litterature grecque d Homere a Aristote (Aix en Pro
vence 1971) 157

15 Eipopevou de ptu öxoflev ouxoi axgextcog eraaxapevoi keyouoi ecpaoav jiqoc; xaüxa
urixpoiv pEyakpv aito acpeurv yeveadcu xülv yuvaixcuv xouxeorv, xai aveuperv pev ocpeag
ou övvaxoi yeveaffai jruOeaffai be uaxegov xaüxa jxeqi auxecov xa Jieg 6r| ekeyov



8 Heinz Gunther Nesselrath

hört, die er dann an spaterer Stelle im zweiten Buch präsentiert (113-119) Dort
geben diese Priester auf seme Nachfrage an, sie bzw ihre Vorfahren hatten ihre
Version dieser Geschichten von keinem Geringeren als Menelaos selbst gehört
(118, l)16

Auf die besonderen Probleme dieser beiden Partien kann hier nicht naher

eingegangen werden, es stellt sich aber generell - und auch m unserem Fall bei
der ägyptischen Version der Dodona-Geschichte - die Frage, wieviel Wissen
über Griechisches man den von Herodot angeführten nichtgriechischen
Gewahrsleuten (vor allem Persern und Ägyptern) zutrauen darf17 Die Antwort
muss wahrscheinlich lauten (zumindest im Falle eben der Perser und Agyter)
mehr, als oft angenommen wird Dazu hier wenigstens einige skizzenhafte
Bemerkungen Es sind fast ausschliesslich Perser und Ägypter, die m den Historien

bemerkenswerte Kenntnisse etwa über griechische mythische Gestalten
(und damit über einen sehr wichtigen Bereich griechischer Kultur) zeigen, bei
beiden handelt es sich um hochzivihsierte Volker, die sich nicht nach aussen
abgeschottet, sondern im Gegenteil oft versucht haben, durch geschickte
Übernahme und Adaption von Vorstellungen anderer Volker ihre eigene Position
gegenüber diesen Volkern zu verbessern Die Perser etwa haben sich die
religiösen und mythischen Vorstellungen anderer Volker bewusst zunutze
gemacht, um ihre Herrschaft über sie zu legitimieren und zu fordern, der persische

Reichsgrunder Kyros d Gr stellte sich m Babylon als den Auserwahlten
des babylonischen Gottes Marduk und den Juden gegenüber als den
Auserwahlten Jahwes dar18, und im Vorfeld des grossen Perserzuges des Xerxes gegen
Griechenland scheint es regelrechte propagandistische Vorstosse gegen die als

Untertanen ausersehenen Griechen gegeben zu haben19, die ihre Wirkung z B
auf das Orakel in Delphi auch nicht völlig verfehlten Ebensowenig hatten
ägyptische Eliten (vor allem wohl die Priesterschaft) Bedenken, sich fremdes
Gedankengut anzueignen A B Lloyd, der Verfasser des umfangreichsten
neueren Kommentars zu Herodots zweitem Buch, weist u a darauf hm, dass

die Ägypter bereits wahrend der Zeit des Neuen Reiches syrische Vorstellungen

in ihre Mythologie integrierten und zur Zeit der makedonischen Eroberung

- also noch bevor der mit dieser natürlich massiv einsetzende griechische
Einfluss in Rechnung zu stellen ist - das Grab des Petosins, eines hohen Priesters

des Thoth, bereits eine auffällige Verbindung ägyptischer und griechischer

16 118 1 EiQO|i£vou 6e neu xoug igeag e'i naxaiov ^oyov Jieyouai ol EXbyveg xa jteqi Diov
/eveatlai x) ou ecpaaav jtQog xauxa xcxöe iaxoQir]oi cpauevoi eiöevai jtccq auxou Meve
Aro Vgl auch 2 91 5 EiQOjrevou öe neu o xi ocpi jxouvoigi ecotle o negoeug e-xupaiveoflat
xai o xi xexcoQiöaxai Ar/rmucov xcov aVwv aycova /Ujxvixov xrfrevxeg ecpaaav xov
negaea ex xr|g ecouxcov jto)aog yeyovevai

17 Vgl dazu H G Nesselrath «Herodot und der griechische Mythos» Poetica 28 (1996) 282

Anm 22
18 Vgl P Georges Barbarian Asia and the Greek Experience (Baltimore/London 1994) 58

19 Vgl Georges (o Anm 18)59-63



Dodona Siwa und Herodot - em Testfall tur den Vater der Geschichte 9

Kunstelemente zeigt, ägyptische Priester der Spatzeit waren offensichtlich
nicht von ausländischen Einflüssen abgeschottet20

Sowohl Perser als auch Ägypter haben ferner bereits wenigstens mehrere
Generationen vor Herodots Zeit in engem und dauerndem Kontakt mit Griechen

gestanden Speziell fur Ägypten ist daran zu erinnern, dass dieses Land
bereits wahrend der ganzen Herrschaft der Saitendynastie (die etwa 150 Jahre
vor Herodot zur Macht kam) griechischen Einflüssen weit offenstand (Gründung

von Naukratis)21 und dass Griechen unter den saitischen Pharaonen (vor
allem als Soldner) eine wichtige Rolle spielten Die regen Beziehungen der
Saiten-Herrscher zum griechischen Mutterland lassen sich auch daran ablesen,
dass ein Enkel des Periander von Kormth den ägyptischen Konigsnamen Psam-
metichos trug (vgl Anstot Pol 5,12 p 1315b25f) und dass laut Herodot
(2,180,2) nicht nur die mittlerweile m Ägypten lebenden Griechen, sondern
auch der Pharao Amasis einen erheblichen Beitrag zum Wiederaufbau des

Apollon-Tempels leisteten22

Mit der persischen Eroberung sind diese Verbindungen nicht geschwunden,

wenn wir Herodots Bericht Glauben schenken dürfen (und es gibt kein
schlagendes Argument dagegen), dann hat bereits sein Vorganger Hekataios
mit den Priestern im oberagyptischen Theben bemerkenswerte Gespräche
über griechisch-ägyptischen Kulturvergleich gefuhrt (Hdt 2,143 FGrHist 1 F
300)2S Dabei ist anzunehmen (und wichtig), dass weder Hekataios noch Herodot

m der Lage waren, mit den Priestern auf Ägyptisch zu verkehren, sie waren
auf Griechischkundige unter diesen Priestern angewiesen, und die Annahme,
dass solche Leute sich zusammen mit der griechischen Sprache auch vieles über
griechische Kultur und Überlieferung angeeignet hatten24, hegt zumindest
nahe Auch die m der ägyptischen Version von der Gründung Dodonas zutage
tretende Tendenz, das höhere Alter und die Überlegenheit der ägyptischen
Kultur zu betonen, spricht dafür, dass eine solche Geschichte von (genügend
mit griechischer Überlieferung vertrauten) ägyptischen Priestern erzahlt werden

konnte und tatsächlich wurde, weil sie dazu beitrug, den Ruhm und die
weite Ausstrahlung ihres Heiligtums zu erhohen, es gibt Belege dafür, dass sie
vergleichbare Geschichten von ägyptischer Überlegenheit auch gegenüber an-

20 Lloyd (o Anm 14)109 er versucht auch den Nachweis dass «the presence of Greek material
within the historical tradition which Herodotus claims derived from the [Egyptian] priests does
not m any way disprove the priestly origin of this historical material»

21 Durch Amasis vgl Hdt 2 178 1 vgl auch 2 154 1 Psammetich etabliert an der pelusischen Nil
mundung umfangreiche Lager karischer und griechischer Soldner die Amasis spater nach
Memphis verlegt (2 154 3)

22 Fur den Hinweis auf diese beiden Fakten bin ich A Giovannmi dankbar
23 Herodots Rationalisierung schwarze Tauben Ägypterinnen die unverständlich taubenhaft

sprechen (2 57 1-2) ware durchaus m Hekataios Stil
24 Vgl Hdt 2 154 2 wo von der Etabherung eines regelrechten Berufsstandes Dolmetscher fur

Griechisch bereits durch Psammetich die Rede ist



10 Heinz Gunther Nesselrath

deren Volkern vertraten25 Als eine andere Möglichkeit, wie sich eine Erzählung

über das griechische Dodona im Munde ägyptischer Priester begründen
liesse, käme allenfalls noch die - wiederholt in der Herodot-Forschung und
noch von Lloyd vertretene - Ansicht in Frage, dass Herodot selbst schon mit
zuvor völlig festgelegtem Erkenntnismteresse den Priestern eine Reihe von
Suggestivfragen vorgelegt hatte (etwa «Konnte es sich bei der Taube, von der
die Dodonaer erzählen, m Wahrheit um eine Pnesterm eures Heiligtums
handeln, die dann vielleicht von phonizischen Seeleuten nach Griechenland
verschleppt wurde7») und nicht eher ruhte, als bis sie solche Fragen semer Erwartung

gemäss mit Ja beantwortet hatten, gegen solche Vorstellungen wendet sich
Fehling allerdings vehement, und wohl zu Recht, denn dann ware Herodot nur
em verbohrter Quaigeist, der seine vorgefertigten Überlegungen um jeden
Preis bestätigt hatte sehen wollen Dass er freilich m das Gesprach mit den the-
bamschen Priestern mit einem bestimmten Vorwissen ging - einem Vorwissen,
das auf der Kenntnis bereits vorhandener Kunde zu Verbindungen zwischen
Ägypten und Griechenland beruhte -, das darf man allerdings annehmen Solche

Kunde war damals zu einem grossen Teil bereits den Schriften des Heka-
taios zu entnehmen, dass auch noch andere Autoren m Frage kamen, wird sich
im folgenden zeigen

Vor dem Hintergrund solcher Überlegungen ist man jedenfalls kaum dazu

gezwungen, mit Fehling die ägyptische Version und ihre Informanten, die the-
bamschen Amun-Pnester, fur eine Erfindung Herodots zu halten26 Was nun
die Authentizität der dodonaischen Priesterinnen angeht, druckt sich Fehling
nicht ganz deutlich aus, doch scheint er auch sie fur eine Fiktion Herodots zu
halten Mit einer solchen Annahme konnte man nun allerdings auch in
Schwierigkeiten geraten Oberagyptische Priester mochte man ja vielleicht noch
gefahrlos erfinden können, aber Dodona hegt zwar etwas am Rande, aber doch
innerhalb der griechischen Welt, und ausgerechnet hier nennt Herodot alle drei
von ihm konsultierten Priesterinnen mit ihren individuellen Namen, konnte er
sich wirklich darauf verlassen, dass niemand in seinem Publikum imstande
gewesen ware, diese Angaben, falls sie denn erfunden waren, als falsch zu entlarven7

Angesichts dieser Beglaubigung durch namentlich angeführte Zeugen
kann man die Version aus Dodona nur schwer von vornherein als herodotei-
sche Erfindung abtun, und m ihr ist immerhin das ägyptische Theben als

Ursprungsort der orakelstiftenden Taube ausdrücklich erwähnt Wie aber konnte
man in Dodona von einem solchen Ursprungsort wissen, oder wenn nicht wis-

25 In Hdt 2 110 2 wird berichtet wie der Oberpriester des Ptah Heiligtums m Memphis den persi
sehen Grosskomg Dareios daran hinderte vor zwei Statuen des grossen Eroberer Pharaos Se

sostns seme eigene zu stellen - und zwar mit der Begründung Sesostns habe auch Volker un
terworfen (die Skythen) an denen Dareios gescheitert sei

26 Fehling (o Anm 7) 241f geht ja noch weiter und glaubt nicht einmal dass Herodot jemals im
oberagvptischen Theben war



Dodona Siwa und Herodot - ein Testfall fur den Vater der Geschichte 11

sen, auf ihn verfallen7 Es gibt Indizien dafür, dass Verbindungen zwischen
Dodona und dem Ammon-Orakel der Oase Siwa wenigstens zur Zeit Herodots
(und vielleicht schon vorher) bestanden27, und es gibt bereits vor Herodot
literarische Hinweise auf die Verknüpfung der Gottergestalten Ammon und Zeus
Kein Geringerer als der Chorlyriker Pmdar schrieb einen Paian auf den dodo-
naischen Zeus, von dem noch einige (spärliche) Fragmente (zum Teil auf Papyrus)

erhalten sind (fr 57-60 Sn -M und es war höchstwahrscheinlich in
diesem Paian, dass Pmdar - wie in einem Sophokles-Schohon bezeugt - auch eine
Grundungslegende ausführte, die der ägyptischen Version bei Herodot
erstaunlich ähnelt, da heisst es «Eunpides sagt, es seien drei Pnestermnen, die
anderen aber, zwei, und dass die eine von Theben nach Libyen zum Orakelhei-
ligtum des Ammon gekommen sei, die andere m die Gegend um Dodona, wie
auch Pmdar m den Paianen sagt »28 Im Ubergang von Eunpides zu den anderen
Quellen hat es hier möglicherweise eine Textverkurzung gegeben (denn nach
drei dodonaischen Pnestermnen ist plötzlich von zwei Pnestermnen verschiedener

Orakel die Rede), aber soviel ist doch noch deutlich gesagt, dass auch
hier aus Theben (sicher dem ägyptischen) die eine der beiden Pnestermnen
nach Libyen zum Ammon-Orakel und die andere m die Gegend von Dodona
gekommen sei und dass als einer der dies berichtenden Autoren Pmdar
genannt wird

Pmdar ist ferner auch wichtig als Zeuge fur die griechische Identifikation
des Zeus mit Ammon, von der Fehling behauptet, sie sei Herodots Werk gewesen

Es ist noch ein winziges Stuck aus einem Paian Pindars (fr 36 Sn -M auf
Ammon erhalten, nämlich die Apostrophe des Gottes, aus der seme Identifikation

mit Zeus klar hervorgeht 'Appoav 'OkupjTOu öeojtoxa29 Pmdars Hinwendung

zu Ammon hangt sehr wahrscheinlich mit semer intensiven Beziehung zu
der grossen nordafrikanischen Griechenstadt Kyrene zusammen, die noch von
drei semer erhaltenen Epmikien dokumentiert wird der 9 Pythischen Ode von
474 v Chr und der 4 und 5 von 462/1 Im Zusammenhang mit diesen beiden
letzteren hielt sich der bootische Dichter offenbar mehrere Monate in diesem
Winter 462/1 m Kyrene auf, wo der Kult des Zeus Ammon spätestens seit der
Errichtung eines grossen Tempels fur diesen Gott am Ende des 6 Jahrhunderts
fest etabliert war, und es war vielleicht nach diesem Kyrene-Aufenthalt, dass
Pmdar im heimatlichen (bootischen) Theben, wie bei Pausanias 9,16,1 bezeugt,

27 Vgl Parke (o Anm 10) 59 u 208 u a ein bronzener Kopf des Zeus Ammon der heute im
Louvre aufbewahrt wird und wahrscheinlich aus Dodona stammt

28 Schol Soph Tr 172(=Pind fr 58 Sn M) Eupurciörig (fr 1010 Nauck) xpeig yeyovEvai cprjoiv
auxag (seil xag legeiag), ol be buo xai xr|v pev e'ig Aißvr|v aqpixeoffai 0r|ßr|{tev elg xo
Apparvog xgr|axr|0iov xr|v <be elg xo suppl Brunck> riegi, xt]v Acobarvr|v cog xcu Idivba
gog üaiaaiv

29 Das grosse Heiligtum des Zeus Ammon m Kyrene ist ziemlich am Anfang von Pmdars 4 P\thi
scher Ode erwähnt (v 16)



12 Heinz Gunther Nesselrath

die Errichtung eines Ammon Heiligtums forderte30 Dies ware übrigens nur ei
ner von mehreren Belegen dafür, dass der Kult des Zeus Ammon von Nord
afrika her bereits um die Mitte des 5 Jh s v Chr im griechischen Mutterland an
mehreren Stellen Fuss gefasst hatte31, vor allem in der Peloponnes, laut Pausa

nias 3,18,3 waren die Spartaner die ersten Griechen, die das Ammon Orakel in
der Oase Siwa konsultierten32 Dass ferner ein weiträumiger, geradezu 'interna
tionaler' Orakelverkehr schon m der Mitte des 6 Jh s existierte - oder aber zu
mindest m nicht allzu viel spaterer Überlieferung jedenfalls angenommen
wurde -, zeigt auch die bei Herodot m allen Details erzahlte Geschichte von
dem aufwendigen Orakel-Test', den der lydische König Kroisos unternahm
(1,46,2-47 3) Um das beste Orakel herauszufinden, schickte er nach Delphi,
Dodona und einer stattlichen Reihe weiterer griechischer Orakel, aber eben
auch nach Siwa Gesandte mit der jeweils gleichen Ratselfrage33

Die erwähnte Etabherung des Zeus Ammon Kults von Kyrene ist ihrerseits

wesentlich auf die Beziehungen zwischen Kyrene und Siwa mit seinem
Ammon Heiligtum zuruckzufuhren, kyrenische Anfragen an die Orakelstatte
sind gut bezeugt34, und auch bei Herodot gibt es weitere Indizien fur die regen
Kontakte zwischen beiden Orten (vgl 2,32,1) Dass aber wiederum nach Siwa
der Kult des ägyptischen Gottes Amun aus Theben spätestens um die Mitte des
6 Jh s kam bezeugt der Umstand, dass sich auf den Uberresten des Orakelge-
baudes in Siwa die Kartusche des Saiten Pharaos Amasis gefunden hat3
Nimmt man dann noch hinzu, dass die Heimatstadt Pmdars, das bootische The
ben, seit alters her offenbar besondere Beziehungen zu Dodona pflegte36 (was
nicht zuletzt Pindars Paian auf den dodonaischen Zeus belegen kann), so
schhesst sich der Kreis

30 Od jtoqoco öe eon vaog Appcovog xai to ayaA.pa avefh]xe pev nivöagog KaA.apiöoc;
be eonv egvov ajxexepV8 öe o nivöagog xai Aißur|g eg Appnmoug toi Appcovi upvov
ODToq xai eg epe r]v o upvog ev xgiyiovco axr|)ai rtaga xov ßtojxov ov nxoJepaiog o
AayoD xto Annum aveüx|xe

31 Vgl hierzu C J Classen <The Libyan God Ammon in Greece before 331 B C > Histona 8

(1959) 349-355 Vgl auch Lloyd (o Anm 5) ad loc
32 nQoeVhovTi be evxeuffev iegov eoxiv Appcnvog cpaivovxai 6e an agxr]s Aaxeöaipovioi

pakiaxa EXMjvtov ygcopevoi reo ev Aißur| pavxeito Xevexai öe xai Auaavögci) no/aoo
xodvxi Acpuxiv xr|v ev xr| naAAijvri vuxxtog emcpavevxa Apptova rtgoa/ogeueiv cog apei
vov exeivco xe eooixo xai xr) Aaxeöaipovi JtoApou rtgog Acpuxaioug xauaapevoig xai
odxiü xi]v jro^iogxiav öie>uoev o Axaavögog xai Aaxeöaij.iovioug xov tleov aeßeiv jxgo
i]yayev eg JtXeov Acpuxaioi öe xi|itooiv A|X(,icova ouöev t|oaov i] oi Anfrcovioi Aißucov

33 Dass aus diesem Orakeltest Delphi als glänzender Sieger hervorgeht und die Darstellung sich
fast vollständig auf den delphischen Apollon konzentriert durfte sehr wahrscheinlich machen
dass auch die Quelle der Geschichte eine delphische war oder zumindest mit Delphi m enger
Beziehung stand

34 Vgl Parke (o Anm 10)205 Kyrenische Münzen zeigen schon im letzten Viertel des 6 Jhsden
Kopf des Zeus Ammon

35 Parke (o Anm 10) 197 Herodot stellt in 2 42 4-5 ausdrücklich fest dass die Bewohner der
Oase Siwa als Ammonier ihren Namen dem ägyptischen Zeus Ammon verdanken

36 Vgl Ephoros FGrHist 70 F 119 - Strab 924 p 402 (Parke o Anm 10 7 lf)



Dodona Siwa und Herodot - em Testfall fur den Vater der Geschichte 13

Wenn sich auf diese Weise zumindest sehr wahrscheinlich machen lasst,
dass Verbindungen zwischen dem ägyptischen Theben, dem libyschen Siwa und
dem griechischen Dodona bereits vor Herodot m irgendeiner Form existierten
und nicht erst von ihm erfunden wurden, so mag man aber vielleicht doch noch
die Frage stellen, was denn die Leitung des Orakels m Dodona dazu bewogen
haben konnte, der eigenen Grundungslegende noch sozusagen einen ägyptischen

'Vorspann' zu geben, die das Orakel begründende Taube aus dem Theben

des Gottes Amun kommen zu lassen und diese erweiterte Fassung Herodot
mitzuteilen oder zumindest zu bestätigen Hier muss man nun vielleicht an den
Konkurrenzdruck denken, dem sich Dodona von Seiten Delphis seit archaischer

Zeit (vielleicht schon seit dem 7 auf jeden Fall aber seit dem 6 Jh
ausgesetzt sah Die dodonaischen Priester (bzw Pnestermnen) pflegten ja von
ihrer Orakelstatte offenbar die Ansicht, dass sie die älteste (und lange Zeit die
einzige) m Griechenland gewesen sei77, aber seit die griechische Kolonisation
mit Macht eingesetzt hatte, war unübersehbar Delphi zum wichtigsten griechischen

Orakelzentrum geworden Vielleicht wurde da der Versuch, sich duich -
wenn auch noch so sehr konstruierte - Beziehungen zu Ägypten und zu dem
(seit einiger Zeit auch im kolonialen und mutterlandischen Griechenland
zunehmend Beachtung findenden) Orakel m Siwa sozusagen einen 'kosmopolitischen'

Anstrich zu geben und internationale Kontakte zu betonen, von den Do-
donaern als Möglichkeit verstanden, mit dem so angesehenen Delphi besser
konkurrieren zu können Vielleicht hatte sogar Pindar fur seinen Paian aut den
dodonaischen Zeus geradezu den Auftrag erhalten, solche Verbindungen zu
betonen, denn die Grundungsgeschichte, die er m dieser Dichtung offenbar
darbot, kommt der herodoteischen eben erstaunlich nahe Dass man bei dem
Zusatz, die grundende Taube sei aus Ägypten gekommen, m Kauf nahm, nur
noch als 'Ableger' des oberagyptischen Amun-Kultes zu gelten, konnte als
durchaus vertretbare Konzession erschienen sein, denn da spätestens seit der
ägyptischen Reise des Hekataios den Griechen die - im Vergleich zur griechischen

Überlieferung - gewaltigen Dimensionen der ägyptischen Geschichte
bewusst geworden waren, liess sich auch mit der Ableitung aus Ägypten immer
noch der Anspruch aufrechterhalten, Dodona sei das älteste griechische Ora-
kelheihgtum

Zusammenfassend lasst sich feststellen Es gibt eine Reihe von
ernstzunehmenden Indizien dafür, dass Verbindungen zwischen dem griechischen
Dodona, dem libyschen Siwa und dem oberagyptischen Theben bereits existierten
oder zumindest als existent betrachtet wurden, bevor Herodot seine Darstellung

dieser Verbindungen und ihres Zustandekommens niederschrieb Es gibt
ferner Indizien dafür, dass man sowohl den dodonaischen Pnestermnen als
auch den thebamschen Priestern, auf die sich Herodot bei seiner Darstellung
beruft, die ihnen m den Mund gelegten Versionen - unter Berücksichtigung der

37 Vgl Hdt 2 52 2 In pelasgischer Zeit war Dodona das einzige Orakel auf griechischem Boden



14 Hemz-Gunther Nesselrath Dodona, Siwa und Herodot

Funktion, die sie im Denken dieser Gewährsleute gehabt haben könnten -
zutrauen darf. Wenn man unter solchen Gesichtspunkten das zum Thema Theben

- Dodona von Herodot Zusammengetragene betrachtet, sieht seine Darstellung

doch eher wie eine ioxoQir]g ajtööe^ig, d.h. die Präsentation echter, ehrlicher

Nachforschung, und nicht wie ein arglistig gesponnenes Netz von Publi-
kumstauschungen aus.


	Dodona, Siwa und Herodot : ein Testfall für den Vater der Geschichte

