
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 54 (1997)

Heft: 2

Artikel: "Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift" - ein Irrtum? :
Anmerkungen zu einer alten Streitfrage

Autor: Riedweg, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-42152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-42152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 54 1997 Fasc. 2

«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum?
Anmerkungen zu einer alten Streitfrage

Von Christoph Riedweg, Zürich
collegis amicis Mogontiacensibus d.d.d.

Pythagoras von Samos zählt zu jenen antiken Figuren, die im modernen
Bewusstsein über den engeren Bereich der Altertumswissenschaften hinaus
noch immer ihren Platz haben. Dies hängt zum einen gewiss mit der Tatsache

zusammen, dass die für die Geometrie grundlegende Formel a; + b: c2, wenngleich

sie bereits den Babyloniern bekannt war, bis heute seinen Namen trägt.
Daneben haben aber auch so packende Vorstellungen wie die Sphärenharmonie,

die Verwandtschaft alles Lebendigen, die Seelenwanderung oder die
Zahlenmystik die Erinnerung an den Weisen von Samos durch alle Jahrhunderte
hindurch bis in die Gegenwart hinein lebendig erhalten.

Ob und in welchem Umfang diese und andere seit der Antike mit Pythagoras'

Namen verbundene Ideen tatsächlich auf den um 520 v.Chr. oder ein
Jahrzehnt früher1 von Samos nach Kroton in Unteritalien übergesiedelten 'Vorso-
kratiker' zurückgehen, ist in der modernen Forschung umstritten, wobei die
Unsicherheit in erster Linie mit der unerfreulichen und nur schwer zu über-

* Gekürzte und mit Anmerkungen versehene Fassung eines im SS 1995 an der Universität
Zürich, im WS 1995/96 auf Einladung von Prof. W. Kulimann im Rahmen des Sonderforschungsbereichs

Mündlichkeit-Schriftlichkeit am Seminar für Klassische Philologie der Universität
Freiburg und am Ende des SS 1996 an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz als

Abschiedsvorlesung gehaltenen Vortrags.
1 Die exakte Chronologie von Pythagoras' Leben bleibt wegen erheblicher Lücken und

Widersprüche in der Überlieferung weitestgehend unsicher und entsprechend umstritten; cf. u.a.
E. L. Minar, Early Pythagorean Politics in Practice and Theory, Connecticut College Monograph

2 (Baltimore 1942) 133ff.; W. K. C. Guthrie, A History ofGreek Philosophy I: The Earlier
Presocratics and the Pythagoreans (Cambridge 1962) 173ff.; K. von Fritz, «Pythagoras: 1 A.
Pythagoras von Samos», RE 24 (1963) 179ff.; C. J. de Vogel, Pythagoras and Early Pythagorean-
ism. An Interpretation ofNeglected Evidence on the Philosopher Pythagoras (Assen 1966) 20ff.;
W. Burkert, Tore and Science in Ancient Pythagoreanism (Cambridge/Mass. 1972)

überarbeitete Übersetzung von: Weisheit und Wissenschaft, Nürnberg 1962) 109ff.; S. Ac-
came, «Pitagora e la fondazione di Dicearchia», MGR 7 (1980) 14ff.

5 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar



66 Christoph Riedweg

schauenden Überlieferungslage zusammenhängt2. Die wichtigsten erhaltenen
Beschreibungen von Leben und Lehre des Pythagoras sind erst im 3. und 4. Jh.

n.Chr., d.h. etwa 750-800 Jahre nach seinem Tod, entstanden. Immerhin standen

den Verfassern dieser Werke, Diogenes Laertios und den Neuplatonikern
Porphyrios und Iamblich, Vorlagen zur Verfügung, die ihre Informationen
wiederum zu einem grossen Teil aus Autoren des 4. Jh. v.Chr. schöpften, unter
ihnen Aristoteles und seine Schüler sowie der sizilische Historiker Timaios von
Tauromenion. Je näher man zeitlich an Pythagoras herankommt, umso spärlicher

fliessen die Quellen. Es gibt nur gerade vier mehr oder weniger zeitgenössische

Dokumente2. Aus den anschliessenden Jahrzehnten bis hin zu Aristoteles

sind vereinzelte Nachrichten und Anspielungen u.a. bei Empedokles, Ion
von Chios, Herodot und Piaton erhalten; hinzu kommen wenige Fragmente des

Krotoniaten Philolaos und von Piatons Freund Archytas, deren Echtheit
teilweise umstritten ist und bei denen insbesondere höchst unsicher bleibt, inwiefern

sie Rückschlüsse auf Pythagoras und seine Lehre erlauben4.
Sosehr die Spärlichkeit der frühen Zeugnisse zu bedauern ist: Pythagoras

steht in dieser Hinsicht bei näherer Betrachtung eigentlich gar nicht soviel
schlechter da als andere frühe Vorsokratiker. Bei seinen Vorläufern Thaies,
Epimenides, Anaximander und Anaximenes aus Milet, Pherekydes von Syros
und beim Zeitgenossen Theagenes von Rhegion sieht das Bild im Grunde sehr
ähnlich, z.T. sogar noch düsterer aus5.

Was Pythagoras indessen nach verbreiteter Einschätzung von den meisten
dieser frühen und von allen späteren vorsokratischen Dichtern und Denkern
grundlegend unterscheidet, ist das Fehlen jeglicher Originalfragmente. Schlägt

2 Übersicht über die ältesten Zeugnisse bei Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 109 Anm. 64; nützliche
(wenn auch lückenhafte und in manchem problematische) stemmatische Darstellung der
«diffusion de l'histoire du Pythagorisme» bis Stobaios bei I. Gobry, Pythagore ou la naissance de la

philosophie. Présentation, choix de textes, bibliographie, Philosophes de tous les temps (Paris
1973)111.

3 Xenophanes 21 B 7 D.-K., Heraklit 22 B 40 D.-K. fr. 16 Marcovich 18 Kahn) und B 129 D-
K. fr. 17 Marcovich 25 Kahn) (s. u. Anm. 105 bzw. 71 bzw. 61), ferner B 81 D.-K. fr. 18

Marcovich 26 Kahn).
4 Zu Philolaos cf. C. A. Huffman, Philolaus ofCroton, Pythagorean and Presocratic. A Commentary

on the Fragments and Testimonia with Interpretive Essays (Cambridge 1993); ferner L. P.

Schrenk, «World as Structure: The ontology of Philolaus of Croton», Apeiron 27 (1994) 171ff.;
H. Schibli, «On 'The One' in Philolaus, Fragment 7», ClQu 46 (1996) 114ff. Zu Archytas A. C.

Bowen, «The Foundations of Early Pythagorean Harmonic Science: Archytas, Fragment 1»,

Ancient Philosophy 2 (1982) 43ff.; C. A. Huffman, «The Authenticity of Archytas fr. 1», ClQu
35 (1985) 344ff.; A. Barker (Hrsg.), Greek Musical Writings II (Cambridge 1989) 39ff.; Burkert,
a.O. (oben Anm. 1) 442ff. und 449.

5 Cf. 11.3.12.13.7.8 D.-K.; zu Anaximander s. jetzt auch M. Conche,Anaximandre. Fragments et

Témoignages (Paris 1991); zu Anaximenes G. Wöhrle, Anaximenes aus Milet. Die Fragmente zu
seiner Lehre, Philosophie der Antike 2 (Stuttgart 1993); zu Pherekydes H. S. Schibli, Pherekydes

ofSyros (Oxford 1990).



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 67

man die noch immer nicht wirklich ersetzte Sammlung der Vorsokratikerfrag-
mente von Diels-Kranz auf, so findet man bei Pythagoras (14 D.-K.) entgegen
der Gewohnheit der Herausgeber weder einen B-Teil - d.h. echte Fragmente,
von zweifelhaften und gefälschten gefolgt - noch einen C-Teil - d.h. Imitationen

und Anklänge6. Dasselbe gilt für die sich im wesentlichen an Diels-Kranz
haltende Ausgabe der «Pitagorici» von Maria Timpanaro Cardini7. Die auffällige

Lücke wird dabei nicht mit der Unbill der Überlieferung, sondern damit
erklärt, dass Pythagoras bewusst darauf verzichtet habe, seine Lehren schriftlich
festzuhalten. Diels bemerkte seinerzeit einleitend: «Da es keine Schriften des

Pythagoras gabx und überhaupt vor der Zeit des Philolaos nur mündliche Tradition

der eigentlichen Schule bestand, so gibt es hier keine Doxographie»9. Noch
in dem vor kurzem auch in deutscher Übersetzung erschienenen Standardwerk
über die Vorsokratiker von Kirk, Raven und Schofield heisst es lapidar:
«Pythagoras wrote nothing»10. Als Hauptbeleg dafür wird eine Stelle aus dem
jüdischen Historiographen Flavius Josephus zitiert, die eine solche Auffassung
allerdings, falls überhaupt, höchstens sehr bedingt stützt (Ap. 1,163): Wenn Josephus

sagt: «Von ihm wird keine Schrift (allgemein) anerkannt» (cnjxoö pèv
oiiv ouôèv ôpo>iOY£Lxai oéyYQapiia), so zielt die Äusserung doch wohl weniger

auf einen Verzicht des Pythagoras, schriftliche Werke abzufassen, als
vielmehr auf die zahlreichen pseudepigraphischen Bücher, die dem Weisen von Sa-

mos seit dem Hellenismus in zunehmender Zahl unterschoben wurden und sich
nicht geringer Beliebtheit erfreuten, deren Echtheit jedoch von Josephus bzw.
seinem Gewährsmann bestritten wird".

6 Ein grosser Teil der Überlieferung über Pythagoras und seine Anhänger, darunter auch die
Nachrichten über die im Kern sicher alten àxoéapaxa xai aüpßoVx, wird überhaupt erst unter
58 D.-K. («Pythagoreische Schule») angeführt.

7 Pitagorici: Testimonianze e frammenti. 1: Pitagora, Cercope, Petrone, Brotino, Ippaso, Calli-
fonte e Democede, Parmenisco, Alcmeone, Icco, Parone, Aminia, Menestore, Xuto. 2: Ippocrate
di Chio, Filolao, Archita e pitagorici minori. 3: Pitagorici anonimi e risonanze pitagoriche, Bi-
blioteca di studi superiori 28, 41, 45 (Florenz 1958, 1962, 1964).

8 Meine Hervorhebung.
9 Diels' übertriebene Skepsis wurde von Kranz durch den Zusatz «<zuverlässige>» vor

«Doxographie» abgemildert (H. Diels/W. Kranz [Hrsg.], Die Fragmente der Vorsokratiker I. Berlin
"1951, 96). Cf. im übrigen auch Diels' Kommentar zu 22 B 129 D.-K. 181 Anm.): «Schriften
des Pythagoras sind undenkbar».

10 G. S. Kirk/J. E. Raven/M. Schofield, The Presocratic Philosophers. A Critical History with a Se¬

lection of Texts (Cambridge :1983) 216 dies.. Die vorsokratischen Philosophen. Einführung,
Texte und Kommentare, Stuttgart 1994, 239).

11 Was umso beachtlicher ist, als es auch jüdische Fälschungen gab (cf. Ps.-Pythagoras, Poem, mo-
noth. p. 174 Thesleff Ps.-Justin, De mon. 2,5; zur jüdischen Herkunft dieser Schrift cf. Verf.,
«Iustinus Martyr II» B.I.a., RAC - im Druck). Josephus dürfte die Nachricht wohl aus einer
heidnischen Quelle schöpfen (anders E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen

Entwicklung, Leipzig T919,1 1,368 Anm. 2, dessen Vermutung «vielleicht nach Aristo-
bul» jedoch trotz zweier Hinweise auf Pythagoras in Aristobulos fr. 3 und 4 reine Spekulation
bleibt).



68 Christoph Riedweg

Mit dieser in der Antike offensichtlich ausufernden, uns nur noch
fragmentarisch erhaltenen Ps.-Pythagoras-Literatur12 dürfte es letztlich auch
zusammenhängen, dass sich in der modernen Forschung - zumal in der
deutschsprachigen, die seit Eduard Zellers wichtiger, aber einseitiger Pionierarbeit auf
einen ausgesprochen skeptischen Ton gestimmt blieb13 - weitgehend die
Auffassung durchgesetzt hat14, Pythagoras habe, darin mit Jesus, Buddha oder So-
krates15 vergleichbar, selber nichts Schriftliches hinterlassen und es könne
daher a priori auch keine gesicherten wörtlichen Zitate geben.

Da die Suche nach den historischen Wurzeln dieser faszinierenden Figur
durch die Ps.-Pythagorica in der Tat erheblich erschwert wird, ist es nur allzu
begreiflich, wenn man durch einen Befreiungsschlag Ballast abzuwerfen sucht
und sich die Annahme, Pythagoras habe nichts geschrieben, oft unbesehen zu
eigen macht, zumal diese durch einzelne antike Zeugnisse (Josephus zählt
allerdings kaum dazu) legitimiert zu werden scheint. Selbst Augusto Rostagni,

12 Die Fragmente bei H. Thesleff (Hrsg.), The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period, Acta
Academiae Aboensis, Ser. A Humaniora, Vol. 30,1 (Âbo 1965) 155ff. (die Briefe des Pythagoras

jetzt auch bei A. Städele, Die Briefe des Pythagoras und der Pythagoreer, Beitr. zur Klass.

Philologie 115, Meisenheim am Glan 1980,186ff. und 353ff.; eine neue kommentierte Ausgabe
der Xquoö enr) hat vor kurzem J. C. Thom vorgelegt: The Pythagorean Golden Verses. With
Introduction and Commentary, Religions in the Graeco-Roman World 123, Leiden 1994); cf.

allgemein B. L. van der Waerden, «Pythagoras: Die Schriften und Fragmente des P.», RE
Suppl. 10 (1965) 843ff.

13 Zum Einfluss Zellers auf die anschliessende Pythagorasforschung cf. Burkert, a.O. (oben Anm.
1) 2ff., dessen eigenes, bahnbrechendes Werk - abgesehen von den Abschnitten, in denen
Pythagoras im Anschluss an Karl Meuli und E. R. Dodds als eine religiöse Erscheinung gedeutet
wird - noch unverkennbar in dieser skeptischen Tradition steht.

14 Cf. ausser den genannten Forschern u.a. auch von Fritz, a.O. (oben Anm. 1) 178f.; Thesleff, a.

O. (oben Anm. 12) 156f.; W. Speyer, Die literarische Fälschung im heidnischen und christlichen
Altertum. Ein Versuch ihrer Deutung. Handbuch der Altertumswiss. I 2 (München 1971) 141;

Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 11. 93. 135. 218ff. 239f. 307; J. Barnes, The Presocratic Philosophers

(London/New York 21982) 100; J. Mansfeld, Die Vorsokratiker I (Stuttgart 1983) 99;

ders., «Fiddling the Books (Heraclitus B129)», in: ders., Studies in the Historiography of Greek

Philosophy (Assen/Maastricht 1990) 445f. K. J. Boudouris [Hrsg.], Ionian Philosophy,
Athen 1989,231f.); Huffman, a.O. (oben Anm. 4) 6.15; J.-F. Mattéi, Pythagore et les Pythagoriciens.

Que sais-je? 2732 (Paris 1993) 19; Th. Buchheim, Die Vorsokratiker. Ein philosophisches
Porträt (München 1994) 77; jetzt auch B. Centrone, Introduzione a I Pitagorici, I Filosofi 65

(Rom/Bari 1996) 5; vorsichtig Guthrie a.O. (oben Anm. 1) 155; B. L. van der Waerden, Die
Pythagoreer. Religiöse Bruderschaft und Schule der Wissenschaft (Zürich/München 1979) 286. -
Mit der Möglichkeit der Existenz von Schriften des Pythagoras rechnen dagegen W. Kranz,
«Vorsokratisches I», in: ders., Studien zur antiken Literatur und ihrem Fortwirken (Heidelberg
1967) 99 Hermes 69,1934,115); ders., in: D.-K., a.O. (oben Anm. 9) 96 Anm. zu 9ff.; O. Gi-
gon. Der Ursprung der griechischen Philosophie. Von Hesiod bis Parmenides (Basel/Stuttgart
21968), 124f.; J. Lailot, «Une invective philosophique (Héraclite, Fragments 129 et 35 D.-K.)»,
REA 73 (1971) 22f.; Gobry, a.O. (oben Anm. 2) 59ff.; G. Casertano, «Due note sui primi Pitagorici»,

in: Filologia e forme letterarie. Studi offerti a F. délia Corte 5 (Urbino 1987) 16f.

15 Dieser soll laut Pl. Phd. 60c9ff. immerhin im Gefängnis noch zu dichten begonnen haben (xö
elç xöv Artökkü) TtQooifuov und Äsopfabeln in Versen; cf. Diog. Laert. 2,42; Augustinus, De

cons, evang. 1,12; cf. auch Epiktet 2,1,32).



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 69

der kühn aus späteren schriftlichen Aufzeichnungen - u.a. Empedokles' Ka-
tharmoi und Ovids Metamorphosen - «II Verbo di Pitagora» rekonstruieren zu
können glaubte (249ff.), hielt in seinem gleichnamigen Buch von 1924 am Fehlen

von Schriften fest: «Opere scritte Pitagora non ne aveva lasciate, corne non
ne lasciarono in generale i profeti, gli apostoli, i fondatori delle grandi idee»
(173)16.

Ziel der folgenden Ausführungen ist es, die Zuversicht, mit der diese
communis opinio in der Regel vertreten wird, wenigstens ein bisschen zu erschüttern.

Denn die verbreitete Annahme gründet sich nicht nur auf antike Zeugnisse,

die, wenn ich richtig sehe, alle erst aus späterer Zeit stammen und wohl
überwiegend in einem bestimmten Kontext, eben der Auseinandersetzung mit
den Ps.-Pythagorica, entstanden sind. Auch ein äusseres Indiz, welches zuweilen

in diesem Zusammenhang angeführt wird, die von den Pythagoreern
beobachtete Geheimhaltung, schliesst das Vorhandensein von Schriften nicht
grundsätzlich aus. Auf der anderen Seite lässt die älteste Überlieferung erkennen,

dass man Pythagoras im 5. Jh. v.Chr. nicht nur ohne weiteres mit Schriften
in Verbindung gebracht hat, sondern offensichtlich auch davon ausgegangen
ist, dass er selbst Werke verfasst hat.

Um jedem Missverständnis vorzubeugen, sei gleich zu Beginn klargestellt,
dass im folgenden nicht etwa in Zweifel gezogen werden soll, dass Pythagoras
auch und gewiss in erster Linie mündlich gewirkt hat, dass er seine Schüler - sei

es auf Samos17 oder vor allem auch in Unteritalien - durch Gespräch und
Lehrvortrag unterrichtete, im Gegenteil: das berühmte auxoç ë(pa und die Bezeichnung

axoüa^iaxa für die zum ältesten Bestand der Pythagorasüberlieferung
gehörenden Lebensregeln und Sprüche18 legen ja beredtes Zeugnis für den
Primat der Mündlichkeit ab, der im späten 6. Jh. v.Chr. sowieso noch ganz
selbstverständlich war. Was einzig in Frage gestellt werden soll, ist die angebliche
Sonderstellung des Pythagoras hinsichtlich der Verwendung der Schrift. Wie
sich Mündlichkeit und Schriftlichkeit in der griechischen Frühzeit, in der das
Buchwesen erst im Entstehen begriffen war19, in etwa zueinander verhielten,
vermag z.B. ein Blick auf die etwas älteren Gedichte von Sappho und Alkaios

16 Cf. ebenfalls A. Delatte, Études sur la littérature pythagoricienne, Bibliothèque de l'École des

hautes études, sciences historiques et philologiques 217 (Paris 1915) 27 im Zusammenhang mit
seiner z.T. problematischen Rekonstruktion eines pythagoreischen Hieros Logos: «Devons-
nous rapporter cet ouvrage à Pythagore lui-même Dans ce cas, il faut admettre à l'origine
une transmission orale. En effet, on ne saurait penser à une publication destinée au profane ou
même à l'ensemble de l'École» etc.

17 Cf. Antiphon, Idepi toù ßiou xcöv etc' aperrj JigcotenoavTcav beiPorph. V. Pyth. 9 Iambi. V.

Pyth. 26f. (Alter und Wert dieser Nachricht über eine Lehrtätigkeit des Pythagoras bereits auf
Samos sind unsicher; cf. auch Burkert, a.O. [oben Anm. 1] lllf. mit Anm. 14).

18 Dazu Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 166ff.
19 Peisistratos und Polykrates «als erste Besitzer grösserer Sammlungen schriftlicher Texte»

(W. Rosier, Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen und zur historischen
Funktion früher griechischer Lyrik am Beispiel Alkaios, München 1980, 48).



70 Christoph Riedweg

zu erhellen, die «zwar bereits unter Zuhilfenahme der Schrift entstanden»,
doch deren «Darbietung und Rezeption mündlich bzw. auf dem Wege des
Hörens» erfolgten20. Ähnlich ist es bei Pythagoras grundsätzlich sehr wohl
denkbar, dass er seine Lehre zwar überwiegend mündlich verbreitete, sie aber
in irgendeiner Form auch schriftlich festgehalten hat21.

*

Das älteste jener Zeugnisse, die gewöhnlich als Beleg dafür angeführt werden,

dass Pythagoras nach der «verbreitetsten Überlieferung keine Schriften
hinterlassen» hat22, stammt m.W. vom Stoiker Poseidonios, dessen Lebensdaten

mit etwa 135 bis 51/50 v.Chr. angegeben werden. In dem bei Galen erhaltenen

Fragment weist der vielseitig interessierte Philosoph auf Übereinstimmungen

zwischen der Psychologie Piatons und derjenigen des Pythagoras hin
(Poseidonios fr. 419 Theiler 151 Edelstein-Kidd Galen, De plac. Hippoer. et
Plat. 5,6,43). Zur Bestätigung dafür kann er sich freilich nur auf das, «was einige
seiner Schüler geschrieben haben», berufen (i8X(a,aiQÖ(i£vog ôè eE, cbv evioi
lüjv pa{h}T(öv auTOù yeyQâcpaaiv); denn von Pythagoras selbst sei, wie er sagt,
keine Schrift bis in seine Zeit hinein gerettet worden (auxoû pèv xoü Flu^ayô-
Qov ouyypà|i[xaxoç ouôevôç e'iç f|pâç ôiaoq)Ço|iévou). Ist aus dieser vorsichtigen

Wendung zu schliessen, dass Poseidonios überhaupt keine Schriften des

Pythagoras kannte, oder nur, dass ihm - ähnlich wie Flavius Josephus - keine
echten bekannt waren? Vermutlich eher das erste, da Poseidonios auch die
offenkundig pseudepigraphischen Werke der Schüler des Pythagoras ohne
Bedenken als echt betrachtet22. Denn wenn in diesen, wie Poseidonios andeutet,

20 Rosier, a.O. (Üben Anm. 19) 53, cf. 54f.
21 Allgemein zum Aufkommen des Buches bei den Vorsokratikern und seinem Verhältnis zum

gesprochenen Wort cf. M. L. West, «Early Greek Philosophy», in: J. Boardman/J. Griffin/O.
Murray (Hrsg.), The Oxford History of the Classical World (Oxford/New York 1986) 114:

«Presumably he (sc. Thaïes) expounded his ideas orally to those of his fellow citizens who were
interested in hearing them, and certain of them were recorded as his by some early Ionian writer.
In subsequent decades Anaximander and Anaximenes likewise gave discourses (Anaximander
is said to have worn splendid clothes, as did later sophists and rhapsodes), and their books,
which were among the earliest works written in Greek prose, were the record of their discourses.

This Milesian phenomenon of the philosopher who discoursed before an audience and also
issued a written account of his opinions presently became a wider Ionian phenomenon. But it

may have been some while before readers outnumbered listeners» etc.; Rosier, a.O. (oben
Anm. 19) 89f.

22 Speyer, a.O. (oben Anm. 14) 141.

23 Anders W. Burkert, «Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica», in:

Pseudepigrapha I, Entretiens de la Fond. Hardt 18 (Genf 1972)47: «Das Urteil des Poseidonios,
dass es kein Buch des Pythagoras gebe, beruht kaum auf Ignoranz, vielmehr auf kritischer
Entscheidung: zwischen Herakleides Lembos und Poseidonios liegt ein kritischer Neuansatz der
Philosophiegeschichte, der die angeblichen Pythagorasbücher des Hellenismus wieder in
Vergessenheit sinken liess».



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 71

die platonische Seelenlehre mit ihrer Zuordnung der Leidenschaften zu den
Seelenteilen fhi|iôç und èmfhipxa zu finden war, so kann es sich dabei nur um
postplatonische Fälschungen auf den Namen sei es des Archytas oder anderer
Pythagoreer handeln, von denen Bruchstücke erhalten sind24 und deren
anachronistische Verwendung platonisch-aristotelischer, aber auch stoischer
Begriffe und Lehren allgemein notorisch ist.

Ganz evident ist der bei Josephus angeklungene Zusammenhang mit der
antiken Auseinandersetzung um die Echtheit der Pythagoras zugeschriebenen
Werke dagegen auch beim Epikureer des 1. Jh. v.Chr. Philodem, der in seinem
Werk De pietate 3 fr. 10, p. 113 Schober col. 4h, p. 66 Gomperz) bemerkt,
einige seien der Auffassung, keines der Pythagoras zugeschriebenen Werke
stamme von diesem selbst... (der Rest des Satzes lässt sich nicht sicher ergänzen)25.

Bei Poseidonios' Fragment ist im übrigen zu beachten, dass es nicht etwa
die Behauptung enthält, Pythagoras habe überhaupt nichts geschrieben,
sondern lediglich, keine Schrift von ihm sei erhalten geblieben (elç f||icxç ôia-
oto^opévou) - eine Formulierung, die eigentlich sogar im Gegenteil impliziert,
dass er an sich geschrieben hat. Ebensowenig stellen Philodem und Josephus
die Verwendung der Schrift durch Pythagoras grundsätzlich in Frage.

Selbst Lukian, der das Fehlen von Büchern des Pythagoras auf bewusstes
Handeln des Samiers zurückführt, rechnet doch anscheinend damit, dass er
ursprünglich solche verfasst hat: Der göttliche Pythagoras, schreibt er in Pro lapsu
inter salutandum 5, habe es für recht gehalten, «uns nichts eigenes von seinen
(sc. wohl Schriften) zu hinterlassen» ([ir^ôèv auxôç iôiov fjpitv xaxa^uxEiv xöav

aüxoü f|^iü)0£v)26. Lukian muss daher - ähnlich wie Poseidonios beim
Vergleich der platonischen und pythagoreischen Psychologie - zu gefälschten Briefen

seiner Schüler Okellos, Archytas und anderer Zuflucht nehmen, um belegen

zu können, dass Pythagoras anstelle von «Sei gegrüsst!» und «Es gehe Dir
gut!» «Sei gesund!» als Briefanfang empfohlen habe27.

Die ausdrückliche Behauptung, dass es von Pythagoras keine Schrift gegeben

habe, findet sich - von summarischen Hinweisen bei Plutarch, Aristeides,

24 Die einschlägigen Stellen bei Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 74 Anm. 133.

25 [nulffayoQou ô' auxoü y' oùôév cpaoi xive[ç] eivat xcöv àva[cp£Q]opévcov ixapà [... ([xà
xpia èxâva ßißkia] coni. Diels: [xcöv pa{h]xc0v e'iç aùxôv] coni. Nauck, Sauppe).

26 Ähnliche Formulierung bei Diog. Laert. 8,6 (s. u. Anm. 61).
27 'O pév ye deojtéoioç nufrayÔQaç, ei xai pt]ôèv auxôç l'ôiov f]|iîv xaxa/ajrav xcöv aûxoû

f|Çicooev, öaov 'OxÉkkcu xcö Aeuxavco (test. 5 Harder) xai 'A(cf- Diog. Laert. 8,79f.)
xai xoïç akkoiç ôpiX.r]xaIç aùxoû xexpaipeaffai, ouxe xô xa^eiv oûxe To e"ù ftQaxxEiv
jxpouypacpev, àkk' outô xoù uyiaiveiv &Qxea"&ai èxékeuev.



72 Christoph Riedweg

Galen und verschiedenen späteren Autoren abgesehen2'1" - besonders in einem
auf den Neupythagoreer Nikomachos von Gerasa zurückgehenden Passus bei
Porphyrios V Pyth. 5729, in dem die schlimmen Folgen geschildert werden, welche

ein antipythagoreischer Aufstand für den Geheimbund in Unteritalien
hatte:

«Da ein solches Unglück die Männer traf, erlosch mit (ihnen) zusammen auch die
Wissenschaft, die bis dahin ungesagt in ihrer Brust bewahrt worden war; einzig das

Schwerverständliche blieb bei den Aussenstehenden in Erinnerung. Denn von
Pythagoras selbst gab es keine Schrift, und diejenigen, die entkommen waren, Lysis und

Archippos und wer immer gerade abwesend war, retteten (nur) wenige, schwache
und schwer zu fassende Funken der Philosophie»30.

Über das Alter dieser Nachricht lässt sich lediglich mutmassen. Nikomachos,

der im 2. Jh. n.Chr. lebte, benutzte teils gute ältere Quellen, doch ist auch
mit erheblichen eigenen Eingriffen zu rechnen31. Verschiedene Unstimmigkeiten

wecken jedenfalls in unserem Text Zweifel am Wert seiner Darstellung32.
Einerseits wird nicht weiter begründet, warum denn Lysis und Archippos

und die weiteren Abwesenden nur schwache Funken von Pythagoras' Philosophie

retteten - waren sie etwa schlechtere Pythagoreer als die anderen Anhänger,

die bei diesem um 450 v.Chr. oder etwas später33 zu datierenden Anschlag
ums Leben kamen? Weiter heisst es zunächst, dass die pythagoreische Wissenschaft

bis zu diesem Zeitpunkt unausgesprochen einzig in der Brust der âvÔQEç

28 Plut. De Alexandri magni fortuna aut virtute 328a; Aristeides, Or. 3,630 Lenz-Behr; Galen, In
Hippoer. nat. hom. 1,27 (xv 67f. K.); Eus. Hierocl. 11,11 (gegen Apollonios von Tyana, der
religiöse Unterweisung von Pythagoras erfahren zu haben behauptete) Tîç ô' aùxû) xaûxa
auyxcûQf|oeiEV, öxe nu-Oayopa pèv ohôepla xiç xoiaim] xaxakékeurxai ypacpfi, oèô'
àjiôpQT|xâ xivcu ouyyQâppaxa, (oç xav xOTOvofjaai aùxôv ëxeivcov ôppàodai; Hieron.
Adv. Ruf. 3,39f.; Augustinus, De cons, evang. 1,12; Claud. Mam. Anim. 2,3. Zu Diog. Laert. 1,16
und 8,6 s. u.

29 Cf. Iambi. V. Pyth. 252.

30 Tfjç ôè oupcpopaç obxcoç xaxaoxo6or|ç xoùç âvôpaç aeve|eXeuiev xal f) èmox(|pî]

appr]xoç èv xoïç oxf|-&eoi ôiaqpiAax"&elaa âxpt xöxe, pövorv xcöv ôuoavvéxcov rtapà xoîç
ë^a) ôiapvripove-uopévûjv. Otixe yàç <ai)>xoû (coni. Rohde) nuDayopou aéyypappa f)v,
oï x' èxcpuyôvxEç Aêoîç xe xal "Aox.LTtJtoç xal oaoi ànoôr](Xoêvxeç èxûyxavov, ô/iyu
ÔLéacoaav ^cajrupa xfjç cpikooocplag àpuÔQà xe xal ôuoffrjpaxa.

31 Cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 101; ein anschauliches Beispiel für Nikomachos' eigenmächti¬

gen Umgang mit den Vorlagen bei Städele, a.O. (oben Anm. 12) 207ff.
32 Der Satz Oilxe yàp <aù>xoù nuOayoQou aüyyQappa f)v fehlt im Paralleltext Iambi. V. Pyth.

252; E. Rohde, «Die Quellen des Iamblichus in seiner Biographie des Pythagoras», in: ders.,
Kleine Schriften II (Tübingen/Leipzig 1901) 140f. RhM21,1872.34f.) hielt ihn für eine
Interpolation des Porphyrios; doch Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 219 Anm. 4 macht zu Recht darauf
aufmerksam, dass sich bei Iamblich an ebender Stelle, wo der Satz bei Porphyrios steht, eine
kleine Unebenheit befindet. Die Äusserung stammt also sicher von Nikomachos, der ihn den

von ihm hier benutzten Quellen hinzugefügt haben dürfte.
33 Für einen Ansatz zwischen 440 und 415 v.Chr. plädiert D. Musti, «Le rivolte antipitagoriche e la

concezione pitagorica del tempo», QUCC 65 (1990) 62ff.



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 73

bewahrt worden sei. Wenig später erwähnt derselbe Nikomachos dann gleichwohl

xà 18 T(üv jtQ8oßux8Q(jL)v ouYYQCtppaTcx, «Schriften der älteren»
(gemeint wohl: Pythagoreer), auf die sich die Überlebenden bei ihrem Versuch,
die Lehre zu rekonstruieren, zusätzlich zu ihrer eigenen Erinnerung hätten
stützen können34.

Die Skepsis wird noch erhöht, wenn man sieht, wie bei anderen expliziten
Zeugnissen dafür, dass Pythagoras bzw. die Pythagoreer ihre Lehren nicht der
Schrift anvertraut hätten, diese Haltung in einer Weise begründet wird, die
auffällig an die platonische Schriftkritik anklingt. So schreibt Plutarch, Numa
Pompilius, der zweite König Roms, nach der Legende ein Schüler des Pythagoras,

habe die von ihm verfassten «heiligen Bücher» mit seinem Leib bestatten
lassen, da es nicht richtig wäre, wenn die unsagbaren, geheimen Dinge in
unbeseelten Buchstaben aufbewahrt würden; aus diesem Grunde, fügt Plutarch unter
Berufung auf andere (cpaai) hinzu, würden auch die Pythagoreer ihre
Anordnungen nicht schriftlich festhalten (Numa 22,2t). Die Bezeichnung «unbeseelte

Buchstaben» erinnert stark an Piaton, der im Phaidros der toten und nur
als «Heilmittel der Erinnerung» (275a5) gutgeheissenen Schrift den «lebendigen

und beseelten» Logos entgegenstellt, welcher in die Seele eines geeigneten
Schülers eingeschrieben wird und sich selber zu wehren versteht (276a5ff.).
Noch deutlicher ist die platonische Färbung beim späten Neuplatoniker Olym-
piodor, der Pythagoras unterstellt, er habe keine eigene Schrift verfasst, weil er
geglaubt habe, man solle keine unbeseelten Schriften hinterlassen, da diese sich
selbst nicht verteidigen könnten, sondern nur beseelte Schriften, womit, so

Olympiodor, Schüler gemeint seien, die sich für sich selbst wie für ihre Lehrer
wehren könnten (Proleg. CAG 12,1, p. 13 Busse)3'.

Da allgemein ein grosser Teil der Überlieferung über Pythagoras von
platonischen Gedanken durchsetzt ist (die interpretatio platonica des Pythagoreis-
mus begann nachweislich bereits in der alten Akademie)36, halte ich es nicht für
ausgeschlossen, dass sich dieser Einfluss auch in der besprochenen Schilderung
des Nikomachos niedergeschlagen hat. Dies ist umso wahrscheinlicher, als in
der Doxographie ja vor allem auch die platonische Prinzipienlehre mit der Eins
und der unbegrenzten Zwei für pythagoreisch gehalten wird37; ebendiese
Prinzipienlehre aber bezeichnet Piaton - oder vorsichtiger: der Verfasser des 7.

platonischen Briefes - als «nicht sagbar wie andere Wissenschaften» - qt|xöv yàg
oùôapdiç èoxiv cbç âXka paüf|paxa (341c5f.); man vergleiche damit Nikomachos'

f) 8jrioxf|(ir) ctQQr|xoç èv xolç oxfjüeoi ôiatpukxxûeloa xxX.

34 Porph. V. Pyth. 58 (in der zweiten Hälfte, ab èmo>o|tyavTeç, in engster Anlehnung an den Lysis-
brief 7, cf. Städele [wie Anm. 12] 207ff.).

35 Cf. auch David, In Porph. Is., CAG xviii 2, p. 25,25ff. Busse.
36 Cf. v.a. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 57ff.
37 Burkert loc. cit.



74 Christoph Riedweg

Dazu dass Pythagoras so dezidiert jede Schrift abgesprochen wird, dürfte
dabei zugleich auch die Auseinandersetzung mit den pseudepigraphischen
Schriften, die z.B. von Olympiodor durchaus als Fälschungen erkannt wurden,
ihren Teil beigetragen haben. Bezeichnenderweise begründet ein anderer
etwas älterer Neupythagoreer, Moderatos von Gades38, der im Unterschied zu
Nikomachos die pseudepigraphischen Werke für echt hielt, das Verschwinden
der pythagoreischen Philosophie in völlig anderer Weise (bei Porph. V. Pyth.
53): Wegen der Rätselhaftigkeit der Zahlenlehre sei diese Philosophie
erloschen und weil die Schriften in Dorisch abgefasst waren, einem Dialekt, der
etwas Unklares habe; und außerdem würden deswegen die in diesem Dialekt
erzählten Lehrmeinungen als gefälscht und verzerrt beargwöhnt, da diejenigen,
die sie publizierten, nicht wirklich Pythagoreer gewesen seien. Dass es sich hier
um Ps.-Pythagorica handelt, bedarf keiner langen Erläuterungen; Moderatos'
vorausgehende Beschreibung der angeblich pythagoreischen, in Wirklichkeit
stark platonisch geprägten Zahlenlehre39 spricht für sich, und auch ein Blick in
die überwiegend Dorisch geschriebenen ps.-pythagoreischen Fragmente
genügt zur Bestätigung. Je nach Stellung zu diesen Ps.-Pythagorica legte man sich
offenbar ganz unterschiedliche Erklärungsmodelle für den Untergang der
pythagoreischen Philosophie in nachklassischer Zeit zurecht.

Völlig frei erfunden dürfte Nikomachos' Darstellung als ganze allerdings
nicht sein. Eine alte Komponente stellt ohne Zweifel der Gegensatz zwischen
den zum inneren Kreis gehörenden Pythagoreern und den Aussenstehenden
(oi e^oo) dar. Dieser Gegensatz, der nicht nur für den ersten Satz wichtig ist,
sondern auch in der Fortsetzung bei Nikomachos bestimmend bleibt40, äussert
sich darin, dass die Exo-teriker über den Kern der Lehre fast gar nichts wissen,
weil die In-sider, die eocoxeqlxoi, sich ihnen gegenüber verschliessen.

Die Zeugnisse für dieses Verhalten der Pythagoreer bringen uns nun endlich

ein gutes Stück näher an den historischen Pythagoras bzw. den alten Pytha-
goreismus heran. Dass die Pythagoreer nicht allen alles sagten, bestätigt bereits
der bedeutende Musiktheoretiker des 4. Jh. v.Chr. Aristoxenos, ein Schüler des

Pythagoreers Xenophilos und auch des Aristoteles41. Wichtig ist ausserdem ein
Abschnitt in Porphyrios' Pythagorasvita (18f.), der auf den Aristotelesschüler
Dikaiarch zurückgeht42. Dort wird zunächst in legendenhafter Verklärung von
der einzigartigen Wirkung berichtet, die Pythagoras bei der Ankunft in Unter-

38 Zur Datierung von Moderatos und Nikomachos cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 101.

39 Cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 60.

40 Besonders deutlich im Anklang an den Lysisbrief in 58 Iambi. V. Pyth. 253): priöevi öoüvcu

tcüv èxxôç tfjç oixîaç; cf. auch Iambi. V. Pyth. 226f.; Diodor 10,8,3.
41 Aristoxenos fr. 43 Wehrli Diog. Laert. 8,15 ekeyov te xai oi äkkoi nuflayoQeioi pf) elvcu

jtqôç jràvxaç jrcxvxa QTjxà, coç qprjaiv AQiaxô^evoç èv ôexâxcp riaiôeuxixcôv vopcov.
42 Wehrli druckt in seiner Fragmentsammlung lediglich Porph. V. Pyth. 18, wo Dikaiarch aus¬

drücklich als Quelle genannt wird, unter Dikaiarch fr. 33 ab; doch 19 schliesst nahtlos an 18 an
und dürfte noch immer von Dikaiarch stammen, cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 122.



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 75

italien mit seiner vornehmen Erscheinung und seinen gewinnenden Worten auf
die Krotoniaten ausgeübt habe, und wie er alsbald Männer und Frauen als seine
Schüler um sich geschart habe. Den genauen Inhalt der dabei erteilten
Unterweisung vermag Dikaiarch, ein Nicht-Pythagoreer, dann allerdings - von den
allgemein mit Pythagoras' Namen verbundenen Lehren wie Unsterblichkeit
der Seele, Reinkarnation, Kreislauf des Gewordenen und Verwandtschaft alles
Beseelten abgesehen - nicht mitzuteilen (19): «Was <Pythagoras> denen, die
mit ihm zusammen waren, sagte, kann kein einziger zuverlässig berichten; denn
bei ihnen herrschte ein durchaus nicht alltägliches Schweigen.» Es ist wichtig,
dass wir hier alles, was wir bei Nikomachos und anderen späten Autoren gehört
haben, wieder ausblenden und den Text für sich allein interpretieren. Dikai-
archs Aussage macht zwar deutlich, dass ihm selbst keine Schrift des Pythagoras

zur Hand war. Als Begründung dafür, dass eine genaue Kenntnis der
pythagoreischen Lehre unmöglich zu erlangen sei, führt er aber nicht etwa an, Pythagoras

habe keine Schriften verfasst (dieser Gesichtspunkt steht überhaupt
nicht zur Diskussion), sondern die Ursache sieht Porphyrios' Gewährsmann in
der Schweigepflicht, für welche die Pythagoreer in der gesamten Antike in der
Tat sehr berühmt waren (ältestes Zeugnis ist immerhin Isokrates)43. Es heisst,
dass zu ihrem Geheimbund nur zugelassen wurde, wer sich zuvor einer
mehrjährigen Probezeit unterzogen hatte - einer Zeit, während der hauptsächlich
die Fähigkeit zu schweigen getestet wurde; denn, wie Iamblich schreibt (72),
«schwerer als alle andere Selbstzucht ist es, über die Zunge zu herrschen, wie
uns auch von denen, die die Mysterien eingerichtet haben, deutlich gemacht
wird»44. Der Hinweis auf die Mysterien45 ist durchaus zutreffend. Denn wenn es
bei den Pythagoreern, wie schon früh bezeugt ist, bestimmte ajtÖQgr|xa gab, die
nur den zum innersten Zirkel Dazugehörigen mitgeteilt wurden - Aristoteles
erwähnt die wundersame Zwischenstellung des charismatischen Meisters
Pythagoras zwischen Gott und Mensch46; auch an die Letztbegründung des
berühmten Bohnentabus und anderer Lebensvorschriften ist zu denken -, wenn
also zumindest ein Teil ihrer Lehren den Uneingeweihten nicht zugänglich war,
so berührt sich die pythagoreische Gemeinschaft in dieser Hinsicht tatsächlich

43 Busiris 29; cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 179; J. N. Bremmer, «Religious Secrets and Secrecy
in Classical Greece», in: H. G. Kippenberg/G. G. Stroumsa (Hrsg.), Secrecy and Concealment.
Studies in the History of Mediterranean and Near Eastern Religions, Studies in the History of
Religions 65 (Leiden/New York/Köln 1995) 63ff.

44 xakeircbiepov x<x>v aMauv èyxQaxeupàxcov xoüxo, xô yXajoariç xpaxeiv, xaOà xai imô
xù)v xà pi)oxf)Qia vopoi'lexr]odvx(i)v èpcpaîvexai r)(.uv.

45 Cf. auch Iambi. V. Pyth. 74. 104. 138. 146. 151. 226; Lysisbrief 1. 4.

46 n. xô)v nudayoQeuov fr. 2 Ross 156 Gigon Iambi. V. Pyth. 31: ioxopet ôè xai Aqi-
axoxé>,T]ç èv xoïç cjteqL xfjç> nuffayoQixfjç (piÀooocpiaç ôiatpeaiv xiva xoiàvôe vno xôôv

àvÔQârv èv xotç jxâvu cuxopQf|xoiç ôiacpukàxxEaffai- «xoù koyixoù Çcôou xô pév èaxi Oeôç,
xô ô' âvf}Q(DJtoç, xô ôè olov nuffayôçaç»; cf. auch fr. 1 Ross 174 Gigon Ailian, Var. hist.
4,17 und Iambi. V. Pyth. 30. 143f.; Zy. in Horn. II. l,339-340a; Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 144

Anm. 129.



76 Christoph Riedweg

mit Mysterienweihen. Gerade dieses Vorbild zeigt aber auch, dass die Geheimhaltung

das Vorhandensein von Schriften nicht unbedingt auszuschliessen
braucht. Die Bettelpriester und Seher, deren Treiben Piaton im Staat so
anschaulich beschreibt (364b5ff.), werden ihre Opfer und Riten kaum erst im
4. Jh. nach Büchern des Musaios und des Orpheus durchgeführt haben. Zu
Mysterien gehören ganz allgemein iepol À.ôyoi, «Heilige Reden», welche die Riten
deuten, ihren tieferen Sinn erklären und die an Uneingeweihte nicht weitergegeben

werden dürfen47 (dass sich auch um Pythagoras, den Begründer einer
stark auf Ritus und Kult ausgerichteten Lebensform, hartnäckige Gerüchte
ranken, er habe einen lepôç Xôyoç verfasst, sei hier lediglich am Rande
erwähnt)48. Solche Logoi wurden den Initianden bei der Einweihung gewiss
mündlich tradiert; doch warum sollten sie in den jeweiligen Priesterfamilien
nicht schon früh auch schriftlich festgehalten und weitergegeben worden
sein49?

Wie auch immer es damit stehen mag, Dikaiarchs Äusserung sagt jedenfalls

im Unterschied zu Nikomachos' widersprüchlicher Darstellung lediglich
etwas darüber aus, wie sich die Pythagoreer gegenüber Aussenstehenden
verhielten: sie schwiegen. Über die Gepflogenheiten innerhalb der Gemeinschaft,
ob die Lehren ausschliesslich mündlich weitergegeben wurden oder ob es auch
schriftliche Fixierungen gab, erfahren wir an dieser Stelle nichts50.

Ein letztes Zeugnis bleibt noch kurz zu erörtern, ehe wir uns dann dem
Bild zuwenden wollen, welches die ältesten Quellen von Pythagoras zeichnen.
Bei diesem Zeugnis, das schon Diels als Beleg dafür diente, dass es über Pythagoras

zunächst nur mündliche Überlieferung gabM, handelt es sich um eine bei
Diogenes Laertios erhaltene Nachricht, die auf Demetrios von Magnesia, einen
Ypap|iaxixôç des 1. Jh. v.Chr., zurückgeht und den wichtigen, auch von Piaton
im Phaidon (61d-e) erwähnten Pythagoreer des 5. Jh. v.Chr. Philolaos von Kro-
ton zum Gegenstand hat (Diog. Laert. 8,85)52: «Von diesem sagt Demetrios in

47 Cf. W. Burkert, Antike Mysterien (München 1990) 59ff.
48 Cf. Delatte, a.O. (oben Anm. 16) 3ff.; Thesleff, a.O. (oben Anm. 12) 158f.; van der Waerden,

a.O. (oben Anm. 12) 850f.
49 Im Sinne einer «zunftinternen Thesaurierung», wie sie bei den Rhapsodengilden vorauszuset¬

zen ist, cf. Rosier, a.O. (oben Anm. 19) 57.

50 Anders, allerdings ebenfalls aus der Sicht von Aussenseitern, die späteren Zeugnisse Diodor
10,8,3 (xoùç nuOayoQEiouç ujiôaxaoïv è'xeiv ppbèv xoioüxo jxoieïv ëyyçaqpov, akkà ôià
pvf|pr|ç ëxeiv xà Jtapayyekköpeva) und Iambi. V. Pyth. 226 (pexà axpißoüg èxepufKaç jtqôç
xoùç è^coxepixoùç àvéxcpopa ôiaxppoùvxeç àypâcpoaç èv pvf|pr]).

51 D.-K., a.O. (oben Anm. 9) 96; vorsichtiger Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 225: «... the belief, at¬

tested at least since Neanthes [cf. jedoch folgende Anm.], that before Philolaus there were no
Pythagorean writings known» (meine Hervorhebung).

52 Philolaos' Name findet sich auch in einem Fragment des Neanthes bei Diog. Laert. 8,55

(FGrHist 84 F 26): cprioi ôè NeàvOriç öxi péxQi Oi/.o/.dou xai 'Epjteôoxkéouç èxoivarvoev
ol riu-OayoQixoi xcöv köycov. Da in der Fortsetzung indessen lediglich von Empedokles die
Rede ist — excel ô' aùxoç ôià xfjç nonjoecaç èôxipooiiooev aùxâ, vôpov ëffevxo pxiôevL pExa-
ôcooêiv èjiojtoiû) (xo ô' aùxô xai nkdxcuva Jiaffeïv qppoi- xai yàp xoùxov xcoLu-Ofjvai) -,



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 77

den 'Homonymen', er habe als erster Pythagoreer ein Buch 'Über die Natur'
(riEQi tpixjBtoç) herausgegeben ...» (der heute gewöhnlich als authentisch
anerkannte Anfang der Schrift wird im folgenden zitiert)53.

Wie ist die in der überlieferten Form einwandfreie54 Nachricht im Hinblick
auf die Frage nach der Verwendung von Schriften bei den frühen Pythago-
reern55 zu deuten? Man muss sich, wie ich meine, vor vorschnellen Verallgemeinerungen

hüten. Die Äusserung56 besagt, genau genommen, weder, dass vor
Philolaos die pythagoreische Lehre allein mündlich tradiert worden sei, noch
allgemein, dass kein Pythagoreer zuvor ein Buch veröffentlicht habe. Sie lässt,
zumindest theoretisch, nicht nur die Möglichkeit offen, dass andere Pythagoreer

Bücher über andere Themen herausgegeben hätten, sondern vor allem
auch, dass bei den Pythagoreern eigene Bücher in Gebrauch waren, aber wegen

könnte es sich bei «TitaAaou xai um einen späteren Zusatz handeln, mit dem beabsichtigt
wird, das Neanthesfragment mit der Nachricht in Diog. Laert. 8,15 Méxpi ôè <ï>iÀoÀ.àou oèx
f|v xi yvtovai nuflayÖQeiov ôôypa (was allerdings schon für Xenokrates nicht stimmt und im
übrigen wieder aus der Sicht der Exoteriker gesagt ist)- oûxoç ôè pôvoç èijriveyxe xà ôia-
ßör|xa XQta ßißAxa xxA.. (cf. dazu jetzt Schibli, a.O. [oben Anm. 4] 116 Anm. 9, ferner u. Anm.
66) zu harmonisieren; anders Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 225 Anm. 35, nach dessen Ansicht
Diog. Laert. 8,15 «a natural continuation» von 8,55 wäre; doch pôvoç verträgt sich nicht mit
dem von Neanthes und Timaios von Tauromenion FGrHist 566 F 14 Diog. Laert. 8,54)
berichteten Verrat pythagoreischer Geheimnisse durch Empedokles. - Ein Wort noch zu den im

Zusammenhang mit Empedokles' XoyoxXoraa verwendeten Formulierungen èxoivobvouv oi
nu-ffayoQixoi xtöv kôycov (Neanthes loc. cit.) und xœv kôyrov èxcoLù-fh] (sc. 'EpjieôoxXfjç)
pexéxeiv (Timaios loc. cit.): Diese deuten zwar eher auf mündliches Philosophieren innerhalb
der Schule, schliessen jedoch auch eine (wenigstens teilweise) schriftliche Fixierung nicht
grundsätzlich aus; entscheidend ist überhaupt auch an dieser Stelle wiederum der Gegensatz
eocj-e^ü): Empedokles' angebliches Sakrileg besteht nicht etwa darin, dass er pythagoreische
Lehren aufgeschrieben, sondern dass er sie nach aussen getragen, dass er sie, wie Neanthes
schreibt, in seiner Dichtung «öffentlich bekanntgemacht hat» (ôià xfjç jroir|oecoç èôr|-

(xooicDoev aùxà).
53 Toûxov cpr|ai Ar|pf|XQioç èv 'Oparvûpoiç jxqwxov èxôoùvai xârv nu-ffayoQixwv flepi cpû-

oecoç, a>v apxfi rjôe (fr. 1 Huffman 44 B 1 D.-K.)- «à qpéoiç ô' êv xcô xôapu) appoxfrri £%

cuxeipcov xe xai Jtepaivövxcov xai o^oç <ô> xôopoç xai xà èv aùxà) Jtàvxa.»
54 Diels wollte nach xû)v nxjffayoQixôiv <ßißXia xai emyQaipao konjizieren, um die Stelle mit

der apokryphen Nachricht über die xpia ßißkta nuffayopixa, welche Piaton angeblich durch
Dion von Philolaos abkaufen liess (u.a. Diog. Laert. 3,9; 8,15. 84; dazu unten Anm. 66), in
Übereinstimmung zu bringen; doch cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 241 Anm. 10 und Huffman, a.O.

(oben Anm. 4) 94.

55 Über Pythagoras selbst ist an dieser Stelle an sich nichts gesagt.
56 Sie steht übrigens in einem gewissen Widerspruch zu Diog. Laert. 8,83 über Alkmaion von Kro-

ton: ôoxeï ôè jiqcôxoç qpuoixöv Xöyov ouyyeyçacpévai, xaüa cpr^ai, «^aßcnplvog èv navxo-
ôajrfi iaxopia fr. 42 Mensching 74 Barigazzi); ob Alkmaion freilich in der Tat ein Pythagoreer

war, bleibt trotz der antiken Überlieferung, die ihn als Schüler des Pythagoras bezeichnet,
unsicher; cf. R. Hanslik, «Alkmaion (6)», RE Suppl. 12 (1970) 22f.; G. F. Nieddu, «Testo, scrit-
tura, libro nella Grecia arcaica e classica: Note e osservazioni sulla prosa scientifico-filosofica»,
S&C 8 (1984) 224f.



78 Christoph Riedweg

der Geheimhaltungspflicht nicht herausgegeben wurden (èxôoûvai)57. Es ist
durchaus denkbar, dass die politisch motivierten, verheerenden Anschläge
gegen die Pythagoreer um die Mitte des 5. Jh. v.Chr. oder etwas später58 zu einer
völlig neuen Situation geführt haben und die wenigen überlebenden Anhänger
sich danach berechtigt fühlten, die (von ihnen bewahrte und wohl auch
weiterentwickelte) Lehre mindestens teilweise einem weiteren Publikum mitzuteilen.

*

Noch vor diese unruhige Zeit zurück und unmittelbar an Pythagoras heran
führen uns die Fragmente des Heraklit von Ephesos, dessen Lebenszeit sich
teilweise mit derjenigen des Pythagoras überschnitt und der für uns die wichtigste

frühe Quelle für den Weisen von Samos überhaupt darstellt. In einem dieser
Fragmente hat er sich nach Meinung unseres Gewährsmannes aus dem 3. Jh. n.
Chr., Diogenes Laertios, sogar ausdrücklich über Schriften des Pythagoras
geäussert. Die vielbesprochene und für unsere Frage zentrale Stelle muss zuerst
im Kontext erörtert und so wiedergegeben werden, wie sie Diogenes vermutlich

verstanden hat; in einem nächsten Schritt wird dann zu fragen sein, inwieweit

sein Verständnis den Worten Heraklits gerecht wird (Diog. Laert. 8,6f.

[darin Heraklit 22 B 129 D.-K. fr. 17 Marcovich 25 Kahn]).

«Einige behaupten, Pythagoras habe keine einzige Schrift hinterlassen5'' - sie
täuschen sich. Heraklit jedenfalls, der Naturphilosoph, ruft es beinahe laut heraus und
sagt: 'Pythagoras, der Sohn des Mnesarchos, hat am meisten von allen Menschen
Erkundigung betrieben, und er traf eine Auswahl und fertigte diese Schriften an als

eigene Klugheit, Viel-lernerei, Gaunerei'. So äusserte er (d.h. Heraklit) sich, da
Pythagoras zu Beginn seines naturphilosophischen Werkes folgendermassen spricht:
'Nein bei der Luft, die ich atme, nein beim Wasser, das ich trinke, nie werde ich Tadel
einstecken hinsichtlich dieser Rede.'60 Drei Werke wurden von Pythagoras verfasst:

57 Ebendies ist auch in der hellenistischen, zur Legitimation neu geschaffener Pseudepigrapha er¬

fundenen Legende von den drei pythagoreischen Büchern, die sich Piaton durch Dion von Phi-
lolaos für den erklecklichen Preis von 100 Minen beschaffen Hess (dazu Anm. 66), vorausgesetzt;

cf. Diog. Laert. 8,15: MéxQi ôè «iHkokaou oùx f)v xi yvcovat nuffayopetov ôôypa-où-
xoç ôè pôvoç ê^Tjveyxe xà öiaßoiyta xpia ßißkia, à nkàxcov ejxéaxeikEV êxaxôv pvôbv

obvrydxjvai; Iambi. V. Pyth. 199: Oaupd^Exai ôè xai f| xfjç çpukaxfjç axpißeia- èv yàp xooav-
xaiç yeveatç èxcôv oùfleiç oùôevi cpaivexai xöiv nmlayooeiojv xjjtopvppâxcov jx£Qix£xenxà>ç

TiQO xfjç 4>ikokàou fjkixiaç, àkk' oéxoç jiqcôxoç i^rjveyxe xà OpukkoupEva xaùxa xpia
ßißkia, à kéyExai Aiiov ô Zupaxoûaioç éxaxôv pvcov jxpiaoffai nkàxcovoç xekeùoavxoç,
eiç iceviav xivà pEydkqv xe xai Loxupàv àqpixopévou xoû Chikokàou, èjxeiôf] xai aùxôç f)v
àjxô xfjç auyyeveiaç xôv nuOayopEUDv xai ôià xoûxo pexekaße xcov ßißkitov; anders erst
Eus. Hierocl. 11,31:0 xàç nudayopou ygacprj Jiaçaôovç ôpikiaç 3>ikokaoç.

58 S. o. Anm. 33.
59 Cf. 1,16 xaxà xivaç nuffayopaç (se. okcnç où auvéypaijiE).
60 Mansfeld (1990). a.O. (oben Anm. 14)447 Anm. 7 hält die Worte rxEpi xoû kôyou xoùÔEftirein

«echo of the first words of HeraclitusB 1, xoû ôè koyou xoùôe. The author of the pseudepigra-
phic work imitated Heraclitus and may therefore be the person quoting B 129».



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 79

ein erzieherisches, ein politisches, ein naturphilosophisches. (7) Die Schrift aber, die
unter dem Namen des Pythagoras in Umlauf ist, stammt vom tarentinischen Pytha-

goreer Lysis, der nach Theben floh und Lehrer des Epameinondas wurde».61

Wie ohne weiteres ersichtlich ist, stecken wir hier tief im Sumpf der antiken

Auseinandersetzung um das Schrifttum des Pythagoras. Dabei hat Diogenes

anscheinend verschiedene Quellen ausgeschrieben, ohne ihre unterschiedlichen

Auffassungen genau aufeinander abzustimmen. Denn die Angabe, dass
das eine, unter Pythagoras' Namen umlaufende Buch, welches nicht näher
bestimmt wird (tô ôè cpepopevov cbç nirfkxyÔQOu), in Wirklichkeit von Lysis
stamme, der in verschiedenen Quellen (u.a. auch Nikomachos bei Porph. V
Pyth. 57) zusammen mit Archippos als Überlebender der antipythagoreischen
Aufstände und späterer Lehrer des thebanischen Heerführers Epameinondas
genannt wird62: diese Angabe verträgt sich nicht mit der vorausgehenden
Beteuerung, Pythagoras habe drei Schriften verfasst. Es ist daher wohl mit Diels
und Delatte63 anzunehmen, dass Diogenes am Anfang von Kapitel 7 aus derselben

Quelle schöpft wie zu Beginn von Kapitel 6, schliesst doch der Satz xö ôè

(pepopevov xxX. inhaltlich nahtlos an nu-OayoQav prjôè ëv xaxaXureîv ovy-
ypappa an: «Einige sagen, Pythagoras habe keine einzige Schrift hinterlassen;
die unter seinem Namen umlaufende aber (gemeint sind vermutlich die ps.-py-
thagoreischen 'Erinnerungen')64 sei in Wirklichkeit von Lysis» usw.

Dieses Zeugnis der ëvioi, welches aus Diogenes zu erschliessen ist65, zeigt
also nochmals deutlich, dass die kategorischen Äusserungen, Pythagoras habe

61 "Evioi pèv oév nuffayopav pr|ôè ëv xaxa7.uretv aàyyQappà cpaoiv ôiajieaôvxeç (em. Reis-
kius: ôiajxé^ovxeç B: ôiarraiÇovxeç FP). 'Hpàx^eixoç yoùv ô qpuaixoç povovouyi xéxçaye
xai çpr|ai- «rïm'kr/ôoTiç Mvt)oöqxov 'loxoolt|v rjaxi]oev (loxopir|v r)oxr|oev BP: krcopelv

loyooev F) àvÛQtojrojv pàbaxa jxàvxcrv xai ëx^e^àpevoç xaûxaç xàç aoyypacpàç (codd.:
ëxXeljàpevoç xaûxa[ç xàç ouyypaqpàç] Zeller, Kirk/Raven/Schofield: [êx^eÇàpevoç xauxaç
xàç aeyypaqpàç] Schleiermacher, Gomperz) èjtoir|oaxo (BP: èjroir|aev F) êauxoû aoqpir|v,

jro?o)pafKT]v, xaxoxeyvipv.» oüxoo ô' eùxev, 8Jxeiôf|JteQ èvapxôpevoç ô nuffayÔQaç xoû
«booixoô auyyQàppaxoç >,éyei d)ôe- «ot» pà xov àépa xôv àvajtvéœ, où pà xo uôcoq xô

juvoû, oà xox' oïoco (em. Diels: xaxoiaw codd.) r|>6yov jxepi xoù Xôyov xoûôe.» yéyparrxai
ôè xô) rioffayÔQa ouyypàppaxa xpia, ITaiôeoxixôv, LIoXixixöv, <I>uoix6v- (7) xô ôè cpepo-

pevov cbç nuffayogoD Auaiôoç ècrn xoù Tapavxivou nuàayoQixoù, qpuyôvxoç eiç ©r)Paç
xai 'Ejxapeivtôvôa xaffpypoapévoc.

62 Cf. Verf., «Archippos [2]» und «Lysis», Neuer Pauly 1 (1996) 1002f. bzw. im Druck.
63 H. Diels, «Ein gefälschtes Pythagorasbuch», in: ders., Kleine Schriften zur Geschichte der anti¬

ken Philosophie, hrsg. von W. Burkert (Darmstadt 1969) 267 Anm. 4 AGPhilos 3,1890, 452

Anm. 4); A. Delatte, La vie de Pythagore de Diogène Laërce. Edition critique avec introduction
et commentaire (Brüssel 1922 Repr. Hildesheim/Zürich/New York 1988) 163. Anders (auf
unsicherer Grundlage) W. Burkert, «Hellenistische Pseudopythagorica», Philologus 105 (1961)
25 Anm. 1 und B. Centrone, «L'VIII libro delle 'Vite' di Diogene Laerzio», in: ANRW II 36,6

(1992) 4190.
64 So Burkert, a.O. (oben Anm. 63) 23ff.
65 Als Quelle des Berichts vermuten Diels, a.O. (oben Anm. 63) 267 Anm. 4 und Delatte, a.O.

(oben Anm. 63) 163 Demetrios von Magnesia, dessen Homonymenlexikon Diogenes häufig
benutzt; Centrone, a.O. (oben Anm. 63) 4190 und a.O. (oben Anm. 14) 149 denkt an Neanthes.



80 Christoph Riedweg

überhaupt keine Schriften verfasst bzw. hinterlassen, überwiegend aus der
Abgrenzung gegen pseudepigraphische Literatur hervorgegangen sind und daher
kaum als Aussage über den historischen Pythagoras beansprucht werden dürfen.

Auf die drei ebenfalls unechten Schriften Ilaiôeircixôv, noXxiixov, <1>döi-

xöv, deren Entstehung sich mit einiger Sicherheit ins 3. Jh. v.Chr. datieren lässt,
braucht hier nicht näher eingegangen zu werden66. Die Einbettung des Hera-
klitfragments bei Diogenes Laertios ist jedenfalls durchgängig suspekt und
liefert keine zuverlässigen Angaben über Pythagoras.

Wie steht es nun aber mit Heraklits Äusserung selbst? Welches Bild des

Pythagoras wird darin gezeichnet? Leistet das Zitat das, was Diogenes ihm
entnehmen zu können glaubt, nämlich den Nachweis, dass Pythagoras eigene
Schriften verfasst hat? Die letzte Frage ist in der modernen Forschung verschieden

beantwortet worden, wie denn überhaupt das Fragment als ganzes und in
seinen Teilen sehr unterschiedliche Interpretationen erfahren hat, wobei z.T.

auch mit Interpolationen gerechnet wurde. Um zu einer angemessenen Deutung

zu gelangen, ist es unabdingbar, den aus dem Zusammenhang gerissenen
und deswegen nicht ohne weiteres verständlichen Text Wort für Wort kurz zu
erörtern und die verschiedenen Interpretationsmöglichkeiten gegeneinander
abzuwägen.

Der förmliche Beginn nuhayÔQaç Mvt]oöqxou mit der Erwähnung des

Vaternamens, der hier erstmals bezeugt ist, deutet darauf hin, dass bei Heraklit
zuvor wahrscheinlich noch nicht von Pythagoras die Rede war, sondern dieser
neu eingeführt wird67 - am ehesten im Rahmen von Heraklits Dekonstruktion
der allgemein anerkannten geistigen Autoritäten: Homers, Hesiods und ande-

66 Die Datierung des sog. Tripartitums, aus dem Diog. Laert. auch noch in 8,9f. zitiert (cf. 8,14. 44

[Rückgriff auf 8,10]; Thesleff [wie Anm. 12] 170ff.), ergibt sich aus folgenden Überlegungen: 1)

Die tpia ßißkia IIuflayoQixa, welche Piaton nach einer apokryphen Nachricht durch Dion
von Philolaos kaufen Hess (Diog. Laert. 3,9 [Satyros]; 8,15. 84; Iambi. V. Pyth. 199; Cic. Rep.

1,16; Gell. 3,17,1), dürften mit den an unserer Stelle erwähnten drei Schriften des Pythagoras
identisch sein (cf. Burkert, a.O. [oben Anm. 63] 19 Anm. 3); 2) die Legende vom Ankauf dieser
drei Bücher für 100 Minen durch Piaton ist evident sekundär im Vergleich zu dem im übrigen
früher bezeugten Vorwurf, Piaton habe für 40 (Silber-)Minen das eine, von Philolaos selbst ver-
fasste Buch gekauft und es dann im Timaios plagiiert; ältestes Zeugnis für diesen Plagiatsvorwurf

ist Timon von Phleius fr. 54 Diels 828 SH; cf. im übrigen auch Hermippos fr. 40 Wehrli
Diog. Laert. 8,85; wenn der Vorwurf, wie vermutet wurde, auf Aristoxenos zurückgeht (cf.
Burkert, a.O. [oben Anm. 1] 226 Anm. 40), kann das Tripartitum nicht vor dem Ende des 4. Jh.

v.Chr. entstanden sein; auf der anderen Seite waren die «drei pythagoreischen Bücher» bereits

Satyros (zweite Hälfte des 3. Jh. v.Chr.) bekannt (Diog. Laert. 3,9); cf. allgemein Burkert, a.O.

(oben Anm. 1) 223ff.; A. S. Riginos, Platonica. The Anecdotes Concerning the Life and Writings
of Plato, Columbia Studies in the Classical Tradition 3 (Leiden 1976) 169ff.; Huffman, a.O.

(oben Anm. 4) 12ff.
67 Mansfeld (1990), a.O. (oben Anm. 14) 446, nach dessen nicht recht überzeugender Vermutung

Heraklit in diesem Fragment «the incipit of a treatise of the period» parodiert, spricht im
Zusammenhang mit nudayopriç Mvriaàpx0^ yon einer Sphragis.



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 81

rer; Pythagoras sollte wohl als besonders markantes Beispiel dafür dienen,
dass, wie Heraklit meint, auch «der Angesehenste» nur «Ansichten (ôoxéovxa)
erkennt und festhält» (22 B 28a D.-K. fr. 20 Marcovich 85 Kahn)68.

Dieser Sohn des Mnesarchos also praktizierte69 lötoqicx, Erkundigung, das
Sehen, Hören, Fragen und Lernen von anderen70 - eine Übung, die den, der
dies betreibt, zu einem i'oxcoq, einem Wissenden, macht; ihr Resultat ist rtoX,u-

pcriKr|, «Viel-Lernen/-Gelernt-Haben» oder - wie meist übersetzt wird - Viel-
wisserei; JioXupadir] erkennt Heraklit dem Pythagoras ausser in unserem Fragment

auch in 22 B 40 D.-K. fr. 16 Marcovich 18 Kahn Diog. Laert. 9,1) zu,
wobei deutlich wird, dass in seinen Augen solches «Informiert-sein» für sich
allein von äusserst zweifelhaftem Wert ist, wenn nicht bereits Verstand vorhanden

ist: «Vielwisserei lehrt nicht Verstand, sonst hätte sie's Hesiod und Pythagoras,

Xenophanes und Hekataios gelehrt»71.
Die Fortsetzung avÜQobjrojv (lâXioxa Jictvxtov wird von Uvo Hölscher als

Genitivus obiectivus zu ioxoQir|v gezogen und pcAioxa neben jxàvxoav wie bei
Zahlwörtern im Sinne von «ziemlich» verstanden: «Pythagoras hat Erkundigung

getrieben ziemlich bei allen Menschen»72. Zur Begründung fügt Hölscher
hinzu, dass sonst xaûxaç im folgenden ohne Beziehung bliebe. Das ist an sich
zutreffend, doch könnte xaûxaç natürlich auf etwas bezogen sein, was im
verlorenen Original vor dem Beginn unseres Fragmentes stand73 (darauf ist
zurückzukommen). Ausserdem gibt es für das Syntagma ioxoqît] mit Gen. obi.
m.W. keine wirkliche Parallele. Es ist daher wohl ratsam, avÜQdbjiüiv paAxaxa
Jiàvxcov mit der Mehrheit der Interpreten als adverbiale Bestimmung zu
f]oxr|08v zu ziehen: «Pythagoras betrieb am meisten von allen Menschen

ioxoqit|v» - man denkt unweigerlich an die zahlreichen Reisen74, von denen in
den Biographien die Rede ist und die nicht samt und sonders von vornherein
jeglicher Plausibilität entbehren: Zu den Ägyptern, Phöniziern und Babylo-
niern soll er gefahren sein, um sich in ihren jeweiligen Lehren kundig zu ma-

68 Cf. die Anordnung bei U. Hölscher, «Heraklit zwischen Tradition und Aufklärung», A&A 31

(1985) 14f.
69 Wie eine té^vT), ein Handwerk, oder eine Sportart (Hdt. 3,125,1... Ar|p,oxf|öea tov Kcdkupdrv-

xoç KQOT(üvif|xr]v ävöga, ir|ioöv te èovxa xai xfiv xb/yxy àoxéovxa agiota xâ>v xax'
eomxov; 9,33,2 àoxéoav jrevxâeffkov); anders A. Gercke, «Geschichte der Philosophie», in:
ders./E. Norden, Einleitung in die Altertumswissenschaft II (Leipzig 21912) 366 («Pythagoras
verarbeitete die Forschung, das vorhandene Wissen [anderer]»).

70 Cf. E. Zeller, «Über die ältesten Zeugnisse zur Geschichte des Pythagoras», in: O. Leuze
(Hrsg.), Eduard Zellers Kleine Schriften I (Berlin 1910) 459 Anm. 4 SB der Kgl. Akad. der
Wiss. zu Berlin 1889, 986 Anm. 4) «Eben diess nämlich, das Nachfragen bei andern, muss mit
der ioxogip gemeint sein».

71 nokupadiri vöov on ôiôâoxei- 'Haioôov yàg âv èôiôaÇe xai nuffayogriv, abxiç te Ee-

vocpâvea te xai 'Exaxalov.
72 Hölscher, a.O. (oben Anm. 68) 15 Anm. 46.
73 Cf. schon Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 131 Anm. 64.
74 Cf. ähnlich Kroisos zu Solon bei Hdt. 1,30.2: «cpikooocpécav yryv jrokkfjv Oeo)oir]c ei'vexev

èjrekfikv&aç;».

6 Museum Helveticum



82 Christoph Riedweg

chen75, mit Zoroaster soll er (was chronologisch nach heutiger Erkenntnis
unmöglich ist) zusammengetroffen76, ausser beim Rhapsoden Hermodamas auf
der Heimatinsel Samos77 auch beim vorsokratischen Kosmologen Pherekydes
von Syros zur Schule gegangen sein78 - loxoQir|v rjaxrjaev avOgcnjicov pdÄioxa
jràvxtov: Heraklit, der etwas jüngere Zeitgenosse, musste es wohl wissen.

Am meisten kontrovers ist die Deutung der nächsten Worte des Fragmentes,

was nicht zuletzt mit der zentralen Bedeutung zusammenhängt, die diese
für unsere Frage haben. Denn geht man von der Annahme aus, Pythagoras
habe nichts Schriftliches verfasst, so wird die Erwähnung von ouyYQacpai im
Zusammenhang mit ihm suspekt, und zwar ganz unabhängig davon, wie man
den «verzwickte(n)»79 Satz konstruiert. In der Tat hält nicht nur Diels im
Gefolge von Gomperz und Zeller mindestens xaûxotç xàç anyyQa(pâç für eine

spätere Interpolation, deren Zweck es gewesen sein soll, «ein altes Zeugnis für
die Schriftstellerei des Pythagoras herauszuschlagen»80; noch Kirk/Raven/
Schofield schliessen sich dieser Auffassung an und schreiben statt xaûxaç xàç
ouyyQaçpâç nach einer Vermutung Zellers81 ein schlichtes xaüxa, welches auf
oo(pir|v, jtoXupaüirjv, xaxoxexvir]v vorausweisen soll (217 «and selecting these
made them his own - wisdom, the learning of many things, artful knavery»).
Doch für einen so weitreichenden Eingriff in die Überlieferung lassen sich
keine durchschlagenden Gründe vorbringen. Dass auYYQaqpfi und èxXéYopai
vor Herodot nicht bezeugt sind, hat angesichts der enormen Lücken, die in der
Überlieferung des späten 6. und frühen 5. Jh. klaffen (keines der vorherodotei-
schen Prosabücher ist ganz erhalten), kein Gewicht82. Auch loxoQir| ist ja vor
Herodot nicht bezeugt, dessen Authentizität gleichwohl von niemandem
bestritten wird.

Akzeptiert man die Überlieferung, wie das in der neueren Forschung

75 Cf. u.a. Isokrates, Busiris28; Strabon 14,1,16: nuOayoQav Iotoqoüoiv cureL&eîv eiç Aïyujt-
tov xai Baßu?aöva qpikopafleiag x^Qi-v; Porph. V. Pyth. 6ff. llf. etc.; Burkert, a.O. (oben
Anm. 1) 112. 128. 441f.; N. Demand, «Pythagoras, Son of Mnesarchos», Phronesis 18 (1973)
92ff.; zur Ägyptenreise s. jetzt auch P. Kingsley, «From Pythagoras to the turbaphilosophorum:
Egypt and Pythagorean Tradition», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 57 (1994)
Iff.; allgemein G. E. R. Lloyd, Magic, Reason and Experience (Cambridge 1979) 237f.

76 Aristoxenos fr. 13 Wehrli Hippol. Ref. 1,2,12) etc.
77 Cf. W. Burkert, «Die Leistung eines Kreophylos. Kreophyleer, Homeriden und die archaische

Heraklesepik», MusHelv 29 (1972) 77f.
78 Cf. Zeller, a.O. (oben Anm. 11) I 1,383; Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 111 «an old tradition»;

M. L. West, Early Greek Philosophy and the Orient (Oxford 1971) 2; Schibli, a.O. (oben
Anm. 5) 6. 1 Iff. 16 Anm. 5. 126f. 131.

79 Cf. Zeller, a.O. (oben Anm. 70) 461.

80 Diels, a.O. (oben Anm. 63) 266.
81 Zeller, a.O. (oben Anm. 70) 461 Anm. 3. Kirk/Raven/Schofield, a.O. (oben Anm. 10) 217 («our

emendation») haben Zellers Vorschlag übersehen.
82 Cf. in diesem Zusammenhang Nieddu, a.O. (oben Anm. 56) 214 «La nostra informazione sulla

vita culturale nella Grecia di VI e V secolo è casuale e frammentaria, e puo dar luogo ad inter-
pretazioni fatalmente impressionistiche dello stato delle cose».



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 83

überwiegend der Fall ist, so bereitet doch das genaue Verständnis des Satzes

unangenehme Schwierigkeiten. Es bleibt insbesondere das Problem, worauf
denn das Demonstrativpronomen xaéxaç verweist und wie der Satz überhaupt
zu gliedern ist: Wozu gehört xaûxaç xàç ouyyQaqpàç? Um mit dem letzten zu
beginnen: Wenn Diogenes Laertios das Fragment als Zeugnis dafür betrachtet,
dass Pythagoras Schriften hinterlassen hat, so wird er in xaéxaç xàç auy-
ypaqpàç wohl ebendiese Schriften erkannt und sie als Akkusativobjekt zu
èjtoir)oaxo gezogen haben; éauxoù aocpir|v, jroLupa{Kr|v, xaxoxexvipv wären

dann alles Appositionen83: «diese Schriften verfasste er: seine eigene Weisheit,

Viellernerei, Gaunerei». Hinter £jroif|oaxo müsste in diesem Fall in einer
modernen Ausgabe ein Hochpunkt oder zumindest ein Komma stehen.

Diese Deutung, die nicht allein bei Diogenes vorauszusetzen ist, sondern
auch in der Moderne in Bollacks Schüler Jean Lallot einen energischen
Verfechter gefunden hat84, besitzt den unbestreitbaren Vorteil, dass xcukaç xàç
ouyyQcupàç ejtoif|aaxo als periphrastische Wendung für xaüxa auvéyQa\|t£v
gesehen werden könnte; xaüxa würde dabei im Sinne von xoiaüxa auf das
folgende vorausweisen («et, faisant son choix, il composa ce genre d'ouvrages ...»
übersetzt Lallot)85; wir wären damit der Aufgabe enthoben, uns über das

Bezugswort von xaûxaç Gedanken zu machen - ganz abgesehen davon, dass wir
ein eindeutiges Zeugnis für Pythagoras als Schriftsteller hätten.

Auch wenn eine Widerlegung im strengen Sinn kaum möglich ist, so
spricht m. E. doch der natürliche Satzfluss gegen eine solche Lösung, bei der
£xÀ.£^àpevoç merkwürdig isoliert wäre (an den beiden Stellen, wo Herodot das
Verb verwendet, ist das direkte Objekt dazu aus dem Kontext mühelos zu
ergänzen)86. Die Gliederung in die zwei Syntagmata xai èxÀ,£^à|i£voç xaûxaç
xàç ouyypa(pàç und èjroLîjoaxo eauxoü oo(pîr]v liegt viel näher: «er traf eine
Auswahl aus diesen Schriften und schuf sich seine eigene87 Klugheit». Dass aus
dem ursprünglichen Kontext wohl klar hervorging, worauf sich xaéxaç
bezieht, wurde bereits angedeutet. Wir tun uns damit notgedrungen schwer. Man
hat orphische Dichtung vorgeschlagen88 - warum dann nicht auch Hesiod, dem

83 Cf. Diels, a.O. (oben Anm. 63) 266 Anm. 2; Mansfeld 1990), a.O. (oben Anm. 14) 443; anders
wenig überzeugend Centrone, a.O. (oben Anm. 63) 4189 «tuttavia la successiva causale intro-
dotta da ëjieiÔriJreQ fa pensare che la prova dell'attività scrittoria vada vista piuttosto nella rela-
zione tra il physikon e la critica eraclitea» etc.

84 Lallot, a.O. (oben Anm. 14); cf. auch J. Bollack/H. Wismann, Heraclite ou la séparation (Paris
1972) 351.

85 19; ders. 20f. vermutet einen Zusammenhang zwischen den drei Appositionen und dem Tripar-
titum; ebenso BollackAVismann. a.O. (oben Anm. 84) 353f.; Mansfeld (1990), a.O. (oben Anm.
14) 444.

86 1,199,2; 3,38,1.
87 èctuToù ist schwerlich mit Burnet u.a. zu èjtoif|aon:o zu ziehen, cf. M. Marcovich, Eraclito,

Frammenti (Florenz 1978) 47f.
88 U.a. W. Rathmann, Quaestiones Pythagoreae Orphicae Empedocleae, Diss. phil. (Halle 1933)

93; Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 131. 210 etc.; cf. Marcovich, a.O. (oben Anm. 87) 48.



84 Christoph Riedweg

Heraklit genauso jroÄupcdKri ohne voùç vorwirft wie Pythagoras89? Ebenfalls
in Frage kommen Pherekydes von Syros und Anaximander von Milet, denen
konkurrierend die Ehre zuerkannt wird, Erfinder des Prosabuches zu sein90 -
ouYYQCt(pf| ist ja in der Regel eine Bezeichnung für Prosaschriften, wäre in
diesem Fall also besonders geeignet91. Pherekydes wird in unseren Quellen
wiederholt als Lehrer des Pythagoras erwähnt92, wobei von einer besonders innigen

Beziehung zwischen den beiden die Rede ist: Als Pherekydes auf Delos
schwerkrank darniederlag, soll Pythagoras zu ihm gefahren sein, ihn wie ein
treuer Sohn gepflegt und schliesslich auch bestattet haben93. In dem wenigen,
was von Pherekydes einerseits und Pythagoras andererseits bekannt ist, sind
gewisse Übereinstimmungen nicht zu verkennen: Auch von Pherekydes heisst
es, dass er von Phöniziern und Ägyptern beeinflusst worden sei94; wie Pythagoras

scheint er die Unsterblichkeit der Seele und ihre Wiedergeburt gelehrt95
und das Blutvergiessen für ein Verbrechen gehalten zu haben96; die spärlichen
Fragmente weisen seine Schrift als eine eigenwillige Kosmogonie aus, die bei
aller mythischen Einkleidung auf eine naturphilosophische Deutung hin offen
war97; ein ähnliches Neben- bzw. Ineinander von Mythos und rationaler
Welterklärung lassen im Kern wohl alte pythagoreische Sprüche erkennen98. Mag sein,
dass diese und andere, uns heute nicht mehr fassbare Ähnlichkeiten bereits
Heraklit aufgefallen sind.

89 Cf. Kirk/Raven (cf. Anm. 10) in der Ausgabe von 1957, 219.

90 Pherekydes als Erfinder: 7 A 1 D.-K. fr. 1 Schibli (- Diog. Laert. 1,116) toùtôv q)r|oi 0eo-
jropjToç (FGrHist 115 F 71) jipdhcov jteçi qpuaecoç xai ffecöv ["Ekkpat] ygarpai (dazu Schibli,
a.O. [oben Anm. 5] 2ff.); Anaximander als erster Prosaautor: 12 A 7 Themist. Or. 26, 317c)
èHdQQT|ae Jtgârroç cbv ïapev 'E/,/.t]vojv kàyov è^eveyxeïv jtepL qpûaecoç auyyeyoappévov
(dazu Nieddu, a.O. [oben Anm. 56] 216ff.); cf. auch Rosier, a. O. (oben Anm. 19) 89 Anm. 144;
Ch. H. Kahn, The Art and Thought ofHeraclitus. An Edition of the Fragments with Translation
and Commentary (Cambridge 1979) 113f. «there were no doubt other prose treatises circulating
in the neighbourhood of Miletus, Samos, and Ephesus, of which we know little or nothing»;
Mansfeld (1983), a.O. (oben Anm. 14) 26f.

91 An prosaische «trattati di matematica orientali (babilonesi)» denkt im Anschluss an Wilamowitz
und von Fritz - cf. auch Kranz, a.O. (oben Anm. 14) 99 - Marcovich, a.O. (oben Anm. 87) 48.

92 Die Stellen bei Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 11 Anm. 24; s. auch o. Anm. 78. Übrigens wird auch
Anaximander als Lehrer des Pythagoras genannt (Apollonios bei Porph. V. Pyth. 2, cf. Iambi.
V. Pyth. 11).

93 Die Stellen ebenfalls bei Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 11 Anm. 24.

94 Fr. 80 Schibli 7 B 4 D.-K. Philon von Byblos bei Eus. PE 1,10,50); die antiken Stellen für
eine Ägyptenreise des Pherekydes bei Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 11 Anm. 23. Cf. allgemein
West, a.O. (oben Anm. 78) 28ff.; Schibli 38 Anm. 70. 79ff. 132.

95 Cf. Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 104ff.
96 Cf. West, a.O. (oben Anm. 78) 25; Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 122f.
97 Cf. Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 87ff. 134.

98 Cf. Aristoteles, Flepi ttöv nuffayopeicnv fr. 6 Ross 159 u. 174 Gigon Porph. V. Pyth. 41

und Ailian, Var. hist. 4,17); ders. An. post. 94b32^f; dazu Kirk/Raven/Schofield, a.O. (oben
Anm. 10) 236 («a systematic rationalizing interpretation of myth»); cf. allgemein auch Menan-
der Rhet. 337,15f. Russell/Wilson.



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 85

Die anschliessende negative Chrakterisierung der oocpLT] des Pythagoras
als JioXu^icdKr) und xaxoxexviri kann hier übergangen werden". Für unsere
Frage von einiger Wichtigkeit ist auf jeden Fall die Feststellung, dass Pythagoras

von Heraklit in der Tat mit Schriften in Verbindung gebracht wird. Die
iötoqit] des Vorsokratikers von Samos beschränkte sich nach diesem frühen
Zeugnis offensichtlich nicht auf mündliche Erkundigung, sondern schloss eine
Verwertung schriftlicher Quellen mit ein100. Es wäre eher verwunderlich, wenn
er selbst dabei auf den Gebrauch dieses noch jungen, für die Entwicklung der
griechischen Kultur ausserordentlich bedeutsamen Mediums gänzlich verzichtet

hätte - eines Mediums, welches mindestens in Teilbereichen der «ionischen
Lebensart»101 damals bereits seinen Platz gehabt haben dürfte. Wäre dieser
Verzicht für Pythagoras als Person ausserdem gewissermassen konstitutiv, wie
dies die späteren Zeugnisse uns glauben machen wollen, dann hätte eine
Anspielung darauf im vorliegenden Kontext kaum unterbleiben können.

Dass Heraklit in 22 B 40 D.-K. überdies Pythagoras zusammen mit Hesiod,
Xenophanes und Hekataios als Beispiel für Vielwisserei ohne Verstand anführt
(s. o.), verdient in unserem Zusammenhang ebenfalls Beachtung. Sowohl
Hesiod, dessen Epen Heraklit kaum nur von Rezitationen her gekannt haben
wird, wie Xenophanes und Hekataios haben nach überwiegender Einschät-

99 Zur JtokufiafKr] s. o.; zur xaxoxexvlq cf. K. Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der grie¬
chischen Philosophie (Frankfurt 21959) 235f. (236 «Heraklit beschuldigt den Pythagoras, das

Volk durch scheinbare Beweise übermenschlichen Wissens hinters Licht geführt zu haben»);
cf. schon Th. Gomperz, Zu Heraklit's Lehre und den Überresten seines Werkes, SB Wiener
Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Cl. 113 (1887) 1002f.; J. Burnet, Early Greek Philosophy (London
41930) 134 Anm. 2; Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 161; anders Marcovich, a.O. (oben Anm. 87)
48f. («xaxoxeyvoç potrebbe implicare, qui, 'chi manda avanti falsi testimoni'»); ausgewogen
Kahn, a.O. (oben Anm. 90) 114: «For all his 'scientific' Ionian background, there was something
of the sorcerer and wonder-worker about Pythagoras which was probably inseparable from his

enormous prestige in the Greek colonies of South Italy and his considerable reputation throughout

the Greek world. Though he was certainly no shaman in the sense of being a primitive
witch-doctor, he does seem to have cultivated the role of charismatic leader with superior
powers, like bilocation - a man who would be venerated by his followers as more than human, but
regarded by outsiders as something of a fraud.»

100 Soweit herrscht unter den modernen Interpreten, welche das Heraklitfragment in der überlie¬
ferten Fassung für echt halten, Einigkeit; cf. u.a. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 131; Mansfeld,
a.O. (oben Anm. 14) 444: «Pythagoras according to Heraclitus may have been a reader of books
and have made a selection, a personal canon so to speak, or a personal mille recette. This he
made use of, claiming the result as his own and producing a mess.» Dass das Fragment die
Existenz von Schriften des Pythagoras nicht 'beweist', wie verschiedentlich betont wird (u.a.
Burkert, a.O. [oben Anm. 1] 131; Centrone, a.O. [oben Anm. 63] 4189: «Si puö notare, dal punto di
vista sintattico, che xaûxaç xàç auyyçacpàç è oggetto di èxke^àpevoç e non di èn:ott)oaxo, e

dunque il frammento di Eraclito in sé considerato non prova un'attività scrittoria di Pitagora»),
ist ohne weiteres zuzugeben; doch schliesst es sie auch keineswegs aus, sondern deutet m.E.
eher in die Gegenrichtung; cf. jetzt auch J. H. Lesher, Rez. von Huffman (oben Anm. 4),
Ancient Philosophy 15 (1995) 583.

101 Hdt. 4,95,2 im Zusammenhang mit Pythagoras und Zalmoxis.



86 Christoph Riedweg

zung schriftliche Werke verfasst102. Soll dies einzig bei Pythagoras anders gewesen

sein?103

Auch auf einen Unterschied zwischen Heraklits und Xenophanes' polemischen

Äusserungen über Pythagoras ist aufmerksam zu machen: Während He-
raklit den bestimmten Eindruck erweckt, seinen Kollegen aus Samos genau zu
kennen, über ihn und seine Lehre bis in Einzelheiten hinein informiert zu sein,
beruft sich Xenophanes, unser ältester Zeuge, zumindest für seine spöttische
Anekdote über die Wiedergeburtslehre104 ausdrücklich auf das Hörensagen (21
B 7 D.-K. Diog. Laert. 8,36):

«Und sie sagen, er habe einst, als er vorüberging, ein junges Hündchen, das geprügelt

wurde, bemitleidet und folgendes Wort gesprochen: 'Halte ein und haue nicht,
denn wahrlich, es ist die Seele eines Freundes: Ich erkannte sie, als ich hörte, wie sie

Laute von sich gab'»105.

Hier also ein cpaot, dort das bestimmte ioxopir]v f)oxr]oev und èxX.E^âp£-

voç xaéxaç xàç ouyypaq)àç èjroiriaaxo êauxoù oocpir|v usw.: Es fällt auf
diesem Hintergrund schwer zu glauben, dass Heraklit einzig von Erzählungen an-

102 Zur Frage der ursprünglichen Schriftlichkeit der Hesiodeischen Werke cf. u.a. 0. Andersen,
«Mündlichkeit und Schriftlichkeit im frühen Griechentum», A&A 33 (1987) 38f.; E. Stein,
Autorb ewusstsein in der frühen griechischen Literatur, ScriptOralia 17 (Tübingen 1990) 49ff. Cf.

allgemein auch Mansfeld (1990), a.O. (oben Anm. 14) 445f.: «It cannot be denied that Heracli-
tus had practised inquiry the way Pythagoras had, or was a well-read person. He must have been

thoroughly familiar with this literature, or 'those writings', too: with the poems of Homer, He-
siod, Archilochus, and Xenophanes, with the prose works of Hecataeus and, presumably, with
the treatises of the early Milesian physicists Anaximander and Anaximenes One may argue,
of course, that the works composed by the poets belong with an oral culture and adduce the
reference in B42 to the recitations of the poems of Homer and Archilochus in public competitions
at festivals. But Hecataeus' views must have [<been>?] known from his books, and Heraclitus'
reference to astronomical passages in Homer and his quotation of a line presuppose that he

checked out the text and studied it (ioxopir]). The ouyyQacpai of B129 include 'the documents';
that written copies of the works of the poets existed at the time no one denies; that they could be

consulted need not be doubted»; zu den ältesten Prosabüchern und ihrer Verbreitung Nieddu,
a.O. (oben Anm. 56) 214f.: «Nonostante la loro primaria funzione di Vorlesetexte, la loro scarsa

disponibilité e limitata circolazione (caratteristiche queste del resto ovvie in una civiltà mano-
scritta, soprattutto ai suoi inizi), essi si dimostrano opere formalmente più o meno compiute, ac-

cessibili in qualche misura alle persone interessate, verosimilmente copiate, lette ed ereditate
da discepoli ed amici, se non addirittura dedicate come anathemata in templi».

103 Cf. Kranz, a.O. (oben Anm. 14) 99; Lailot, a.O. (oben Anm. 14) 22f. (mit dem interessanten
Hinweis in Anm. 1: «W. Burkert reconnaissait du reste, dans un récent colloque tenu à Paris,

qu'on ne peut pas absolument écarter l'hypothèse qu'Héraclite ait eu connaissance de certains
écrits qu'il attribuait à Pythagore»).

104 Die Elegie enthielt ursprünglich sicher noch mehr Informationen über Pythagoras, der im vor¬

ausgehenden bereits genannt sein musste (cf. xai jtoxé piv
105 Kai noté ptv axucpeXif^opevou axûXaxoç Jiapiôvxa | qpaoiv ênoixxïpai xai xoôe cpaaüai

ëjtoç-1 'jtaûaai pqôè QaJtiÇ', èrcei f) (piXou àvépoç èoxiv | xf|v eyvcov qp-&£yi;apévT]ç
odcov'. Cf. zur Sache Dikaiarch bei Porph. V. Pyth. 19: MdXioxa pévxoi yvcopipa Jtapà nâotv
èyévexo jtqcoxov pèv coç ùOavaxov eivai cpqoi xqv i[>uxf|v, eixa p.exaßàkhovaav eiç ak'ka

yévr) Çcptov xxX.



«Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 87

derer über den älteren, vor seinem Wegzug nach Unteritalien nicht weit
entfernt lebenden Zeitgenossen Bescheid wusste. Entweder kannte er ihn noch
persönlich, oder es waren ihm auch schriftliche Dokumente greifbar, deren

kompilatorischer Charakter offenbar in die Augen stach. Sein Wissen scheint

jedenfalls aus erster Hand zu stammen106.

*

Mit der Abfassung von Schriften durch Pythagoras rechnet schliesslich
explizit ein anderes sehr frühes Zeugnis. Es stammt von Ion von Chios, einem
überaus vielseitigen Autor, der ungefähr von 490 bis 422 v.Chr. gelebt und u.a.
Dithyramben, Tragödien, Komödien, Epigramme und Lyrik sowie verschiedene

Prosawerke geschrieben hat, von denen leider nur ganz wenige
Fragmente auf uns gekommen sind107.

Immerhin, in zwei dieser Fragmente kommt Ion direkt auf Pythagoras zu
sprechen. Beim ersten (36 B 4 D.-K. fr. 92 Leurini Diog. Laert. 1,120) handelt

es sich um einen Ausschnitt aus einem Epigramm auf den verstorbenen
Pherekydes von Syros, von dem es heisst, dass er sich durch Männlichkeit und
Ehrgefühl ausgezeichnet habe und daher auch jetzt als Verblichener für seine
Seele ein erfreuliches Leben habe, «wenn denn Pythagoras wahrhaftig weise
ist, der mehr als alle / der Menschen Gesinnungen sah und genau
kennenlernte»108.

Der Sinn der Verse ist wegen des fehlenden Kontextes nicht leicht zu erfassen.

Auf Einzelheiten kann aus Platzgründen nicht näher eingegangen
werden109. Zu beachten ist jedenfalls, dass Pherekydes und Pythagoras bereits hier
in enger Beziehung zueinander gesehen werden, wobei mir scheint, dass Pythagoras

nicht allein als Gewährsmann für das Fortleben der Seele, sondern auch
für die hohe Sittlichkeit des Pherekydes angeführt wird, aus der Pythagoras

106 Zu denjenigen, von denen Heraklit sagt (22 B 108 D.-K. fr. 83 Marcovich 27 Kahn Stob.

3,1,174): ôxôoorv ^ôyouç rjxouoa, oùôeiç àqpixveîxai èç xoùxo, (dote yivojaxeiv öxi ootpov
èoxi jrâvxcov xexcoQiapivov, zählt gewiss auch Pythagoras (NB: àxoûeiv wird auch im
Zusammenhang mit der [lauten] Lektüre verwendet, cf. u.a. Hdt. 1,48,1; Plat. Phaidr. 275a7 etc.; s.

D. M. Schenkeveld, «Prose Usages of AKOYEIN 'to Read'», ClQu 42, 1992, 139ff.; cf. auch

Nieddu, a.O. [oben Anm. 56] 223 Anm. 36).
107 Cf. A. Leurini, Ionis Chii testimonia etfragmenta. Classical and Byzantine Monographs 23 (Am¬

sterdam 1992).
108 T>ç ô pèv f)voQÉr] xe xexaapévoç f|ôè xal aiôot | xai cpfKpevoç i|mXTÎ xeqkvov exei ßioxov,

| euJtEQ IluOayÔQrig èxûp.a)ç [ô] (del. Sandbach) ooqpôç, <ôç> (coni. Sandbach) jxeqî jrdvxcov
| àvffQcojunv yvcopaç elôe xai èÇépaffev.

109 Zum grösseren Zusammenhang cf. (im Anschluss an Rathmann) Kranz, a.O. (oben Anm. 14)
104: «es handelt sich hier um die Gegenüberstellung zweier verschiedener Menschen von
denen der eine der apexr), der andere der xaxia gelebt hat»; zur Textgestalt F. Sandbach, «Ion
of Chios on Pythagoras», PCPhS 5 (1958/9) 36. In den Versen 3f. nimmt Ion wohl kritisch auf
Heraklit 22 B 129 D.-K. Bezug; cf. Delatte, a.O. (oben Anm. 63) 162f.; Kranz, a.O. (oben Anm.
14) 105; Sandbach loc.cit. 36; Leurini, a.O. (oben Anm. 107) 129.



88 Christoph Riedweg

wohl ähnlich wie Empedokles1111 auf ein «erfreuliches Fortleben für dessen
Seele» schloss111.

Woher Ion Pythagoras' Ansicht kannte, ob aus mündlicher Tradition oder
vielleicht auch aus schriftlicher Überlieferung, bleibt hier völlig offen. Man hat
schon vermutet, dass er selbst zu den Pythagoreern gehörte oder ihnen zumindest

nahestand. Die Vermutung gründet sich ausser auf das besprochene Fragment

in erster Linie auf das philosophische Werk mit dem merkwürdigen Titel
Tpiaypôç bzw. Tpiaypoi («Dreiheiten», «Dreibrüche» o.ä.)112, in dem die Dreizahl

zur Grundlage der Welt gemacht wird: Jictvxa XQia xai oùôèv jiLéov f\
eXaooov xoûxoov xarv xqlcdv, lautet der erhaltene Anfangssatz dieses
Werkes"3. Da nach Aristoteles' Zeugnis auch die Pythagoreer der Ansicht waren,
das All und die Gesamtheit aller Dinge würden durch die Drei begrenzt («denn
Schluss, Mitte und Anfang umfassen die Zahl des Alls, diese aber die der Drei-
heit»)114, scheint die Annahme eines pythagoreischen Einflusses auf Ion nicht
ganz unbegründet115.

Wie dem auch sei, Ion bringt jedenfalls Pythagoras nicht nur indirekt mit
Schriften in Verbindung wie Heraklit, sondern spricht auch ganz ausdrücklich
von Dichtungen des Samiers (36 B 2 D.-K. fr. 116 Leurini FGrHist 392 F 25a

Diog. Laert. 8,8)116:

«Ion von Chios sagt in den 'Triagmoi', er (d.h. Pythagoras) habe einige Gedichte
verfasst und sie Orpheus zugeschrieben».1'7

Die zurückhaltendste Erklärung der Äusserung geht dahin, dass es sich
um eine blosse Mutmassung des Ion handle: Er habe orphische Verse gekannt,
deren Ähnlichkeit mit der pythagoreischen Lehre ihm aufgefallen sei und als

deren wahren Autor er daher Pythagoras erschlossen habe118. Zugunsten dieser
Interpretation spricht die Tatsache, dass Spekulationen über die eigentlichen

110 31 B 146,3 und 147 D.-K. Katharmoi fr. 17 Zuntz fr. 107 Gallavotti 132f. Wright 136f. In-
wood.

111 Cf. schon U. von Wilamowitz-Moellendorff, «Lesefrüchte», Hermes 62 (1927) 281 ders.,
Kleine Schriften IV (Berlin 1962) 437 Anm. 2: «Pythagoras hat es den einzelnen Menschen
anzusehen vermocht, ob sie sich ein seliges Fortleben der Seele verdienten».

112 Cf. Leurini, a.O. (oben Anm. 107) 161.

113 36 B 1 D.-K. fr. 114 Leurini FGrHist 392 F 24 Harpokr. s. v. "low).
114 Arist. Cael. 268al0ff.
115 Cf. u. a. E. Diehl, «11) Ion von Chios», RE 11,2 (1916) 1864f. Vorsichtig Sandbach, a.O. (oben

Anm. 109) 36; cf. auch Schibli, a.O. (oben Anm. 5) 88 mit Anm. 31.

116 Cf. Clem. AI. Strom. 1,131,4: "Itov ôè ô Xloç èv xoïç Tpiaypoîç xai IledayÔQav eiç 'Opqpéa

àvcveyxeîv riva laxooel.
117 "Iarv ôè ô Xloç èv xoîç Toiaypolç (pr]oiv aùxôv ëvia jxoifjoavxa àveveyxeîv eiç 'Opcpéa.
118 Cf. Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 129f. - Kaum richtig die Deutung von Kranz, a.O. (oben Anm.

14) 103f.: «Dabei hat Ion Gedichte verwendet, die unter dem Namen des Pythagoras umliefen
und in denen dieser eine Lehre auf Orpheus zurückführte - denn etwas anderes können die

Worte Diog. 8,8... nicht bedeuten»; ähnlich Gigon, a.O. (oben Anm. 14) 125; cf. Burkert loc. cit.



Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 89

Verfasser der unter Orpheus' Namen umlaufenden Bücher in der Antike
beliebt waren119.

Selbst bei einer solchen Deutung120 scheint aber eines unbestreitbar: Der
vielleicht noch zu Lebzeiten des Pythagoras geborene Ion geht völlig selbstverständlich

davon aus, dass Pythagoras Bücher - bzw. genauer: Gedichte - ver-
fasst hat. Unabhängig von der inhaltlichen Richtigkeit bestätigt sein Zeugnis
damit den bei der Besprechung der Heraklitfragmente gewonnenen Eindruck,
dass dem 5. Jh. die in der frühen Kaiserzeit so verbreitete Vorstellung, Pythagoras

habe nichts geschrieben, noch durchaus fremd war.

*

Man mag einwenden: «Schön und recht, aber sollte Pythagoras tatsächlich
Verse oder ein Prosabuch geschrieben haben, dann müssten sich doch in der
antiken Literatur irgendwelche Spuren davon finden».

Hierzu sei zunächst zu bedenken gegeben, dass der Entscheid Hermann
Diels', in seiner so einflussreichen Sammlung der Fragmente der Vorsokratiker
bei Pythagoras auf einen B-Teil mit echten, angezweifelten und gefälschten
Fragmenten zu verzichten, zu einer gewissen Verzerrung des Bildes geführt hat.

Eigentlich herrscht an Fragmenten ja überhaupt kein Mangel. Die sehr heikle
und m.E. noch nicht endgültig geklärte Frage ist nur, ob unter den vielen, die
mehr oder weniger zweifelsfrei als ps.-pythagoreisch zu erweisen sind, nicht
doch auch einzelne echte überliefert sein könnten, wie das heute z.B. für Ar-
chytas allgemein angenommen wird121, für Pythagoras jedoch wegen der
communis opinio, er habe nichts geschrieben, kaum je erwogen wird122.

Diese dornenvolle Aufgabe umfassend auszuführen, würde den Rahmen
dieses Beitrags bei weitem sprengen. Es mag daher genügen, einige kurze
Hinweise zu geben, die im übrigen dazu angetan sind, die enormen Schwierigkeiten,

denen ein solches Unterfangen begegnet, exemplarisch vorzuführen.
Von Aristoteles ist ein Fragment aus der Schrift über die Philosophie des

Piatonfreundes und Pythagoreers Archytas erhalten, in dem Aristoteles gegen
seine Gewohnheit nicht von den «sogenannten Pythagoreern» spricht (was
immer wieder zu Spekulationen über die Pythagoraskenntnis des Stagiriten An-

119 Cf. bes. Clem. AI. Strom. l,131,3ff.; Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 130.
120 Sollte Ions Aussage auf intimerer Kenntnis beruhen, so wäre bei den Gedichten in erster Linie

an LeqoL koyoi zu denken, cf. Verf., Jüdisch-hellenistische Imitation eines orphischen Hieros
Logos. Beobachtungen zu OF245 und 247 (sog. Testament des Orpheus), Classica Monacensia
7 (Tübingen 1993) 54 Anm. 146; dass die von Aristoteles referierte pythagoreische Zahlenlehre
sehr enge Parallelen zur orphischen Theogonie, wie sie in den Ps.-Klementinen fassbar wird,
aufweist (cf. Burkert, a.O. [oben Anm. 1] 38f.), verdient in unserem Zusammenhang jedenfalls
Beachtung.

121 Cf. oben Anm. 4.

122 Dies, obwohl an sich selbst bei nur mündlicher Überlieferung auch echte dicta auf uns gekom¬
men sein könnten.



90 Christoph Riedweg

lass gegeben hat), sondern Pythagoras selbst anführt (FIeqI xfjç 'Aqxvteiou tpi-
koocxpiaç fr. 2 Ross fr. 152 Gigon Damask. Dub. et sol. 2, p. 172,20f. Ruelle):

«Aristoteles berichtet in den 'Ap/oxeta, dass auch Pythagoras die Materie ein
'anderes' nenne, da sie im Fluss sei und immer ein 'anderes' werde»121.

Wenn das Fragment, wofür u.a. Walter Burkert gegen frühere Forscher
plädiert124, tatsächlich echt ist, dann enthält es mit âkko ein authentisches Py-
thagoraszitat. Aristoteles könnte dieses zwar auch aus mündlicher Überlieferung

gekannt haben125. Kontext und Bestimmtheit der Auslegung deuten aber
eher darauf hin, dass ihm eine schriftliche Äusserung vorlag, in der das Wort
âkko für etwas gebraucht wurde, was Aristoteles mit seinem Begriff der Materie

ausdeuten konnte.
Und doch scheinen gewisse Zweifel an der Zuverlässigkeit des Neuplato-

nikers Damaskios, dem wir das Fragment verdanken, leider angebracht. Es
könnte nämlich, wie ich meine, sein, dass in seiner Paraphrase der Name Pythagoras

anstelle desjenigen des platonischen Timaios steht, der in der späteren
Antike regelmässig als Pythagoreer betrachtet wird und in Piatons gleichnamigem

Dialog die xüqcx, die von Aristoteles bekanntlich mit der i3Lr| identifiziert
wird, als xpixov «äkXo» yévoç einführt (Ti. 48e4), sie ausserdem als ctXkotov
bezeichnet126. Mit dieser Möglichkeit ist umso eher zu rechnen, als Aristoteles
in einer anderen verlorenen Schrift Archytas' Lehre mit Piatons Timaios
verglich (Tà èx xoü Tipaîon xai xcöv Aqx^leicdv a')127. Damaskios' vage
Angabe 8v xoïç 'Aqxvleîoiç könnte sich also auch auf dieses Werk beziehen. Es
bleibt daher höchst unsicher, ob man dieses aristotelische Zeugnis für Pythagoras

in Anspruch nehmen darf128.

Ion von Chios rechnete, wie dargelegt, damit, dass Pythagoras Gedichte
verfasste. Nun weiss in der Tat Herakleides Lembos, ein Politiker und Schriftsteller

des 2. Jh. v.Chr., im Anschluss an den Peripatetiker Sotion nicht nur von
einem Werk «Über das All» in Versen129, sondern auch von einem Hieros Logos

123 'ApiaxoTe/.r]c; ôè èv xoïç 'Apxvxeîoiç ioxopeî xai. ITuffayÖQav «âkko» xfiv ukr]v xaketv cbç

QEuoxr]v xai àei âkko yiyvôpevov.
124 Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 80f.
125 So anscheinend Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 81: «Maybe he was attempting a philosophical in¬

terpretation of a traditionary pronouncement of Pythagoras, in which the word 'other' (âkko)
occurred».

126 Ti. 50c2: èxpayeïov yào qpuaei jxavxi xetxai, xivoupevôv xe xai ôiaoxT]|xaxiÇôp.evov ujtô
xâ>v eioiôvxcov, qpaivexai ôè ôi' èxetva âkkoxe àkkoïov; cf. auch Aetios 1,9,2 etc.; Burkert,
a.O. (oben Anm. 1) 59 Anm. 35.

127 Nr. 94 bei Diog. Laert. 5,25 Nr. 85 in Hesychs Werkkatalog.
128 Schon Zeller, a.O. (oben Anm. 11) 1 1,470 Anm. 3 rechnete mit der Möglichkeit einer fälschli¬

chen Übertragung auf Pythagoras durch Damaskios; cf. auch de Vogel, a.O. (oben Anm. 1) 215;

H. Cherniss, Aristotle's Criticism ofPresocratic Philosophy (New York 31976) 17 Anm. 68.

129 Burkert, a.O. (oben Anm. 1) 307 vermutet, dass Kallimachos fr. 442 Pfeiffer Diog. Laert.
9,22f.) auf dieses Werk zu beziehen ist: LlaQpevLôrtç xai aùxoç ôè ôià jxoir|pâxcov cpiko-

aoqpeî, xaffouieQ 'Hoioôôç xe xai Hevocpàvriç xai 'Epjxeôoxkfjç xai ôoxeï jxqwxoç



Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum? 91

zu berichten, dessen Anfangsvers er sogar zitiert (FHG 3,170 Diog. Laert.
8,7): co véoi, àXkà OEßeode pefP fioux^Ç xotôe Jtâvxa («Ihr Jungen, ehrt dies
alles mit Schweigen»). Dass Herakleides noch verschiedene andere Werktitel,
einige davon nach aller Wahrscheinlichkeit pseudepigraphisch, nennt130, ist
nicht unbedingt geeignet, das Zutrauen zu seinen Angaben zu erhöhen. Und
doch ist ihm zugute zu halten, dass er sich offenkundig bemühte, zwischen echten

und unechten Werken xaxà xö öuvaxöv zu unterscheiden, weist er doch
darauf hin, dass der sog. Muoxixôç X.6yoç in Wirklichkeit von Hippasos
stamme und zur Verleumdung des Pythagoras verfasst worden sei, ausserdem,
dass der Krotoniate Aston viele Reden geschrieben und Pythagoras beigelegt
habe.

Sieht man einmal davon ab, dass ein Gedichtanfang mit akXà nicht ganz so

geläufig ist131, so spricht, wenn ich recht sehe, an sich kaum etwas gegen hohes
Alter oder gar Echtheit des gut gebauten Hexameters (à véoi, àXkà hat seine
Parallele bei Tyrtaios132; die übrigen Ausdrücke sind gut homerisch)133. Umgekehrt

wird der Aufruf, das folgende schweigend zu verehren, durch die genannten
frühen Zeugnisse für die Geheimhaltung der Pythagoreer gestützt134.

Natürlich ist nicht mit Sicherheit auszuschliessen, dass es sich um eine
Fälschung handelt. Doch liegt, falls tatsächlich mit Schriften des Pythagoras
gerechnet werden darf, das onus probandi vielleicht nicht mehr ganz so selbstverständlich

auf der Seite der Befürworter, wie bisher meist vorausgesetzt wurde.
Grösste Behutsamkeit bleibt selbstverständlich angezeigt. Man wird sich
insbesondere vor Übertreibungen hüten müssen, wie sie in Armand Delattes
Rekonstruktion eines pythagoreischen Hieros Logos festzustellen sind, der allzu
schnell bereit war, für Zeugnisse, die in späteren Texten überliefert sind, Auto-

JxecpcoQaxévai xöv aèxov elvai "Eotxeqov xal <J>(ooqpoQov, coç cpr]öi «PaßooQtvog èv jiepjixip
AHOfivT^oveu^àxarv fr. 16 Mensching 46 Barigazzi) (ol ôè nvOayÖQav- Ku/Ji^or/oç ôé

(priai pf| eïvai atixoù xö noir^a); cf. Diog. Laert. 8,14: jtqwxöv xe "Eojxeqov xal ^aroqpÔQOv
xöv aùxôv eijielv, a>ç <pr]0i IlaQ^EvLÔT]ç (oi ôé qpaoi IIaQp,Evi,ÔT]v coni. Casaub.).

130 Oriol ô' 'Hyax/.Eiôriç ô xoû X«q«tûojvoç èv xfj Zcoxuovoç èmxofifj yeypaqpevai aùxôv xal
FIeqI xoû ökou èv ejxeoiv, ôeùxeqov xàv 'Ieqôv koyov, ou r) à^X1!<<(ù véoi, àXkà DépEaflE

tieft' f|ouxlaç xâôe jrâvxa»- xqîxov IIeqI rpvx^Ç. xéxaçixov FIeqI etioeßeiag, jxegjtxov cHko-

ffakf] xöv 'EmxaQfxou xoû Kcôou JtaxÉQa, exxov Kçoxorva, xal akkouç (cf. van der Waer-
den, a.O. [oben Anm. 12] 852f.). xöv ôè Muoxixöv köyov 'Iiuxàoou qpr]oiv elvai, ye-
yQamaévov èjxl öiaßokrj IluftayÖQOD, Jtokkoùç ôè xal vnô "Aoxcovoç xoü Kpoxioviaxon
yoa(pévxaç àvaxeftfjvai nuftayoga.

131 Orakel beginnen gerne mit âkk' öxav bzw. örtoxav (cf. J. D. Denniston, The Greek Particles,
Oxford 21954, 21. 173; G. Zuntz, Persephone. Three Essays on Religion and Thought in Magna
Graecia, Oxford 1971, 330) - der Weise aus Samos als riuff-ayÔQr]ç?

132 Fr. 7,1 Gentili-Prato 10,15 West (b véot, âÀÀà gaxeofte nag' âXXr\koioi jiévovxeç xxL
133 Taöe jxccvxa am Versende in II. 9,442; oeßeoffe in II. 4,242; t)ouxiti in Od. 18,22 und h. Mere.

356; (.let)' an derselben Stelle im Vers z.B. in II. 7,361 usw.
134 Cf. auch Verf., a.O. (oben Anm. 120) 51ff. (Aufforderung zur Geheimhaltung als Bestandteil

eines Hieros Logos).

Klassisch-Philologisches Seminar



92 Christoph Riedweg: «Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift» - ein Irrtum?

ren des 4. und frühen 3. Jh. v.Chr. als Quellen zu erschlossen135. Was hindert
andererseits, dass etwa ein Vers wie der bei Ps.-Plutarch, De Homero 2,154,2 und
Stobaios 4,56,24 überlieferte tpeiôeo xfjç t,cofjç, pr| piv xarafhipoßopfiorjc;136 -
also etwa «schone das Leben, dass du es nicht im Innern verzehrst» - wirklich
auf Pythagoras zurückgeht?

Kurzum, es fehlt nicht gänzlich an Bruchstücken, die mit mehr oder minder

grosser Zuversicht für Pythagoras beansprucht werden können. Nach einer
kritischen Sichtung aller Ps.-Pythagorica mag am Ende wenig genug übrigbleiben.

Doch haben wir von anderen frühen Vorsokratikern wie Anaximander
oder Pherekydes von Syros denn soviel mehr?

*

Eines hoffe ich mit meinen Ausführungen jedenfalls gezeigt zu haben,
nämlich dass die explizite Feststellung, Pythagoras habe grundsätzlich nichts
geschrieben, in der Antike nicht vor dem Neupythagoreismus auftaucht und
dass sie wohl aus der Auseinandersetzung mit der ps.-pythagoreischen Literatur

hervorgegangen ist, wobei auch die platonische Schriftkritik zu ihrer
Beliebtheit beigetragen haben dürfte. Die älteren Quellen sprechen lediglich von
der Geheimhaltung innerhalb der pythagoreischen Gemeinschaft, die indessen
das Vorhandensein von Schriften nicht unmöglich macht. Mit solchen scheint

man, aus der heute noch verfügbaren Evidenz zu schliessen, in den ersten
Jahrzehnten nach Pythagoras' Tod noch ziemlich selbstverständlich gerechnet zu
haben.

135 Delatte, a.O. (oben Anm. 16) 3ff.
136 <t>eîôeo bei Horn. Od. 16,185 und 22,54 und Hes. Op. 604 (cf. auch Tyrt. fr. 6,14 Gentili-Prato

10,14 West: ipuxécov ppxétL tpeiôôpevoi); Çoof| an derselben Versstelle (allerdings noch im
Sinn von «Lebensgut, Besitz» [LfgrE]) in Od. 14,96 und 16,429 (rjôè xcrtà Çtofpv qpayéeiv pevo-
eixéa KokXf|v); xaxafhjpoßoQelv («destroy it by heart-eating»: M. L. West, Hesiod, Works and
Days. Edited with Prolegomena and Commentary, Oxford 1978,358) ist ein Hapax, cf. aber Hes.

Op. 799âXyeoi (em. West: âkyea coddjfhjpoßogelv, ausserdem Horn.//. 18,301 xaraör|poßo-
Qfjoai. Inhaltlich cf. (von Ps.-Plutarch und Stobaios vor unserem Vers zitiert) Horn. II. 24,128f.
téxvov ëpôv, téo péxpiç ôôugôpevoç xai àxetxov I oi)v ëôeou xgaôir|v, ausserdem das

pythagoreische äxouopa «xaQÔîr|v pf] èoOietv» (Diog. Laert. 8,17 etc.; Delatte, a.O. [oben Anm.
16] 35f.); West loc. cit. (sumerische und ägyptische Parallelen).


	"Pythagoras hinterliess keine einzige Schrift" - ein Irrtum? : Anmerkungen zu einer alten Streitfrage

