
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 54 (1997)

Heft: 1

Artikel: Giovanni Malala e la tradizione ellenistica

Autor: Marasco, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-42147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-42147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni Malala e la tradizione ellenistica

Di Gabriele Marasco, Roma

Nell'ambito délia cultura tardoantica e bizantina, notevole interesse
présenta l'esame dell'opera di Giovanni Malala, vissuto ad Antiochia nel VI secolo
d.C. e autore di una Chronographia in diciotto libri, dalla creazione del mondo
al 565 d.C.1. Quest'opera, nota da un solo manoscritto greco conservato ad
Oxford, che ne costituisce un'abbreviazione, dagli estratti délia traduzione slava e

da un'ampia serie di testimonianze indirette, parafrasi e riecheggiamenti2, ebbe
una profonda influenza sullo sviluppo délia storiografia bizantina3, slava ed
etiopica4 e particolare fortuna nei paesi dell'Europa orientale5. Nonostante le
gravi confusioni, gli errori e le ingenuità che la caratterizzano6, l'opéra di Malala

resta particolarmente preziosa per la storia locale di Antiochia, che
costituisce il centro costante del suo interesse, e la sua adesione al cristianesimo7 si

* Relazione presentata al «Second Annual Meeting of the International Society for the Classical
Tradition (Tübingen, 13-16 August 1992)». Nel seguito sono utilizzate le seguenti abbrevia-
zioni: Chronicle 1986 The Chronicle ofJohn Malalas. A Translation, by A. E. Jeffreys, M.
Jeffreys and R. Scott (Melbourne 1986); Downey, Antioch G. Downey, A History ofAntioch in
Syria from Seleucus to the Arab Conquest (Princeton, New Jersey 1961); Studies 1990 Studies
in John Malalas, ed. by E. Jeffreys, with B. Croke and R. Scott (Sidney 1990).

1 Su Malala cfr. in particolare G. Moravcsik, Byzantinoturcica, I (Berlin 1958) 329-334; Downey,
Antioch, 38-40; A. Momigliano, s.v. Malalas, in: The Oxford Classical Dictionary (Oxford
21970) 641; H. Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, I (München 1978)
319-326; B. Croke, in: Studies 1990,1-26 con bibliografia.

2 II mss. greco (Baroccianus 182) costituisce la base dell'edizione bonnense di L. Dindorf (1831),
che è seguita nel présente studio per le citazioni. Il testo slavo è stato tradotto in inglese da M.
Spinka e G. Downey (The Chronicle ofJohn Malalas, Books 8-18, Chicago 1940). E' pure di un
certo aiuto la traduzione inglese curata da studiosi australiani (Chronicle 1986), sulla base
anche délia traduzione slava e délia tradizione indiretta, délia quale (ivi, pp. XXXI-XLI) è pure
offerto un comodo elenco. Sui problemi filologici cfr. inoltre le ricerche raccolte in: Studies
1990, 245ss.

3 Cfr. ad es. B. Patzig, Malalas und Tzetzes, «Byz. Zeitschr.» 10 (1901) 385-393; Hunger, op. cit. I
324-325 e 333-334; E. M. Jeffreys, The Attitudes ofByzantine Chroniclers towards Ancient
History, «Byzantion» 49 (1979) 229-234; Croke and Emmett, Historiography in Late Antiquity: an
Overview, in: B. Croke and A. M. Emmett (edd.), History and Historians in Late Antiquity (Sidney

1983) 8; Scott, in: Studies 1990, 38ss.

4 Cfr. in partie. The Chronicle ofJohn (c. 690 A.D.), Coptic Bishop ofNikiu, Translated from Zo-
tenberg's Ethiopie Text by R. H. Charles (London 1916); per l'ampio uso di Malala da parte di
questo autore cfr. Chronicle 1986, p. XXXVI.

5 Cfr. soprattutto, sulla base della diffusione dei mss. della traduzione slava, Z. V. Udalcova, La
Chronique de Jean Malalas dans la Russie de Kiev, «Byzantion» 35 (1965) 575-591.

6 Cfr. ad es. Downey, Antioch 39; Momigliano, loc. cit.", Hunger, op. cit. I 323-324.
7 Per le polemiche e i dubbi circa le sue tendenze monofisite cfr. Hunger, op. cit. 1320; Croke, in:

Studies 1990, 11-17.



30 Gabriele Marasco

coniuga con un costante rilievo attribuito aile antichità pagane, dalla mitologia8
agli edifici di culto9 ed ai miti di fondazione. Gli studi, soprattutto più recenti,
hanno messo in luce le difficoltà di ricostruire le fonti di Malala, che nel proe-
mio10 cita soprattutto cronografi, il cui reale uso diretto è assai dubbio11, e sem-
bra invece essersi basato soprattutto su fonti locali di epoca tarda12, che a loro
volta si rifacevano ad autori antiocheni di storia locale, come un Pausania fio-
rito fra il II e il IV secolo d.C.13; si è inoltre insistito sul carattere divulgativo
dell'opera di Malala, evidente dalla lingua popolare14 e dalla mancanza di
sforzo critico. Ma proprio queste caratteristiche rendono la sua opera una testi-
monianza preziosa della cultura di Antiochia alla fine dell'età antica, dei gusti
del pubblico e della persistenza di tradizioni locali che, se valgono a gettar luce
su episodi particolari, restano anche più generalmente significative delle tradizioni

e delle credenze diffuse in una città che ebbe grandissima importanza per
tutto l'arco della storia ellenistica e romana.

In questa prospettiva, particolare interesse présenta la narrazione della
storia di Alessandro e dei primi Seleucidi contenuta nel libro VIII, che non è

stata oggetto di analisi, con l'eccezione di uno studio del Downey sulla cronolo-
gia dei Seleucidi15, e che offre elementi assai significativi, in quanto si riferisce
alia fase d'installazione dell'ellenismo in Siria. Al di là di errori e travisamenti,
mi sembra possibile rilevarvi l'influenza di una tradizione locale unitaria forte-

8 Cfr. in partie. E. Jeffreys, The Attitudes 223-224 e 226; E. Hörling, Mythos und Pistis. Zur Deutung

heidnischer Mythen in der christlichen Weltchronik des Johannes Malalas (Lund 1980);

E.Jeffreys, Malalas and Mythical History, «Byzantine Stud, in Australia Newsletter» 8 (1981)
5-11; S. Reinert, Greek Myth in Johannes' Malalas Account ofAncient History before the Trojan

War, Ph. D. Thesis, UCLA (Los Angeles 1981).
9 Cfr. Downey, Imperial Building Records in Malalas, «ByzZ» 38 (1938) 1-16 e 299-311; A. Mof-

fatt, in: Studies 1990, 87-109.
10 Conservato nel Cod. Par. gr. suppl. 682 (cfr. A. Wirth, Johannes Antiochenus von Antiocheia,

in: Chronographische Späne, Frankfurt 1894,1-10) e nella versione slava (su cui cfr. E. Eikermann,

Les Maccabées de Malalas, «Byzantion» 21,1951, 70, n. 4); cfr. anche Par. gr. 1630 (ed.
J. A. Cramer, Anecdota Graeca Parisiensia, II, Oxford 1839, 379).

11 Cfr. Bikermann, art. cit. 71-72; Udalcova, art. cit. 587-589; E. M. Jeffreys, The Attitudes 220-
222.

12 Cfr. H. Bourier, Über die Quellen der ersten vierzehn Bücher des Johannes Malalas, I—II, Progr.
des Kgl. hum. Gymnasium St. Stephan (Ausburg 1899); Hunger, op. cit. I 322-323; P. Chuvin,
Les fondations syriennes de Séleucos Nicator dans la Chronique de Jean Malalas, in: P.-L. Ga-

tier, B. Helly, J.-P. Rey-Coquais (edd.), Géographie historique au Proche-Orient (Syrie, Phéni-
cie, Arabie, grecques, romaines, byzantines). Actes de la Table Ronde de Valbonne, 16-18
septembre 1985 (Paris 1988) 101; E. Jeffreys, in: Studies 1990,167-216.

13 Frammenti in Jacoby, FGrHist 854. Per l'uso solo indiretto da parte di Malala cfr. Bourier, op.
cit. I 9-14 e 21.

14 Per la lingua cfr. Hunger, op. cit. 1323-324; A. James, M. Jeffreys, E. and M. Jeffreys, in: Studies

1990,217-244 con bibliografia. Per il carattere popolare e divulgativo cfr. A. H. M. Jones, The

Later Roman Empire 284-602 (Oxford 1964) II, 721 e 1010; Momigliano, loc. cit.-, Hunger, op.
cit. I 321.

15 Downey, Seleucid Chronology in Malalas, «AJA» 42 (1938) 106-120; cfr. tuttavia, con diverse
conclusioni, Marasco, Fra repubblica e impero (Viterbo 1992) 91ss.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 31

mente partigiana, la cui persistenza attesta da un lato l'attaccamento alla tradizione

culturale e politica ellenistica, dall'altro l'adeguamento a realtà tardoan-
tiche, adattate per descrivere eventi dell'epoca ellenistica.

Il libro VIII si apre con la narrazione delle gesta di Alessandro, che già ci
illumina sugli errori e sulle confusioni di Malala, ma soprattutto sull'utilizzazione
di fonti tarde, scarsamente informate e che adottavano una visione distorta degli
eventi, délia loro successione e délia geografia, basandosi su uno sviluppo délia
tradizione leggendaria. Se infatti Malala accetta e sviluppa la tradizione dello
Pseudo-Callistene sulla nascita di Alessandro dall'ultimo faraone egiziano,
Nectanebo16, la sua prospettiva cristiana si rivela poi nel fatto che egli considéra
l'impresa di Alessandro contro Dario effetto del volere divino, cio che pone
l'espansione dell'ellenismo in Asia in una prospettiva provvidenzialistica17;
mentre l'importanza che egli attribuisce agli Assiri corne parte dell'impero di
Dario (pp. 192,2; 193,16) e alla loro curôvoia corne motivo dell'ira di Alessandro
(p. 192,10) è significativa dell'adesione a una tradizione di epoca tarda, in cui
l'Assiria era una delle province più importanti dell'impero sassanide18.

Malala passa quindi a narrare la fondazione di Alessandria d'Egitto. In
proposito, egli afferma che Alessandro vi avrebbe eretto un tempio a Serapide
(p. 198,7-8); notizia discutibile, ma che comunque sembra ricollegarsi ancora
alla tradizione dello Pseudo-Callistene circa il tempio di Serapide preesistente
a Rakotis ed il suo ruolo nella fondazione di Alessandria19, e costituisce dunque
una conferma dell'influenza su Malala di tradizioni leggendarie, che spiegano
anche le confusioni sul piano geografico20. Dall'Egitto, secondo Malala (pp.
192,12-193,8), Alessandro si sarebbe infatti recato a Bisanzio, da dove avrebbe
traghettato l'esercito ad un emporio délia Bitinia, che egli stesso avrebbe deno-
minato Crisopoli perché vi avrebbe distribuito denaro ai soldati; quindi,
avrebbe raggiunto Troia, per compiervi sacrifici sulla tomba di Achille. L'itine-
rario attribuito ad Alessandro è non solo evidentemente fantastico ed incredi-

16 Malal., p. 189,9-190,2; cfr. Ps.-Callisth. 13ss. Tenendo presenti i complessi problemi relativi alla
composizione e alla cronologia dello Pseudo-Callistene, ho ritenuto opportuno limitare i con-
fronti al testo délia recens, a, certamente anteriore a Malala (Historia Alexandri Magni
(Pseudo-Callisthenes), I, Recensio vetusta, ed. G. Kroll, Berolini 21958).

17 Malal., p. 192,1-4; cfr. Marasco, Fra repubblica e impero 86-87.
18 Cfr. ad es. Amm. Marc. XXIII 6,15-16. L'inconsapevolezza, da parte di Malala, délia distin-

zione fra i Persiani ed altri popoli che detennero in tempi diversi il dominio sull'Asia è notata da
E. Jeffreys (in: Studies 1990, 133).

19 Ps.-Callisth. 133. La preesistenza di questo tempio rispetto alla fondazione di Alessandria è so-
stenuta in particolare da C. B. Welles (The Discovery ofSerapis and the Foundation ofAlexandria,

«Historia» 11,1962,271ss.), ma le altre fonti e la gran parte degli studiosi attribuiscono il
trasferimento del culto di Serapide da Memfi a Rakotis a Tolemeo loa Tolemeo II: cfr. L. Vid-
man, Isis und Serapis bei den Griechen und Römern (Berlin 1970) 19ss.; P. M. Fraser, Ptolemaic
Alexandria(Oxford 1972) 1,247-250 con bibliografia; R. Merkelbach, Isis regina-Zeus Sarapis
(Stuttgart/Leipzig) 1995, 73-74.

20 Queste costituivano, del resto, una delle caratteristiche più comuni della leggenda di Alessan¬
dro: cfr. F. Pfister, Studien zur Sagengeographie, «Symb. Osl.» 35 (1959) 1-39.



32 Gabriele Marasco

bile, ma anche in netto contrasto con la localizzazione di Crisopoli, che si tro-
vava sulla costa europea délia Bitinia; ed il fatto che il suo nome è attestato già
da Senofonte21 ne rende improponibile l'etimologia riferita da Malala22. La ver-
sione di quest'ultimo potrebbe dunque derivare da una tradizione che inten-
deva ricollegare Bisanzio (la futura Costantinopoli) alle vicende di Alessandro;
e mi sembra soprattutto da notare che questa versione dell'itinerario del Mace-
done sottolinea il ruolo di Crisopoli, localité dove si svolse la battaglia decisiva
tra Costantino e Licinio23, e ricollega in qualche modo, corne tappe successive,
Bisanzio a Troia, localité dove Costantino avrebbe voluto fondare la sua nuova
capitale, prima che un cambiamento d'idea, motivato nella tradizione cristiana
con un'ispirazione di Dio, lo inducesse a preferire il sito di Bisanzio24. Questi
particolari gié suggeriscono un'influenza delle vicende di Costantino sulla
tradizione seguita da Malala.

Nell'ottica dell'esaltazione del Macedone25, ormai permeata più dalla leg-
genda che dalla storia, si comprende anche il racconto relativo ad Alessandro e

Candace, regina di una regione dell'interno dell'India: Alessandro si reca

presso di lei travestito da soldato e mescolato ai propri ambasciatori, corne
usava per conoscere i caratteri dei sovrani, ma Candace, appresolo, si fa descri-
vere il suo aspetto e, quando egli giunge, lo riconosce e svela il suo segreto, di-
chiarandolo in suo potere. Alessandro, allora, riconosce la sagacia délia regina,
promette di rispettare lei ed il suo regno e la prende in moglie, per poi prose-
guire alla volta dell'Etiopia26. Questa narrazione costituisce una variante signi-
ficativa délia novella délia regina Candace, ben nota dallo Pseudo-Callistene

(III 18-23), da cui Malala si discosta tuttavia ampiamente, soprattutto per il ma-
trimonio conclusivo27.

L'aspetto più significativo consiste tuttavia, a mio avviso, nel fatto che Malala

considéra Candace regina di una regione dell'interno dell'India e contrap-
pone la liberté mantenuta dal suo regno alla sottomissione di quello dell'in-
diano Poro. Lo Pseudo-Callistene invece, pur confondendo inizialmente il
paese di Candace con quello su cui aveva regnato Semiramide (Babilonia) e

mantenendo vaga la geografia del regno di Candace28, definisce chiaramente
quest'ultima regina di Meroe, in Etiopia, ed aggiunge un complesso di partico-

21 Xen., Hell. 11,22; cfr. anche Polyb. IV 44,3.
22 Altre etimologie sono attestate da Dionisio di Bisanzio (fr. 65, GGM, II, p. 90-91).
23 Socrat., Hist. eccl. I 4,2, p. 5 Hansen.
24 Sozomen., Hist. eccl. II 3,2-3, p. 51-52 Bidez-Hansen.
25 Sono ancora da notare, in proposito, le notizie sull'uccisione di Dario ad opera dei Macedoni (p.

194,6) e sulla cattura di Poro (p. 194,14-15), che amplifica, a mio awiso, quella dell'uccisione in
duello di Poro ad opera di Alessandro nello Pseudo-Callistene (III 4).

26 Malal., pp. 194,16-195,11.
27 Particolare comunque ricorrente in altri autori bizantini, ed in particolare nella rec. X del ro-

manzo di Alessandro: cfr. H. J. Gleixner, Das Alexanderbild der Byzantiner (Diss. München
1961) 35.

28 Cfr. R. Merkelbach, Die Quellen des griechischen Alexanderromans (München 21977) 147.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 33

lari che confermano tale localizzazione29. In effetti, «Candace» non era un
nome proprio, ma il titolo delle regine nubiane del regno meroitico30, che go-
dette di notevole prosperità, fu in rapporti con Roma ed ebbe fine verso la metà
del IV secolo d.C.31. Ma la confusione geografica del cristiano Malala assume un
valore ancor più significativo, se teniamo présente il passo degli Atti degli Apo-
stoli in cui Filippo converte e battezza l'eunuco di Candace, definita appunto
«regina degli Etiopi»32; è evidente che Malala non ha présente o trascura il
passo, il che è indicativo del suo scarso senso critico.

In conclusione, il racconto delle gesta di Alessandro appare costituito da

una commistione di brevi elementi cronologici, desunti da fonti cronografi-
che33, e di racconti favolosi, che mostrano notevoli affinità, ma anche vistose
differenze rispetto alla tradizione dello pseudo-Callistene, délia quale costituis-
cono uno sviluppo.

Più complessa, ed anche influenzata da una realtà storicamente più vicina,
mi sembra invece la narrazione del regno di Seleuco I. Malala (p. 195,12-15 e

21ss.) afferma che Alessandro stesso, morendo, avrebbe diviso il suo regno in
quattro parti, assegnandole ai suoi generali; egli fornisce quindi rapidamente la
lista dei sovrani di Macedonia34 e quella dei re d'Egitto3\ per la quale cita i crono-
grafi Eusebio e Pausania. Più estesa è la narrazione delle vicende dell'Asia, che

egli ritiene divisa per volere di Alessandro fra Antigono36 e Seleuco, il quale
avrebbe allora ottenuto il dominio su Siria, Babilonia e Palestina (p. 197,23).
Quest'attribuzione del potere di Seleuco a una nomina di Alessandro è storicamente

errata, poiché Seleuco fu dapprima satrapo di Babilonia sottoposto ad

Antigono; cacciato da questi, riprese Babilonia nel 312 e a partire da quella data
ebbero inizio il computo del suo regno e l'èra seleucidica37. Tuttavia, la propa-

29 Ps.-Callisth. III 18-19, con gli accenni alla passata dominazione degli Etiopi sull'Egitto, al co¬

lore nero délia pelle di Candace e dei suoi sudditi, ai ragazzi etiopi da lei inviati in dono, al ruolo
dell'«egiziano» Cleomene (di Naucrati) nel ritiro dei doni e poi di Tolemeo «Soter» nell'in-
ganno ordito da Alessandro. La localizzazione era abbastanza précisa da risultare perspicua ad

un versificatore bizantino del XIV secolo, che precisava il racconto con il ritorno di Alessandro
in Egitto prima délia visita a Candace (Das byzantinische Alexandergedicht, nach dem Codex
Marcianus 408 herausgegeben, von S. Reichmann, Meisenheim am Glan 1963, vv. 5015-5021),
anche se poi considerava l'Etiopia vicina all'India (v. 5031).

30 Cfr. A. M. Demicheli, Rapporti di pace e di guerra dell'Egitto romano con le popolazioni dei de-

serti africani (Milano 1976) 19 e n. 45.
31 Cfr. H. W. Helck, s.v. Kandake, in: Der Kleine Pauly, III (1969) 106.

32 Acta Apost. 8,26-40. Per il problema di che cosa intendesse qui l'autore parlando di Etiopia cfr.
Commentario Teologico del Nuovo Testamento. Gli Atti degli Apostoli, testo greco e trad,
comm. di G. Schneider (trad, it.), I (Brescia 1985) 694-695 con bibliografia.

33 Malal., pp. 193,23-194,2; 195,15-18.
34 Malal., p. 196,2-11; cfr. E. Jeffreys, in: Studies 1990, 135.
35 Malal., pp. 196,12-197,17, su cui cfr. Downey (art. cit. a nota 15), 113 n. 2.

36 Detto «Poliorcète» (Malal., pp. 197,19; 198,16) per evidente confusione con il figlio Demetrio.
37 Cfr. ad es. Ed. Will, Histoire politique du monde hellénistique (323-30 av. J.-C.), I (Nancy 21979)

59; A. Mehl, Seleukos Nikator und sein Reich, I (Lovanii 1986) 140ss. E' notevole il fatto che al-

trove Malala (p. 202,17-19; per la corretta lettura delmss. cfr. J. B. Bury, Johannes Malalas: the

3 Museum Helveticum



34 Gabriele Marasco

ganda seleucidica si sforzo di legittimare il potere di Seleuco su Babilonia medi-
ante una nomina da parte di Alessandro38 e l'influenza di tale propaganda è atte-
stata da fonti tarde, quali Dessippo39, alcune recensioni dello Pseudo-Calliste-
ne40, Eusebio41 e Sincello42. Inoltre Appiano, che pure non accetta tale notizia, at-
tribuisce a Seleuco (morto nel 281) 73 anni di vita e 43 di regno, riferendo cosi
l'inizio del suo potere alla morte di Alessandro43. L'unico parallelo a questa notizia

è offerto appunto da Malala, che attribuisce a Seleuco 72 anni di vita44 e 43 di
regno45, mentre Eusebio e Sincello, nonostante la loro versione sull'inizio del
potere di Seleuco, gli attribuiscono 32 o 33 anni di regno46: la notizia di Malala non
sembra dunque derivare da fonti cronografiche, bensi ricollegarsi a una versione
di parte seleucidica, comunque esagerata, poiché nessun'altra fonte menziona a

tale proposito anche la Palestina, che secondo Malala (p. 198,22), sarebbe appar-
tenuta a Seleuco per tutta la sua vita. La Palestina fu nella realtà sottoposta al sa-

trapo Laomedonte, poi a Tolemeo e ad Antigono e nel 301, dopo Ipso, fu nuova-
mente occupata da Tolemeo, nonostante le proteste di Seleuco, che costituirono
la premessa di continue lotte fra Seleucidi e Tolemei per il possesso della regio-
ne47. La versione seguita da Malala è dunque funzionale alle mire seleucidiche e

d'altro canto, come si vedrà, costituisce anche un elemento essenziale per valu-
tare l'indirizzo del racconto di Malala della rivolta dei Maccabei.

Text of the Codex Baroccianus, «ByzZ» 6,1897, 225) sembra invece conoscere la fuga e il ri-
torno di Seleuco, poiché menziona la statua eretta da questi al cavallo che lo avrebbe salvato da

Antigono.
38 Cfr. Marasco, Appiano e la storia dei Seleucidi fino all'ascesa al trono di Antioco III (Firenze

1980) 47-48, 112-113 e 123-124.
39 FGrHist 100 F 8, 6.

40 Ps.-Callisth. III 33 (Historia Alexandri Magni, ed. W. Kroll, p. 142); Epitoma rerum gestarum
Alexandri et liber de morte eius, ed. P. H. Thomas (Lipsiae 21966), p. 45; cfr. Merkelbach, op. cit.

(a nota 28) 277. Nella recens, y è detto che Alessandro vivente avrebbe nominato Seleuco

àoyovxa Tcôv rieçocôv (II 28, in: Der griechische Alexanderroman. Rezension y, hrsg. v.
H. Engelmann, Meisenheim am Glan 1963, 230) e che in seguito, dividendo il suo impero,
avrebbe nominato Seleuco re della Persia e dell'India (III 33, in: Der griech. Alexanderroman.
Rez y, hrsg. v. F. Parthe, ibid. 1968, 448). Cfr. F. Stähelin, s.v. Seleukos, nr. 2, RE II A 1 (1921)
1233-1234.

41 Chron., p. 117,29 Karst FGrHist 260 F 32,3, su cui cfr. Marasco, Appiano, 124.

42 Syncell. I, 503,19 Dindorf.
43 App., Syr. 63,331, su cui si veda Marasco, Appiano 122-124 e, contro le proposte di emendare il

testo, anche K. Brodersen, Appians Abriss der Seleukidengeschichte (Syriake 45,232-70,369).
Text und Kommentar (München 1989) 43 e 180-181.

44 Malal., p. 204,18. Seleuco sarebbe invece morto a 77 anni secondo Giustino (XVII 1,10) ed Oro-
sio (III 23,59), a 75 secondo Eusebio (Chron., p. 117,32 Karst FGrHist260F32,4) e Sincello (I,
p. 507,3 Dindorf).

45 Malal., p. 198,22.
46 Euseb., Chron., p. 117,30 Karst FGrHist 260 F 32,4); Syncell. I, pp. 507,2 e 520,3 Dindorf; cfr.

Marasco, Appiano 124 e n. 27.
47 Polyb. V 67,6s.; Diod. XXI 1,5; cfr. Will,op. cit. 1,82; H. Heinen,in: CAH, Second Edition, VII1

(1984) 412ss.; Mehl, op. cit. 207ss.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 35

Ancora, l'epiclesi di Seleuco è offerta dal mss. greco di Malala (p. 198,1,9 e

23) nella forma NixâvtoQ, confermata dalla traduzione slava. La correzione
Nixcxtooq48 non mi sembra accettabile, dal momento che non solo la forma «Ni-
canore» ricorre in diverse fonti storiche49, in Eusebio e in Sincello50, ma anche

Appiano ne fornisce una spiegazione, attestando che alcune fonti attribuivano
a Seleuco l'epiclesi «Nicatore» per le sue vittorie, altre quella «Nicanore» perché

aveva ucciso di sua mano Nicanore51, personaggio altrimenti attestato corne
satrapo di Antigono e al quale Seleuco toise Babilonia52. Questa seconda ver-
sione rispecchia una tradizione filoseleucidica53, le cui tracce mi sembrano ri-
scontrabili pure in Malala. Secondo quest'ultimo, infatti, Seleuco, impadroni-
tosi dei domini di Antigono, avrebbe affidato la satrapia di tutta l'Asia ai pa-
renti Nicomede e Nicanore, figli di sua sorella Didimea54. L'inattendibilità di
questa notizia, pur generalmente accettata55, mi sembra indicata non solo dal
completo silenzio delle fonti su questi personaggi, che pure avrebbero occupato
posizioni di forte rilievo, ma anche, e soprattutto, dal particolare délia sorella
Didimea, parimenti non attestata altrove e che costituisce, a mio avviso, un'in-
venzione basata sui rapporti di Seleuco e di suo figlio Antioco con l'oracolo di
Didima, presso Mileto56, i cui responsi furono essenziali alla propaganda proprio

per legittimare il dominio di Seleuco sull'Asia57. Si puô quindi concludere
che Malala rispecchia qui una tradizione filoseleucidica che, facendo di Nicanore

un satrapo di Seleuco, mirava a nascondere la realtà délia fuga di quest'ultimo

da Babilonia e del dominio esercitatovi da Antigono.
Da questa narrazione si distaccano poi nettamente per ampiezza il rac-

conto delle fondazioni di Seleucia Pieria e di Antiochia e quello più breve rela-
tivo a Laodicea e ad Apamea. Qui Malala è animato da un forte patriottismo lo-

48 Proposta da E. Chilmead e adottata dal Dindorf; cfr. anche FGrHist 854 F 10; Chronicle 1986,

pp. 104-107.
49 Polyb. X 22,11; Sud., Z 202 Zéksuxoç, Adler IV, p. 337; cfr. anche Diog. Laërt. II124. In Flavio

Giuseppe (Ant. XII119; XIII 213; XVIII 372) tale grafia ricorre generalmente nei mss.
50 Euseb., Chron., p. 117,29 Karst FGrHist 260 F 32,4); Hieron., In Dan. 11,4 e 6 FGrHist 260

F 41 e 43); Syncell. I, pp. 507,2; 520,3 Dindorf. Cfr. anche Cedreno (p. 273,1 Bekker), per il cui

rapporto con Malala cfr. comunque Chronicle 1986, p. XXXVI.
51 App., Syr. 57,293.
52 Cfr. Diod. XIX 92; 100,1-2; cfr. H. Bengtson, Die Strategie in der hellenistischen Zeit, I (München

1937)183-185.
53 Cfr. Marasco, Appiano 52-55.
54 Malal., p. 198,6-9. La versione slava aggiunge che i due sarebbero stati nipoti di Antioco Soter,

figlio di Seleuco.
55 Cfr. in partie. M. Rostovtzeff, The Social and Economic History of the Hellenistic World, I (Oxford

21953) 476 e, con qualche cautela, H. Bengtson, Die Strategie in der hellenistischen Zeit, II
(München 1944) 81, n. 1.

56 Su cui cfr. in particolare W. Günther, Das Orakel von Didyma in hellenistischer Zeit, «Istanb.
Mitt.», Beiheft 4 (Tübingen 1971) 23ss.; W. Orth, Königlicher Machtanspruch und städtische
Freiheit (München 1977) 17ss.

57 Diod. XIX 90,4; App., Syr. 56,283; 63,331; Liban., Or. XI 99; cfr. Marasco, Appiano 70-72.



36 Gabriele Marasco

cale58, evidente soprattutto dalla notizia secondo cui la guerra fra Seleuco ed

Antigono sarebbe stata provocata dalla fondazione, da parte di quest'ultimo, di
Antigonia, città poi distrutta da Seleuco in relazione alla fondazione di Antio-
chia59, e si ispira ampiamente alla preesistente tradizione antiochena, come di-
mostrano soprattutto le notizie sulla localizzazione presso Antiochia délia Gi-
gantomachia60 e sull'installazione sempre ad Antiochia, da parte di Seleuco, di
coloni argivi discendenti da Trittolemo, nota già a Strabone61. Tuttavia, l'opi-
nione che il racconto di Malala rispecchi la versione «ufficiale» délia fondazione

delle città siriache e contenga elementi generalmente attendibili62 mi
sembra scontrarsi con alcune difficoltà, che indicano come la genesi délia
versione di Malala sia più complessa e costituisca invece uno sviluppo assai tardo.

Già le strettissime analogie fra i racconti delle fondazioni di Seleucia e di
Antiochia e quelli più brevi relativi a Laodicea ed Apamea63, in cui quasi tutti i
particolari coincidono, dimostrano a mio avviso che ci troviamo dinanzi ad una
stessa tradizione, ripetuta con minimi adattamenti, per lo più topografici. D'al-
tra parte, la narrazione relativa a Seleucia Pieria non présenta alcuna analogia
con il racconto di Appiano, che pure si ricollega ad una tradizione filoseleuci-
dica64, se non nell'intervento di Zeus a conforto délia fondazione, ma con pro-
digi del tutto differenti.

La versione di Malala délia fondazione di Antiochia présenta invece
significative affinità con quella contenuta n&WAntiochico di Libanio, composto nel
360 d.C., secondo cui Zeus avrebbe inviato un'aquila a rapire la coscia délia vit-
tima immolata da Seleuco presso Antigonia, per lasciarla cadere sul sito oppor-
tuno per la fondazione di Antiochia65. Il prodigio dell'aquila ricorre in maniera
più estesa, ma sostanzialmente affine, nei racconti di Malala relativi aile fondazioni

di Seleucia e di Antiochia66 e le analogie con il racconto dello Pseudo-Cal-
listene délia fondazione di Alessandria67 hanno fatto supporre un'influenza

58 Cfr. Downey, Antioch 57-60, che sottolinea soprattutto il ruolo assai maggiore attribuito ad

Antiochia rispetto a Seleucia e le notizie circa la compléta distruzione di Antigonia, smentite da

altre testimonianze. Si veda anche Chuvin, art. cit. 10.

59 Malal., p. 198,2-4. La notizia mi sembra comunque consequenziale alla versione di Malala circa
il dominio esercitato da Seleuco sulla Siria fin dalla morte di Alessandro, per cui l'iniziativa di
Antigono si configura come un'usurpazione di territori appartenuti a Seleuco.

60 Malal., p. 202,10-15.
61 Malal., p. 202,3-6; cfr. pp. 28-30. Si vedano già Strabo XVI 2,5, p. 750; Liban., Or. XI 44ss.; cfr.

Downey, Antioch 50. Il persistere di tradizioni filoseleucidiche ancora in età assai tarda è com-
prensibile, del resto, anche in rapporto al culto reso a Seleuco nelle città siriache in quanto fon-
datore (su cui cfr. in partie. W. Leschhorn, 'Gründer der Stadt'. Studien zu einem politisch-religiösen

Phänomen der griechischen Geschichte, Stuttgart 1984, 229ss.).
62 Cfr. in particolare Downey, Antioch 56ss., che respinge in sostanza solo le notizie sui sacrifici di

vergini, e per l'adesione alle versioni ufficiali delle singole città, Chuvin, art. cit., 101-107.
63 Malal., p. 203,1-4 e 17-19.
64 App., Syr. 58,299, su cui cfr. Marasco, Appiano 98.

65 Liban., Or. XI 86.

66 Malal., pp. 199,4-10; 200,1-9. 67 Ps.-Callisth. I 31.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 37

délia tradizione alessandrina sulle notizie relative ad Antiochia68. Ulteriori te-
stimonianze a conferma délia diffusione di questa leggenda sono poi offerte
dalle monete che, a partire dalPepoca di Adriano, raffigurano un'aquila
portante una coscia di animale69 e da un bassorilievo délia prima metà del IV secolo
d.C., raffigurante Seleuco in atto di sacrificare la vittima, in cui compare pure
l'aquila di Zeus70; nella scena appare anche la Tyche di Antiochia, particolare
che sembrerebbe confermare la notizia di Malala sull'erezione di una statua
alla Tyche délia città71; questa notizia parrebbe del resto credibile, poiché sono
ben note la fama délia statua opera di Eutichide di Sicione72 e la diffusione del
tipo délia Tyche sulle monete di Antiochia fin dal tempo di Demetrio I73. Tutta-
via, alcuni particolari peculiari di Malala mi sembrano indicare anche l'influ-
enza di una tradizione tarda, posteriore alio stesso Libanio, che sviluppava te-
matiche legate a vicende più vicine nel tempo.

Caratteristica peculiare del racconto di Malala sono infatti i sacrifici di ver-
gini legati aile fondazioni di città e all'erezione di monumenti74; la storicità di
tali sacrifici è da respingere75 ed anche il recente tentativo di ricollegare la nar-
razione di Malala sul sacrificio délia vergine Gregoria compiuto da Augusto in
occasione délia fondazione di Ancira76 ad un mosaico di Mabada, rappresen-
tante tre figure designate dalle iscrizioni rispettivamente corne Roma, Gregoria
e Mabada77 non appare significative) perché, anche se si accettasse l'improba-
bile identificazione di Gregoria con la vergine attestata da Malala78, il mosaico

68 Cfr. M. Erdmann, Zur Kunde der hellenistischen Städtegründungen (Progr. Strasbourg 1883)
23-30; A. Ausfeld, Zur Topographie von Alexandria und Pseudo-Kallisthenes I 31-33, «RhM»
55 (1900) 381; A. Ippel, Ein Sarapisrelief in Hildesheim, «AA» 56 (1921) 8-9.

69 BMC Galatia, p. 187; A. Dieudonné, L'aigle d'Antioche et les ateliers de Tyr et d'Emèse, «Rev.
Num.», IV Sér. 13 (1909) 458-480; Id., Les monnaies grecques de Syrie au Cabinet des médailles,
ibid. 32 (1929) 15-16.

70 H. Seyrig, Scène historique sur un chapiteau du Musée de Beyrouth, in: Mélanges Radet, «REA»
42 (1940) 340-344.

71 Malal., p. 201,1-2. Analogamente, riguardo alla fondazione di Laodicea, Malal., p. 203,10.
72 Paus. VI 2,7. La statua è conservata in una copia ora nei Musei Vaticani: cfr. in partie. J. M. C.

Toynbee, The Adrianic School (Cambridge 1934) 131-133; Downey, Antioch 73-75; T. Dohrn,
Die Tyche von Antiochia (Berlin 1960).

73 E. T. Newell, The Seleucid Mint ofAntioch (New York 1918) 37-38; H. Volkmann, Zur
Münzprägung des Demetrios I. und Alexanders I. von Syrien, «Zeitschr. f. Numism.» 34 (1923) 51ss.;
C. Küthmann, Münzen als Denkmale seleukidischer Geschichte des 2. Jahrhunderts v.Chr.,
«Blätter f. Münzfreunde u. Münzforsch.» 78 (1954) 2ss.; Downey, Antioch 74 n. 88; 75 n. 93; 119;

138; 166.
74 Cfr. Downey, Antioch 74 n. 89 e la più compléta lista offerta da E. Jeffreys, in: Studies 1990,57 n.

1; inoltre A. Moffatt, ivi, 105-107.
75 Cfr. Downey, loc. cit.
76 Malal., p. 221,21-22.
77 H. Buschhausen, La sala dell'Ippolito, presso la chiesa della Vergine Maria, in: I mosaici di Gior-

dania. Catalogo di M. Piccirillo (Roma 1986) 125-126, con differenti ipotesi circa il nome di
Gregoria.

78 Per l'accostamento con la notizia di Malala cfr. Moffatt, in: Studies 1990, 106. In maniera più



38 Gabriele Marasco

risale alla metà del VI secolo d.C. ed attesterebbe quindi, al più, una diffusione
délia tradizione nota a Malala negli ambienti siriaci del tempo. Per il periodo el-
lenistico, Malala afferma che la fondazione di Alessandria sarebbe stata cont-
rassegnata dall'uccisione di una vergine, alia quale lo stesso Alessandro
avrebbe dato il nome di Macedonia79; un'altra vergine, Emate, sarebbe stata sa-
crificata in occasione della fondazione di Antiochia80 e una chiamata Agave
quando fu fondata Laodicea81.

Se i nomi stessi di Macedonia e Agave appaiono, a mio avviso, indicativi di
un'invenzione82, quello di Emate mi sembra suggerire qualche osservazione di
rilievo. Libanio riferisce che Alessandro, passando per il sito della futura Antiochia,

avrebbe pensato di fondarvi una città, vi avrebbe eretto un tempio di Zeus
Bottieo, cosi denominato dai Bottiei abitanti la sua patria d'origine, e vi
avrebbe costruito una cittadella che chiamö Ematia83; proprio ad Ematia,
presso l'altare di Zeus Bottieo, l'aquila avrebbe in seguito deposto la vittima sa-
crificata da Seleuco, per indicargli il luogo in cui doveva sorgere Antiochia84.

Malala, da parte sua, localizza la fondazione di Antiochia presso un villaggio
chiamato Bottia, con precisazioni topografiche che permettono d'identificarlo
con il sito indicato da Libanio8". Si puo dunque concludere, a mio avviso, che la
versione seguita da Malala ha trasformato la cittadella di Ematia ricordata da
Libanio in una vergine sacrificata da Seleuco, e ciö è una prima indicazione di
una versione tarda, che modificava e adattava i dati della preesistente
tradizione, ancor viva all'epoca di Libanio88.

Le invenzioni di sacrifici umani connessi alle fondazioni in Malala corri-
spondono del resto generalmente a una tradizione cristiana mirante a scredi-
tare i culti pagani87, a mio avviso ritorcendo contro di essi le analoghe accuse
che i pagani avevano rivolte al cristianesimo88. In questa prospettiva mi sembra

convincente, M. Piccirillo (Mabada, le chiese e i mosaici, Torino 1990,57) considéra la figura del
mosaico personificazione di una città.

79 MalaL, p. 192,5-7.
80 Malal., p. 200,15-16.
81 Malal., p. 203,9.
82 11 primo mi sembra sottolineare l'origine macedone e il carattere di conquista della fondazione

voluta da Alessandro; il secondo ricorda in modo abbastanza trasparente il mito sanguinoso
dell'uccisione di Penteo, di cui lo stesso Malala (pp. 41,3-44,14) riferisce una versione.

83 Liban.. Or. XI 75-76. Malala, che pure accenna altrove al passaggio di Alessandro (p. 234,11-
16), ne ignora tali atti (per i motivi cfr. Downey, Antioch 68 n. 62) ed attribuisce la costruzione
del tempio di Zeus Bottieo a Seleuco (Malal., p. 200,20).

84 Liban., Or. XI 88.

85 Malal., p. 200,10-15; cfr. Downey, Antioch 55.

86 E' importante, a mio avviso, notare che anche le notizie di Malala (p. 294,9-16) sulla fondazione
di Dafne rivelano una sostanziale modifica della versione attestata ancora da Libanio (Or. XI
94-99 e 233-236), sulla base dello sviluppo urbanistico intercorso (cfr. Downey, Antioch
82-83).

87 Cfr. Downey, Antioch 74 n. 89.

88 Sulle quali cfr. in partie. A. Henrichs, Pagan Ritual and the Alleged Crimes of the Early Christi-



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 39

fondamentale la notizia di Malala secondo cui Costantino, in occasione délia
fondazione di Costantinopoli, avrebbe compiuto un sacrificio incruento e re-
staurato la Tyche délia città, dandole il nome "Avdouoa89. Il sacrificio incruento
mira a contrapporre la condotta del primo imperatore cristiano a quella dei pa-
gani; ma proprio questa précisa contrapposizione induce a mio avviso a interro-
garsi sui rapporti fra la tradizione relativa alla fondazione di Costantinopoli e le
notizie di Malala sulla colonizzazione attuata da Alessandro in Egitto e da Se-

leuco in Siria.
Le leggende connesse alla fondazione di Costantinopoli90 rivelano, in ef-

fetti, strette analogie con la narrazione di Malala relativa ad Antiochia e ser-
vono, a mio avviso, a chiarirne alcuni particolari. In primo luogo, per quel che ri-
guarda l'intervento divino nella scelta del sito, Costantino avrebbe avuto pure
forti esitazioni, risolte dall'intervento di Dio: secondo Sozomeno, storico eccle-
siastico délia metà del V secolo, egli sarebbe stato distolto dal fondare la nuova
capitale a Ilio daU'apparizione in sogno di Dio, che gli avrebbe indicato invece il
sito di Bisanzio91 e Zonara riferisce che, mentre i primi lavori erano in corso a

Calcedone, alcune aquile avrebbero sottratto più volte gli strumenti agli opérai
per farli cadere su Bisanzio92. Inoltre, Malala (p. 199,10-11) afferma che Seleuco
avrebbe tracciato (jiEQtxaQct^aç) le mura di Antiochia. Questo particolare è in
netto contrasto con l'usanza macedone di contrassegnare i limiti delle nuove
fondazioni con la polenta, ma ben in accordo con le notizie di fonti cristiane ante-
riori a Malala, secondo cui Costantino, guidato da Dio, avrebbe segnato con la
lancia il tracciato lungo il quale sarebbero poi sorte le mura di Costantinopoli93.

Ancora, le notizie di Malala sull'erezione di statue délia Tyche delle città
fondate da Seleuco possono essere accostate all'importanza essenziale del culto
délia Tyche nella fondazione di Costantino, il quale le eresse templi e statue,
indisse feste in suo onore e la fece raffigurare sulle monete délia città94. Ma so-

prattutto essenziale mi sembra la notizia di Malala secondo cui Seleuco, oltre ad

ans: a Reconsideration, in: Kyriakon. Festschrift J. Quasten, I (Münster 1970) 19ss., con fonti e

bibliografia.
89 Malal., p. 320,17-19. Sulla fondazione di Costantinopoli Malala non riferisce alcuna leggenda;

la sua narrazione del regno di Costantino è del resto assai sommaria, mirando solo a caratteriz-
zare quest'ultimo corne primo imperatore cristiano (cfr. R. Scott, The Image of Constantine in
Malalas and Theophanes, in: P. Magdalino (ed.), New Constantines. The Rythm ofImperial
Renewal in Byzantium, 4th-13th Centuries. Papers from the Twenty-sixth Spring Symposium of
Byzantine Studies, St. Andrews, March 1992, Aldeshot 1994, 57-62).

90 Cfr. in partie. E. Gren, Zu den Legenden von der Gründung Konstantinopels, in: Serta Kazaro-
viana I, «Bull. Inst. Arch. Bulg.» 16 (1950) 151-157.

91 Sozomen., Hist. eccl. II 3,2-3 (p. 51-52); cfr. Cod. Theod. XIII 5,7.
92 Zonar. XIII 2,3, p. 14 Büttner-Wobst.
93 Philostorg., Hist. eccl. 2,9 (p. 21 Bidez-Winckelmann); Niceph. Call., Hist. eccl. VIII 4 (PG

CXLVI 20).
94 Cfr. in partie. Strzygowski, Die Tyche von Konstantinopel, in: Analecta graeciensia (Graz 1893)

151ss.; G. Dagron, Naissance d'une capitale: Constantinople et ses institutions de 330 à 451 (Paris
1974) 43_45 e 49ss.



40 Gabriele Marasco

erigere ad Antiochia una statua délia Tyche di quella città, avrebbe compiuto lo
stesso atto al momento di radere al suolo Antigonia per trasferirne la popola-
zione ad Antiochia: egli avrebbe allora eretto una statua della Tyche di Antigonia,

raffigurata con dinanzi il corno di Amaltea95, la cornucopia simbolo d'ab-
bondanza96. Questa notizia97, la cui confusione è confermata dal successivo par-
ticolare secondo cui la statua sarebbe stata poi trasferita a Roso da Demetrio
Poliorcète, dopo la morte di Seleuco98, appare inaccettabile, anche perché il
culto della Tyche di una città era legato alia buona fortuna di questa e stretta-
mente connesso alia sua vita e alia sua prosperità99, sicché apparirebbe incom-
prensibile per una città distrutta, tanto più in connessione con il simbolo della
cornucopia. La notizia di Malala si ricollega invece, a mio avviso, alia fonda-
zione di Costantinopoli, dove Costantino, oltre ad onorare la Tyche della nuova
capitale, eresse anche un tempio alia Tyche di Roma, dedicandole una statua100

e raffigurandola, distintamente dall'altra, sulle monete101; ed è importante no-
tare che le monete da lui coniate raffigurano la Tyche di Costantinopoli ap-
punto con la cornucopia, attestandone cosi chiaramente l'iconografia102. Un ul-
teriore elemento di parallelismo è costituito dal fatto che, secondo quanto rife-
risce lo stesso Malala, Costantino, facendo costruire la Tyche di Bisanzio, le
avrebbe dato il nome "Avffouoa, che costituisce la traduzione greca di Flora, il
nome della Tyche di Roma103; questo particolare, che sottolinea il rapporto fra il
culto della Tyche di Costantinopoli e quello della Tyche di Roma nell'opera di
Costantino, accentua l'analogia con l'istituzione delle statue e dei culti della
Tyche di Antigonia ed Antiochia da parte di Seleuco nel racconto di Malala.

L'elemento a mio avviso più importante della narrazione di Malala è costituito

poi dalle notizie sul ruolo che nella fondazione di Antiochia avrebbe avuto
il sacerdote Anfione: questi compare come partecipante al sacrificio offerto a

Zeus ad Antigonia precedente il prodigio dell'aquila104 e, qualificato corne
ciqxl£Q£ÙÇ xai xe^eaxf|ç, è artefice del sacrificio della vergine Emate105; infine,

95 Malal., p. 201,5-6.
96 Cfr. Stoll, s.v. Amaltheia, in: W.H. Roscher, Ausführliches Lexicon der griech. u. röm. Mythologie

I (Leipzig 1884-1886) 262-265.
97 Accettata, ad es., da C. O. Müller (Antiquitates Antiochenae, Göttingen 1839,40) e dal Downey

(.Antioch 76).
98 Malal., p. 201,8-10; lo stesso Malala afferma invece altrove (p. 198,16-17) che Seleuco avrebbe

ucciso Demetrio, il quale, nella realtà storica, mori prigioniero di Seleuco. La notizia mi pare
quindi intesa a giustificare Fassenza della statua da Antiochia, che i concittadini di Malala pote-
vano facilmente verificare.

99 Cfr. soprattutto G. Herzog-Hauser, s.v. Tyche, RE VII A 2 (1948) 1677ss.

100 Zosim. II 31,3.

101 Cfr. Dagron, op. cit. 42-43 e 49-50.
102 Cfr. Dagron, op. cit. 43. Le monete si ricollegavano evidentemente all'iconografia della statua,

attestata ancora ai tempi delFimperatore Anastasio (Zonar. XIV 4,12-19, p. 141-142 B.-W.).
103 Malal., p. 320,19; cfr. Dagron, op. cit. 44.
104 Malal., p. 199,22.
105 Malal., p. 200,15-16.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 41

Seleuco gli dedica una statua presso la porta Romanesia, poiché aveva com-
piuto con lui il sacrificio a Zeus106. L'attendibilità di queste notizia107 mi sembra
assai dubbia, se teniamo présente la testimonianza di Giovanni Lido, un con-
temporaneo di Malala, secondo cui alla fondazione di Costantinopoli avreb-
bero partecipato lo î,£ç>oq)CtvxT]ç Pretestato, esperto in astrologia, e il filosofo
neoplatonico Sopatro, in qualità appunto di xe^eoxf|ç108, con il compito dunque
di compiere telesmata, pratiche magiche atte a garantire la fortuna délia nuova
città. Sopatro, in particolare, è personaggio storico ben noto: nativo di Apamea
in Siria, successore di Giamblico alla guida délia scuola neoplatonico, fu un
esponente di primo piano délia cerchia culturale e délia corte di Costantino109 e

dunque la sua partecipazione alla fondazione di Costantinopoli, in qualità
appunto di xeXeoxriç, è credibile110. Converrà a questo punto ricordare non solo il
ruolo importante che la fréquente menzione di telesmata assume nell'opera di
Malala111, specchio di credenze e superstizioni diffuse, ma anche il fatto che Malala

riporta notizie su telesmata che Apollonio di Tiana avrebbe fatti a Bisanzio
e ad Antiochia112, che costituiscono un assai tardo sviluppo délia leggenda di
Apollonio e compaiono solo in autori bizantini113 e che rivelano non solo un
particolare interesse per queste credenze, ma anche, a mio avviso, l'intento di
ricollegare la storia di Bisanzio a quella di Antiochia pure sotto l'aspetto dei
telesmata. Si puè dunque concludere che la partecipazione del telestes Anfione114

106 Malal., p. 202,19-21. L'iscrizione riferita da Malala non costituisce comunque una conferma
dell'attendibilità délia notizia, come del resto altri pretesi testi epigrafici da lui menzionati: cfr.
in generale Downey, References to Inscriptions in the Chronicle ofMalalas, «TAPhA» 66 (1935)
55-72.

107 Accettata dal Downey (Antioch 68 e 76).
108 Lyd., De mens. IV 2, p. 65-66 Wuensch; cfr. in particolare S. Mazzarino, II basso impero. Antico,

tardoantico ed èra costantiniana I (Bari 1974) 122-127; L. Cracco Ruggini, Vettio Agorio Pretestato

e la fondazione sacra di Costantinopoli, in: «ÏHXÎaç "/QQIV- Miscellanea di studi classici in
onore di E. Manni, II (Roma 1980) 595-610.

109 Cfr. O. Seeck, s.v. Sopatros, nr. 11, RE III A 1 (1927) 1006-1007; L. De Giovanni, Costantino e il
mondo pagano (Napoli "1989) 156-157.

110 Analogamente, per Pretestato e le testimonianze a lui relative, cfr. Cracco Ruggini, art. cit., pas¬
sim.

111 Cfr. Moffatt, in: Studies 1990,107-108.
112 Malal., pp. 263,20-266,11.
113 Cfr. W. L. Dulière, Protection permanente contre des animaux nuisibles assurée par Apollonius

de Tyana dans Byzance et Antioche, Evolution de son mythe, «ByzZ» 63 (1970) 247-277;
W. Speyer, Zum Bild des Apollonius von Tyana bei Heiden und Christen, «Jahrb. f. Ant. u.
Christ.» 17 (1974) 47-48 e 56-57; R. Del Re, in: E. Zeller/R. Mondolfo, La filosofia dei Greci nel
suo sviluppo storico III 4 (Firenze 1979) 122; M. Dzielska, Apollonius of Tyana in Legend and
History (Roma 1986) 75-77, 107-117 e 125.

114 Sui motivi della scelta del nome si puö, a mio avviso, avanzare un'ipotesi: Malala (p. 234,19- 20)
dà notizia dell'erezione ad Antiochia, sotto Tiberio, delle statue dei Dioscuri Anfione e Zeto, fi-
gli di Zeus, che nel mito erano i fondatori di Tebe. Lo stesso Malala (p. 49,1-7) considéra Anfione
fondatore di Tebe, sicché l'invenzione relativa al telestes collaboratore di Seleuco puö ben aver
corrisposto al desiderio di dotare anche Antiochia di un fondatore dall'analogo nome mitico.

Klassisch-Philologisches Seminar
/lar I înhiôroifôt 7i"i«*ir\K



42 Gabriele Marasco

alla fondazione di Antiochia costituisce una tarda invenzione basata sul ruolo
di Sopatro nella nascita di Costantinopoli, che dovette del resto avere partico-
lare risonanza nella tradizione délia Siria, poiché Sopatro era nativo di Apa-
mea.

L'adesione a una tradizione tarda è del resto confermata dalla spiegazione
del nome di Antiochia, riguardo alla quale Malala, respingendo la tradizione
più antica e attendibile115 e polemizzando con il cronista locale Pausania,
afferma che la città sarebbe stata cosi denominata in onore non del padre, bensi
del figlio di Seleuco116, versione attestata solo da fonti tarde, a partire da Giu-
liano117. Il fatto che qui si tratti non di confusione, ma di una variante délia
tradizione è confermato dalle analoghe notizie relative a Laodicea e ad Apamea118.

La narrazione di Malala délia storia dei successori di Seleuco I è assai più
sommaria, con errori sui nomi dei sovrani119; in essa assumono un certo sviluppo
solo la pestilenza ad Antiochia sotto Antioco IV, scongiurata dai telesmata di un
tal Leio, che potrebbe conservare il ricordo di un evento storico d'importanza
locale120, e soprattutto i rapporti fra Seleucidi e Maccabei sotto Antioco IV e

Demetrio I. Questa narrazione, contraddistinta da costanti errori e travisa-
menti, è in contraddizione cosi vistosa con la tradizione del IIMaccabei che nes-
suno degli autori che utilizzavano Malala l'ha accettata e la stessa versione slava
l'ha omessa121. L'analisi del Bikermann ha messo in luce i caratteri di questo rac-
conto, che rispecchia una fonte tarda, basata su una tradizione diffusa dagli
Ebrei d'Antiochia per esaltare il culto delle reliquie dei «santi» Maccabei nella

115 Strabo XIV 2,4, p. 749; App., Syr. 57,295; lustin. XV 4,8; Liban., Or. XI93; Eustath., In Dionys.
Per. 918 GGM II, p. 379). Per la lettura del passo di Libanio, che présenta varianti nei mss., e

per bibliografiä e discussione cfr. Downey, Antioch 581-582. Per la probabile derivazione di
Libanio da Pausania d'Antiochia, contro cui Malala polemizza proprio in quest'occasione, cfr.
R. Förster, Antiochia am Orontes, «Jdl» 12 (1897) 110.

116 Malal., p. 204,2-8 FGrHist 854 F 10); cfr. Malal., pp. 29,1-3; 200,10.
117 Iulian., Misopog. 347a; Sozomen., Hist. eccl. V 19,9, p. 224; Chron. Pasc. 175 Dindorf; Giovanni

di Nikiu 61, p. 48 Charles (autore che comunque ha ampiamente utilizzato Malala: cfr. supra,
nota 4). L'affermazione è comunque funzionale agli intenti del discorso di Giuliano (cfr. Giu-
liano imperatore. Misopogon, a cura di C. Prato e D. Micalella, Roma 1979,107) e resta quindi il
dubbio che sia stata originata proprio da lui.

118 Secondo Malala (p. 202,22-203,1) Laodicea avrebbe preso nome da una figlia di Seleuco; la no-
tizia ricorre come una variante solo in Eustazio (In Dionys. Per. 915 GGM II, p. 377-378), il
quale perö altrove (ibid. 918 GGMII, p. 379) accetta la tradizione più diffusa, che ricollegava
il nome délia città alla madré di Seleuco (Strabo XVI 2,4, p. 750; App., Syr. 57,295; Steph. Byz.,
s.v. Aaoôixeia). La versione secondo cui il nome di Apamea sarebbe derivato da una figlia di
Seleuco (Malal., p. 203,12) è contraddetta da Strabone (loc. cit.) e da Eustazio (In Dionys. Per.

918), secondo cui esso derivava dalla prima moglie di Seleuco. Stefano di Bisanzio (s.v. 'And-
peia) lo ricollega erroneamente alla madré di Seleuco, il cui vero nome era perö Laodice (cfr.
lustin. XV 4,3).

119 Cfr. Downey, «AJA» (1938) lllss., dal quale dissento tuttavia riguardo ad alcune identifica-
zioni (cfr. Marasco, Fra repubblica e impero 94ss.).

120 Malal., p. 205,8-13, su cui cfr. Downey, Antioch 103-104 con documentazione e bibliografia.
121 Cfr. E. Bikermann, Les Maccabées de Malalas, «Byzantion» 21 (1951) 66-67.



Giovanni Malala e la tradizione ellenistica 43

loro sinagoga, sulla scorta anche délia versione filoseleucidica degli eventi,
mirante soprattutto a discolpare Antioco IV da ogni accusa per l'uccisione dei
Maccabei e per il saccheggio e la profanazione del tempio di Gerusalemme122.

Ma il punto essenziale, a mio avviso, è piuttosto il fatto che questa narrazione
non costituisce una frattura con il resto del racconto di Malala, al quale anzi è

collegata in maniera logica e consequenziale. Malala, corne abbiamo visto, sot-
tolinea la legittimità del dominio seleucidico sulla Palestina, délia quale lo
stesso Alessandro avrebbe nominato sovrano Seleuco, che vi avrebbe regnato
fino alla morte123. Egli non conosce poi alcuna interruzione del dominio seleucidico

sulla Palestina e la sua narrazione délia rivolta maccabaica, secondo cui
Antioco IV si sarebbe adirato contro Tolemeo, re d'Egitto, perché questi aveva
preteso tasse dai Giudei sudditi dei Seleucidi e avrebbe poi adottato misure
repressive contro i Giudei stessi, colpevoli di essere passati al nemico quando lo
credettero morto124, mira con ogni evidenza a sottolineare la perfetta legittimità
dei diritti dei Seleucidi su quella regione. Essa dunque rispecchia ancora coe-
rentemente la tradizione locale antiochena, nella quale i Seleucidi erano vene-
rati corne fondatori e considerati sovrani legittimi, e la valenza politica di questa

tradizione si puo meglio comprendere se teniamo présente la notizia conclu-
siva di Malala, secondo cui il dominio romano sulla Siria sarebbe stato sancito

per testamento dall'ultimo sovrano seleucide125.

In conclusione, la narrazione di Malala rivela lo stretto intrecciarsi di tradi-
zioni filoseleucidiche, ancor vive per motivi di patriottismo locale, ma sbiadite
dal tempo e dalle scarse conoscenze storiche, e di tradizioni di epoca tarda, che
travisavano ed inventavano episodi, sviluppando modelli romanzeschi legati
alla leggenda di Alessandro, o ispirandosi a fatti e miti più recenti, corne quelli
che avevano contraddistinto l'epoca di Costantino, ancora con riflessi per il pre-
stigio locale; in taie prospettiva, esemplare la fondazione di Antiochia su quella
di Costantinopoli valeva a nobilitare la città siriaca e ad attribuire al suo fonda-
tore un ruolo di precursore del primo imperatore cristiano.

La scelta di queste tradizioni locali e popolari da parte di Malala potrebbe
meravigliare, se teniamo présente che da un lato il suo stesso nome (Malala in
siriaco significa «retore») appare indicativo di una certa cultura, dall'altro
Antiochia, in età tardoantica, ebbe importanza essenziale per le sue scuole e le sue
biblioteche126 ed ancora nel VI secolo, nonostante il saccheggio subito nel 540

122 Bikermann, art. cit. 66-83, il quale (p. 70) ricorda pure opportunamente il giudizio positivo su

Antioco IV in Libanio (Or. XI 122).
123 Malal., p. 197,22-198,1:... ÔL£tà|axo ßaoiAeueiv xai xgaxeîv Zékeuxov Cfr. p. 198,22.
124 Malal., pp. 205,23-207,3.
125 Malal., p. 212,20-22. Sui caratteri del racconto di Malala relativo alla repubblica romana e ai

suoi rapporti con i Seleucidi cfr. Marasco, Fra repubblica e impero 81-103.
126 Cfr. P. Petit, Libanius et la vie municipale à Antioche au IV' siècle après J.-C. (Paris 1955) in

partie. 91-139; Downey, Antioch 375-379; G. Cavallo, Conservazione e perdita dei testi greci:
fattori materiali, sociali e culturali, in: A. Giardina (ed.), Società romana e impero tardoantico,
IV (Bari 1986) 93-94.



44 Gabriele Marasco: Giovanni Malala e la tradizione ellenistica

ad opera dei Persiani e la pestilenza del 542, restava una città fiorente dal punto
di vista economico e culturale127. La scelta operata da Malala è tuttavia com-
prensibile, se consideriamo le caratteristiche della sua opera e il pubblico a cui
egli si rivolgeva. Egli stesso nel proemio128, afferma di aver voluto scrivere una
trattazione della storia a partire da Abramo, sulla base delle fonti cronografi-
che, per poi sviluppare particolarmente gli eventi più vicini nel tempo, dei quali
ha maggiori notizie ed è stato in parte testimone. L'interesse per le vicende più
antiche era dunque per Malala ben relativo, quasi più un omaggio alla visione
cristiana della storia universale; ed, in effetti, anche nella parte che abbiamo
esaminata egli si mostra fedele al suo assunto, fornendo un resoconto assai

scarno della successione degli eventi, da cui risaltano solo episodi relativi ad

Alessandro, per l'importanza essenziale della sua figura e della sua opera, e le
narrazioni della colonizzazione della Siria da parte di Seleuco, della pestilenza
ad Antiochia sotto Antioco IV e della rivolta dei Maccabei, legata anch'essa,
corne si è visto, all'esplicazione di un culto antiocheno.

L'interesse di Malala è in effetti tutto rivolto alla storia locale di Antiochia
e per questo aspetto egli, primo esponente della cronachistica bizantina, si ri-
collega alla tradizione della storiografia locale greca, che aveva avuto partico-
lare fioritura in età ellenistica e, ancora per tutta l'epoca imperiale, fu in voga,
sviluppando soprattutto l'interesse per le antichità locali e per i miti di fonda-
zione, con innovazioni e invenzioni che corrispondevano al gusto del pubblico e

a motivi di orgoglio municipale129. Da questo punto di vista, poteva ben essere

più interessante riprendere la tradizione leggendaria su Alessandro anziché ri-
farsi aile fonti storiografiche, attualizzare la fondazione di Antiochia accostan-
dola a quella di Costantinopoli e trascurare la narrazione universalmente nota
della rivolta dei Maccabei a vantaggio di un'inattendibile versione locale, che

aveva il sapore della novità. Tale era il substrato in cui si era sviluppata la
tradizione locale alla quale si rifà Malala e la scelta da lui operata conferma che questo

gusto per le antichità locali ed, insieme, per le novità era ancor vivo nel
pubblico del suo tempo.

127 Cfr. R. Ciocan-Yvanescu, Sur le rôle d'Antioche au point de vue économique, social et culturel au
VI' siècle, «Byzantion» 39 (1969) 53-73 (in partie., sul ruolo culturale, 65-69). Per la storia di
Antiochia nel VI secolo cfr. Downey, Antioch 503ss.

128 Cfr. supra, nota 9.

129 Cfr. ad es. Jones, op. cit. II 721.


	Giovanni Malala e la tradizione ellenistica

