
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 54 (1997)

Heft: 4

Artikel: Die Bildung der Seele in Platons Timaios 35a1-b3

Autor: Sonderegger, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-42164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-42164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bildung der Seele in Piatons Timaios 35al-b3

Von Erwin Sonderegger, Zürich

Ein «Vorgespräch» (17a-27b) setzt den Timaios mit dem Gespräch über
den Staat nach Situation, Personen und Inhalt in Verbindung; Sokrates darf
jetzt bloss Zuhörer sein (27al), und, bevor Kritias die Gegengabe für das, was
Sokrates am Tag zuvor darlegte, geben wird, soll Timaios sein Thema, den
«Staat in Bewegung», vorbereiten. Ein erster Götteranruf (27cd) setzt den Vortrag

des Timaios vom bisherigen ab (wie dann auch ein zweiter Götteranruf
gliedernd vor der Einführung der yw>Qa steht). Dem Hauptvortrag schickt
Timaios ein Prooemium voraus1 (27d-29d), das gewisse Grundunterscheidungen
und Grundsätze, die für das Ganze gelten, enthält. Darauf (29d-42e) stellt
Timaios das Schaffen des Demiurgen vor. Damit ist der erste Teil seines Vortrags,
in dem x^QO. noch keine Rolle spielt (29d-48d), eingeleitet. In diesem ersten
Teil spricht Timaios zunächst (29d-34a) vom Werden des Kosmos, dann von der
Bildung von dessen Seele (35a die hier interessierende Stelle), zuletzt (40d-
41d) von der Erschaffung und vom Auftrag der Götter. Timaios bemerkt dabei
ausdrücklich, dass diese Darstellungsweise nicht zur Annahme eines zeitlichen
Nacheinanders des Dargestellten führen dürfe; die Seele sei keineswegs dem
sichtbaren Kosmos gegenüber sekundär. - In diesen Zusammenhang gehört
also die Darstellung Piatons von der Bildung der Seele durch den Demiurgen.
Die entscheidenden zwei Sätze lauten2:

(Tim. 35al) xîjç apegioxou xai àei xaxà xaàxà èxoéar|ç
ouoiaç / xai xfjç av Jiepi xà ocâpaxa Yiyvopévï]ç [xeQiaxfjç

XQixov è^ àpcpolv èv péoa) ouvexepàaaxo ouoiaç eiôoç, xfjç xe
xaùxoû (péoecoç [aù jrépi] xai xfjç xoù (a5) èxépoe, / xai xaxà
xaùxà auvéoxr|08v èv péocp xoù xe àpepoùç aùxaiv xai xoù
xaxà xà ocopaxa |ieQioxoù-/ xai xpia kaßcbv auxà ovxa ouve-
xepàoaxo e'iç piav Jtàvxa iôéav,/xf]v ffaxépou qpûoiv ôéopeix-
xov oùaav eiç xauxôv onvaQpoxxcuv ßia (bl) (xeiyvùç ôè pexà
xfjç oàoiaç. xai èx xqkùv jioir]oàp8voç è'v, jràXiv oÀ,ov xoùxo
poipaç ooaç jxpoofjxev ôiéveipev, éxàoxrjv ôè ex xe xauxoù
xai daxépou xai xfjç oàoiaç (lepeLypévriv.

1 Die Unterscheidung Prooemium - Nomos stammt von Sokrates, Tim. 29d.
2 Ich folge dabei dem Text von Burnet und ändere nur an zwei Stellen vor und bei bl die

Interpunktion wegen der Verteilung der Präsens- und Aoristformen. Schrägstriche bezeichnen die
Abschnitte der folgenden Übersetzung.



212 Erwin Sonderegger

Cornford, und ihm in vielem folgend Brisson, haben einiges sowohl am Text wie
auch an den Satzzeichen geändert3. Aber gerade aus der von Brisson (1994,
270f.) dargestellten Überlieferungslage ergibt sich, dass es für die verschiedenen

Versionen keine eindeutig zu favorisierenden Zeugen gibt. Die Änderungen

beruhen deshalb nach wie vor auf inhaltlichen Entscheidungen. Die
wichtigsten Änderungen gegenüber dem Text von Burnet sind die Aufhebung der
Tilgung, die starke Interpunktion nach oboîaç elôoç, wonach also ein neuer
Satz beginnt (damit das nicht bloss eine nachgetragene Erläuterung zum vorigen

sei), dafür Aufhebung der starken Interpunktion nach ßicx, und Festlegung
des Satzschlusses beim anschliessenden pELyvbç ôè pexà xfjç oboiaç (in den
zwei letzten Punkten folge ich Cornford und Brisson, wogegen ich allerdings
die Fortsetzung xai ex für wesentlich halte). Mit diesen Änderungen ergibt
sich für Cornford und Brisson in etwa folgendes Verständnis: Der Demiurg
mischte eine mittlere oboia als eine dritte Art. Auch aus dem Unteilbaren und
dem Teilbaren von Identität und Differenz setzte er etwas Mittleres zusammen.
Diese drei mittleren Dinge (die mittlere oboia, die mittlere Identität und die
mittlere Differenz) setzt er nun in einem zweiten Schritt ihrerseits zusammen.
Aus diesen drei Seienden bildet er die Weltseele.

Brisson (1994, 270-274) spricht verhältnismässig ausführlich von etlichen
Textproblemen. Dies sei hier als bekannt vorausgesetzt; doch von zwei Problemen,

die für seine Interpretation sehr entscheidend sind, spricht er nicht. Das
eine ist das xai vor xaxà xabxà (a5), das andere das im Griechischen fehlende
Objekt für ouvéoxt|oev. Wenn mit xfjç xe xabxob (pboEcoç der neue Satz

beginnt, der xai xoù xaxà xà ocapaxa pepiöxoü- vorläufig endet, ergibt sich ein
sehr ungewöhnlicher Satzaufbau (a4-5). Das satzeinleitende xai steht mitten
im Satz und hinkt der «Themenangabe» durch den von ab jieql abhängigen
Ausdruck so richtig nach. Es ist hingegen offensichtlich, dass dieses xai das

zweite Prädikat ouvEoxqaEv mit ouvEXEpàoaxo verbindet und den zweiten
Hauptsatz einleitet. Um das Gewicht der Auslassung spürbar zu machen, setze
ich es in die Übersetzung von Brisson ein: «... et de nouveau en ce qui concerne
la nature du même et de l'autre, <xai> il fit un composé ...». - Was das fehlende
Objekt betrifft, ist zu sagen, dass es eigentlich nur dann fehlt, wenn man den
Satz nach oboiaç elôoç unterbricht. Wenn man das hingegen nicht tut. geht in
Gedanken immer noch elôoç als Objekt mit, und es ist nicht nötig, ein neues
Objekt zu ergänzen, etwa obvotaW xi oder ptypà xi («un composé»). Schliesslich

ist auch das unmittelbar zweimalige Folgen von ab jteqi (a2 resp. [ab jieql]

3 F. M. Cornford, Plato's Cosmology. The Timaeus of Plato (London 1937); Luc Brisson, Le
Même et L 'Autre dans la Structure Ontologique du Timée de Platon. Un commentaire systématique

du Timée de Platon (Sankt Augustin21994); Luc Brisson. Platon, Timée/Critias, GF-Flam-
marion 618 (Paris 1992); Luc Brisson, «Den Kosmos betrachten, um richtig zu leben: Timaios»,
in: Th. Kobusch/B. Mojsisch, Piaton, Seine Dialoge in der Sicht neuerer Forschungen (Darmstadt

1996) 229-248, spez. 233f. und 246, Schema 1.



Die Bildung der Seele in Piatons Timaios 35al-b3 213

a4) sprachlich auffällig. - Diese drei sprachlichen Beobachtungen lassen am
Satzaufbau, den Brisson für seine Interpretation braucht, sehr zweifeln.

Gravierender aber als die sprachlichen scheinen die inhaltlichen
Schwierigkeiten dieser Lesart zu sein. Man muss nämlich (das hat Brisson von Corn-
ford übernommen) nicht nur mit einer «unteilbaren ouata» und einer «teilbaren

ouata», sondern auch mit einer «unteilbaren Identität» und einer «teilbaren

Identität», mit einer «unteilbaren Differenz» und einer «teilbaren Differenz»

rechnen. (Die Übersetzung von xauxöv und ffaxepov mit «Identität» und
«Differenz» soll vorläufig ohne inhaltliches Präjudiz erfolgen; es liesse sich sehr
wohl anderes dafür einsetzen. Der Streit bezieht sich nur darauf, ob «teilbar/unteilbar»

mögliche Bestimmungen von xomxöv und (Mxbqov seien.)
Nun könnte man zwar sagen, das sei eine kleine, unscheinbare Änderung,

ob man sage «das mittlere Verschiedene» (Cornford, Brisson) oder «die
Verschiedenheit des Mittleren» (Verf.). Vielleicht ist der erste Ausdruck von Brisson

gar nicht so genau gemeint. Doch nachdem Brisson diese Ansicht, ergänzt
mit einem Schema, dreimal kurz nacheinander sowohl in der französischen
Übersetzung des Timaios, in der zweiten Auflage von Le Même et l'Autre und
im Sammelband von Kobusch/Mojsisch vertreten hat, und es scheint, als ob sich
dies als communis opinio durchsetzte, soll hier doch eine Korrektur angebracht
werden. Hauptziele dieser kurzen, teils sprachlichen, teils begrifflichen Notiz
sind 1. die Korrektur des von Cornford und Brisson vorgeschlagenen Schemas
(zwei Mischungen, die erste eine von «même indivisible» und «même divisible»
usw.), 2. der Hinweis darauf, dass sich diese Auffassung nicht auf das Verständnis

von Proklos stützen kann. - Letztlich allerdings geht es im Ganzen darum,
ob «das Selbe» (Identität) und «das Verschiedene» (Differenz) - oder wie man
xonuxöv und üöxbqov sonst übersetzen mag - Begriffe oder Prinzipien zur
Konstruktion einer Welt seien oder ob es Reflexionsbegriffe seien. Doch dies steht
im Moment im Hintergrund.

Die Hauptschwierigkeit im Verständnis von Cornford und Brisson
entsteht durch die Frage, was denn ein «unteilbar oder teilbar Gleiches (Selbiges)»
oder eben eine «unteilbare oder teilbare Identität» und ein «unteilbares oder
teilbares Verschiedenes» sein soll. Von «teilbar Verschiedenem» kann man
unproblematisch sprechen, wenn man darunter Dinge versteht; doch das wird weder

Cornford noch Brisson, noch sonst jemand an dieser Stelle tun4. Hier muss
von «Gleichheit/Selbigkeit» und «Verschiedenheit», von Identität und Differenz

oder dergleichen die Rede sein. Der eine mag diese, der andere jene
Übersetzung mit guten Gründen bevorzugen, aber im Ganzen sind es jedenfalls
Begriffe, die in irgendeiner Art das Sein bestimmen, es sind nicht Dinge. Was ist

4 Brisson scheint, nach seinen verschiedenen schematischen Darstellungen, die Stelle 36c4-5
(«Vom äusseren Umlauf erklärte er, er sei von der Natur der Identität, vom inneren, von der
der Differenz») so zu verstehen, dass Identität und Differenz genau auf Bereiche bezogen sind;
wenn der ganze Kontext berücksichtigt wird, muss der Satz aber eher im Sinne einer jeweiligen
Prävalenz von Identität und Differenz in den entsprechenden Bereichen verstanden werden.



214 Erwin Sonderegger

dann aber eine «mittlere, gemischte Identität», eine «mittlere, gemischte
Differenz»? Was ist der Sinn des Ausdrucks «gemischte Differenz»?

Das Selbe, das Verschiedene und das Sein sind hier anerkanntermassen
nicht Dinge, es sind aber auch nicht Bestandteile der Seele, die, zusammengesetzt,

die Seele ergäben. Thema dieser Stelle ist dem ganzen Zusammenhang
nach die Seele. Es ist die Frage, was für ein Sein sie habe. Das drückt jedenfalls
auch Proklos so aus: i'va xö eivai xfjç cuioxeXiacopev {In Tim.
2,156,14). Platon stellt dafür im zitierten Satz {Tim. 35ab) eine «genetische
Definition» zur Verfügung. In dieser sind dann eben ouoia, xaüxöv, "haxepov
begriffliche Bestimmungen der Seele, aber nicht «Bestandteile».

Wann kann man von «teilbaren Begriffen» reden? Zusammengesetzte
Begriffe sind teilbar. Es ist also die Frage, ob ovoia, xomxöv, ücxxeqov solche seien
oder nicht. In was für Merkmale oder Momente lässt sich «das Selbe», «Sein»,
«das Verschiedene» auflösen? - War das nicht die Pointe der Darstellung
Piatons im Sophistes, und gehören sie nicht gerade deswegen zu den «grössten
Gattungen», weil es Begriffe sind, die bei jeder Analyse von jedem beliebigen
Begriff auf dessen Merkmale selbst wieder anzuwenden sind? Dann wäre
jedenfalls von einer Teilbarkeit von Sein, Identität und Differenz zu reden zirkulär,

weil auch die Resultate ihrer Analyse eben diese Begriffe selbst wieder
brauchen würden. Es scheint nicht, dass «teilbare Identität, Differenz» usw.
sinnvolle Begriffe sind.

Cornford (60) und Brisson (1994,305) beziehen sich in ihren Interpretationen
auf Proklos. Sehen wir zu, was Proklos in seinem Kommentar zur Stelle sagt

(ed. Diehl, Leipzig 1903-1906).
Hauptziel von Proklos ist es, die in jeder Hinsicht mittlere Position der

Seele zu zeigen. Dass die Seele ein Wesen von «mittlerer Natur» zwischen voùç
und cpéoiç sei, ist eines der wichtigsten Theoreme des Neuplatonismus, und
unsere Timaios-Stelle liefert dafür gute Gründe. Proklos kontrastiert deshalb
voèç und r|mxf] in dem Sinne, dass der voùç durch numerisch je eine ouoia, eine
Identität, eine Differenz bestimmt sei. Weil die Seele dagegen aus Teilen
bestehe, von denen jeder in je seiner Weise durch Sein, Identität und Differenz
bestimmt sei, habe sie mehrere Weisen der Identität usw., doch immer noch nicht
in einer solchen Weise der Vielheit, wie sie für das Körperliche charakteristisch
ist. So ist die Seele zugleich vieles und eines {In Tim. 2,152,2ff.). Die Seele sei
also zwar ein Mittleres zwischen Geist und Körper, aber nicht so, dass sie in sich
etwas Körperliches und etwas Unkörperliches hätte (152,25ff.), sondern so,
dass sie eine Weise der Einheit habe, die zwischen der Einheit des voùç und der
Vielheit des Körper stehe.

Die Zuordnung von Identität, Differenz und Bestimmtheit durch beides
zu Unteilbarem, Teilbarem und Seele sei nicht eineindeutig, d.h. nicht nur die
Seele sei zugleich durch Identität und Differenz bestimmt (155,20ff.). Vielmehr
sei richtig, dass alles überhaupt Identität und Differenz in sich habe. Dies sei

allerdings nicht bei jedem genau gleich, sondern in einer je angemessenen oder



Die Bildung der Seele in Piatons Timaios 35al-b3 215

eigenen Weise (155,27f.: ôet Jtavxaxoù eivai xanxà <sc. Identität und Diffe-
renz> xaü' êxàoxr|v xäE,iv oixeicûç). Was Proklos sagen will, ist offenbar, dass

es von Sein, Identität und Differenz je dem «Niveau» (sc. der xd^iç) angepasste
Weisen gibt. Es gibt also entsprechende Weisen für das Unteilbare, das Teilbare
und eben auch das Mittlere (155,27-156,14). Wenn wir nun die demiurgische
Weise der Identität (entsprechend natürlich auch Sein und Differenz) als Gattung

setzen, dann sind die Weisen, wie das Unteilbare, das Teilbare und das
Mittlere je identisch sein können, Arten (156,8ff.). Unter diesen nimmt die
Seele die Stelle einer mittleren Art ein. Wenn man dies zusammenfasst, hat
man das «Sein der Seele» (xô eivai xfjç ijruxfjç 156,14) erfasst.

Aus diesem Referat ergibt sich, dass Proklos zwar nicht von einer «unteilbaren

bzw. teilbaren Differenz» usw. spricht, aber verschiedene Weisen der
Differenz bei Unteilbarem (gemeint ist voùç), bei Teilbarem (gemeint ist
oüjpa) usw. unterscheidet. Um ein eigenes Beispiel zu überlegen: Die Art und
Weise der Differenz beim Körper des Menschen ist offensichtlich etwas anderes

als die Art und Weise der Differenz bei der Seele des Menschen. Das ergibt
sich schon schlicht aus den verschiedenen Teilungsmöglichkeiten der Seele und
des Körpers.

156,12-14 sagt Proklos, «wir wollen so der Seele das Mittlere zuweisen <sc.
die je mittleren Weisen von Identität und Differenz> und mit dem mittleren Ei-
dos der ovoia zusammenflechten, um so das Sein der Seele zu vollenden». Damit

meint er allerdings nicht, wie die Interpretation von Brisson nahelegt, wir
sollten drei Stücke zusammenbauen, um daraus die Seele zu erhalten. Proklos
spricht in diesem Satz vielmehr von einer gedanklichen Aktivität. Wir sollen
die eben unterschiedenen Weisen von Sein, Identität und Differenz, wie sie

einem «Mittleren» zukommen, gedanklich zusammenfassen. So spricht also Proklos

keineswegs von «teilbarer Identität, Differenz» usw., sondern von «Weisen
der Identität, Differenz» des Teilbaren usw.

Wenn also die Behauptung einer «indivisible difference» oder eines «autre
indivisible» usw. ein unplausibles Konzept ist und sich mindestens nicht auf
Proklos stützen kann, stellt sich die Frage nach einer alternativen Leseweise.
Ich schlage hier eine solche vor. Im einzelnen mag zwar manches diskutabel
bleiben, doch die Konzepte der «unteilbaren Differenz» usw. sollten definitiv
verschwinden. Der Übersetzung der eingangs zitierten zwei griechischen Sätze

(Tim. 35al-b3) füge ich unmittelbar kurze Erläuterungen oder Begründungen
bei. Dadurch soll zugleich die Übersetzung überschaubar werden als auch die
Erklärung unmittelbar zum Text zu stehen kommen.

(al) Aus der unteilbaren und immer sich identisch verhaltenden
oijoia

Damit meint Piaton wohl eher das Sein des voêç als die Ideen (Brisson
1994, 271); Proklos 152,2ff.; 155,14ff. versteht das jedenfalls auch in dieser
Weise. Aber schon der Anfang des vorliegenden Gedankenganges, Tim. 30b,



216 Erwin Sonderegger

zeigt das. Dort unterscheidet Platon voûç und Seele; der voûç ist das Schönste
und darf also dem Kosmos nicht fehlen; der voûç kann aber nicht bei etwas sein,
das keine Seele hat; also braucht der körperliche Kosmos eine Seele, damit der
voûç in ihr Bestand haben kann, wonach dann der Kosmos das Schönste ist.

(a2) und auch aus der teilbaren oûoia, wie sie eben bei den Körpern

ist - aus diesem Paar mischte er eine dritte Art von oûoia in
der Mitte, <die> sowohl von der Natur der Identität als auch der
Differenz <ist>;

Tfjç qrûoeooç ist als gen. qualitatis zu verstehen («die dritte, mittlere oûoia
ist von der und der Art»). Dass etwas Identität und Differenz zugleich in seiner
Natur hat, ist allerdings nicht ein Specificum der Seele, wie auch Proklos
bemerkt, denn Identität und Differenz «durchziehen alles» (Sophistes 255e. 259).
Dennoch ist es wichtig und sinnvoll, das im Falle der Seele eigens hervorzuheben.

Zum einen nämlich soll alles andere durch «Abteilung» oder «Ausgliederung»

aus ihr entstehen (b2ff.), was viel leichter verständlich macht, dass eben
dieser Doppelcharakter allem überhaupt zukommt, wenn auch in je verschiedener

Weise. Wie schon Proklos gesehen hat, kann durchaus im einen (etwa
dem Nous, dem Unteilbaren) Identität und Einheit, im anderen (etwa dem
Körper, dem Teilbaren) Differenz und Vielheit je «vorherrschen»; doch die
Identität des Unteilbaren unterscheidet sich von der Identität des Teilbaren;
hier bei der Seele ist beides vielleicht in besonderer Weise ausgewogen. Die
«Identität des Unteilbaren» ist bei weitem nicht die von Brisson (1994,274)
kritisierte Identifikation von Identität und Unteilbarem. Gemeint ist vielmehr,
dass das Unteilbare mit sich selbst nicht nur «in einer bestimmten Weise», «in
Graden», identisch und different ist, sondern absolut. - Zum anderen spricht
Piaton von der Seele im Kontrast zum voûç. Der voûç ist gekennzeichnet
dadurch, dass er zwar auch durch Sein, Identität und Differenz bestimmt ist, aber
in einer absolut einheitlichen Weise, die Seele dagegen durch eine Vielheit der
Weisen. - Mit diesen Unterschieden hat Platon Nous, Seele und Körper in eine
klare Rangfolge gestellt.

(a5) und so also stellte er <sc. der Demiurg> <das dritte eiôoç
oûoîaç, sc. die Seele> hin in der Mitte sowohl des Unteilbaren von
ihnen als auch des bei den Körpern Teilbaren;

Der Unterschied zwischen xaxà xà aûxà (Eusebius), «nach demselben
Verfahren, ebenso», und xaxà xaüxa (APY Stobaeus), «demgemäss, dem
entsprechend» scheint nicht sehr gravierend zu sein; ich übersetze neutral mit
«so». - Kritischer hingegen ist der Bezug von aüxörv, «von ihnen». Brisson setzt
dafür «Substance», «le Même» und «l'Autre» ein. - Dem konkreten Satzverlauf
nach bezieht sich aüxööv auf àjiÉQioxoç und pepioxf] oûoia; gedanklich passt
das zu dem, was man nach dem Satzanfang 35alff. zu denken hat, etwa xà eE,

cbv auvéoxqoev xf]v ajmxqv, womit inhaltlich die Bestimmungen von voûç und



Die Bildung der Seele in Piatons Timaios 35al-b3 217

ocöjia gemeint sind, an denen die Seele eben zugleich teilhat. Piaton bezieht
sich später, z.B. 37a, auf die «Mischnatur» aus ouoia, xauxöv, fhxxepov.

(a6) diese drei nahm er und mischte sie zusammen in eine Gestalt,

Tqiol övxa meint nicht «drei Seiende»; övxa macht hier nur xpia prädikativ,

es ist nicht substantiviert verwendet («da das nun drei sind», «diese, drei
der Zahl nach»). Brisson subsumiert darunter «Substance intermédiaire»,
«Même intermédiaire», «Autre intermédiaire», die er als «drei Dinge» versteht
(«trois choses»). Diese Begriffe stützen sich aber auf die aufzugebenden
Konzepte «le Même divisible» usw. Als Alternative sind nach dem obigen die der
Seele entsprechenden Weisen der ouoia, Identität und Differenz unter den
dreien zu verstehen. Piaton gibt hiermit eine Zusammenfassung des Gesagten,
es ist nicht die Rede von einer zweiten Mischung.

weil die Natur der Differenz schwer mischbar war, fügte er sie

gewaltsam zum selben zusammen (bl) und mischte sie mit der
ouoia. Und als er aus den Dreien eines gemacht hatte, zerteilte er
dieses Ganze wiederum in gehörige Teile, von denen ein jeder
gemischt ist aus Identität, Differenz und ouoia.

Es ist offensichtlich nicht nur schlicht von der Weltseele die Rede. Piaton
will jenes Ganze zeigen, woraus alles Mundane durch «Abtrennung» oder
«Abteilung» zu denken ist. Das Hauptresultat besteht also in der Einsicht, dass alles
Kosmische je zugleich, wenn auch je voneinander in verschiedener Weise,
durch ouoia, Identität und Differenz bestimmt ist. Was bei der Ur-Mischung,
der erst-gebildeten Seele, schon ist, hält sich durch das Ganze durch.

Der Umstand, dass etwas dergleichen in den ersten Sätzen des Buches von
Brisson sozusagen «wörtlich» als Resultat vorweggenommen ist5 (oder ist es

dort eher eine heuristische Devise?), soll nicht darüber hinwegtäuschen, dass

die Begründung dafür und das Verständnis von ouoia, xauxöv und dâxepov,
wo es an Ort und Stelle expliziert wird, vom hier vorgelegten grundlegend
verschieden ist. Gerade dann, wenn man diese einleitenden Bemerkungen mit
denen zu Tim. 35a vergleicht, muss man vermuten, dass sich der Begriff von Identität

und Differenz bei Brisson stark verändert hat. Wenn, wie es anfangs heisst,
Identität neben «Substanz-sein» einfach eine weitere Weise ist, «sein» zu sagen
und die Differenz nur deswegen eine Rolle spielt, weil Identität ohne Differenz
nicht definierbar ist, dann kann man noch viel weniger von einer «teilbaren
Differenz» reden.

Hier müsste die Auseinandersetzung um den Unterschied zwischen
konstitutiven Prinzipien (wofür Brisson «Le Même et l'Autre» hält) und Refle-

5 Brisson (1994.17) unterscheidet für sein Vorgehen zwei Reihen von Problemen: «... la seconde
s'attachant aux manifestations du même et de l'autre à tous les niveaux de la réalité».



218 Erwin Sonderegger: Die Bildung der Seele in Piatons Timaios 35al-b3

xionsbegriffen einsetzen. Doch auf diesen Unterschied reflektiert Brisson
nicht, sein Text eignet sich deshalb nicht als Bezugspunkt dafür. Zudem wäre
auch noch auf den Unterschied der verschiedenen Textsorten zu reflektieren,
die Piaton im Timaios entwickelt: wie verhält sich der Text, den Piaton als
Mathematiker vorlegt (äusserst komplizierte Stellen, an denen man um die Hilfe
der Kommentare, gerade auch von Brisson, sehr froh ist), zu dem, was
offensichtlich als Geschichte dargeboten wird, die nicht ihr eigener Klartext ist (etwa
die Erschaffung der Götter oder die körperlichen Teile des Menschen), und
beides wiederum zu jenen Stellen, an denen Piaton rein begrifflich vorgeht?
Kann es eine Übersetzung von allem ins Begriffliche geben? Das alles muss
hier fehlen, doch hoffe ich, in einem grösseren Rahmen und im Zusammenhang
mit einer Darstellung von xÜQa darauf zurückkommen zu können. Im Moment
muss es genügen, die Fragwürdigkeit des Konzepts der «teilbaren Differenz»
usw. gezeigt zu haben.


	Die Bildung der Seele in Platons Timaios 35a1-b3

