
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 54 (1997)

Heft: 1

Artikel: Zosime et Constantin : nouvelles controverses

Autor: Paschoud, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-42146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-42146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zosime et Constantin. Nouvelles controverses

Par François Paschoud, Genève

1. Préambule

Avec la même régularité biologique qui fait pousser l'herbe chaque
printemps, des articles paraissent qui proposent des modèles impliquant que
Zosime a combiné une multiplicité de sources. Comme j'ai à maintes reprises
affirmé que Zosime n'était pas capable de réaliser un tel travail, ces articles s'en
prennent tous, peu ou prou, aux interprétations que j'ai exposées dans mon
commentaire à cet auteur1. Après avoir pris position sur la bibliographie de la
période 1970-19872, j'espérais aller brouter en paix dans d'autres pâturages. La
nécessité de préparer une réédition corrigée du premier volume de mon
édition, pratiquement épuisé, me réinstalle dans la condition de la chèvre attachée
à son piquet, et m'oblige à commenter à part des controverses qui impliquent
des développements trop longs pour être englobés dans la réédition de ce
premier volume.

Le trait commun de ceux qui entreprennent de montrer que Zosime est
capable de combiner plusieurs sources est d'être «hérétiques», au sens étymologique

du terme, c'est-à-dire qu'ils s'attachent à des points de détail en ignorant
l'économie de l'ensemble qui en forme le contexte, focalisent leur attention sur
quelques lignes, au mieux quelques pages ou quelques passages, et ne prennent
pas la peine de regarder de près la manière de travailler de Zosime tout au long
des six livres de son œuvre, et des quelque trois cents pages qu'occupe YHistoire
nouvelle dans l'édition de Mendelssohn. C'est pourquoi je ne me formalise pas
outre mesure de voir à l'occasion ma conception des sources de Zosime qualifiée

d'être «a little insensitive»3. Les juges non prévenus se forgeront une idée
personnelle en prenant, eux, la peine de lire mon commentaire dans son ensemble.

Je me console par ailleurs de mon aveuglement en le sachant partagé par le
patriarche Photios qui, ayant sur tous les Modernes le modeste avantage
d'avoir lu non seulement Zosime, mais encore les deux éditions de l'ouvrage
historique d'Eunape, écrit à propos du premier: eunoi ô'dv tlç où ypoupai aù-

* Bruno Bleckmann a pris la peine de lire attentivement ce travail et m'a fait plusieurs observations

dont j'ai tiré grand profit. Qu'il en soit ici vivement remercié.
1 Collection des Universités de France, Les Belles Lettres, 3 volumes en 5 tomes (Paris 1971—

1989).
2 Dans le volume III 2 (1989), 79-117. Pour ce qui concerne les sources, cf. plus particulièrement

82-100.
3 Par G. Fowden, «The Last Days of Constantine: Oppositional Versions and their Influence»,

JRS 84 (1994) 146-170, ici 163.



10 François Paschoud

xôv loxoçîav, àXkà pexaYQOOltai xqv Eùvamou, et précise-cela n'est pas
indifférent pour la question que j'aurai à aborder ici - que cette similitude entre
Eunape et Zosime se vérifie tout particulièrement (xai paXioxa) dans les

passages hostiles aux empereurs chrétiens (on en déduit que Photios les a regardés
et comparés avec une attention particulière)4.

Je ne m'attarderai pas ici sur les spéculations de P. Speck5 concernant l'Histoire

nouvelle 2,30-38, car elles sont relativement inconsistantes: le désordre
dans ce passage révélerait que Zosime présente ici un dossier mal harmonisé
établi à partir de plusieurs sources. B. Bleckmann6 a suffisamment montré
comment s'agence ce groupe de chapitres pour que je n'aie pas à revenir sur ce

point. Il me faut en revanche m'arrêter sur un article de G. Fowden7, plus digne
d'attention, et consacré à un thème important et intéressant, les efforts
déployés par l'historiographie catholique pour scotomiser quelques faits pour elle
éminemment désagréables: la mort de Constantin au moment où il s'engage à

peine dans une guerre contre les Perses qu'il a peut-être lui-même contribué à

rendre imminente, son baptême administré seulement in articulo mortis, et qui
plus est par un évêque arien. Cette étude, dont l'argument central n'a pas à être
abordé ici, se conclut sur une hypothèse présentée avec une grande assurance
sur les sources de Zosime 2,29. Divers travaux récents, notamment ceux de
B. Bleckmann, permettent aujourd'hui d'y voir plus clair dans la «Quellenlage»
pour l'époque de Constantin 1er, et m'incitent à reprendre la question pour
quelques passages importants de Zosime tout en montrant que, face à la
complexité des données en jeu, l'hypothèse de Fowden est inacceptable, et, pour
tout dire, a little insensitive.

2. Lumières nouvelles sur la «Leoquelle»

Il y a un siècle, un chercheur demeuré obscur8 avait décelé chez Zonaras, à

partir du moment où ce dernier n'a plus Dion Cassius à disposition, l'emploi,
parmi d'autres, d'une source dont on retrouve aussi la présence dans la chronique

byzantine dite de «Léon le Grammairien» (achevée en 1013, soit antérieure
d'un siècle à celle de Zonaras), et qui fournit les données d'histoire profane les

plus précieuses qu'on lit chez Zonaras9. Cette «Leoquelle», après avoir suscité

4 Cf. les codices 77 (Eunape) et 98 (Zosime) de sa Bibliothèque. Les mots cités se situent cod. 98,

84b26-27, ceux que je résume ibid. 30-32. Les détails donnés par Photios sur Eunape, même
s'ils ne sont pas toujours limpides, attestent en tout cas clairement qu'il a eu en main les deux
èxôooetç ou JiQaypaTeiai d'Eunape.

5 «Wie dumm darf Zosimos sein? Vorschläge zu seiner Neubewertung», ByzSlav 52 (1991) 1-14.
6 Dans son article «Constantin und die Donaubarbaren», Jb.f.Ant. u. Christ. 38(1995)38-66,

notamment 40-41.
7 Cité ci-dessus, note 3.

8 E. Patzig, «Über einige Quellen des Zonaras», ByzZ 5 (1896) 24-53 et 6 (1897) 322-356.
9 Sur la nature exacte de la chronique dite de Léon le Grammairien, cf. B. Bleckmann, Die

Reichskrise des III. Jahrhunderts in der spätantiken und byzantinischen Geschichtsschreibung.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 11

quelque intérêt, était retombée dans un oubli presque total jusqu'à ce que B.

Bleckmann la tirât de son obscurité en proposant un examen minutieux du récit
de Zonaras pour la période allant de Maximin le Thrace à Dioclétien. Une analyse

au scalpel lui permet de définir de manière exacte et convaincante les
segments de l'œuvre de Zonaras qui dérivent de cette «Leoquelle». Il parvient en
outre à accumuler des indices très forts qui suggèrent que cette «Leoquelle»
n'est rien d'autre que l'ouvrage historique de Pierre le Patrice, qu'il convient
par ailleurs d'identifier avec VAnonymus post Dionem. Enfin, derrière Pierre le

Patrice, il décèle la présence d'une source occidentale, romaine, de la seconde
moitié du 4e s., reflétant l'idéologie de l'aristocratie sénatoriale de Rome, qu'il
est très tentant d'identifier avec les Annales de Nicomaque Flavien10. Dans ce

qui suit, pour éviter d'effaroucher les âmes sensibles, je nommerai cette source
«Leoquelle», car il me paraît qu'on est là sur un terrain très solide constituant
un acquis peu contestable et définitif. Je suis pour ma part, comme quelques
autres, convaincu que la «Leoquelle» est Pierre le Patrice [= Anonymus post
Dionem], et que ce dernier exploite Nicomaque Flavien, mais ces affirmations - la
seconde surtout, plus hypothétique que la première - peuvent susciter chez
certains quelque scepticisme. Il suffira donc, pour les raisonnements qui suivent,
d'opérer avec la notion de «Leoquelle», étant bien entendu que cette «Leo-
quelle» est issue d'un ouvrage profane, païen, occidental, latin, fournissant des

informations d'excellente qualité colorées par une optique qui est celle de la
seconde moitié du 4e s.

Bleckmann a centré son livre sur le 3e s. Dans son dernier chapitre cependant,

intitulé «Zonaras und Ammianus Marcellinus», il fait une excursion dans
le 4e s. (plus précisément dans la période correspondant aux livres 14-25 d'Am-
mien) et, dans trois articles rédigés ultérieurement, il s'attache à des épisodes
concernant le règne de Constantin11. Pour Constantin tout particulièrement,
l'analyse de Zonaras et des autres sources byzantines ne peut plus être réalisée
avec la précision clinique possible pour le 3e s., car le brouillage hagiographique
se fait si intense pour le fondateur de l'Empire chrétien que la voix profane
devient souvent inaudible12. Grâce à des observations minutieuses et prudentes
tout à la fois, Bleckmann parvient néanmoins à reconstituer une sorte de
version primitive païenne du règne de Constantin dont on retrouve les «membra
disiecta» largement éparpillés, chez Léon le Grammairien et Zonaras bien sûr,

Untersuchungen zu den nachdionischen Quellen der Chronik des Johannes Zonaras (München
1992) 44 et n. 176.

10 Op. cit. (n. 9). J'ai publié un compte rendu détaillé de ce livre sous le titre «Nicomaque Flavien
et la connexion byzantine (Pierre le Patrice et Zonaras): à propos du récent livre de Bruno
Bleckmann», AntTard 2 (1994) 71-82.

11 «Die Chronik des Johannes Zonaras und eine pagane Quelle zur Geschichte Konstantins»,
Historia 40 (1991) 343-365; «Pagane Visionen Konstantins in der Chronik des Johannes Zonaras»,

dans Costantino il Grande dall'antichità all'umanesimo, edd. G. Bonamente/F. Fusco,
2 voll. (Macerata 1992-1993) 151-170, et l'article cité plus haut, n. 6.

12 Cf. le premier article cité n. 11, 345.



12 François Paschoud

mais aussi dans la première partie de YAnonyme de Valois, chez Ammien et
dans YEpitome de Caesaribus, et bien évidemment aussi chez Libanios, Eunape
et Zosime. Je propose ci-dessous un bref résumé de cette espèce de vulgate
païenne, en combinant les résultats des trois articles de Bleckmann et en m'ins-
pirant en partie des résumés qu'il fournit lui-même de sa reconstitution.

Constantin a mené deux campagnes contre Licinius, la première étant
déclenchée non pas par les mesures antichrétiennes de Licinius, mais par le refus
de ce dernier de livrer à Constantin le conspirateur Senicio (ou Senecio), la
seconde se terminant par l'exécution de Licinius réclamée par les soldats et
approuvée par le Sénat. La victoire de Constantin a été remportée grâce à l'aide
des dieux traditionnels, comme le prouvent deux visions rapportées par Zona-
ras (13,1,28), mais qui sont malgré tout typiquement païennes (dans l'une
d'elles, il s'agit clairement des Dioscures). Une fois resté seul maître de l'Empire,

Constantin laisse libre cours à ses mauvais penchants et devient un autocrate

avide. Amolli par l'atmosphère délétère de sa nouvelle capitale, Constantinople,

il perd ses vertus militaires d'antan13 et se fait battre misérablement par
un petit parti de cavaliers taïfales. Son avidité insatiable fait de lui une victime
de choix pour l'escroc Métrodore. Celui-ci avait reçu et volé en Inde de grandes
richesses. De retour à Constantinople, il les offrit à l'empereur, mais prétendit
que les Perses lui en avaient volé une partie. Constantin réclama le produit de

ce prétendu vol. Débouté, il hâta des préparatifs de guerre contre les Perses.
Parti en campagne avec son armée, il mourut à Nicomédie14.

3. Constantin de 326 à 337 chez Eunape et Zosime

Je n'ai pas jusqu'ici parlé de la tradition d'Eunape-Zosime. Elle aussi a sa

place dans le modèle de Bleckmann. Pour le 3e s., où, comme on l'a vu, l'analyse
est plus aisée, on peut aussi déceler des parentés entre la «Leoquelle» et la tradition

d'Eunape-Zosime, moins étroites cependant qu'avec YHistoire Auguste et
Zonaras15. Voici comment je définirais - en allant un peu au-delà des termes uti-

13 C'est dans ce contexte qu'il faut interpréter le qualificatif d'outôXepoç attribué par Zosime à

Constantin en 2,32,1 (immédiatement après le récit de la prétendue défaite de Constantin face

aux Taïfales). Ce passage n'est en rien influencé par les historiens ecclésiastiques, contrairement

à ce que suggère Fowden (cité n. 3), 152.
14 Cf. surtout les articles cités n. 6 et 11, dans celui de 1991 principalement les p. 351-352,356-359

et 365, dans celui de 1995 particulièrement 56-57 et 62-66. Il est intéressant de relever dans le

présent contexte que Fowden (article cité n. 3) connaît le premier article de Bleckmann et semble

en admettre les conclusions, notamment en ce qui concerne la «Leoquelle»: cf. en particulier

149-150 et n. 15,16 et 22. Mais, de toute évidence, l'ensemble de la doctrine de Bleckmann,
et surtout ses implications lointaines, lui échappent autant que la globalité des méthodes de
travail de Zosime, car il ne s'aperçoit pas que les thèses de Bleckmann contiennent «in nuce» la
réfutation de son hypothèse sur les sources de Zosime 2,29.

15 Cf. Bleckmann, op. cit. (n. 9) 404-406; cf. 420 une tabelle résumant les rapprochements entre
Zosime et la «Leoquelle» pour le livre 1 de YHistoire nouvelle.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 13

lisés par Bleckmann - le processus qui aboutit aux observations qu'on peut faire
à partir des textes conservés. Eunape exploite lui aussi la «Leoquelle», mais bien
sûr sans se départir de ses idiosyncrasies. Comme on l'a déjà souvent dit, Eunape
n'a absolument pas un tempérament d'historien16, il aborde l'histoire avec une
curiosité sectorielle et une mentalité de théologien. Aussi laisse-t-il de côté bien
des éléments de la «Leoquelle», et en travestit-il d'autres au point de les rendre
méconnaissables. Par ailleurs, il consulte aussi directement d'autres sources,
pour les invasions gothiques du 3e s. et les campagnes palmyréniennes d'Auré-
lien notamment17. Dans YHistoire nouvelle, le reflet de la «Leoquelle» est
réfracté une seconde fois, car Zosime résume fréquemment sa source d'une
manière hâtive, sotte et négligente, et sans doute a-t-il, comme nous aujourd'hui,
parfois de la peine à comprendre les absurdes circonlocutions de la rhétorique
d'Eunape. On est donc ainsi amené à penser que la tradition d'Eunape-Zosime
ne fournit qu'une image partielle et parfois déformée de la «Leoquelle».

Les sources de Zosime 1,1-46 soulèvent un problème spécifique. En 1971,
dans mon vol. I (XXXIX-XL), je concluais à un non liquet. En 1989, dans mon
volume III 2 (94), je rapportais avec intérêt, mais aussi quelque scepticisme,
l'audacieuse hypothèse de Baldini, selon laquelle Zosime 1,1-46 dériverait de la
première édition de l'ouvrage historique d'Eunape, qui aurait commencé avec
Auguste, et non, comme la seconde, avec Aurélien. Je dois dire que, depuis
1989, je me suis progressivement converti à cette hypothèse, qui continue
certes, à mon sentiment, à soulever des difficultés, mais constitue cependant la
solution, sinon la meilleure, en tout cas la moins mauvaise, pour expliquer une
série de phénomènes. Le livre 1 de Zosime présente incontestablement, avant
et après 1,46, une grande unité de ton, aucune césure n'est décelable après 1,46.
Des emprunts évidents aux œuvres de l'empereur Julien se manifestent avant et
après 1,46, et ce dès les tout premiers chapitres18. Les analyses de Bleckmann
n'impliquent pas un recours différent à la «Leoquelle» avant et après 1,4619. Enfin

le travail encore inédit de M. Festy sur les Annales de Nicomaque Flavien, et
notamment leur début, adopte aussi comme hypothèse de travail que Zosime
suit Eunape dès le début de son livre l20. Je pense donc aujourd'hui que, même
si l'opération d'une suppression par Eunape de la partie initiale de sa première
édition dans sa seconde édition demeure difficile à expliquer, le modèle le plus
économique prenant en compte tous les faits observables reste malgré tout ce-

16 W. Schmid, RE VI (1907), 1123,4-17 montre qu'Eunape est un «ganz unhistorischer Kopf».
17 Cf. à ce sujet mon étude «À propos des sources du récit des campagnes orientales d'Aurélien

dans l'Histoire Auguste», dans G. Bonamente/G. Paci (edd.), Historiae Augustae Colloquium
Maceratense (Bari 1995) 281-295, ici 285.

18 J'ai l'intention de mieux mettre ce point en évidence dans la réédition du vol. I car, en 1971, j'ai
trop peu insisté sur cette particularité.

19 Cf. sa tabelle mentionnée à la n. 15.
20 Je me réfère à un sien article destiné à paraître dans Historia, intitulé «Le début et la fin des

Annales de Nicomaque Flavien».



14 François Paschoud

lui qui suppose une base eunapienne aussi pour le début du premier livre de Zo-
sime. Quant à savoir si le reste du livre 1 (après le chap. 46) et le livre 2 de VHistoire

nouvelle dérivent de la première ou de la seconde édition d'Eunape, c'est
un point qu'il me paraît de plus en plus délicat à déterminer, au vu des difficultés

insolubles que j'ai évoquées ailleurs21. J'en suis à me demander si, à l'époque
de Zosime (début du 6e s.) comme encore à l'époque de Photios (seconde moitié
du 9e s.), il n'y avait pas en circulation des manuscrits de l'œuvre historique
d'Eunape qui entremêlaient de manière fort complexe, du moins pour la
période antérieure à 355, la première et la seconde édition, alors qu'il semble
incontestablement exister un manuscrit séparé de la deuxième édition au 10e s.

Cette hypothèse est peut-être celle qui permet le mieux de prendre en compte
trois éléments difficiles à concilier: l'expression très peu claire que Photios
emploie pour décrire les manuscrits qu'il a eus en main22; les spécificités du peu de

fragments qui existent de l'ouvrage historique d'Eunape pour la période 270-
355, et diverses particularités des livres 1-2 de Zosime, dont on ne peut exclure
qu'ils combinent parfois des données empruntées à l'une et à l'autre des deux
éditions d'Eunape; enfin le fait que les extraits d'Eunape repris dans les Ex-
cerpta de Constantin Porphyrogénète (10e s.) - dont proviennent tous nos
fragments, soit directement, soit par l'intermédiaire de la Suda - dérivent expressément

de la deuxième édition. Observons immédiatement que, dans cette
hypothèse, il devient hautement périlleux de déterminer si des passages des deux
premiers livres de Zosime dérivent de la première ou de la deuxième édition
d'Eunape, même dans les rarissimes cas où nous disposons de fragments parallèles

d'Eunape (sur les 110 fragments de l'ouvrage historique d'Eunape, moins
de 10 se situent clairement avant 355!).

Malgré cet environnement sur lequel pèsent de nombreuses incertitudes, il
est tentant, maintenant que Bleckmann a reconstitué une espèce de vulgate de
la «Leoquelle» pour certaines parties du règne de Constantin, de confronter
cette vulgate avec ce que nous possédons d'Eunape et de Zosime pour les
années 326-337. Pour l'ensemble du règne de Constantin, il n'y a pas une ligne de

l'ouvrage historique d'Eunape qui soit conservée dans son libellé original. Le
texte que Müller enregistre comme Fragment 7 est un passage des Vitae sophi-
starum attestant que l'ouvrage historique décrivait la mort de Constantin. J'ai
insisté ailleurs23 sur le fait que, dans la formulation de ce passage, il y a simple

21 Cf. le vol. III 2 de mon édition de Zosime, 93-94, sur l'idée qu'on peut se faire de l'étendue du
premier livre dans la deuxième édition de l'ouvrage historique d'Eunape, couvrant les années
270-355, trop faible pour fournir l'ensemble de la matière de Zosime pour ces mêmes années.

22 Bibl. cod. 77,54a37-39 ctpcpoîv ôè taîç èxôooeoiv èv jtaXaioïç èvexbxoqev ßiß/ioig, lôuoç
êxcrrépav èv étéqû) tevxei xai exepq) oi>vxexaypévr|v. J'ai tenté d'expliquer ce texte difficile
dans mon étude «Eunapiana», Historia-Augusta-Colloquium 1982/1983 (Bonn 1985) 239-303,
ici 284-292.

23 Dans ma contribution «Les fragments de l'ouvrage historique d'Eunape correspondant aux
deux premiers livres de YHistoire nouvelle de Zosime», dans les Mélanges Fontaine, De Tertul-
lien aux Mozarabes, vol. I (Paris 1992) 613-625, ici 620-621.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 15

juxtaposition, et non relation de cause à effet, entre d'une part le châtiment subi

par Constantin pour avoir honoré Ablabios, d'autre part sa mort:
Kcovoxavxtvoç pèv ouv xal 'AßX.aßiov xqicöv èxoX.â^ETO, xal otccoç ys exe-
Xeuxa èv xoîç jteqI èxeîvou yéyQajtxai (hist. frg. 7 uitae soph. 6,3,8, p. 464

Didot, p. 22,13-15 Giangrande; la suite du fragment fournit une donnée qui
concerne la période postérieure à la mort de Constantin). Il convient en outre de
relever que les mots employés par Eunape incitent à penser que, dans la partie
de son œuvre historique publiée avant la rédaction des Vitae sophistarum, il
donnait quelques détails sur les circonstances de la mort de Constantin.
Contrairement cependant à ce qui est généralement admis, et ce que j'ai moi-même
répété24, il n'est en revanche pas évident qu'Eunape parlait aussi dans son
œuvre historique du châtiment subi par Constantin pour avoir honoré Ablabios,

du fait que, comme je viens précisément de le relever, il y a dans la phrase
citée simple juxtaposition, et non relation modale. Pour résumer, la phrase citée
nous fournit deux renseignements tout à fait indépendants l'un de l'autre: a)
Constantin fut puni pour avoir honoré Ablabios; b) Eunape a donné des détails
sur la mort de Constantin dans la partie déjà publiée de son ouvrage historique
au moment de la rédaction des uitae soph.

Chez Zosime, les événements qui se situent après la mise à mort de Crispus
et la conversion qu'elle déclenche jusqu'à la mort de Constantin sont racontés
en 2,30-39,1. Dans ces chapitres, il est question de la fondation et de l'embellissement

de Constantinople, de l'impiété de Constantin et de sa défaite face aux
Taïfales, de réformes malheureuses introduites notamment dans les domaines
administratif, militaire et fiscal par cet empereur, de l'élévation de ses fils
Constance et Constant à la dignité de César, et de sa mort à la suite d'une maladie,
enregistrée sans le moindre détail quant à ses circonstances: xoûxoiç djtaoi
xoïç xQÔJtoiç ô Koovaxavxïvoç x<n JioXxxenpaxi Xupqvâpevoç exeà.ei>xt]oe
vöoto (2,39,1). On constatera que, dans cette phrase de Zosime aussi, il y a

simple juxtaposition, et non rapport de cause à effet, entre le fait que Constantin

ait ruiné l'État et sa mort.
Si l'on compare Zosime à la vulgate reconstituée de la «Leoquelle», on

décèle un déficit considérable par rapport à ce que celle-ci enregistre. Outre le
motif des visions, qui se situe avant 326, on notera qu'il n'est question chez
Zosime ni de toute l'histoire de Métrodore, ni des causes de la campagne contre les
Perses, ni du début de celle-ci. Il n'est cependant pas facile de déterminer
exactement à quel niveau ce déficit s'est produit. Étant donné que Photios nous
apprend que, dans sa seconde édition, Eunape avait atténué ses violences contre
le christianisme - èv ôè xfj ôeuxeqçi xryv pèv jioXX/qv ußpiv xal àaéXyeiav,
rjv xaxà xfjç Euoeßeiag èaxéôaÇev, imoxépvExai (cod. 77,54a31-33), et que,
dans les lignes qui précèdent, il identifie pratiquement violences contre le
christianisme et attaques contre les pieux empereurs, il n'est néanmoins pas ab-

24 Loc. cit. note précédente.



16 François Paschoud

surde de supposer que le déficit identifié est intervenu du moins en partie
délibérément entre la première et la seconde édition de l'œuvre historique d'Eu-
nape. Si tel était le cas, on pourrait en déduire que Zosime suit la seconde
édition d'Eunape pour la fin du règne de Constantin. Cela n'exclut bien sûr pas
que, par ailleurs et en outre, divers éléments aient été victimes de raccourcissements

maladroits et non calculés dus aux résumés successifs et d'Eunape et de
Zosime.

Eunape ne dit pas dans ses Vitae sophistarum comment Constantin fut puni
pour avoir honoré Ablabios, et nous venons de voir qu'il n'est pas non plus
évident qu'il l'ait dit dans la partie de son œuvre historique publiée avant les Vitae
sophistarum. Cette lacune, si lacune il y a, peut fort bien être imputée à la
désinvolture et à l'incohérence d'Eunape historien. La tradition païenne conservait
cependant la notion d'un châtiment de Constantin, que nous connaissons grâce
à Libanios (Or. 30,37), lequel parle, avec l'imprécision éloquente qui le caractérise,

de deux punitions de Constantin, une première qu'il s'infligea lui-même -
il doit s'agir des meurtres de Crispus et de Fausta - une autre qu'il subit après sa

mort quand ses descendants s'entre-déchirèrent - il s'agit évidemment des

meurtres dynastiques de 337. La tradition arienne, connue grâce à Philostorge
(2,16), prétendait que Constantin avait été empoisonné par ses frères. L'arien
Constance II pouvait ainsi être lavé des crimes dynastiques de 337, métamorphosés

qu'ils étaient en châtiment des empoisonneurs. A. Baldini25 a supposé
qu'Eunape avait peut-être adopté cette version dans sa première édition. Je

dois dire que cette hypothèse me paraît parfaitement invraisemblable. Si elle
correspondait à la vérité, cela signifierait qu'Eunape a dans un premier temps
partagé les vues hagiographiques des Ariens sur Constance II, ce qui obligerait
à admettre qu'il a radicalement changé de point de vue à ce sujet dans la
seconde édition, comme nous le montrent les durs propos sur cet empereur non
seulement de Zosime (2,40,1), mais d'Eunape lui-même (frg. 7a Müller).
Supposer une telle palinodie de la part d'Eunape me paraît aberrant. La tradition
païenne hostile à Constantin était assez riche pour n'avoir pas à aller emprunter
les adaptations sui generis des Ariens, favorables à un empereur que les païens
n'aimaient pas plus que son père, ne serait-ce qu'à cause des brimades qu'il
infligea plus tard au César Julien.

En conclusion de ces réflexions au sujet de la tradition païenne sur
Constantin pour la période 326-337, je crois important de souligner un fait qu'on
peut tenter d'expliquer diversement, mais qui en lui-même est certain: Zosime
nous fournit de la fin du règne de Constantin un récit qui n'exploite de loin pas
tous les éléments fournis par la tradition païenne permettant de peindre un
Constantin avide, stratège maladroit, victime de châtiments providentiels pour

25 «Il filosofo Sopatro e la versione pagana délia conversione di Costantino», Simblos. Scritti di
storia antica a cura di L. Criscuolo, G. Geraci, C. Salvaterra (Bologna 1995) 265-286, ici 286 et
n. 49.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 17

avoir brimé les païens. Un élagage de cette tradition est probablement déjà
intervenu entre la première et la seconde édition de l'ouvrage historique d'Eu-
nape mais, comme il est impossible de déterminer exactement quelle version de

cette œuvre Zosime a eue entre les mains, nous n'avons plus aujourd'hui les

moyens de répartir équitablement entre Eunape et Zosime les responsabilités
de ce déficit.

4. La réfutation par Sozomène de la version païenne
de la conversion de Constantin

Après une marche d'approche un peu longue, il est temps d'en venir au
point sur lequel j'estime que Fowden se trompe, c'est-à-dire l'analyse des

sources de la version païenne de la conversion de Constantin. Comme on le sait,
nous possédons deux variantes de ce récit, l'une insérée dans son contexte
historique profane chez Zosime 2,29, datant du début du 6e s., l'autre sous forme de

réfutation dans le contexte d'une histoire ecclésiastique, celle de Sozomène 1,5,
datant du milieu du 5e s. Étant donné l'utilisation que Fowden fait du récit de

Sozomène, j'estime judicieux de commencer par examiner de près cette ver-
sion-là26.

Le propos de Sozomène est avant tout de montrer que la version de la
conversion de Constantin qu'il rapporte est une invention malveillante. Aussi n'y a-
t-il pas lieu de s'étonner que, des trente lignes qu'il consacre à ce récit alternatif,
près de vingt-deux soient réservées à la critique qu'il en propose (§ 2-5); seul le
début du chapitre, un peu plus de huit lignes (§ 1), est occupé par un résumé fort
condensé du récit critiqué lui-même. Voici les données qu'on y trouve: a) Cette
version est due aux «Hellènes», c'est-à-dire aux païens; b) bourrelé de remords
après la mise à mort de Crispus, Constantin s'adresse à Sopatros27, qui dirigeait
alors l'école de Plotin, en vue d'obtenir sa purification; c) Sopatros refuse; d)
inquiet, l'empereur aurait rencontré par hasard des évêques, qui lui auraient promis

de le purifier de toute faute grâce au repentir et au baptême; e) Constantin
se serait alors converti au christianisme, et aurait amené ses sujets à l'imiter.

Quelle est la source de ce passage? Prudents, Bidez-Hansen, qui admettent
comme possible l'utilisation par Sozomène d'Eunape (LI), se gardent bien,
dans l'apparat des sources du passage ici examiné, de citer quoi que ce soit d'au-

26 Texte critique dans l'édition Bidez-Hansen, GCS 50 (Berlin 1960) 13-14. Texte grec et traduc¬
tion française accompagnée de quelques notes dans l'édition Grillet/Sabbah/Festugière, SC 306
(Paris 1983) 128-133. J'ai moi-même traduit et commenté ce texte dans mes Cinq études sur
Zosime (Paris 1975) 29-32.

27 J'écris intentionnellement Sopatros, et non pas Sopater, comme fait la PLRE I, 846, et, sans
doute à sa suite, Fowden, article cité n. 3, notamment p. 156. Cette forme a peut-être la logique
pour elle, mais Eunape utilise au nominatif la forme Sopatros; cf. uitaesoph., notamment 5,1,5,

p. 458 Didot, p. 11,13 Giangrande; de même la Suda, X 845, IV, p. 407,3 Adler. La forme Sopater

n'existe donc évidemment pas.

2 Museum Helveticum



18 François Paschoud

tre que le récit parallèle de Zosime. Baldini28 et Fowden29 en revanche admettent

comme certain que Sozomène se fonde ici sur Eunape. Je voudrais souligner

pour ma part qu'une telle dérivation est possible, voire même vraisemblable,

mais nullement prouvée et certaine. Ce type de récit idéologiquement
orienté - tout comme la légende du pape Silvestre - s'élabore progressivement
et circule d'abord oralement; des variantes peuvent continuer à vivre, ou même
s'insinuer nouvellement30, dans la tradition orale alors même qu'une vulgate a

déjà été fixée par écrit; Sozomène peut aussi n'avoir connu qu'indirectement le
texte d'Eunape. Je crois cependant vain de gloser plus longuement sur ce point
indémontrable, et j'admettrai dans ce qui suit, comme hypothèse et concession
faite au raisonnement de Fowden, que Sozomène emprunte bel et bien à

Eunape sa version païenne de la conversion de Constantin.
Je ne pense pas que je sois le seul à lever le sourcil quand je lis chez Fowden

(163): «... Eunapius' location of his narrative at Constantinople», et, un peu plus
loin, «Zosimus' removal of the story to the city of Rome, the consequent mixing
of events that occurred in 312 and 326..., and the role allotted to formal ceremonial

at the Capitol, have nothing to do with Eunapius' narrative». Ces affirmations,

non accompagnées d'explications ou de justifications, sont éminemment
de nature à induire le lecteur en erreur. S'il est mal informé, il pourrait croire
que Fowden dispose de certitudes absolues sur le contenu du texte d'Eunape,
alors qu'il n'en subsiste pas un mot, et qu'on ne peut le reconstruire que par
induction. Même celui qui connaît bien les textes dont nous disposons, et ceux
que nous reconstituons par hypothèse, est désarçonné, et ne restitue que
malaisément le raisonnement implicite qui fonde les affirmations en forme d'axiome
de Fowden. Vu le contexte dans lequel elles sont formulées, il apparaît que
Fowden considère comme évident, et donc n'exigeant pas une démonstration
spécifique, que le texte de Sozomène reproduit fidèlement - la vérité, toute la
vérité, rien que la vérité - celui d'Eunape (cf. p. 166, dans le tableau, «Eunapius

ap. Sozomen»), alors que Zosime modifierait, enrichirait ce texte.
Tel est le premier point sur lequel je suis convaincu que Fowden s'abuse.

Sans doute, le récit de Sozomène est d'un bon demi-siècle antérieur à celui de

Zosime, mais ce fait est sans signification dans le présent contexte: on sait bien

28 Article cité n. 25, p. 270.

29 Article cité n. 3, p. 157. On appréciera l'élégance des acrobaties logiques de Fowden: «Apparently,

Sozomen was familiar with both works» (les deux ouvrages d'Eunape), puis, quatre
lignes plus bas: «Sozomen's source, then was Eunapius».

30 B. Bleckmann me fait observer que le nom de Sopatros a très bien pu être introduit tardivement
dans la version que nous lisons chez Sozomène. Dans le récit original d'Eunape, s'il n'est
question que de prêtres - à savoir des prêtres du temple de Jupiter Capitolin - le nom de Sopatros
peut n'être qu'une «phantastische Ausschmückung». On peut citer comme cas parallèle l'apparition,

dans le récit fourni par Zonaras 13,16,37 de la divination par «alectoromancie» du nom
du successeur de Valens mise en scène par Théodore, des noms de Jamblique et de Libanios. Cf.
Bleckmann, op. cit. (n. 10) 395 et n. 269, et son étude «Bemerkungen zu den Annales des Nico-
machus Flavianus» Historia 44 (1995) 83-99, ici 94, n. 51.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 19

que la loi de la codicologie - recentiores, non détériorés - vaut aussi en
«Quellenforschung», ce n'est pas parce qu'il est antérieur que le récit de Sozomène
est forcément plus fidèle à Eunape que celui de Zosime. Outre cette considération

générale, deux points méritent d'être examinés de près. Tout d'abord
l'affirmation selon laquelle le récit d'Eunape se situerait à Constantinople. Peut-
on déduire cela de Sozomène, le récit de ce dernier se situe-t-il dans cette ville?
Comme le nom de Constantinople n'apparaît pas dans le chapitre 1,5, ni aucune
autre espèce de localisation, il convient d'examiner le contexte narratif. Les
chapitres 1,3-4 racontent le miracle du pont Milvius (le nom n'est pas cité, mais
Maxence est mentionné), puis contiennent un développement sur le labarum et
ses miracles. Dans ce qui suit, il est question en 1,7 du conflit entre Constantin et
Licinius, dès 1,17 du concile de Nicée, puis seulement en 2,3 de la fondation de

Constantinople. Il est donc évident que Sozomène insère sa réfutation de la
version païenne après l'épisode du Pont Milvius et avant le conflit avec Licinius,
donc à la suite d'un récit concernant l'an 312 et situé dans un contexte occidental.

Comme je l'ai déjà dit, le récit de 1,5,1 ne contient aucun élément de
localisation, mais, pour ce qui concerne la chronologie, l'allusion au meurtre de Cris-
pus nous situe implicitement en 326. Il y a donc bel et bien, dès Sozomène, et par
la force des choses, une collision entre 312 et 326. Crispus mourut à Pola, en
Istrie, au printemps de 326; Constantin se trouvait aussi à ce moment-là à Pola
même, ou du moins dans les parages, en route pour Aquilée, Milan et Rome31.

La mention de Crispus nous place donc en Occident, à un moment où Constantin

s'avance lentement vers Rome. Sozomène est tout à fait conscient de la collision

chronologique, puisqu'il argumente en 1,5,2 pour prouver que la conversion

de Constantin au christianisme est de beaucoup antérieure à la mise à mort
de Crispus. En outre, toujours en 1,5,2, Sozomène déclare que Constantin ne
peut pas avoir rencontré Sopatros Kcovaxaviîvq) pôvr]ç xfjç jiqoç xà> dwcavto
xai xto Tqvcp (xolqcxç f)YOU|xéva). Il précise en 1,5,3 que c'est en Gaule que
Constantin s'est d'abord rapproché du christianisme, avant d'arriver «à Rome
et en Italie». Il est donc bien évident que, en bonne logique du reste au vu de la

chronologie, Sozomène admet que la rencontre entre Constantin et Sopatros
aurait dû avoir lieu en Occident et, sinon exactement à Rome, du moins en
aucun cas à Constantinople, qui n'avait d'ailleurs pas encore été fondée à ce
moment-là. Une telle rencontre est, à ce moment-là, dit-il, parfaitement invraisemblable,

du fait de la conjoncture politique. On voit donc que Sozomène monte
en épingle les impossibilités chronologiques (312 et 326) et géographiques
(Occident et Orient) du récit païen, mais n'admet en aucun cas que l'épisode de

Crispus se situe à Constantinople. Dès lors, je ne vois pas sur quoi Fowden peut

31 Pour le détail et les sources, cf. O. Seeck, Regesten der Kaiser und Päpste (Stuttgart 1919) 63 et
176-177; T. D. Barnes. The New Empire of Diocletian and Constantine (Cambridge, Mass.

1982) 77 et 84.



20 François Paschoud

se fonder pour affirmer que, chez Eunape, il était localisé dans cette ville, et que
le mélange d'éléments appartenant à 312 et à 326 est un ajout de Zosime.

Fowden soutient en outre que l'épisode qui conclut le récit de Zosime,
l'incident au Capitole, ne se trouvait pas chez Eunape. Peut-on déduire de son
absence chez Sozomène son absence chez Eunape? J'ai fait observer plus haut
l'extrême concision du récit de Sozomène, évidemment moins riche en particularités

que celui de Zosime. Cela n'a rien d'étonnant. Chez Zosime, l'épisode
est situé dans son contexte historique, après la victoire de Constantin sur Lici-
nius (dont le récit se termine en 2,28), avant la fondation de Constantinople
(dès 2,30), dans son «Sitz im Leben» naturel, et muni de tous les détails qui sont
nécessaires dans un récit historique. Bien différent est le contexte chez
Sozomène. Celui-ci interrompt son récit après avoir donné la version selon lui
authentique de la conversion de Constantin, celle qui se cristallise autour de l'épisode

du Pont Milvius en 312. Je le répète encore une fois, il se soucie avant tout
de donner des preuves de l'inauthenticité du récit païen; d'où la large part faite
à la réfutation, et surtout - c'est ce qui nous intéresse au premier chef ici - la
réduction du récit païen à son strict minimum. Ainsi il élimine le personnage de

Fausta, notoirement lié à celui de Crispus dans cet épisode32, par souci d'économie.

Il conserve évidemment les éléments indispensables, les remords de

l'empereur, le refus païen, l'offre chrétienne débouchant sur la conversion. Le
résumé de Sozomène s'arrête ici tout simplement parce que la suite - l'incident du
Capitole et ses conséquences - est pour lui sans importance, parfaitement inutile

pour sa démonstration, et même embarrassant pour ce qui concerne les

conséquences. Si donc on se donne la peine d'examiner le chapitre 1,5 de Sozomène

en tenant compte de son contexte, de son économie et de ses intentions,
on se rend aisément compte que le raisonnement consistant à en déduire la
conclusion que le récit d'Eunape ne comportait pas l'épisode du Capitole implique
une pétition de principes caractérisée.

Il reste un point embarrassant, si l'on admet que Sozomène dérive comme
Zosime d'Eunape: celui des autres différences entre la variante proposée par
Sozomène et celle qu'on lit chez Zosime, outre le simple déficit en détails et en
contexte de la première par rapport à la seconde. Fowden ne s'en embarrasse

32 Cf. PLRE1,325-326. Ce sont avant tout les sources issues de la «Kaisergeschichte» d'Enmann
qui lient la mort de Crispus et celle de Fausta. Fowden ne nous dit pas s'il déduit de l'absence de

Fausta chez Sozomène que la mention de l'impératrice chez Zosime est un ajout de celui-ci.
Certes Fowden ne pourrait pas suggérer que Zosime a trouvé cette précision supplémentaire
dans la légende de Silvestre, puisque celle-ci ne parle pas de Crispus et de Fausta. Je relève ce

petit détail pour montrer qu'en tout cas tout ce qui se trouve en plus chez Zosime par rapport à

Sozomène ne peut pas venir de la légende de Silvestre. Sur ces meurtres, cf. en dernier G.

Marasco, «Costantino e le uccisioni di Crispo e Fausta (a. 326 D.C.)», RivFil 121 (1993) 297-317.
Cette étude, par ailleurs intéressante, est déparée (p. 313) par un contresens énorme sur Eu-

trope 10,6,3, où necessitudines est entendu comme signifiant «nécessités», et non pas «parents».



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 21

pas beaucoup, mais Baldini 33et à sa suite Aiello34 les ont montées en épingle, et
suggèrent que la version de Sozomène correspond à celle de la première édition
de l'ouvrage historique d'Eunape, la version de Zosime à celle de la seconde
édition. Ces différences sont réelles, mais on aurait tort d'exagérer leur importance.

On peut les résumer ainsi:

chez Sozomène:

le philosophe païen Sopatros est sollicité

par Constantin

des évêques font une proposition à Constantin

chez Zosime:

des prêtres païens sont sollicités par Constantin

l'Égyptien arrivé d'Espagne fait une proposition
à Constantin

Dans les deux versions, l'empereur est d'abord actif, puis passif. Dans les deux
versions, il y a une fois un personnage unique nommé ou caractérisé, une fois un
groupe de personnes spécificiées quant à leur profession, mais non nommées.
Quiconque a quelque expérience de la manière de travailler des historiens et
des abréviateurs antiques sait qu'une de leurs fréquentes pratiques est de
supprimer des noms propres, et dans ce cas de remplacer parfois un singulier spécifique

par un vague pluriel35. Si vraiment Sozomène dérive lui aussi directement
d'Eunape, je ne crois pas qu'il soit particulièrement difficile d'admettre que,
dans le premier cas Zosime ait substitué des prêtres païens à Sopatros, dans le
second Sozomène des évêques au mystérieux Égyptien venu d'Espagne, en qui
on voit le plus souvent, sans que cela puisse être prouvé, Ossius de Cordoue, un
évêque36. Nous serions en présence d'une double simplification, appliquée
sélectivement par les deux utilisateurs d'Eunape. Le processus serait particulièrement

facile à expliquer si l'on suppose chez ce dernier des expressions du type
«des prêtres païens, parmi lesquels le philosophe Sopatros»37, et «un groupe
d'évêques chrétiens, et notamment un Égyptien arrivé d'Espagne». Par ailleurs,
il ne faut pas perdre de vue la possibilité que, même si Sozomène suit Eunape, le

nom de Sopatros ait pu pénétrer dans le récit de l'historien ecclésiastique
comme un ornement inventé car, comme le relève Sozomène lui-même, le nom
de cet Oriental n'a rien à faire dans le contexte occidental de l'épisode du Capi-

33 Ricerche sulla Storia di Eunapio di Sardi (Bologna 1984) 166, puis, plus en détail, dans l'article
cité n. 25.

34 V. Aiello, «Costantino, la lebbre e il battesimo di Silvestro», dans le recueil cité n. 11, vol. I.
17-58, ici 49-50.

35 Un exemple: l'assassin de l'empereur Aurélien se nommait Mucapor, nom mentionné par Aur.
Vict. Caes. 36,2 et par HA, Aurelian. 35,5. Eutrope, qui dérive comme les deux autres sources ici
nommées de la «Kaisergeschichte» d'Enmann parle simplement, en 9,15,2, de militares uiri.

36 Cf. par exemple Aiello, cité n. 34, 29 et n. 18.

37 Contrairement à Baldini, article cité n. 25, 273-274 et n. 12, je ne vois guère de difficultés à ce

que Sopatros ait été englobé génériquement dans un groupe de prêtres païens. Selon Jean Ly-
dos, Mens. 4,2, p. 65,21 Wuensch, il remplit aux côtés de Prétextât une fonction sacerdotale lors
de la consécration de Constantinople, en qualité de reXeoxriç. Dans le monde délétère des

sophistes thaumaturges d'Eunape, les philosophes païens et néoplatoniciens ont peu ou prou un
caractère sacerdotal.

Klassisch-Philologisches Seminar
der Universität Zürich



22 François Paschoud

tole38. En tout état de cause, les différences entre les deux versions me semblent
infiniment trop ténues pour donner fonds à un indice permettant de distinguer
les deux éditions d'Eunape: ce que nous savons d'elles ne permet pas d'affirmer
avec un degré satisfaisant de vraisemblance que, à l'époque de Sozomène et de
Zosime, et pour les années du règne de Constantin, elles avaient une individualité

suffisamment distincte dans les manuscrits d'Eunape39.

5. Le récit de Zosime 2,29

Après avoir montré que le récit de Sozomène ne fournit aucune base pour
les affirmations que Fowden croit pouvoir formuler sur les spécificités du récit
d'Eunape, il faut nous tourner pour finir vers le récit de Zosime. Y a-t-il un
moyen de savoir si, au travers d'Eunape, il reflète fidèlement celui de la «Leo-
quelle»? Il nous faut pour cela examiner les sources byzantines. Nous avons vu
en effet dans le deuxième chapitre de cette étude que le témoignage combiné de

Léon et de Zonaras permet de reconstituer des parties non négligeables de la
version païenne pour le règne de Constantin. Il convient d'introduire ici encore
un autre facteur, que je n'ai pas mentionné jusqu'à présent. Patzig avait décelé
dans la tradition de l'historiographie ecclésiastique pour le 4e s. la présence
d'une autre source encore, qu'il nomme «Zwillingsquelle», laquelle transmet
aux historiens ecclésiastiques postérieurs des éléments empruntés à Philo-
storge40, notamment des données relatives à l'histoire profane provenant par
Philostorge d'Eunape, dont on trouve la trace chez Zonaras41. Quand apparaissent

chez Zonaras des données relatives à l'histoire profane proches de la tradition

d'Eunape-Zosime sans correspondance chez Léon le Grammairien, mais
se retrouvant éventuellement chez Cédrénos, il convient d'admettre que ceux-
ci dérivent de la «Zwillingsquelle». Nous allons en voir un exemple sans tarder.

J'ai à dessein laissé jusqu'ici de côté l'épisode de la conversion de Constantin.

Zonaras, fort diffus, combine, comme parfois ailleurs aussi, des versions qui
en fait s'excluent. Après une très brève entrée en matière sur les origines de
Constantin et le début de sa carrière (13,1,1—542), il commence par la guerre

38 Sur cette possibilité, cf. supra, n. 30.

39 Marasco, article cité n. 32,302, admet comme tout à fait possible la double substitution envisa¬

gée ici.
40 Dans son étude citée supra, n. 8, seconde partie, dans ByzZ 6 (1897). Cette «Zwillingsquelle»

joue un rôle important pour la reconstruction du texte original de Philostorge. Aussi J. Bidez
s'en est-il occupé: il admet l'hypothèse de base de Patzig, tout en la modifiant sur certains

points; cf. son édition de cet historien dans les GCS (Berlin 1972, deuxième éd. réalisée par
F. Winkelmann), CII-CV.

41 Au sujet des données d'histoire profane transmises par la «Zwillingsquelle» à Zonaras et la
manière de les déceler, cf. Bleckmann, op. cit. (n. 9) 328-330. Sur l'utilisation d'Eunape par
Philostorge. cf. Bidez, op. cit. (n. 40), CXXXVII-CXXXIX.

42 Les § sont ceux de l'édition BiittnerAVobst (Bonn 1897) le dernier volume paru du «corpus de

Bonn».



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 23

contre Maxence et la vision avant le Pont Milvius (13,1,6-14), et enchaîne avec
le conflit entre Constantin et Licinius (13,1,15-29). Zonaras en arrive alors au
point où Constantin reste seul au pouvoir suprême (13,2,1); l'empereur est à

Rome, et ne s'est pas détourné des dieux païens. Cette situation, qui est en
contradiction avec ce qui est dit en 13,1,6-14, correspond exactement à celle qui
prévaut en Zosime 2,29,1: tout le pouvoir est aux mains de Constantin, qui célèbre

encore les rites ancestraux. Les deux historiens semblent bien ici se rattacher

à une source commune:

Zosime: Zonaras:

jc£QioxQor)ç ôè xfjç Jtdor|ç elç jiévov ovxco ôè ^ovaQxf|oaç ô KoovoxavxTvoç xf)ç
Kwvaxavxtvov àgxfjç exe^ ôè exi xal ^lèv xcôv e'iôwtaov dgr|oxeiaç oùx cutoaxàç
xolç JtaxQioiç IeqoIç

Cependant le chroniqueur byzantin, au lieu de continuer sur cette lancée avec
l'épisode de Crispus et Fausta, bifurque brusquement et introduit ici un très

long récit de la légende de Silvestre, agrémenté de divers addenda (13,2,2-35).
Ce n'est qu'après cette longue insertion qu'il fournit le récit de la mise à mort de

Crispus et de Fausta, avec la variante selon laquelle l'impératrice, nouvelle Phèdre,

aurait faussement accusé son beau-fils, variante qui semble aussi être celle
du récit trop abrégé de Zosime43 (13,2,36-41). Vient ensuite la brève mention
d'une guerre contre les Sarmates et les Goths (13,2,42). Dans les chapitres
suivants, il est longuement question de la fondation de Constantinople (13,3), puis
du concile de Nicée (13,4,1-23). Après une courte notice sur la mort d'Hélène,
Zonaras parle du début de la campagne contre les Perses et de la mort de
Constantin (13,4,24-28), propose un jugement final sur cet empereur (13,4,29-34), et

passe au règlement de la succession en définissant les domaines des trois fils de

Constantin (13,5,1-4).
Sans qu'il soit nécessaire d'entrer dans des détails qui seraient superflus

dans le présent contexte, on constate aisément que Zonaras suit le canevas de la
tradition païenne - telle qu'elle se reflète diversement chez Zosime et dans la

«Leoquelle» - en y insérant avec plus ou moins de bonheur des parties parfois
fort longues relevant spécifiquement de l'histoire ecclésiastique. Je voudrais
surtout ici mettre en évidence un segment de séquence de base à laquelle on
aboutit en éliminant quelques ajouts spécifiquement chrétiens: conflit avec
Licinius - Constantin resté seul empereur, à Rome, de païen devient chrétien -
Crispus et Fausta - guerre contre les Sarmates et les Goths - fondation de

Constantinople - mort de Constantin - répartition de l'Empire entre ses trois fils.
Cette séquence se retrouve presque exactement dans Zosime 2,18-39, si ce n'est
que le récit de la campagne contre les Barbares est inséré dans le développement

concernant Constantinople. Il convient surtout ici de focaliser notre attention

sur 13,2,lsqq.: Constantin, resté seul maître de l'Empire, se trouve à Rome,
est encore païen, mais est à la veille de se convertir. Cet élément manque chez

43 Cf. mon commentaire, vol. I, n. 39 du 1. 2.



24 François Paschoud

Léon le Grammairien, il doit donc dériver chez Zonaras de la «Zwillingsquelle».
Il ne résulte donc pas du captage en amont qui conduit de la «Leoquelle» via
Pierre le Patrice à Zonaras, mais d'un captage fait plus en aval sur Eunape transmis

par Philostorge. La présence de la «Zwillingsquelle» pour l'élément «Cris-

pus-Fausta» - qui, chez Zosime, suit immédiatement l'élément «Constantin seul

empereur, encore païen», et, chez Zonaras, se situe après l'insertion de la
légende de Silvestre - est prouvée par la place que prend le récit de ces meurtres
non seulement chez Philostorge dans sa version résumée par Photios (12,4, p.
14-17 Bidez-Winkelmann), mais encore et surtout dans les récits parallèles ici
plus complets qui constituent à côté de Photios les témoins majeurs pour la
reconstruction de Philostorge, à savoir la Artemii passio et la Vita Constantini du
Codex Angelicus, publiés également par Bidez 14-17. Le parallélisme étroit entre

Zosime 2,29,1 et Zonaras 13,2,1, mis en évidence par les passages cités plus
haut, nous révèle que nous sommes ici de part et d'autre en présence d'un
élément issu d'Eunape. Chez ce dernier intervenait alors le récit païen de la conversion

de Constantin, comme chez Zosime. Zonaras en revanche, tributaire de ses

sources ecclésiastiques, et ici notamment de la «Zwillingsquelle», ignore cet
élément et insère à sa place la légende de Silvestre diversement enrichie. Puis il en
revient au plan des versions profanes païennes avec Crispus et Fausta, et la
campagne contre les Goths. Les similitudes frappantes entre cette séquence et celle
qui prévaut chez Zosime nous donnent la preuve que ce dernier se rattache lui
aussi fidèlement à Eunape, et à travers lui à la «Leoquelle».

Léon le Grammairien est beaucoup plus bref, mais a conservé pour nous
un indice précieux dans l'entrée en matière très brusque de son récit sur
Constantin. Après avoir dit que Constantin fut le premier empereur chrétien et
régna trente-trois ans, il enchaîne ainsi: èv Tcnpr] ôè u:rô ZikßeoxQou ßcutxi-
adelç Xpioxiavôç yéyove- ôeôicbç ôè xqv aûyxLr|xov Tcopr|ç ôià xô e'iç

Xpioxôv jiioxeùoai, èjri xôv xœv Ixuûcôv jtöXepov (84,18-20 Bonn).
Ce qui suit se succède dans un assez grand désordre: campagnes contre Licinius,
épisode de Métrodore, concile de Nicée, fondation de Constantinople, etc.
Notons que Léon réduit à la plus simple expression l'épisode avec Silvestre, et qu'il
en abandonne la fin: au lieu de nous montrer Constantin sermonnant le Sénat à

la basilique Ulpienne, comme dans la légende de Silvestre, il nous peint l'empereur

capitulant devant l'hostilité du Sénat, quittant Rome et allant combattre
les Scythes, c'est-à-dire les Goths, qui ne sont autres que les Taïfales de race scythe

de Zosime 2,31,344. Ce Constantin capon qui cède devant l'antipathie du
Sénat est évidemment celui de la tradition païenne, et nous prouve que la fin de la

phrase citée ci-dessus est tirée de la «Leoquelle». On observera que Léon ne
nous dit rien de l'issue de la campagne contre les Scythes; c'est bien sûr parce
qu'il escamote ainsi la défaite dont sa source faisait état45. Nous retrouvons ainsi

44 Sur cette identification, cf. Bleckmann, article cité à la n. 6, 45-48.
45 Cf. supra n. 6.



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 25

exactement l'enchaînement de Zosime 2,29,5-2,30,1: Constantin converti se

brouille avec le Sénat et quitte Rome; peu après, il se fait battre par les Taïfales
(2,31,3). Si Zosime nous propose cette séquence, c'est qu'il l'a trouvée telle
quelle chez Eunape, qui lui-même l'a puisée dans la «Leoquelle», source de la
fin de la phrase de Léon que j'ai citée.

Reste bien sûr l'épisode du Capitole. On connaît le passage de la uita He-
liogabali 15,7 de VHistoire Auguste où il est raconté qu'Élagabal in Capitolium
ad uota concipienda et perficienda solemnia ire noluit. On a depuis longtemps
décelé que cet empereur, fossoyeur des cultes traditionnels de Rome, au profit
notamment du christianisme (cf. ibid. 3,4-5 et 6,6-7), était travesti par «Lam-
pride» en un Constantin avant la lettre46. Le rapprochement entre Heliog. 15,7
et Zosime 2,29,5, aujourd'hui généralement reconnu comme justifié et signifiant,

nous apprend que l'épisode du Capitole faisait déjà partie de l'«interpre-
tatio anticonstantiniana» dans les dernières années du 4e s., date finale de rédaction

de YHA majoritairement admise aujourd'hui. D'où «Lampride» tient-il
cette histoire? Non pas de quelque source concernant Elagabal, où elle n'a rien
à faire, et dans la biographie duquel il l'a lui-même introduite, mais évidemment

de la tradition païenne hostile à Constantin, et très vraisemblablement de
la «Leoquelle», qu'il utilise sous son hypostase «Vopiscus» dans les dernières
biographies de YHA41. Cela une fois admis, il devient évident que, dans la «Leo-
quelle», l'épisode du Capitole était inséré dans le contexte d'un incident se
déroulant à Rome, au cours duquel Constantin s'opposait au Sénat, c'est-à-dire
dans le contexte du passage dont on lit le résumé dans les mots de Léon le
Grammairien cité plus haut, dont nous avons vu qu'il correspond à celui de
Zosime 2,29. Par conséquent, si la «Leoquelle» et Zosime fournissent pour cet
épisode, qui est celui de la conversion de Constantin selon les païens, une version
identique, c'est que le second dépend indirectement de la première, et ce bien
sûr par l'intermédiaire de l'œuvre historique d'Eunape. Ce qu'il y a d'inattendu
dans le raisonnement de Fowden48, c'est que lui-même allègue le texte de la uita
Heliogabali 15,7, admet la coloration anticonstantinienne de cette biographie,
et va jusqu'à considérer que le plus logique est d'attribuer aux Annales de Nico-
maque Flavien «a polytheist version not only of Constantine's baptism, but also
of his relations with Rome». Immédiatement auparavant cependant, il se fonde
sur l'analyse que j'ai donnée, et répétée récemment49, du texte de Zosime 2,29,5

pour argumenter en se basant sur la rupture logique qu'il y a dans ces lignes.
Assurément, et je ne varie pas sur ce point, il y a dans cette phrase une contradic-

46 Cf. mon commentaire de Zosime, I, n. 39 du 1.2, in fine et, en dernier, R. Turcan, dans le vol. III
1 de l'édition de l'Histoire Auguste dans la CUF (Paris 1993), 71-75, et 190, n. 82.

47 Cf. mon vol. V 1 de l'Histoire Auguste dans la CUF (Paris 1996), XXXIX-XLI.
48 Article cité n. 3,165.
49 «Ancora sul rifiuto di Costantino di salire al Campidoglio», dans le recueil cité n. 11, II, 737-

748, et plus précisément 744sqq., avec l'«aggiunta» 1 de 748.



26 François Paschoud

tion entre èxoivomiae et cuiooxaxr|aaç;, et la rupture est soulignée par la
succession de deux ôé sans qu'il y ait entre eux un pév. Il est vrai aussi qu'après
avoir envisagé la possibilité d'un problème de tradition qui aurait fait disparaître

quelques lignes, je considère comme plus vraisemblable que la rupture soit
due à la négligence de Zosime, qui pourrait être ici coupable d'un «salto anche

grosso». Encore faut-il s'entendre sur ce que peut signifier «salto anche

grosso», ce que j'ai sans doute eu le tort de ne pas préciser. Ce que je suppose
escamoté par ce «salto», c'est l'explication du fait que, une première fois,
Constantin participe à la cérémonie au Capitole, tandis qu'une autre fois, il s'en tient
éloigné. Cela correspond à ce qui serait dit en quelques lignes par un abrévia-
teur, mais pourrait occuper un espace beaucoup plus important chez un auteur
aussi verbeux qu'Eunape.

Fowden a une tout autre idée: «The missing narrative is in fact the Actus
Siluestri» (164), connus à Zosime soit par la tradition orale, soit par un récit
écrit. On y aurait vu Constantin, le même jour, d'abord participer à une cérémonie

païenne au Capitole destinée à le guérir de sa lèpre, puis s'en éloigner après
avoir été touché de pitié pour les enfants dont le sang était censé le guérir de son
mal. La vision dont il est question dans Zosime 2,29,5 avant le refus correspondrait

à celle que Constantin aurait eue des apôtres Pierre et Paul dans la nuit
suivant son refus de célébrer le rite païen selon la légende de Silvestre. Je laisse
le lecteur découvrir seul les explications alternatives que Fowden (165) donne
de cette prétendue «small divergence», et de quelques autres, notamment la
substitution d'une cérémonie politico-militaire par Zosime en remplacement
du sacrifice des enfants dont le sang doit guérir la lèpre de Constantin selon la

légende de Silvestre. Voici ce qui se serait passé selon Fowden (165): un apologiste

chrétien aurait combiné la version païenne primitive de la conversion de

Constantin, située à Constantinople, selon Eunape et Sozomène, avec un autre
récit païen, centré sur le refus de Constantin de monter au Capitole, sans doute
après la vision du Pont Milvius, attesté par YHA, et vraisemblablement transmis

par Nicomaque Flavien; ce récit combiné aurait été dans une étape ultérieure
incorporé dans les Actus beati Siluestri, où Zosime serait allé le prendre. Si les

explications assez ambiguës que Fowden donne (165) peuvent à la rigueur laisser

planer quelque doute qu'il ait vraiment excogité cet extraordinaire modèle,
le tableau de 166 écarte tout risque d'interprétation erronée.

Voici les raisons qui, à mon avis, prouvent que ce modèle doit être rejeté.
1) La légende de Silvestre met en scène un Constantin pitoyable, qui

renonce spontanément au cruel remède proposé par les prêtres païens pour sa

lèpre, le sang d'enfants innocents. Le Constantin de Zosime est un meurtrier,
avide de pouvoir et d'argent. Pour neutraliser cette contradiction, il faudrait
admettre que Zosime, tout en empruntant le récit de la légende de Silvestre, aurait
intentionnellement déplacé le motif de la vision avant le refus, qui dès lors ne
serait plus inspiré par la pitié, mais désormais par la peur (possibilité envisagée

par Fowden 165).



Zosime et Constantin. Nouvelles controverses 27

2) L'interprétation que Fowden donne du récit de Sozomène est fausse, et
les conclusions qu'il en tire sur la nature du récit chez Eunape abusives.

3) L'examen des passages correspondants de Léon le Grammairien et de

Zonaras prouvent que Zosime 2,29 reflète fidèlement la «Leoquelle», et donc
Eunape, par qui il dérive de cette «Leoquelle».

4) Cette fidélité nous est expressément confirmée par Photios tout spécialement

pour les passages où Zosime polémique contre les empereurs chrétiens
(Bibl. cod. 98, 84b30-32).

5) Les parallélismes pour l'histoire de Crispus et de Fausta qu'on retouve
non seulement chez Zosime et Zonaras, mais aussi chez les auteurs reflétant
Philostorge (Photios, Artemii passio, Vita Constantini) prouvent que tous
puisent à un fonds commun, Eunape.

6) L'épisode du Capitole, reflété par VHA, provient de Nicomaque Fla-
vien, qui n'est autre que la «Leoquelle». Quel est dès lors le modèle le plus
vraisemblable: Nicomaque Flavien - apologiste chrétien -Actus Siluestri - Zosime,
ou bien Nicomaque Flavien - Eunape - Zosime? Comme dirait le docteur Cot-
tard, poser la question, c'est y répondre. Le modèle de Fowden suppose un
itinéraire impliquant que soit franchie deux fois la limite entre traditions païennes
et chrétiennes, et notamment que Zosime connaisse ou lise - en admettant que
cela soit matériellement possible - les Actus Siluestri. C'est en somme supposer
qu'un voyageur se rendant de Cologne à Bonn à l'époque de la RDA passait par
Berlin Est. Credat Iudaeus Apella, non ego.

7) Fowden égare son lecteur quand il affirme (p. 165) que Zosime s'adresse
à des lecteurs qui lisent Socrate, Sozomène et les Actus Siluestri. Quand j'ai
parlé d'un public «beaucoup plus populaire»50, je disais expressément que
c'était par rapport aux lecteurs capables de comprendre Eunape. On ne peut
aucunement mettre dans la même catégorie les Histoires ecclésiastiques de
Socrate et de Sozomène, relativement sérieuses, et qui reproduisent en gros pour
Constantin le modèle eusébien, avec la légende de Silvestre, qui s'écarte très
loin de la réalité historique. Les deux catégories de lecteurs ne peuvent pas être
les mêmes, car les récits donnés du règne de Constantin sont tout simplement
incompatibles: qui admet l'un rejette nécessairement l'autre, et vice-versa.

8) Le modèle de Fowden suppose non seulement que Zosime lise des

textes très spécifiquement chrétiens, mais encore et surtout qu'il soit capable
d'harmoniser deux sources très différentes, et même d'en transposer subtilement

des éléments (le moment de la vision) pour en réorienter certains à son

avantage. Fowden serait plus crédible s'il nous montrait un autre passage où
Zosime témoigne de telles capacités. Ce n'est évidemment pas le cas quand il
passe d'Eunape à Olympiodore après 5,25, et du reste nulle part ailleurs.

Pour ces diverses raisons, je ne vois pas l'ombre d'un motif qui pourrait me
faire changer d'avis par rapport à ce que j'ai précédemment soutenu: Zosime

50 Ouvrage cité n. 26, 214.



28 François Paschoud: Zosime et Constantin. Nouvelles controverses

2,29 - j'ajouterai même aujourd'hui tout Zosime jusqu'à 5,25 - dépend du seul

Eunape.
Il me reste deux points à préciser:
1) Je n'ai parlé jusqu'ici de l'épisode du refus de monter au Capitole que

comme d'un motif littéraire. Je reste convaincu que ce motif s'inspire d'un
épisode réel. Cet épisode doit-il être situé en 312, en 315 ou en 326? J'ai longuement

milité pour 31551. Je dois dire que le problème me paraît aujourd'hui difficile

à trancher d'une manière certaine. Mon hypothèse de 315 est peut-être plus
ingénieuse que convaincante. Je persiste à penser que 312 semble trop tôt pour
l'épisode narré par Zosime, et 326 trop tard. S'il fallait renoncer à 315, je
pencherais plutôt pour 326. B. Bleckmann me suggère une autre possibilité encore:
la participation à la cérémonie du Capitole daterait de 315, le refus de 326. Ces
deux dates s'inscriraient dans le célèbre schéma de YEpitome de Caesaribus
41,16 decern annis praestantissimus, duodecim sequentibus latro, decern nouissi-
mis pupillus. La période «latro» se situerait entre les deux anniversaires impériaux

célébrés à Rome, les decennalia en 315, les uicennalia retardés en 326. Je

reste en tout cas ferme dans ma conviction que Zosime 2,29,5 condense de
manière peu claire un récit plus compliqué; dans l'impossibilité de deviner avec
certitude ce qu'il a sauté, je crois que le plus prudent est de laisser en suspens la
question de la date du refus de Constantin de monter au Capitole.

2) Ce qui est évidemment à l'origine du modèle de Fowden, ce sont les
incontestables similitudes de toute une série d'éléments présents aussi bien chez
Zosime 2,29 que dans les Actus Siluestri. Les savants qui ont observé cette
particularité se sont cependant bien gardés, avant Fowden, d'établir un rapport
direct entre ces deux textes52. Le filon qui apparaît chez Zosime peut être
remonté aisément au travers d'Eunape jusqu'à la «Leoquelle», que, avec Bleck-
mann et d'autres, je n'hésite pas à identifier avec les Annales de Nicomaque
Flavien, et ses éléments constitutifs sont identifiables au plus tard dès Julien53.

Quant à la légende de Silvestre, elle s'élabore petit à petit à l'intention d'un
public romain chrétien inculte, qui ignorait les traditions historiographiques
sérieuses aussi bien profanes qu'ecclésiastiques sur Constantin (c'est-à-dire les

représentants de la «Kaisergeschichte» d'Enmann et Eusèbe-Rufin), mais gardait

apparemment le souvenir confus d'incidents déplaisants lors des séjours
romains de Constantin. Cependant celui ou ceux qui sont intervenus activement

dans la formation de cette légende avaient évidemment en tête un récit du

type de celui qu'on lit en Zosime 2,29, et ils s'en sont inspirés pour construire
leur fable, qui prend ainsi la forme, non d'une réfutation à l'usage des doctes
comme Sozomène 1,5, mais d'une version alternative à l'usage des simples54.

51 Cf. en dernier mon article cité n. 49.
52 Cf. Aiello, article cité n. 34, 28-32.
53 Cf. Aiello, article cité n. 34,32-38; Fowden, article cité n. 3,157-158; G. Marasco, «Giuliano e la

tradizione pagana sulla conversione di Costantino», RivFil 122 (1994) 340-354.
54 Cf. Aiello, article cité n. 34, 52-58.


	Zosime et Constantin : nouvelles controverses

