
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 54 (1997)

Heft: 2

Artikel: Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht

Autor: Tränkle, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-42156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-42156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht

Von Hermann Tränkle, Greifensee

Über Catulls 64. Gedicht ist in den letzten Jahrzehnten eine wahre Flut
anspruchsvoller Deutungsversuche hereingebrochen. Äusserungen zu den
elementareren Problemen von Wortlaut und Wortsinn fehlen nicht ganz1, treten
aber demgegenüber stark zurück. Offenbar herrscht weithin die Überzeugung
vor, es sei in diesem Bereich längst alles Wesentliche gesagt und daher nicht
mehr nötig, sich eingehender mit derartigen Fragen zu beschäftigen. In Wahrheit

lässt sich bei näherem Zusehen feststellen, dass gerade hier öfter, als man
es bei einem so häufig behandelten Text annehmen möchte, nur überkommene
Meinungen weitergereicht wurden, ohne dass überprüft worden wäre, worauf
diese beruhen und ob sich nicht bislang offen gebliebene Fragen durch
Heranziehung neu hinzugekommener Hilfsmittel entscheiden lassen. Ein paar solche
Fälle sollen im folgenden besprochen werden2.

204-206
annuit inuicto caelestum numine rector;
quo motu' tellus atque horrida contremuerunt
aequora concussitque micantia sidera mundus4.

Obwohl Wortsinn und Funktion von horrida (205) durch W. Ehlers" und
O. Skutsch6 definitiv geklärt wurden, ist es wohl nicht überflüssig, noch einmal
darauf zurückzukommen, da ihre knappen Bemerkungen bei den Catullken-
nern nicht die Aufmerksamkeit gefunden zu haben scheinen, die sie verdienen7.
Der Satzteil, zu dem es gehört, bedeutet: «Infolge dieser Bewegung erzitterten

1 Vgl. M. Puelma, «Sprachliche Beobachtungen zu Catulls Peleus-Epos (C. 64)», MusHelv 34

(1977) 156-190 Labor et Lima, Basel 1995,277-315, mit Nachträgen), ferner R. G. M. Nisbet,
«Notes on the Text of Catullus», PCPhSIA (1978) 101-104 Collected Papers on Latin Literature,

Oxford 1995, 87-90) und Id.,«Four Conjectures on Catullus 64», Coll. Pap. 386-389.
2 Folgende Catullkommentare wurden herangezogen: A. Riese (1884), E. Baehrens (1885),

R. Ellis (T889), M. Lenchantin de Gubernatis (1928), W. Kroll (T929), C. J. Fordyce (1961),
K. Quinn (21973), F. Deila Corte (1977), ferner folgende Übersetzungen: O. Weinreich (1960),
F. W. Cornish (21962), F. Deila Corte (1977), P. G. Goold (1983), G. Lee (1990).

3 quo motu Heyse (vgl. Ov. Met. 8,780; Stat. Theb. 7,3) quo tunc V.
4 Zitat, wie auch im folgenden stets, nach der Ausgabe von R. A. B. Mynors, Oxford 1958.
5 ThLL VI 3 (1940), 2995, 27 s.v. horridus.
6 The Annals of Q. Ennius (Oxford 1985) 487.
7 Fordyce schlägt unter irreführendem Hinweis auf Hör. Carm. 3,24,40 die Bedeutung «gekräuselt»

vor, was von Deila Corte und Goold übernommen wurde. Lee greift die von älteren Erklärern

vertretene Bedeutung «wild, furchterregend» auf, die an der erwähnten Horazstelle
vorliegt.



116 Hermann Tränkle

Erde und Meer aufschaudernd.» Dass das Wort prädikative Ergänzung zu con-
tremuerunt ist und sich inhaltlich ebenso wie auf aequora auch auf tellus bezieht,
geht aus folgenden Parallelstellen zweifelsfrei hervor: Enn. Ann. 309 Sk. Africa
terribili trem it hörrida terra tumultw, Lucr. 3,834f. omnia cum belli trepido
concussa tumultu/ horrida contremuere. Catull hat sich hier, wie in diesem
Gedicht so oft, einer Verbindung der gehobenen Dichtung der alten Zeit bedient8.

267-277

quae postquam cupide spectando Thessala pubes
expleta est, Sanctis coepit decedere diuis.
hic, qualis flatu placidum mare matutino

270 horrificans Zephyrus procliuas incitât undas,
Aurora exoriente uagi sub limina Solis,

quae tarde primum clementi flamine pulsae
procedunt leuiterque sonant plangore cachinni,
post uento crescente magis magis increbrescunt,

275 purpureaque procuf nantes ab luce refulgent:
sic tum uestibuli linquentes regia tecta
ad se quisque uago passim pede discedebant.

Der vorliegende Abschnitt, in dem mit Hilfe eines breit ausgebauten
Vergleichs geschildert ist, wie die thessalischen Landleute den Königspalast von
Pharsalos verlassen, nachdem sie sein Inneres und vor allem das Brautlager mit
seiner reich geschmückten Decke besichtigt haben, bietet an drei Stellen
beträchtliche Schwierigkeiten, in 271, 273 und 276. Bei keiner von ihnen sind die
Erklärer zu voller Einigkeit gelangt, doch haben die beiden ersten verhältnis-

8 H. P. Syndikus, Catull. Eine Interpretation. Zweiter Teil (Darmstadt 1990) 162 meint, die catulli-
sche Steigerung des schlichten homerischen péyav ô'èA-éXt^ev "OA|a,Jtov zu einer Erschütterung

des ganzen Kosmos habe nicht damit zu tun, dass Juppiter hier besondere Bedeutung
zukomme. Es sei lediglich dichterisches Mittel, um den Donnerschlag, der Theseus' Haus traf,
anschaulich zu machen. Ein Blick auf die Rolle, die Juppiter im ganzen Epyllion spielt, und auf die
Plazierung der Stelle innerhalb des Gedichts - sie steht ziemlich genau in dessen Mitte - hätte
ihn vor dieser unangemessenen Einschätzung bewahren können. Vgl. Verf., «Die Stellung der
Aegeusgeschichte in Catulls 64. Gedicht», in: U. J. Stäche u.a. (Hrsg.), Kontinuität und Wandel.
F. Munari zum 65. Geburtstag (Hildesheim 1986) 6-14, dort 9f. Abwegige Spekulationen über
die Stelle bietet neuerdings M. Stoevesandt, «Catull 64 und die Ilias», WüJbb N.F. 20 (1994/95)
167-205, dort 191.

9 Das Wort ist doch wohl gemäss der Auffassung von Baehrens, Lenchantin und Quinn mit refulgent

zu verbinden: Die rollenden Wellen erstrahlen weithin in purpurnem Licht. Ähnlich ist
11,3f. longe résonante unda. Vgl. ferner Sen. Phoen. 544f. fulgentes procul / armis catervas\
Val. Flacc. 6,480 fulsit ab invita numen (Codd. lumen Pius) procul: Sil. 11.485f. pelaeoque mica-
bant/captiva arma procul. Anders Kroll, Deila Corte, Syndikus a.O. (oben Anm. 8) 171, Goold
und Lee, die procul nantes verbinden, wobei Goold überdies ab luce an procul anknüpft, was
sicher abwegig ist. Der Präpositionalausdruck hat die gleiche Funktion wie bei Ov. Fast. 6,252

purpurea luce refulsit humus der blosse Ablativ - in der Dichtersprache keine aussergewöhnli-
che Erscheinung, die Kroll in den rechten Zusammenhang gerückt hat. Fordyce verliert über
das Problem kein Wort.



Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht 117

massig eindringende Behandlungen erfahren, während im Falle der dritten
gerade die entscheidende Frage eigenartig oberflächlich, ja in den neuesten
Kommentaren überhaupt nicht mehr erörtert wurde.

1) Bei 271 hat es sich weitgehend eingebürgert, vagi sub limina Solis mit
Aurora exoriente zusammenzunehmen und die Wendung in örtlichem Sinn zu
verstehen10. «Die Morgenröte geht am Sonnentor auf», sagt Kroll, indem er auf
die 'Hekioio jrükai von Od. 24,12 verweist. Das hat Fordyce übernommen, der
den Vers durch «when the dawn is rising towards the threshold of the journeying

sun» wiedergibt, was insofern genauer ist, als sub mit Akkusativ neben exo-
riri doch wohl eine Richtung bezeichnen muss11. Allerdings macht es das auch
schwieriger, sich die Sache vorzustellen, und der Hinweis auf Od. 24,12 ist
ohnehin von zweifelhaftem Wert, da es sich dort um die Stelle des Sonnenuntergangs

im äussersten Westen handelt. So verwundert es nicht, dass nun doch
wieder eine andere Lösung vertreten wurde, von Nisbet, der auf den Vorschlag
von Ellis zurückgreift, vagi sub limina Solis mit incitât (270) zu verbinden12.
Grössere Wahrscheinlichkeit kommt dem wohl kaum zu. Der Thesaurus
Linguae Latinae belegt die auffallende Seltenheit von irgendwelchen Richtungsangaben

neben incitare13, und bei der im 64. Gedicht sichtbaren Neigung, jeweils
einen Hexameter syntaktisch zusammenzufassen, wird man den Präpositional-
ausdruck viel eher mit Aurora exoriente verbinden. Nun steht der Formulierung

Catulls Virg. Aen. 6,255 primi sub limina Solis et ortus auffällig nahe. Dort
ist zwar die spätantike Überlieferung zwischen limina und lumina geteilt, doch
hat sich seit langem die Überzeugung durchgesetzt, dass ortus nach der Eindeutigkeit

der Verbindung primi lumina Solis zum leeren Füllsel würde14. Der
Ausdruck hat zweifellos zeitliche Bedeutung, und das legt auch für die Catullstelle
einen entsprechenden Sinn nahe, wie das schon im 19. Jh. vertreten wurde15:

«Gegen den kurz vor dem) Einzug der Sonne». Die zeitliche Verwendung
von limen ist zwar rar und erlesen, aber so ausserordentlich, wie es manchmal
hingestellt wird, auch wieder nicht, wenn man bedenkt, dass in der gehobenen
Dichtung des 1. Jh. v.Chr. bereits auch von der «Schwelle des Lebens» und der
«Schwelle des Todes» die Rede ist16.

10 So auch L. C. Meijer, ThLL VII 2,1407,27 s.v. limen. Die weiteren von ihm in diesem
Zusammenhang angeführten Stellen vermögen diese Deutung nicht zu stützen: Zu den Problemen
von Sen. Thy. 818 vgl. Tarrant a.l., und wie Sil. 16,229f. limine primo / egrediens Aurora zu
verstehen ist, macht 5,25f. nec se thalamis Tithonia coniunx /protulerat stabatque nitens in limine
primo deutlich.

11 Noch deutlicher Goold («rises up to the portals ...») und Lee («comes up to the threshold ...»).
12 Coll. Pap. (oben Anm. 1) 388.
13 VII 1,928,54—929,63 (B. Rehm). Es lässt sich, wie es scheint, nur Caes. Civ. 3,46,5 milites ad-

versus clivum incitati und Sen. Nat. 2,23,1 nubes in nubes incitatae nennen.
14 Vgl. Austin a.l. Der Hinweis von Meijer a.O. (oben Anm. 10) 1408,57 auf Aen. 8,69 aetherii...

orientia Solis lumina verfängt demgegenüber nicht.
15 «Andere» bei Riese a.l.
16 Lucr. 2,960; 3,681 u.a.; Cat. 68,4.



118 Hermann Tränkle

2) In 273 beginnen die Probleme bereits beim Befund der Überlieferung.
Was im sogen. Veronensis stand, wissen wir nicht, da seine Abkömmlinge nicht
übereinstimmen. X GR) bietet procedunt lev iter sonantplangore cachinni, O
procedunt leviterque sonant plangore cachinni. Einzelne Hss. des 15. Jh. ersetzten

leviter bzw. leviterque durch leni und sonant durch resonant. Lange Zeit
wurde der Vers dann in der Form procedunt leni resonant plangore cachinni
gedruckt, bis die Erforschung der älteren Hss. im 19. Jh. dazu führte, dass die
Textgestalt von O, die ja im Gegensatz zu derjenigen von X metrisch einwandfrei ist,
ziemlich allgemein als der originale catullische Wortlaut angesehen wurde; nur
Hessen einzelne Herausgeber mit Fröhlich lenique an die Stelle von leviterque
treten. Und über die Frage, ob cachinni Genitiv Singular oder Nominativ Plural
sei, besteht bis heute keine Einigkeit. Beide Deutungen haben bis in die letzten
Jahre hinein Anhänger gefunden. Nun lassen sich die zuletzt genannten
Probleme eindeutig klären: Einmal ist die Verbesserung leni unnötig. Der
Gebrauch von leviter im Sinn von «leise» ist allgemein gut bezeugt17 und wird für
unsere Stelle zudem durch die Nachahmung Sen. Ag. 681f. licet alcyones Ceyca
suum / fluctu leviter plangente sonent gestützt18. Ausserdem kann es sich bei
cachinni wohl nur um einen Nominativ Plural handeln. Dafür spricht nicht nur
31,13f. vos o... undae, ridete, quicquid est domi cachinnorum, sondern auch
die Schwierigkeit, dem «Plätschern des Lachens» - wohlgemerkt: nicht dem
«Lachen des Plätscherns» - einen plausiblen Sinn abzugewinnen. An diesem
Punkt beginnen allerdings die Schwierigkeiten erst: Subjekt zu procedunt sind,
repräsentiert durch quae in 272, die undae von 270; sie sind es sicher auch zu
post... increbrescunt in 274, ohne dass auf sie irgendwie über cachinni hinweg
zurückverwiesen wird19. Fordyce hat den hier vorliegenden Sachverhalt im
Kern zutreffend bezeichnet: «Cachinni is nominative, subject of a clause
parenthetically inserted; the subject quae is resumed in 274.»20 Nur - wo werden im
Lateinischen Parenthesen durch -que eingeleitet? Damit stellt sich die Frage,
ob nicht doch das resonant eines Teils der jüngeren Hss. den adäquateren
Versuch darstellt, den Vers in Ordnung zu bringen: procedunt (leviter resonant
plangore cachinni), /post... Dies um so mehr, als parenthetische Erweiterungen
bzw. asyndetische Reihungen in Vergleichssätzen seit Enn. Ann. 539 Sk. im
Epos belegt sind. Besonders bei Virgil sind sie bekanntlich häufig, nicht zuletzt
auch, wenn zu dem visuellen Eindruck noch eine akustische Einzelheit hinzu-

17 Vgl. ThLL VII 2,1217,65ff. s.v. levis (H. Beikircher).
18 Beiläufig sei schon jetzt bemerkt, dass die Stelle keine Stütze für sonant bei Catull liefert, da das

Verbum hier in ganz verschiedenem Sinn gebraucht ist (trans.: «etwas ertönen lassen»).
19 Es ist gerade diese Schwierigkeit, die manche Erklärer dazu veranlasst hat, cachinni als Genitiv

zu deuten. Vgl. etwa Riese: «cachinni ist wohl der Genitiv, da Subjektswechsel in v. 272-5
unwahrscheinlich ist.»

20 Der Versuch von Kroll, diese Eigentümlichkeit durch Verweis auf 14,21 vos hinc interea valete
abite zu rechtfertigen, muss als unangemessen bezeichnet werden. Vgl. zu dieser von manchen
als ôià tiéaou bezeichneten Erscheinung Housman zu Manil. 4,534; Hofmann-Szantyr, Syntax
784.



Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht 119

gefügt wird21. Im 64. Gedicht selbst wäre der Baumvergleich von 105-109 zu
erwähnen. Schliesslich bleibt noch zu vermerken, dass resonare ebenso wie
andere re-Komposita von Verben, welche Geräusche bezeichnen, gelegentlich
ohne Bedeutungsunterschied gegenüber dem Grundwort verwendet wird,
gerade auch von Catull. Es genügt, auf 11,3f. longe résonante Eoa unda zu
verweisen, ferner auf 63,21 ubi cymbalum sonat vox, ubi tympana reboant und ibid.
29 leve tympanum remugit, cava cymbala recrepant. Auch Enn. Ann. 355 Sk.

tum clipei resonunt et ferri stridit acumen liesse sich anführen.
3) In 276 hat vestibuli immer wieder Verwunderung erregt. Bereits Schräder

schlug vor, stattdessen vestibulo (oder vestibulis) zu schreiben, was neuerdings

sowohl von Goold als auch von Lee aufgegriffen wurde. Auch andere
Vorschläge zur Verbesserung wurden gemacht: von J. Mähly Thessalii22, von
H. A. J. Munro vestis ubi (!)23, von Baehrens/esüm, zuletzt von Nisbet vestiflui
(!)24. Die Bedenken, die die sprachlich unanfechtbare Verbindung vestibuli...
regia tecta25 aus inhaltlichen Gründen weckte, hat Munro am deutlichsten
artikuliert: «Vestibuli cannot be right: the regia tecta are the inner apartments of the
palace, in which the pulvinar and the famous vestis or tapestry, described at such
a length, were exhibited; sedibus in mediis (v. 48). The vestibulum was the open
court before the ianua, formed by the façade of the building, and the walls or
rooms run out beyond this façade at each end of it.» Demgegenüber hat Kroll
(zu 292 und 293) die Meinung vertreten, dass mit dem Ausdruck der grosse
Innenraum des Palastes gemeint sei, indem er auf Gell. 16,5,2 verwies, wo Kennern

die im folgenden vom Autor abgelehnte Auffassung zugeschrieben wird,
vestibulum esse partem domus priorem, quam volgus atrium vocat. Das wurde
von anderen übernommen26, während sich Fordyce und Quinn zum Problem
überhaupt nicht äussern. Über letzteres kann man sich nur wundern; denn der

21 Vgl. etwa Georg. 4,170ff. ac veluti lentis Cyclopes fulmina mass is / cum properant, alii taurinis
follibus auras /accipiunt redduntque, alii stridentia tingunt/aera lacu; gemit impositis incudibus
Aetna:/illi inter sese magna vi bracchia tollunt/in numerum, versantque tenaci forcipe ferrum:/
non aliter ...:Aen. 6,707ff. ac veluti in pratis ubi apes aestate Serena/floribus insidunt variis et
Candida circum / lilia funduntur, strepit omnis murmure campus: 12,45 Iff. qualis ubi ad terras
abrupto sidere nimbus/ it mare per medium (miseris, heu, praescia longe /horrescunt corda agrico-
lis: dabit ille ruinas/arboribus stragemque satis, ruet omnia late), I ante volant sonitumque ferunt
ad litora venti: / talis

22 NJPhP 103 (1871) 352.

23 Criticisms and Elucidations of Catullus (London 21905) 150f.
24 Coll. Pap. (oben Anm. 1) 388. Nisbet untermauert seinen Vorschlag mit dem Hinweis, dass es

nach 275 (undae) purpurea ab luce refulgent eine wesentliche Funktion des Vergleiches sei,
die Farbenpracht der Kleidung der Besucher zu unterstreichen. Doch ist diese Einzelheit wohl
eher Teil seiner selbständigen Ausformung nach homerischer Art. Das, worauf es Catull mit
ihm ankam, war zweifellos die Entsprechung der zunächst langsam, dann immer stärker
anschwellenden Menge der weggehenden Gäste und dem anfangs schwächeren, dann sich
verstärkenden Wellengang vor und um Sonnenaufgang.

25 Vgl. 246 funesta domus tecta.
26 Etwa von Weinreich und Deila Corte (zu 293). Konfus Lenchantin.



120 Hermann Tränkle

Begriff vestibulum taucht in 293 noch einmal auf, und dort geht es um die selbst
jene Leser, welche die textkritischen Erwägungen zu 276 für spitzfindig zu halten

geneigt sind, beschäftigende Frage, wie man sich die Anbringung des
Baumschmucks durch den Flussgott Penios vorzustellen hat: Geschah das im
Vorhof des Palastes27 oder in seinem Inneren, wo das Hochzeitsmahl
stattfand28? Das zweite leuchtet viel mehr ein, und Krolls Erklärung hätte ausserdem

den Vorzug, dass sie es ermöglichte, in 276 den überlieferten Wortlaut zu
halten, falls - ja falls sie sich besser abstützen liesse, als es durch ihn selbst
geschehen ist.

Eben das ist gar nicht schwer. Den Kennern der römischen Realien29 ist
längst aufgefallen, dass vestibulum von den Schriftstellern keineswegs nur in
der Bedeutung verwendet wird, die ihm Munro im Anschluss an die bei Gell.
16,5,3 überlieferte Definition des Juristen C. Aelius Gallus beilegt30. Das mag
zwar der ursprüngliche Sinn des etymologisch umstrittenen21 Wortes sein32,

doch wird es daneben auch für eine nach der Strassenseite hin offene geräumige

Halle im Inneren des Hauses gebraucht, also in einer Weise, die der
Verwendung des Begriffes atrium entspricht. Über die Frage, wie es dazu kommen
konnte, ist man sich nicht einig. Vielfach nimmt man an, das atrium habe seine

ursprüngliche Funktion als Wohnraum verloren, weil sich - wohl im 2. Jh.
v.Chr. - das Leben der Familie in die weiter zurückliegenden Räume um das Pe-

ristyl herum verlagert habe; es sei dann zu einer Art Vorhalle und Warteraum
für die Klienten herabgesunken, die früher im vestibulum vor dem Haustor
stehen mussten, bis sie eingelassen wurden. Doch wurde auch die Meinung vertreten,

vestibulum habe ursprünglich den freien Raum zwischen Hoftor und
Hauseingang bezeichnet, der dann durch eine überdachte Halle eingenommen
wurde, eben das atrium. Wie immer sich das verhalten mag, an der Tatsache,
dass sich die Bedeutungsgrenzen zwischen atrium und vestibulum verwischt
haben, ist nicht zu zweifeln33. Den klarsten Beleg liefert Tac. Ann. 11,35,1 (Narcis-

27 Dafür spricht sich Syndikus a.O. (oben Anm. 8) 172 mit Anm. 294 aus, ohne zu 276 Stellung zu
nehmen.

28 292 circum sedes bedeutet dann «ringsum im Palast».
29 Vgl. J. Marquardt/A. Mau, Das Privatleben der Römer (Leipzig 21886) 224-228; E. Fiechter, RE

I A 1 (1914) 983f. s.v. Römisches Haus; E. Wistrand, «Das altrömische Haus nach den literarischen

Quellen», Eranos 68 (1970) 191-223. Die Angaben der gängigen Wörterbücher sind ganz
unzureichend, ebenso W. H. Gross, Kl. Pauly 5 (1975) 1229 s.v. Vestibulum.

30 Fr. 5 Huschke: vestibulum esse... locum ante ianuam domus vacuum, per quem a via aditus ac-

cessusque ad aedis est, cum dextra sinistraque ianuam tecta saepiunt (Madvig tectaque sunt FO
tecte sunt X) viae iuncta atque ipsa ianua procul a via est area vacanti intersita.

31 Nach Leumann, Laut- und Formenlehre2 314 gehört es «wohl» mit stabulum zusammen. Die
verbreitete und von Walde-Hofmann s.v. vertretene Ableitung aus *ver(o)stabulum «Platz vor
der Tür» wird von Ernout-Meillet4 s.v. mit unverhohlener Skepsis behandelt.

32 In den beiden plautinischen Belegen - Most. 817; Fr. inc. 27 - liegt er ganz eindeutig vor.
33 Es ist wahrscheinlich diese Verwischung der Bedeutungsgrenzen, die eine entsprechende

Unklarheit im Gebrauch von vestibulum bei Tempeln, der seit Cic. Verr. II 2,160 belegt ist, nach
sich gezogen hat. Wistrand a.O. (oben Anm. 29) 199 bemerkt dazu mit Recht, dass das Wort



Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht 121

sus) patefieri domum adulteri atque illuc deduci imperatorem iubet. ac primum
in vestibulo effigiem patris Silii... demonstrat. Nipperdey-Andresen bemerken
dazu bündig: «Die nobiles stellten die Bilder ihrer Ahnen im Atrium (hier vesti-

bulum) auf.» Mehr brauchten sie zu diesem vielfach bezeugten Faktum34 nicht
zu sagen. Auch Virg. Aen. 7,181, wo es von den aus Zedernholz geschnitzten
Ahnenbildern des Königs Latinus heisst, dass sie in seinem Palast {regia) vestibulo

astabant, dürfte wohl am ehesten so zu deuten sein33. Im vorliegenden
Zusammenhang besonders instruktiv ist aber die livianische Erzählung von den
vornehmen Greisen, die beim Galliersturm des Jahres 390 v.Chr. die Feinde in
ihren Häusern sitzend erwarteten, angetan mit den Insignien der jeweils höchsten

von ihnen bekleideten Ämter. Von ihnen heisst es zunächst 5,41,2: medio
aedium eburneis sellis sedere, dann ibid. 8 von den die offenen Häuser betretenden

Galliern: venerabundi intuebantur in aedium vestibulis sedentes viros. Es ist

ganz klar, dass hier nicht ein Vorplatz vor der Eigangstür gemeint sein kann,
und die letzten Zweifel, worum es sich handelt, werden durch eine weitere
Formulierung, die Livius im selben Zusammenhang gebraucht, beseitigt: patenti-
bus atriis principum (ibid. 7)36, ferner durch Ov. Fast. 6,363, wo die Greise den
Tod aerata per atria erleiden. Die von Gellius 16,5,2 referierte, aber abgelehnte
Meinung gewisser Kenner37 war also wohl fundiert, und im 64. Gedicht des Ca-
tull verhalten sich sedibus in mediis (48) und vestibuli... regia tecta (276)
genauso zueinander wie an den zitierten Liviusstellen medio aedium und in
aedium vestibulis. Dabei ist es keineswegs notwendig, Catull die Vorstellung eines
römischen Atriums mit allen seinen Einzelheiten zuzuschreiben. Es ging ihm
um die grosse Halle im Palast, um das, was von den Griechen als peyapov
bezeichnet wurde.

«sowohl von der Tempelhalle als <auch> von dem Tempelhof gebraucht werden kann».
Eindeutige Belege für das erste sind Vitr. 7 pr. 16f.; Liv. 1,45,4; Val. Max. 1,8,11, für das zweite Liv.
24,3,7; Val. Max. 1,8,2; Tac. Hist. 1,86,1 (vgl. K. und W. Heraeus a.l.).

34 Vgl. Marquardt/Mau a.O. (oben Anm. 29) 214 Anm. 2.

35 So Ladewig/Schaper/Deuticke a.l.; Plessis/Lejay a.l.; Wistrand a.O. (oben Anm. 29) 204f. Aller¬
dings vermitteln Virgils Worte nur eine recht unbestimmte Vorstellung von dem Gebäudekomplex,

und da sie an eine Verbindung von Palast und Tempel denken lassen, wurden auch andere

Auffassungen vertreten. Vgl. Williams zu Aen. 7,170f. und Austin zu Aen. 7,170ff. - Am besten
beiseite lässt man die beiden Stellen Aen. 2,469f. vestibulum ante ipsum primoque in limine
Pyrrhus/exsultat telis und 6,273f. vestibulum ante ipsum primisque infaucibus Orci/Luctus et

ultrices posuere cubilia Curae. Ihre genaue Bedeutung ist hoffnungslos umstritten. Vgl. neben
den einschlägigen Kommentaren A. Mau, RE VI 2 (1909) 2053 s.v. fauces, und Wistrand a.O.

(oben Anm. 29) 221f.
36 In gleicher Weise gebraucht Livius vestibulum 39,12,2, wo die Freigelassene Hispala, als sie das

Haus des Konsuls Sp. Postumius Albinus betritt, zunächst lictores in vestibulo turbamque con-
sularem et consulem ipsum erblickt und dann in inferiorem partem aedium geführt wird. Hingegen

muss es sich in 2,49,3, wo der Konsul K. Fabius beim Heraustreten aus dem Haus von 306

Mitgliedern seiner gens in vestibulo empfangen wird, um den Vorplatz handeln.
37 Mit ihr hängt auch die bei Serv. Dan. Aen. 1,726 überlieferte etymologische Erklärung von

atrium zusammen: Atriam Etruriae civitatem fuisse, quae domos amplis vestibulis habebat: quae
cum Romani imitarentur atria appellaverunt.



122 Hermann Tränkle

320-322
haec tum clarisona pellentes uellera uoce
talia diuino fuderunt carmine fata,
carmine, perfidiae quod post nulla arguet aetas.

Die Stelle bietet geradezu ein Musterbeispiel dafür, wie wenig die
Probleme von Wortsinn und Wortlaut des 64. Gedichts in unserem Jahrhundert
vielfach ernstgenommen wurden. Dass die überlieferte Form haec für den
Nominativ Plural des Femininums - um einen solchen muss es sich ja aus Gründen
des Sinnes handeln - Catull nicht zuzutrauen ist, musste zum mindesten seit
dem Erscheinen des Thesaurusartikels für das pronominale hic im Jahre 1938
klar sein38, und M. Puelma hat es in eingehender Darlegung erneut bekräftigt39.
Trotzdem scheint es bis heute mit Ausnahme von Goold kein Herausgeber
gewagt oder für nötig gehalten zu haben, hae in den Text zu setzen. Günstiger
steht es mit pellentes. Hier hat sich die Überzeugung, dass es nicht richtig sein
kann, seit langem weitgehend durchgesetzt - Mynors bedenkt es wenigstens im
Apparat mit einem «vix recte» -, und auch, dass Fruitiers' vellentes vellera, das

sinngemäss dem fila deducere von 312 entspricht, eine plausible Lösung der
Schwierigkeit darstellt. Dagegen hat die Frage nach der Funktion von clarisona

voce in unserem Jahrhundert so gut wie keine Beachtung mehr gefunden.
Wer dazu Auskunft haben will, muss sie bei Baehrens oder Ellis holen, und
diese sind sich darüber durchaus nicht einig. Ersterer verbindet es mit dem
Partizip von 320 - nur dazu könne es gehören, da fuderunt... fata (321) seinen
eigenen Ablativ habe -, letzterer mit dem Hauptverb, indem er die Beifügung
zweier Ablative als «a practice common in Lucretius (cf. Cicero's uberibus gra-
vidis vitali rore rigabat de Div. 1,12,204°) and more excusable here as talia divino
carmine fata is practically i.q. tale carmen divini fati» bezeichnet. Der
unbestimmte Hinweis dieser erstaunlichen Begründung auf Lukrez scheint sich auf
eine Bemerkung in Munros Kommentar zu beziehen (zu 1,183), wo dieser Fälle
zusammengestellt hat, in denen zwei Ablative klar verschiedener Funktion
vom selben Verbum abhängen, wo also das gleiche vorliegt wie in dem von Ellis
angeführten Cicerobeispiel41. Der zweite Teil seiner Begründung sucht auch für
320f. diesen Eindruck zu erwecken, natürlich zu Unrecht. Trotz diesen Mängeln
scheint sich seine Auffassung, wie die neueren Übersetzungen zeigen, so gut
wie allgemein durchgesetzt zu haben. Nur Cornish hat sich die Erklärung von
Baehrens zu eigen gemacht. Sie verdient gegenüber der angesichts der Epana-

38 W. Ehlers, ThLL VI 3,2700,11-37.
39 A.O. (oben Anm. 1) 172-175.
40 Cic. Carm. Fr. 6,44 Blänsdorf.
41 Munro seinerseits verweist auf § 278a von Madvigs Schulgrammatik (mir vorliegend in der eng¬

lischen Ausgabe Oxford 41859; dort S. 242), der m.W. einzigen Grammatik, wo dieser Sachverhalt

klar herausgestellt ist. Verworren Hofmann-Szantyr, Syntax 132.



Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht 123

lepse des zweiten Ablativs geradezu monströsen Alternative auf jeden Fall den

Vorzug. Es handelt sich um einen Ablativus modi zur Bezeichnung begleitender

Umstände («unter helltönendem Gesang»), clarisona voce steht zu vel-
lentes in gleicher Beziehung wie acutis ululatibus zu agitant in 63,24 ubi sacra
sancta acutis ululatibus agitant. Auch hier schliessen sich die einzelnen Hexameter

zu syntaktischen Einheiten zusammen.

382t
talia praefantes quondam felicia Pelei
carmina diuino cecinerunt pectore Parcae.

Von den Problemen, vor die diese beiden Verse stellen, lässt sich nunmehr
das wichtigste so gut wie sicher beantworten: praefantes muss den Sinn «(dem
Hochzeitsritus) Worte vorausschicken» haben. Seit dem Erscheinen des

einschlägigen Thesaurusartikels (1987) ist klar, dass sich die an sich denkbare
Bedeutung «prophezeien» vor Tertullian nicht belegen lässt, und da das Wort so
selten nicht vorkommt, spricht das gegen ihr Vorliegen42. Dagegen bedürfen
zwei weitere Fragen erneuter Erörterung, diejenige nach der Funktion von Pelei

und auch die, wie sich die drei Akkusative den beiden Verben zuordnen
lassen. Zur zweiten kann man immerhin so viel sagen, dass die von einigen
Übersetzern43 bevorzugte Lösung, nach der talia carmina cecinerunt und praefantes
felicia zusammengehören sollen, wegen der intrikaten Wortstellung mit Sicherheit

ausscheidet. Darüber hinaus bestehen mehrere Möglichkeiten, von denen
wohl die Verbindung von allen drei Akkusativen mit praefantes44 in Hinblick
auf die Art und Weise, wie Catull seine Sätze in die Hexameter einzufügen
pflegt, den Vorzug verdient. Glieder, die in den Anfang des folgenden Verses

hinüberreichen, sind im 64. Gedicht ziemlich häufig. Vgl. 22f.; 31 f.; 32f. (!); 86f.;
91f. (!); 97f.; 105f.; 107f.; 116f. u.a. Bezüglich Peleus sind alle Erklärer mit
Ausnahme von Ellis der Meinung, dass der Zusammenhang einen Dativ fordere -
es gehe um Glück für ihn -, und mit Ausnahme von Baehrens und Goold glauben

alle, dass Pelei tatsächlich einen Dativ darstellt. Letzteres ist in Hinblick auf
Peleo in 336 und die Genitive Thesei (120) und Erechthei (229) kaum möglich,
auch wenn prinzipiell griechisch gebildete Formen denkbar wären45, so dass

derjenige, der sich für den Dativ entscheidet, mit Baehrens und Goold Peleo in
den Text zu setzen hat. Ich bin aber doch nicht sicher, ob nicht die Meinung von
Ellis, felicia Pelei/carmina bedeute «Peleus' happy marriage-song», zutrifft. Es
ist ja tatsächlich «sein» Hochzeitslied, was die Parzen singen. Er wird am An-

42 H. J. Oesterle, ThLL X 2,649,84 und 652,10. Die Tatsache wurde von Lee nicht beachtet.
43 Vgl. Cornish, Deila Corte und Goold.
44 So Weinreich, praefari carmen ist bei Liv. 39,15,1 belegt.
45 Man hat in diesem Zusammenhang an die Dative Orphei (Ecl. 4,57; Georg. 4,545 und 553) und

Mnesthei (Aen. 5,184) bei Virgil erinnert.



124 Hermann Tränkle: Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht

fang angesprochen. Auch eine immaterielle Gabe gehört demjenigen, dem sie

zugedacht ist, in gewissem Sinn46.

46 Nebenbei sei darauf hingewiesen, dass die mit der Deutung von 63,63 verbundenen und immer
noch umstrittenen Probleme - vgl. dazu etwa Syndikus a.O. (oben Anm. 8) 92 Anm. 75 - sich
ohne Gewaltsamkeit lösen lassen, falls man diesen ganzen Vers als Apposition mit der in 62

vorausgehenden Frage verbindet: quod enim genus figurae est, ego non quod obierim, /ego mulier,

ego adulescens, ego ephebus, ego puer? /ego gymnasii fuiflos Das hat auch den Vorteil,
dass der folgende Vers 64, mit dem ein neuer Gedanke beginnt, klar gegenüber 63 abgesetzt ist.
Im übrigen läuft auch Lees Übersetzung auf diese Lösung hinaus, obgleich er keine
Konsequenzen für die Interpunktion des lateinischen Textes daraus gezogen hat.

Mitteilungen

Bei der Redaktion eingegangene Rezensionsexemplare

Die Redaktion kann sich nicht verpflichten, alle eingehenden Schriften besprechen zu lassen

Aelius Théon: Progymnasmata. Texte établi et traduit par Michel Patillon avec l'assistance, pour
l'Arménien, de Giancarlo Bolognesi. Coll. Budé. Belles Lettres, Paris 1997. CLVII, 234 S. FF 415.

Aeschinis Orationes. Ed. Mervin R. Dilts. Bibliotheca Teubneriana. Teubner, Stuttgart/Leipzig 1997.

XXXVII, 327 S. DM 168.-/Fr. 151.-.
Alexis: The Fragments. A Commentary by W. Geoffrey Arnott. Cambridge Class. Texts and Comm.

31. Cambridge UP 1996. XXI, 886 S. f 110.-.
Alt, Karin: Gott, Götter und Seele bei Alkinoos. Akad. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz. Abh. d. Geistes- u. So-

zialwiss. Kl. 1996,3. Steiner, Stuttgart 1996. 46 S. DM 28.-.
Antiphon: The Speeches. Ed. by Michael Gagarin. Cambridge Greek and Latin Classics. Cambridge

UP 1997. IX, 266 S. £ 14.95 (br.)/£ 40.- (geb.).
Apollodorus: The Library of Greek Mythology. Tr. by Robin Hard. The World's Classics. Oxford UP,

Oxford/New York 1997. XXXIV, 291 S., Schemata. £ 6.99.
Arafat, K. W.: Pausanias' Greece. Ancient Artists and Roman Rulers. Cambridge UP 1996. XVI, 246

S., 1 Karte. £ 37.50.
Arcaz, J. L./G. Laguna Mariscal/A. Ramirez de Verger (Hgg.): La obra amatoria de Ovidio. Aspectos

textuales, interpretaciôn literaria y pervivencia. Ed. Clâsicas, Madrid 1996. XII, 249 S.

Aristophanes: Frogs. Ed. with transi, and notes by Alan H. Sommerstein. The Comedies of Aristophanes

9. Aris & Phillips, Warminster 1996. XIII, 299 S. £ 35.- (geb.)/£ 16.95 (br.).
Aristofane: Le nuvole. A cura di Giulio Guidorizzi. Introd. e trad, di Dario Del Corno. Scrittori greci

e latini. Fond. Lorenzo Valla. Mondadori, Mailand 1996. LXI, 387 S. Lit. 48000.
Augustin: Contra academicos (vel De academicis). Bücher 2 und 3. Einl. u. Komm. v. Therese Fuhrer.

Patrist. Texte u. Studien 46. De Gruyter, Berlin/New York 1997. X, 532 S.

[Bacchylides:] Die Lieder des Bakchylides. 1. Teil: Die Siegeslieder. 1. Edition des Textes mit Einleitung
und Übersetzung. 2. Kommentar. [In 1 Bd.] Von Herwig Maehler. Mnemosyne Suppl. 62 167).
Brill, Leiden usw. 1997. XVIII, 137 + 307 S. Hfl 270.50 [Unv. Ndr. d. 1. Aufl. in 2 Bd., ebd. 1982.]

Ballesteros Pastor, Luis: Mitrîdates Eupâtor, rey del Ponto. Bibl. de Estudios Cläsicos. Univ. de
Granada, Serv. de Publicaciones 1996. 507 S.

Bärthlein, Karl: Der Analogiebegriff bei den griechischen Mathematikern und bei Piaton. Hrsg. v. Jo-
sip Talanga. Königshausen & Neumann. Würzburg 1996. 197 S. DM/Fr. 68.-.

Barcelö, Pedro (Hrsg.): Contra quis ferat arma deos? Vier Augsburger Vorträge zur Religionsgeschichte

der römischen Kaiserzeit. Zum 60. Geburtstag von Gunther Gottlieb. Sehr. d. Philos. Fakultäten

d. Univ. Augsburg 53. Vögel, München 1996. 111 S., 1 Photo, 33 Abb. DM 32.-.
Baumer, Lorenz E.: Vorbilder und Vorlagen. Studien zu klassischen Frauenstatuen und ihrer Verwendung

für Reliefs und Statuetten des 5. und 4. Jahrhunderts vor Christus. Acta Bernensia 12. Stämpfli,
Bern 1997. 178 S„ 2 Abb., 7 Beil., 51 Taf. Fr. 128.-.


	Exegetische Quisquilien zu Catulls 64. Gedicht

