
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Gens sui tantum similis : Johann Gottfried Herders Beitrag zur
Entstehung des deutschen Philhellenismus

Autor: Pross, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gens sui tantum similis
Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus*

Von Wolfgang Profi, Bern

Wie ein unermeßlicher Schiffbruch, wenn die Orkane verstummt sind und die Schiffer ent-
flohn. und der Leichnam der zerschmetterten Flotte unkenntlich auf der Sandbank liegt, so

lag vor uns Athen, und die verwaisten Säulen standen vor uns. wie die nackten Stämme eines
Walds, der am Abend noch grünte, und des Nachts darauf im Feuer aufging.

Hier, sagte Diotima, lernt man stille sein über sein eigen Schicksal, es seie gut oder böse.

Hier lernt man stille sein über Alles, fuhr ich fort. Hätten die Schnitter, die dies Kornfeld
gemäht, ihre Scheunen mit seinen Halmen bereichert, so wäre nichts verloren gegangen, und
ich wollte mich begnügen, hier als Ährenleser zu stehn; aber wer gewann denn?

Ganz Europa, erwidert" einer von den Freunden.

O. ja! rief ich. sie haben die Säulen und Statuen weggeschleift und an einander verkauft, haben
die edlen Gestalten nicht wenig geschätzt, der Seltenheit wegen, wie man Papageien und
Affen schätzt.

Sage das nicht! erwiderte derselbe: und mangelt' auch wirklich ihnen der Geist von all dem
Schönen, so war es. weil der nicht weggetragen werden konnte und nicht gekauft.

Ja wohl! rief ich. Dieser Geist war auch untergegangen noch ehe die Zerstörer über Attika
kamen. Erst wenn die Häuser und Fempel ausgestorben, wagen sich die wilden Tiere in die
Tore und Gassen.

Wer jenen Geist hat. sagte Diotima tröstend, dem stehet Athen noch, wie ein blühender
Fruchtbaum. Der Künstler ergänzt den Torso sich leicht1.

Wessen Erbteil wurde der Geist, der sich in Griechenland und besonders in
Athen verkörperte? Hyperions Frage nach den Nachfahren Griechenlands und
Diotimas Antwort verweisen in Hölderlins Romanfragment von 1797 auf eine

Verlagerung in der Fragestellung der Querelle des Anciens et des Modernes,
deren Bedeutung ein Jahr später von einem höchst aktuellen Anlass bestätigt
werden sollte: Am 21.12%. Juli 1798 fand in Paris der feierliche Einzug der auf
Befehl Napoleons aus Italien geraubten antiken Kunstschätze statt, den die
Zeitgenossen als Nachahmung des Triumphzuges empfanden, in dem L. Mum-
mius nach der Plünderung Korinths (146 v.Chr.) in Rom die griechische
Kunstbeute aufgeführt hatte. In diesem Kontext rechtfertigt sich die heftige
Abwehr Hyperions. Europa im allgemeinen als die Erben der griechischen
Kultur zu betrachten: nur Käuflichkeit und Neugier bestimmten das Interesse

* Die Quellenverweise auf Herders Werke beziehen sich auf folgende Ausgaben: J. G. Herder.
Werke. Hg. von Wolfgang Press. 3 Bde. (München/Wien 1984-1996) (Sigle: //.). Herders
Sämmtliche Werke. Hg. von Bernhard Suphan. 33 Bde. (Berlin 1877-1913) (Sigle: SWS).

1 Hölderlin. Hyperion. Erster Band, zweites Buch. Zitiert nach: Hölderlin. Sämtliche Werke

(Kleine Stuttgarter Ausgabe. Bd. 3. hg. von Friedrich Beissner) Stuttgart 1958. 89.



Gens sui tantum similis 207

der angeblichen Erben der Antike, nicht aber der innewohnende Geist. Aber
Diotimas tröstliche Verheissung, jener Geist lebe noch, und zwar im Künstler,
ist über die Rollenprosa hinaus der Versuch einer Stellungnahme zur Kernfrage

des Klassizismus nach der Möglichkeit der Nachahmung der Antiken,
und darüber hinaus der Beginn einer Entwicklung, die in der Retrospektive
eine Identifikation des griechischen Geistes mit den Werken der Künstler der
«deutschen Nation» anbahnt. Während die Werke der antiken Kunst in Paris
in den Augen der deutschen Öffentlichkeit die Zeit ihrer «babylonischen
Gefangenschaft» antreten, vollzieht sich eine translatio imperii des Geistes der
griechischen Antike unter die deutschen Barbaren2.

Dies setzt jedoch eine Diskussion nicht nur kunsttheoretischer, sondern
vor allem geschichtsphilosophischer Thesen voraus, denn das bedeutendste
Werk auf diesem Gebiet, Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit hatte 1787 in seinem dritten Teil hier einen Akzent gesetzt, der die
klassische Antike in radikaler Weise aufspaltete. Im dreizehnten Buch der
Ideen zeichnet Herder ein Bild des Griechentums als der unwiederbringlich
verlorenen Jugend der Menschheit, das auf jedem Gebiet der Kultur Vollkommenes

geleistet habe. Im Gegensatz dazu präsentiert er in Buch XIV der Ideen
ein Bild der römischen Geschichte und Kultur als «Dämonengeschichte», das

von solch radikaler Negativität ist, dass es bei den Zeitgenossen nicht nur
Befremden, sondern einen Sturm des Protestes hätte auslösen müssen. Dieser
blieb jedoch aus, sofern man nicht die Schweigsamkeit der Freunde in Göttingen

als Zeichen der Ablehnung begreifen will3; und es ist eine der nicht wenigen

Paradoxien der ästhetischen und historischen Rezeption von Herders
Werk in der Goethe-Zeit, dass diese Antiken-Interpretation zwar unter den
Gesichtspunkten des ästhetischen Klassizismus4 und unter den Auspizien der
Wolfschen Homer-Deutung5 einer raschen damnatio memoriae verfiel, dass
aber andererseits das gleiche geschichtsphilosophische Konzept Griechenlands
die stillschweigende Basis der Entwicklung des Philhellenismus bildete. Drei

Vgl. hierzu A. W. Schlegels Elegie «Die Kunst der Griechen», in: Athenäum 1799. sowie
Schillers Gedicht aus dem Jahr 1803 «Die Antiken in Paris». - Zum gesamten Komplex der
Entführung der Kunstwerke nach Paris vgl. den Aufsatz von Ingrid Oesterle. «Paris - das

moderne Rom?», in: Conrad Wiedemann (Hg.), Rom - Paris - London. Erfahrung und
Selbsterfahrung deutscher Schriftsteller und Künstler in den fremden Metropolen (Stuttgart 1988)
375-419.
Darüber beklagt sich Herder in einem Brief an Johann Gottfried Eichhorn vom 18. Dezember
1787; vgl. Johann Gottfried Herder, Briefe. Ausgabe Dobbek/Arnold, Bd. 5 (Weimar 1979)
241 f.

Vgl. hierzu den Aufsatz des Vf., «Die Konkurrenz von ästhetischem Wert und zivilem Ethos.
Ein Beitrag zur Entstehung des Neoklassizismus». in: Roger Bauer u.a. (Hg.). Der theatralische
Neoklassizismus - ein europäisches Phänomen? (Bern u.a. 1986) 64-126.
1795 wird ihm die Homer-Interpretation der Ideen durch seinen Aufsatz «Homer, ein Günstling

der Zeit» in Schillers Hören (SWS XVIII 420-446) die heftige Kritik von Friedrich
August Wolf zuziehen, der im gleichen Jahr seine Prolegomena ad Homerum veröffentlichte.



208 Wolfgang Preß

Aspekte dieses Komplexes löst dieser Beitrag aus dem Fragenhorizont der
Interaktion zwischen Geschichtsphilosophie und Querelle im Werk Herders
heraus: die Entwicklung des geschichtsphilosophischen Bildes Griechenlands
aus dem Denken des Polybios, die Applikation des Tacitus auf Germanen und
Griechen gemeinsam und die Begriffsbildung der «Deutschen Völker».

Das Buch, in dem Herder das Gemälde Griechenlands, seiner Geschichte
und Kultur entwirft, gehört insofern zu den modellhaften Büchern dieses Werkes,

als der Verfasser in der Geschichte der griechischen Stämme einen Idealfall

der gesamten Entfaltung einer Nation sieht: Griechenland hat in seiner
Geschichte den naturhaften Zyklus vollkommen durchlaufen, wie wohl kein
anderes Volk vorher und nachher, und mit der grössten Freiheit zur selbständigen

Entwicklung. Herder greift damit auf Polybios zurück und dessen These
von der natürlichen Entwicklung eines Volkes bis zu einem Höhepunkt und
dem darauffolgenden Verfall seiner Kultur; er überträgt sie jedoch in der
Anwendung von Rom auf Griechenland. Hatte Polybios im sechsten Buch seines
Geschichtswerkes die Überlegenheit Roms über Karthago zum Zeitpunkt der
Punischen Kriege auf diese Weise begründet, vor allem mit der Koexistenz
verschiedener Formen von Herrschaft, die die Unterwerfung unter den
despotischen Willen eines Einzelnen verhinderten, so sieht Herder alle diese Vorzüge

nicht in Rom, sondern einzig in Griechenland gegeben6. Dafür wird er -
gegen Polybios und Machiavelli, der diesen in seinen Discorsi sopra la prima
deca di Tito Livio aufgegriffen hatte (L. 1, cap. 2) - Rom als einen Monolithen
der Macht darstellen. Ferner verbindet er dieses geschichtsphilosophische
Theorem des Polybios mit Raynals und Diderots Darstellung einer «Naturgeschichte

der Politik» aus der dritten Fassung der Histoire politique et philosophique

(1780)7. Hinzu tritt eine weitere französische Quelle: Court de Gebelin

6 Wieweit Herder sich mit den Vorstufen dieses politischen Modells bei Herodot (3.80-82) und
Thukydides (8.68) sowie bei Platon und Aristoteles befasst hat. ist hier nicht zu diskutieren.

7 In den ersten beiden Ausgaben seines Werkes hatte Raynal davon gesprochen, dass der Zufall
die politischen Systeme hervorbringe und die Vernunft der Regierenden sie zielgerichtet
verbessere. In der zehnbändigen dritten Ausgabe des Werkes von 1780 wird dieser Optimismus

von Raynal und Diderot desavouiert; denn in dieser Neuausgabe folgt eine Analyse des

historischen Ganges der Entwicklung der Gesellschaftsformen, die den Widerspruch
zwischen Naturrecht und Politik nicht beseitigt, sondern ihn im Gegenteil verschärft. Es gibt
sozusagen den natürlichen Aufstieg zu einer «gerechten Gesellschaft»; aber auf dieser Höhe

vermag sie sich nicht zu halten, und im Zyklus der Ereignisse verfällt sie schliesslich der
Auflösung. Dieser neue Text in Raynals und Diderots Werk rekurriert ebenfalls auf die

genannten Quellen bei Machiavelli und Polybios: «Tous les peuples polices ont ete sauvages;
& tous les peuples sauvages, abandonnes ä leur impulsion naturelle, etoient destines ä devenir
polices. La famille fut la premiere societe: & le premier gouvernement fut le gouvernement
patriarchal. fonde sur l'amour. l'obeissance. & le respect. La famille s'etend & se divise. Des
interets opposes. suscitent la guerre entre des freres qui se meconnoissent. Un peuple fond les

armes ä la main sur un autre. Le vaineu devient Tesclave du vainqueur. qui se partage ses

campagnes. ses enfans. ses femmes. La contree est gouvernee par un chef. par ses lieutenans &
par ses soldats. qui representent la partie libre de la nation. tandis que tout le reste est soumis



Gens sui tantum similis 209

hatte 1782 im Rahmen seines Monde primitifdie Abhandlung des Akademie-
Mitglieds Bougainville aus den Memoires de l'Academie des Inscriptions &
Beiles Lettres (T. 29) ausführlich zitiert, in der die Sonderstellung der griechischen

Geschichte als Exempel der Menschheitsgeschichte hervorgehoben
wurde. Die griechische Geschichte ist zwar in ihrer Frühzeit dunkel, jedoch
kommt ihrer Erforschung grösseres Interesse zu als bloss der Befriedigung
einer unnützen Neugier:

Mais independamment des fruits solides que l'esprit et le goüt tirent de la connoissance
d'Ecrivains aussi instructifs qu'agreables, il est certain que l'Histoire de la Grece se peuplant
& se policant par degres est moins le spectacle des destinees particulieres d'une nation qui
nait, s'eleve, s'accroit, se forme insensiblement & perit enfin, qu'une perspective, oü le Genre-
humain est peint en raccourci dans ses differens etats. C'est ä la fois un court Abrege, mais
complet, d'Histoire. de Morale & Politique, puisqu'elle a le merite de rassembler dans un
assez court espace tous les traits epars dans les annales des siecles divers: de faire connoitre
l'homme sous tous les points de vue possibles, sauvage, errant, civilise. religieux. guerrier.
commercant: de fournir des exemples de tous les genres de Gouvernement, des modeles de
toutes les Loix, en un mot. une theorie complette & prouvee par les faits, de la formation des

societes, de la naissance. de la propagation & du progres des Arts. de toutes les revolutions. de
toutes les varietes auxquelles l'Humanite peut etre assujettie. de toutes les formes qui peuvent
la modifier. Pour un Observateur attentif. qui ne voit dans les evenemens les plus diversifies
en apparence, que des effets naturels d'un certain nombre de causes differemment combinees,
la Grece est en petit l'Univers, & l'Histoire Grecque un excellent Precis de l'Histoire Universelle8.

aux atrocites. aux humiliations de la servitude. Dans cette anarchie, melee de Jalousie & de

ferocite. la paix est bientöt troublee. Ces hommes inquiets marchent les uns contre les autres;
ils s'exterminent. Avec le tems, il ne reste qu'un monarque ou un despote. Sous le monarque.
il est une ombre de justice; la legislation fait quelques pas: des idees de propriete se develop-
pent; le nom d'esclave est change en celui de sujet. Sous la supreme volonte du despote, ce

n'est que terreur, bassesse, flatterie, stupidite, superstition. Cette Situation intolerable cesse.

ou par l'assassinat du tyran. ou par la dissolution de l'empire; & la demoeratie s'eleve sur ce

cadavre. Alors. pour la premiere fois, le nom sacre de patrie se fait entendre. Alors l'homme
courbe releve sa tete, & se montre dans toute sa dignite. Alors les fastes se remplissent de faits
heroiques. Alors, il y a des peres, des meres, des enfans. des amis, des concitoyens, des vertus
publiques & domestiques. Alors les loix regnent, le genie prend son essor, les sciences nais-

sent, les travaux utiles ne sont plus avilis. Malheureusement cet etat de bonheur n'est que
momentane. Partout les revolutions, dans le gouvernement, se succedent avec une rapidite
qu'on a peine ä suivre. II y a peu de contrees qui ne les aient toutes essuyees, & il n'en est

aucune qui, avec le tems, n'aeheve ce mouvement periodique. Toutes suivront plus ou moins
souvent, un cercle regle de malheurs & de prosperites, de liberte & d'esclavage, de moeurs &
de corruption, de lumiere & d'ignorance, de grandeur & de foiblesse; toutes parcourront tous
les points de ce funeste horizon. La loi de la nature, qui veut que toutes les societes gravitent
vers le despotisme & la dissolution, que les empires naissent & meurent, ne sera suspendue

pour aucune» (Guillaume-Thomas Raynal. Histoire philosophique et politique des etablisse-

mens & du commerce des Europeens dans les deux Indes. Ausg. Geneve 1780. T. 10. L. 19.

chap. 2: Gouvernement, 23-25).»
8 Court de Gebelin, Monde primitif, analyse et compare avec le monde moderne, considere dans

les origines grecques: ou Dictionnaire etymologique de Ia langue grecque, precede de recherches

el de nouveUes vues sur l'origine des Grecs et de leur langue (Paris 1782). Vgl. Discours
preliminaire sur les origines grecques. XXXVI-XXXVII.



210 Wolfgang Preß

Auch der Göttinger Historiker Christoph Meiners formulierte 1781 in der
Vorrede zum ersten Band seiner Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und

Verfalls der Wissenschaften in Griechenland und Rom einen ähnlichen Gesichtspunkt:

Die Griechen sind nicht bloß diejenige Nation, von welcher Aufklärung über alle Theile der
Erde in allen nachfolgenden Jahrhunderten ausgegangen ist. sondern sie sind auch die einzige,
die alles nur sich selbst und keinem andern gelehrten Volke etwas zu verdanken hatte, und
unter welcher man den sich selbst überlassenen menschlichen Geist, durch alle Stuften und
Alter, von seiner ersten Erhebung an. bis zu seiner äußersten Schwäche und Entkräftung
beobachten kann. Alle übrigen Völker, sie mögen die Griechen erreicht, oder übertroffen
haben, oder hinter ihnen zurück geblieben seyn, waren immer Schüler von andern, und ihre
Kenntnisse nicht selbsterworbenes Eigenthum, sondern mehr oder weniger fremdes Gut, was
sie entweder von andern geborgt, oder andre ihnen zugebracht haben. Unter den Griechen
allein kann man es wahrnehmen, in welcher Ordnung der menschliche Geist, wenn er gar
keine fremde Hülfe erlangt, von den Künsten zu Wissenschaften, und von einer Wissenschaft.
Untersuchung und Mcynung zu andern fortgeht9.

Stellt man diesen beiden Griechenland-Entwürfen die Zeichnung Herders
gegenüber, so scheint der Unterschied zunächst gering; die Geschichte
Griechenlands erscheint auch bei ihm als singulärer Fall in der Geschichte:

Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen befreit und in ihrer ganzen
Bildung sich eigen geblieben: sondern sie haben auch ihre Perioden so ganz durchlebt und von
den kleinsten Anfängen der Bildung die ganze Laufbahn derselben so vollständig durchschritten,

als sonst kein andres Volk der Geschichte. [...] Wie also der Naturlehrer seine Pflanze nur
dann vollständig betrachten kann, wenn er sie von ihrem Samen und Keim aus bis zur Blüte
und Abblüte kennet: so wäre uns die griechische Geschichte eine solche Pflanze: Schade nur.
daß nach dem gewohnten Gange dieselbe bisher noch lange nicht, wie die Römische ist
bearbeitet worden"1.

Aber trotz aller Idealisierung ist es eine eigenartige Interpretation Griechenlands

und seiner Geschichte, die Herder hier vorlegt. Denn der Enthusiasmus,
der die Interpretation der Orphika - in Eschenbachs und Gesners Ausgaben -
und der Dichtung Homers im Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst

(1766) und in den Fragmenten über die neuere deutsche Literatur (\1'66/
68) oder die Behandlung der griechischen Kunstwerke im Vierten kritischen
Wäldchen (1769) und in der Plastik (1770 bzw. 1778) gekennzeichnet hatte, ist
keineswegs erloschen". Auch die kulturrelativistischen Gesichtspunkte, die
sich aus dem Reisejournal (1769) und der ersten geschichtsphilosophischen
Schrift von 1774 Auch eine Philosophie der Geschichte fortsetzen, enthalten
keinen Ansatz, um den Rang der griechischen Kunst und Kultur für die Nach-

9 Christoph Meiners. Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und Verfalls der Wissenschaften in
Griechenland und Rom. 2 Bde. (Lemgo 1781/82); vgl. hierzu Bd. 1. Vorrede XXII-XXIII.

10 Ideen. Buch XIII/7: Allgemeine Betrachtungen über die Geschichte Griechenlandes: vgl. H. III
520/21. Kursivierung durch den Vf.; dies ist das Tacitus-Zitat. um das es im folgenden gehen
wird.

11 Vgl. den Abdruck der genannten Texte in H. I (7ff und 63ff) und H. II (57ff. 403ff und

465ff).



Gens sui tantum similis 211

weit zu beeinträchtigen. Ihre Stellung im Entwicklungszyklus der Kultur ist
gekennzeichnet von den Privilegien der Jugend; deshalb die Betonung des

Spielerischen, fast Experimentellen, das die Entwicklung der griechischen Kultur

in seinen Augen auch in den Ideen kennzeichnet. Selbst die Provokation
des übermächtigen Gegners Persien zum Krieg hat in dieser Darstellung etwas
Übermütiges, und sogar der Untergang der griechischen Freiheit unter den
Makedonen und Römern ist nicht Resultat einer langen - und wie im Falle
Roms, für die gesamte Welt verheerenden - Agonie. Und trotzdem unterscheidet

sich Herders Interpretation Griechenlands von derjenigen Winckelmanns,
die er immer wieder modellhaft zitiert, auf tiefgreifende Weise: 1773 und 1779

hatte er in zwei preisgekrönten Schriften für die Berliner Akademie - Ursachen
des gesunknen Geschmacks bei den verschiednen Völkern, da er geblühet (Berlin
1775) und Vom Einfluß der Regierung aufdie Wissenschaften und der

Wissenschaften auf die Regierung (Berlin 1780) - die Formen der Herrschaft, der
Kunst und Kultur in so enger Verknüpfung dargestellt, dass sie als reine
Produktionen einer bestimmten Zeit erscheinen; eine Autonomie ausserhalb ihrer
Funktionen in der Nationalkultur eines Volkes können diese Kulturleistungen
nicht besitzen, und deshalb kann nichts davon - selbst die Kunst - im eigentlichen

Sinne tradiert werden, weil sie sich der Übertragung in ein neues Milieu
widersetzen12. Im Rekurs auf diese ästhetisch-politischen Schriften der siebziger

Jahre erfolgt nun die Darstellung der griechischen Kultur und ihrer
Geschichte in den Ideen. Sie endet in der vollständigen Negation einer Nachfolge
der griechischen Antike:

Aber das haben alle Gattungen der menschlichen Aufklärung gemein, daß jede zu einem
Punkt der Vollkommenheit strebet, der. wenn er durch einen Zusammenhang glücklicher
Umstände hier oder dort erreicht ist. sich weder ewig erhalten noch auf der Stelle wiederkommen

kann, sondern eine abnehmende Reihe anfängt. Jedes vollkommenste Werk nämlich,
sofern man von Menschen Vollkommenheit fodern kann, ist ein Höchstes in seiner Art; hinter
ihm sind also bloß Nachahmungen oder unglückliche Bestrebungen, es übertreffen zu wollen,
möglich. Als Homer gesungen hatte, war in seiner Gattung kein zweiter Homer denkbar [...].
So wars mit allen Gattungen der griechischen Kunst und wird unter allen Völkern also

bleiben; ja daß die Griechen in ihren schönern Zeiten dieses Naturgesetz einsahn und ein

Höchstes durch ein noch Höheres nicht zu überstreben suchten, das eben macht ihren
Geschmack so sicher und die Ausbildung desselben so mannichfaltig13.

Diese Ausführungen gerieten in den Horizont des programmatischen
Neoklassizismus, dem sie durch ihren radikalen Relativismus deutlich widersprachen.
Goethes Versuch in den neunziger Jahren, nach den Lehrjahren in der Achilleis
zum heroischen Epos Homers zurückzukehren, den der junge Gottfried
Hermann (De poeseos generibus, 1794)14 und Schiller durch ihre Abwertung der

12 Vgl. den Abdruck der beiden Schriften in SWS V 595-655 und IX 307-408.
13 Ideen Buch XIII/7; H. III 525.
14 Gottfried Hermanns Habilitationsschrift von 1794 sowie die in zwei Teilen verfasste De

differentia prosae et poeticae orationis disputatio von 1803 gehören in ihrem unmittelbaren



212 Wolfgang Preß

Prosa so nachhaltig unterstützten, ist dieser Haltung Herders diametral
entgegengesetzt. Als Karoline Herder während des Italien-Aufenthalts ihres Mannes
1788/89 die Abhandlung Über die bildende Nachahmung des Schönen von Karl
Philipp Moritz las. die dieser in Rom unter Goethes Einfluss verfasst hatte,
reagierte Herder auf diese Mitteilung fast empört; in einem Brief vom 21.
Februar 1789 an seine Frau nennt er die dort vertretene Kunstauffassung
«selbstisch, abgöttisch, unteilnehmend und für mein Herz desolierend»15. Drei
Aspekte dieser Abhandlung sind für ihn schlicht unerträglich: einmal die
Entfernung des Schönen von jeder Bezugnahme auf einen realen und praktischen
Kontext, ferner die Forderung nach der Konzentration des «nutzlosen Schönen»

auf sich selbst, und schliesslich der provokante Gegensatz zu allen
ethischen Forderungen, die der Kunst gegenüber erhoben werden können. Dieser
«ethischen Entwertung der Kunst» tritt die Formulierung einer «Inappellabili-
tät» des Geschmacksurteils zu Seite, die sich rigoros jeder Kritik verweigert,
die nicht im Verfahren des Künstlers begründet ist. In dem Mass, in dem
Goethe, Schiller, Wilhelm von Humboldt oder August und Friedrich Schlegel

- nicht zuletzt unter dem Einfluss von Kants Kritik der Urteilskraft - die
griechische Kunst in dem von Moritz bezeichneten Sinn zum Massstab jeder
Kunst verabsolutierten, steigerte sich der Kontrast zu Herders und Wielands
Deutung dieser Kultur als Resultat einer einmaligen glücklichen historischen
Fügung. Gerade in einer brieflichen Kontroverse mit Herder hat Schiller diesen

unüberbrückbaren Gegensatz formuliert, als dieser 1795 in seinem für die
Hören gedachten Aufsatz Iduna, oder der Apfel der Verjüngung vorschlug,
neben die griechisch-römische Mythologie die germanische als gleichberechtigte

Quelle der poetischen Vorstellungswelt zu setzen. Schiller replizierte in
einem Brief am 4. November 1795:

Es ist eine sehr intcreßantc Frage, die Sie in Ihrem Gespräche [sc: Iduna] aufwerfen, aber auf
großen Widerspruch dürften Sie sich wohl gefaßt machen. Ich selbst möchte ein paar Worte
daraufsagen, um die Frage nach meiner Weise zu lösen. Gibt man Ihnen die Voraussetzung
zu. daß die Poesie aus dem Leben, aus der Zeit, aus dem Wirklichen hervorgehen, damit eins
ausmachen und darein zurückfließen muß und (in unsern Umständen) kann, so haben Sie

gewonnen; denn da ist alsdann nicht zu läugnen. daß die Verwandtschaft dieser Nordischen
Gebilde mit unserm Germanischen Geiste für jene entscheiden muß. Aber gerade jene
Voraussetzungen läugne ich. Es läßt sich, wie ich denke, beweisen, daß unser Denken und Treiben,

unser bürgerliches, politisches, religiöses, wissenschaftliches Leben und Wirken wie die
Prosa der Poesie entgegengesetzt ist. Diese Übermacht der Prosa in dem Ganzen unsres
Zustandes ist. meines Bcdünkens. so groß und so entschieden, daß der poetische Geist, anstatt
darüber Meister zu werden, nothwendig davon angesteckt und also zu Grunde gerichtet

Bezug auf Kant und Moritz zu den wichtigsten Zeugnissen einer radikalen Anwendung des

klassizistischen Kunstprogramms auf die Fragen einer praktischen Poetik: in der germanistischen

Forschung werden sie jedoch nicht wahrgenommen. Vgl. ihren Abdruck im ersten Band
von Hermanns Opuscula (Leipzig 1827) 20-43 und 81-128.
Albert Meier/Heide Hollmer (Hgg.). Johann Gottfried Herder, Italienische Reise. Briefe und
Tagebuchaufzeichnungen 1788-1789 (München 1988) 350.



Gens sui tantum similis 213

werden müßte. Daher weiß ich Für den poetischen Genius kein Heil, als daß er sich aus dem
Gebiet der wirklichen Welt zurückzieht und anstatt jener Coalition, die ihm gefährlich sein

würde, auf die strengste Separation sein Bestreben richtet. Daher scheint es mir gerade ein
Gewinn für ihn zu sein, daß er sich seine eigne Welt formiret und durch die Griechischen

Mythen der Verwandte eines fernen fremden und idealischen Zeitalters bleibt, da ihn die

Wirklichkeit nur beschmutzen würde. Vielleicht gelingt es mir. in dem Aufsatze den ich jetzt
schreibe, «über die sentimcntalischcn Dichter» [d.h. der in den Hören separat publizierte
zweite Teil von Über naive und sentimentalische Dichtung], Ihnen meine Vorstellungsweise
klarer und annehmlicher zu machen. Denn gerade in diesem Aufsatze suche ich die Frage zu

erörtern, «was der Dichtergcist in einem Zeitalter und unter den Umständen wie die unsrigen
für einen Weg zu nehmen habe»16.

Dem gegenüber sieht Herder auf eine andere Weise eine Verbindung zwischen
Griechentum und nordischer Kultur: Wenn wir die bereits angeführte Feststellung

«Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen
befreit und in ihrer ganzen Bildung sich eigen geblieben»17 in ihrer Formulierung

genauer betrachten, so ergibt sich ein - zumindest für den Germanisten,
wenn schon nicht für den klassischen Philologen - überraschender Zitat-Befund:

Ipse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliis aliarum nationibus con-
nubiis infectos. propriam & sinceram & tantum sui similem gentem exstitisse arbitrantur18.

Dieses Zitat - der einleitende Satz zu Germania 4 - ist kein Zufall; Herder
hatte es bereits 1774 als lateinisches Motto für eine unveröffentlichte
Preisschrift verwendet19. Es steht an der Stelle, an der Tacitus von einer sagenhaften
Verbindung zwischen Griechenland und Germanien spricht, die über den

Herakles-Mythos und eine behauptete Landung des Odysseus am Rhein zustande
gekommen sein soll; Tacitus lässt diese Hypothese auf sich beruhen und gibt
stattdessen seiner Meinung von der singulären Erscheinung der Germanen
Ausdruck. Dies gewinnt jedoch bei Herder eine andere Bedeutung: Er führt
unter diesem Gesichtspunkt die Faktoren politische Freiheit, Gemeingeist und
Kultur zusammen, unter denen geschichtsphilosophisch die griechischen und
die germanischen Stämme gemeinsam betrachtet werden können. Diese
Parallelisierung von Griechen und Germanen hat ihre eigene Geschichte: Das Konzept

der «deutschen Völker»20 im vierten Teil von Herders Ideen greift auf das

16 Schillers Werke, Nationalausgabe Bd. 28. 97f.
17 Vgl. Anm. 10: ebd., 520.
18 Das Zitat erfolgt nach: Can Comelii Taciti De situ, moribus et populis Germaniae libellus,

cum perpetuo et pragmatico commentario, quo populorum Germaniae nomina, situm, res

gestas. coitiones in societates magnas, atque ex eorundem moribus variorum in Germania

publicorum ac privatorum iurium et consuetudinum originem et progressum exposuit Iust.

Christop. Dithmarus (Frankfurt/Oder 1766) 22. - Diese Ausgabe erschien erstmals 1725.

19 Es handelte sich um die Antwort auf eine Göttinger Preisfrage, für die das Tacitus-Motto das

Kennwort bildete; vgl. «Wie die Deutschen Bischöfe Landstände wurden», in: SWS V 676-
698.

20 Vgl. Ideen XVI/3, 634ff



214 Wolfgang Preß

Ensemble von Namen und Stämmen zurück, die Tacitus in seiner Germania
nennt und topographisch zu situieren versucht (neben anderen Quellen wie
Caesar, Cassiodorus, Iordanes, Prokop, Silius Italicus), aber in einer bestimmten

Tradition. Denn zahlreiche Gelehrte haben sich im 17. und 18. Jahrhundert

mit diesen Angaben aus antiquarischem Interesse beschäftigt, darunter
Hermann Conring, G. W. Leibniz, Jacob Gronovius; aber folgenreich ist diese
Tacitus-Schrift erst geworden durch ihre rechtsgeschichtliche Interpretation,
wie sie vor allem die Editionen der Germania Conrings belegen: Die Vorrede
der Erstausgabe (Helmstedt 1635) trägt den Titel De historiarum, Germanarum

inprimis, studiis; die dritte Ausgabe (Helmstedt 1678) enthält neben den
Vorreden der Ausgaben von 1635 und 1652 zwei weitere Abhandlungen zur
Frühgeschichte der Germanen. Noch die Ausgaben des 18. Jahrhunderts
bewahren diese Tradition, wie die im folgenden benutzte Dithmarsche Ausgabe
(Erstdruck 1725. Nachdruck 1766) zeigt. In der Einleitung zu seiner Edition
der Germania hatte Conring, unter Berufung auf Hugo Grotius, geschrieben:

[...] habet uero & haud exiguum ad res imperii noscendas usum uetustiorum monumentorum
adcuratior notitia. Si enim ad reipublicae formam respexerimus. quomodo ilia. aut quando
coeperit Germanis gentibus allubescere, ex antiquissimis demum licet monumentis addiscere.
Ita et multa, quae ad populi libertatem, ad nobilium pnncipumque statum, et seruitutem, et
alia pertinent. sicut antequam magnum hoc imperii corpus coaluit. coepere. ita et altius ducta
origine arcessenda sunt. [...] Videmus enim in Italia, Gallia. Hispania. Britannia. Germania-
que omni, Romanorum post tempora, noua quasi gentium iura exorta, quae non aliunde.
quam ex antiquissimis Germaniae institutis profluunt. Quemadmodum enim Itali olim, uici-
naeque gentes Graecorum mores legesque, Dionysio Halicfarnasso] teste, sunt sequutae, unde
ius aliquod gentium improprie ita dictum exortum est: ita (uerba sunt summi uiri Hugonis
Grotii de J[ure] Bfelli] et P[acis] lib. II. cap. 8 §. 1.) «et reuera factum uidemus, ex quo
Germanicae nationes Europam fere omnem inuaserunt. Sicut enim olim iura Graeca, ita nunc
Germanica instituta passim reeepta sunt, et nunc etiam uigent.» [...] Solum id unicum addo:
Romani imperii extrema absque Germanicarum rerum notitia üla non pereipi, eo quod ab
Germanis Romana ilia uis fracta sit et perdita. Vandali enim, Gothi. Gepidae. Heruli, Rugii.
Sueui. Burgundiones. Alemanni. Longobardi. Franci. Saxones. Germanica nomina sunt, ua-
cua trans Albim Sarmatis Venedis relicta sede:i.

Die Parallele, die Hugo Grotius und Hermann Conring zwischen der Entstehung

des griechischen Gemeinsinns, der weit über das engere Territorium
Griechenlands hinauswirkte, und der des europäischen Gemeingeistes auf
dem Substrat der Überlagerung der Römer durch die eingewanderten
Germanenstämme gezogen haben, ist also die entscheidende Voraussetzung Herders;
sie beruht vor allem auf der Entgegensetzung von germanischem und
römischem Recht. Christian Thomasius hat in seiner Delineatio historiae civilis
juris den gleichen Gesichtspunkt hervorgehoben:

libellus Taciti studiosis juris inprimis commendandus est. quoniam deprehendent. ex istis
antiquis non pauca hodierna capita iuris Germanici. a iure Iustinianeo discrepantis, denuari
posse f...]22.

21 Zitat nach der in Anm. 18 erwähnten Ausgabe; vgl. Praefatio. Bl. 2v-4r.
22 Vgl. ebd.. Praefatio. Bl. 5r.



Gens sui tantum similis 215

Über dem erst 1791 veröffentlichten Vierten Teil von Herders Ideen steht - in
Variation von Vergils Aeneis-VQrs 1,33 - als Motto Tantae molis erat, Germanas

condere gentes. Dies veranlasste den französischen Herder-Forscher Max
Rouche 1940 in seinem Monumentalwerk La philosophie de l'histoire de Herder,

von einem rassisch begründeten «Germanozentrismus» in der Darstellung
des vierten Teils der Ideen zu sprechen23. Dies mag unter den zeitgeschichtlichen

politischen Voraussetzungen verständlich sein, unter denen Rouche
sein Werk niederschrieb und publizierte, aber selbst dies rechtfertigt seine
Lektüre dieses Schlussteils keineswegs. Die Bedenklichkeit der schlichten
Identifikation des Verfassers der Ideen mit dem Nationalstaat von 1870/71
oder gar der Rassenideologie des «Dritten Reiches» ist in jüngster Zeit deutlich
gezeigt worden24; keinesfalls redet Herder mit diesem Motto einer
deutschnationalen Ausrichtung seiner «Geschichte der Menschheit» das Wort,
sondern er lässt auf die Darstellung der Versklavung des Erdkreises durch Rom in
Buch XIV die Schilderung der Befreiung vom Joch eben dieser Herrschaft
durch die Völker folgen, die vom Nordrücken des asiatischen Gebirges sich bis
nach Europa verbreiten. Er folgt damit Montesquieus berühmtem Satz von
den Barbaren des Nordens, die die Ketten zerbrechen, die der Despotismus
des Südens geschmiedet habe:

Le Goth Jornandez a appele le nord de I'Europe la fabrique du genre humain. Je l'appellerai
plutöt la fabrique des instruments qui brisent les fers forges au midi. C'est lä que se forment
ces nations vaillantes qui sortent de leur pays pour detruire les tyrans et les esclaves, et

apprendre aux hommes que. la nature les ayant faits egaux, la raison n'a pu les rendre
dependants que pour leur bonheur25.

Rouche übergeht die simple Tatsache, dass Tacitus' Erfindung des reinen
Naturvolks der Germanen ebenso wenig den Deutschen in die Schuhe zu schieben

ist, wie die für Herder so bedeutungsvolle Tatsache einer Reprise dieses

Mythos gerade in der französischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts,
die weit über das bei Montesquieu Gesagte hinausgeht26. Rouche hat ferner in
seiner Lesart die Kennzeichnung übersehen, die Herder der gesamten
nachrömischen Zeit gibt: Er charakterisiert in diesem Motto die moderne Periode der
Geschichte mit dem Hinweis auf die «Auslöschung der Nationalcharaktere»,
die die Voraussetzung für die Ausbildung des europäischen «Allgemeingeistes»
bildet27. Herders Abwandlung des Vergil-Textes beinhaltet demnach ein inge-

23 Vgl. hierzu H. III 621. - Das genannte Werk Rouches erschien Strasbourg 1940; vgl. 462.
24 Vgl. den Aufsatz von Otto Dann. «Herder und die Deutsche Bewegung», in: Gerhard Sauder

(Hg.), Johann Gottfried Herder (1744-1803) (Hamburg 1987) 308-340.
25 Montesquieu. Esprit des lois. 1. 17. chap. 5; Zitat nach: CEuvres completes de Montesquieu. Hg.

von L. S. Auger. 5 Bde. (Paris 1818); vgl. Bd. I 444.

26 Vgl. hierzu generell den Aufsatz des Vf. «Von Riga nach Paris und von Riga nach Petersburg

- Herders Reisejournal und Diderots Memoires für Katharina IL», in: Conrad Wiedemann
(Hg.), Rom - Paris - London. Vgl. Anm. 2, ebd. 361-374.

27 Ideen XVI/6: H. III 650 und 649.



216 Wolfgang Preß: Gens sui tantum similis

niöses Spiel mit der Doppeldeutigkeit von «germanus» als Bezeichnung der
Bewohner Germaniens und als Terminus für «verwandt»; und unter diesen
Voraussetzungen ist eine zweite Lesart des Mottos zwingend, das sinngemäss
so zu übersetzen ist: «Soviel Mühe hat es gekostet, in den Völkern einen
Gemeingeist zu erwecken.» Sie wird vor allem durch Herders eigene Deutung des
Namens und der Verfassung von «Germanen oder Alemannen, d.i. verbundene
Kriegsvölker» gestützt, deren Mentalität und Organisation bei der Entwicklung

Europas bestimmend wird28. Herders Thema in diesem Schlussteil der
Ideen ist demnach die langsame Ausbildung und Durchsetzung eines europäischen

Gemeingeistes, auf dem die moderne Kultur, in Analogie zu derjenigen
Griechenlands, beruht: dieser ist keinesfalls Resultat eines aggressiven
nationalstaatlichen «Pangermanismus», zu dessen - wenn auch nicht konsequentem
- Urheber Rouche den Verfasser der Ideen erklärt hat.

Unter solchen geschichtsphilosophischen Voraussetzungen bekommt
Hölderlins eingangs zitierte Diskussion zwischen Hyperion, seinen Freunden und
Diotima einen neuen Sinn: nicht die Nachahmung der Kunst, sondern die
Erweckung eines neuen Gemeingeistes könnte eine kulturelle Blüte hervorrufen,

in der der Geist des antiken Griechenland neu erwacht, wenn auch in
völlig verwandelter Gestalt. In diesem Sinne wären die europäischen, vom
römischen Machtstreben freien Völker die idealen Nachfolger der Griechen.
Allerdings ist diese Reflexion Herders im 19. Jahrhundert auf eine Weise
verstanden - bzw. missverstanden - worden, die dem Urheber dieser These
kaum anzulasten ist.

28 Ebd.. Ideen XVI/.3. 636f.

Klassisch-Philologisches Seminar


	Gens sui tantum similis : Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus

