
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Individualität und individuelle Form als Problem in der Philosphie der
Spätantike und des frühen Mittelalters

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Individualität und individuelle Form als Problem
in der Philosophie der Spätantike und des frühen Mittelalters

Von Andreas Graeser, Bern

I.

In der 5. Enneade Plotins findet sich eine Schrift mit dem Titel «Ob es

auch von Einzeldingen Ideen gibt» (5,7 [18]). Hier macht Plotin geltend, dass

die zahlreichen Verschiedenheiten im Bereich des Schönen kaum mit der
Annahme der Existenz nur einer exemplarischen Idee Schönheit erklärt werden
können1. Schon in einer früheren Schrift warf Plotin die Frage auf, wie die
Besonderheit einzelner Gegenstände verständlich gemacht werden könne (5,9
[5])2; und wie die grossen scholastischen Denker im 13. Jahrhundert - Thomas
von Aquin auf der dominikanischen und aristotelisierenden und Duns Scotus
auf der franziskanischen und platonisierenden Seite - darüber stritten, ob die
individuierenden Faktoren eher im Bereich des Stofflichen oder im Bereich
des Formhaften zu suchen seien3, geht Plotin der Frage nach, ob die
individuellen Züge unter Hinweis auf hyletische Momente oder strukturelle
Momente zu erklären seien4.

Nun muss freilich bereits der Titel der eben genannten Schrift Erstaunen
hervorrufen. Denn nach allem, was wir aus den Dialogen Platons und aus den
z.T. feindseligen Einlassungen von dessen kritischen Schüler Aristoteles wissen,

sind die ei5u, bzw. iSeai so etwas wie Allgemeinbegriffe, also Begriffe, die
wie z.B. 'Mensch' auf mehr als nur ein Ding anwendbar sind bzw. unter die
jeweils mehrere Dinge fallen - dies im Gegensatz zu singulären Begriffen wie
'Sokrates', deren Umfang sich auf genau einen Gegenstand beschränkt. Zwar
haben Platon und seine Schüler die Frage aufgeworfen, ob jedem generellen

Kapitel 2,14-15: «So wahr aber die Verschiedenheit eine Vielfältigkeit des Schönen bedeutet,
so kann die Idee nicht nur eine sein« (Plotins Schriften, übers, v. R. Harder. Neubearb. m.
griech. Lesetext, Bd. 1, Hamburg 1956, 327).

Kapitel 12.27ff: «... Weiter aber ist beim Menschen zu fragen, ob es auch von den Einzelheiten

an ihm Ideen gibt» (Plotins Schriften [oben. Anm. 1] 123).

Vgl. generell J. J. E. Gracia, «The Centrality of the Individual in the Philosophy of the

Fourteenth Century». History of Philosophy Quarterly 8 (1991) 235-252, sowie ders. (Hg.),
Individuation in Scholasticism. The Latin Middle Ages and the Counler-Reformation, 1150-
1650 (Albany, N.Y. 1994).
Plotins eigene Position ist unklar (vgl. R. Wallis, Neoplatonism. London 1972, 54) und bedarf
einer besonderen Untersuchung. Die jüngste mir bekannte Diskussion findet sich bei L. Ger-

son, Plotinus, The Arguments of Philosophers, hg. v. T. Honderich (London 1994) 72-78.



188 Andreas Graeser

Terminus eine Idee zugeordnet sei3; diese Frage wurde verneint6. Doch über
die Auffassung, dass Eigennamen, singulären Termini bzw. Einzeldingen keine
Idee zugeordnet sei. bestand nie Zweifel7.

Tatsächlich sind die Ideen per definitionem allgemeine Gebilde, d.h. sind
das. was allgemeinen Termini wie 'Mensch', 'gut', 'gerecht' sozusagen als

Bedeutung gegenübersteht8 und jene Dinge, auf die wir diese Termini anwenden,
charakterisiert und als Dinge einer bestimmten Art ausweist. Dabei ist der
Platonismus insbesondere durch die Doktrin gekennzeichnet, dass das
Allgemeine zwar unabhängig vom Einzelnen besteht, das Einzelne jedoch nicht
unabhängig vom Allgemeinen. Diese Beziehung gilt als Beziehung der
Teilhabe des Einzelnen am Allgemeinen9. Überdies hat Platon die Pole dieser
Beziehung auch in Begriffen von Abbild und Urbild charakterisiert und die
Beziehung selber als Form der Abbildung bezeichnet. Gerade diese Art der
Einschätzung des einen als Trapdöeiypa und des anderen als eiöcoXov ist recht
aufschlussreich. Denn sie zeigt, dass das Allgemeine, das Exemplarische als das
Werthafte und sozusagen Normative gilt und das Einzelne, das Exemplifizierende

als das prinzipiell Mangelhafte10.
Es ist genau dieser Ansatz, der auch Platons Kritik der Kunst im 10. Buch

des Dialoges Politeia bestimmt. Hier argumentiert Sokrates, dass Dichter und
Künstler pipr|oic; praktizieren: das. was ihnen als Gegenstand der pipuoic,
diene, seien Dinge. Vorfälle, Handlungen. Da diese Gebilde - Dinge, Vorfälle,
Handlungen - ihrerseits aber Abbildungen (ptpfipaxa) von Ideen seien, mussten

die Produkte der Künstler als Abbilder und somit als Wahrheiten desselben

Grades gelten. Als solche, meint Platon. führen sie den Blick von der
Wahrheit weg und fixieren die Seele auf die Unwahrheit. Platon vertreibt die

grossen Dichter (Homer. Aischylos. Sophokles) aus dem Staat, sozusagen im
Namen des normativen Allgemeinen.

Nun hat Platon mit dem. was er hier sagt, wohl kaum Recht". Doch
scheint seine Auffassung bezüglich des werthaften Charakters des Allgemeinen
für das Denken jener Zeit nicht untypisch. Auch Aristoteles, der kritische

5 Siehe die Diskussion in dem nur noch fragmentarisch erhaltenen Essay des Aristoteles Über
Ideen. Zu diesem Komplex siehe die Monographie von Gail Fine. On Ideas (Oxford 1993).

6 Zentral ist hier der Gegensatz zwischen Politeia 596a und Politikos 262ff. siehe dazu Gail
Fine. «The One over Many». The Philosophical Review 84 (1980) 212.

7 Diese Auffassung lässt sich auch als Schulmeinung identifizieren, die von Albinos bzw. Alkinoos

bezeugt wird.
8 Vgl. näher A. Graeser. "Die Platonischen Ideen als Gegenstände sprachlicher Referenz».

Zeitschrift für philosophische Forschung 29 (1975) 224-234.
9 Zu Platons Begriff des Einzeldinges siehe nun die wichtige Studie von Mary M. McCabe.

Plato's Individuais (Princeton. N.J. 1994).
10 Dazu siehe generell R. Patterson. Image and Reality in Plato's Metaphysics (Indianapolis

1985).
11 Siehe näher A. Graeser. Die Philosophie der Antike 2. Geschichte der Philosophie, hg. v.

W. Röd. Bd. II. 2. überarb. u. erw. Aufl. (München 1993) 198-202. 327-329.



Individualität und individuelle Form 189

Schüler, sieht den Wert einer Sache vor allem darin, dass sie sich als vollkommenes

Specimen einer bestimmten Art erweist. Diese Haltung steht vielleicht
auch im Hintergrund jener Bemerkung in der Poetik, dass der Dichter zuerst
das Stück entwerfe und dann erst dem Stück bzw. dem Protagonisten einen
Namen gebe. z.B. Oedipus12. Diese Vorstellung passt zu seiner Auffassung,
dass Dichtung insofern philosophischer sei als die Geschichtsschreibung, als

erstere zeige, wie etwas geschehen könnte, letztere hingegen beschreibe, wie
sich etwas ereignete13. In diesem Sinn scheint der Dichter, aristotelischer
Auffassung gemäss, einen Typ vor Augen zu haben und mit der Verwendung des

Eigennamens 'Oedipus' einen Hinweis auf eine Exemplifikation des Typus
geben zu wollen.

Wie dem auch sein mag - entscheidend ist, dass die Philosophie der
klassischen Zeit das Allgemeine (tö KafJöAou, tö koivöv) als das Massgebliche
und Verpflichtende ansah14: Das Gerechte, das Schöne, das Gute usw. Dabei
hat Platon. wie vielleicht pythagoreisierende Denker vor ihm, diese Gebilde
als ideale Strukturen hypostasiert und als buchstäblich geschichtslose Wesenheiten

betrachtet. Entscheidend ist ferner, dass alles Partikuläre insofern Wert
und Bedeutung erlangen kann, als es Allgemeines exemplifiziert, ansonsten
aber als Deviation vom Allgemeinen gelten muss. Dies mag auch erklären, dass

in der philosophischen Literatur jener Zeit das Individuelle selbst wenig Interesse

findet und auch der Begriff der Individualität eigentlich nur als Gegenpol
zur Allgemeinheit Geltung erlangt. In diesem Sinne verstehen wir auch, dass

der Terminus Individuum' bzw. 'äxopoc/15 nicht etwa - wie ein Kind unserer
Zeit annehmen wird - einen Gegensatz zwischen Einzeldingen (also zwischen
einem Gegenstand und einem anderen) signalisiert, sondern einen Gegensatz
gegenüber dem Allgemeinen andeutet16. Das Allgemeine, etwa die Gattung,
hat Teile, nämlich Arten und Unterarten und schliesslich auch (Einzel-) Dinge.

12 Poetik. Kapitel 9. 145lbl8ff. 13 Poetik. Kapitel 9. 1451blff.
14 Vgl. hierzu die Bemerkung von G. M. A. Grube, Plato's Thought (Boston 1948) 148: «The aim

of a Piatonic philosopher is to live on a universal plane, to lose himself more and more in the

contemplation of truth». - Diese Beschreibung passt auch nahtlos zur Schilderung des theoretikos

bios bei Aristoteles, Nik Eth. X. In der Betrachtung ewiger Wahrheiten erlangt der
Geist, das Göttliche in uns, seine eigene über-persönliche Bestimmung.

15 Der Begriff selbst wurde von Demokrit geprägt, der mit der Annahme der Existenz physika¬
lisch unteilbarer Körper den Bedingungen eleatischen Seins Rechnung tragen wollte. - Im
Sinne von «individuelles Ding» wird der Ausdruck «atomon« erstmals von Aristoteles in der
Kategorienschrift verwendet. Siehe den bahnbrechenden Aufsatz von M. Frede: «Individuen
bei Aristoteles». Antike und Abendland 24 (1978) 16-39, siehe auch: ders.. Essays in Ancient
Philosophy (Oxford 1987) 49-71. bes. 50. Der lateinische Übersetzungsausdruck «Individuum»

findet sich in dieser Bedeutung häufig bei spätantiken Autoren. Siehe auch Th. Ko-
busch. «Individuum. Individualität». Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 4 (1967)
Sp. 300-304.

16 Vgl. Aristoteles, De Interpretatione, Kapitel 7, 17a38—17b 1: «Da aber die Dinge [*rpäypaia]
teils allgemein, teils einzeln sind - unter 'allgemein' verstehe ich, was von Natur aus von
mehrerem prädiziert wird, unter 'einzeln' das, von dem das nicht gilt, wie z.B. Mensch zu den

allgemeinen Dingen gehört. Kallias aber zu den Einzeldingen.»



190 Andreas Graeser

Das Allgemeine ist teilbar, das Einzelding Sokrates hingegen ist begrifflich
unteilbar und nicht etwa auf andere Dinge anwendbar. Insofern scheint es

korrekt zu sagen, dass der Begriff der Individualität hier der Sache nach nicht
als Thema in eigenem Recht erkennbar wird, sondern als Instrument im Kontext

der Bestimmung dessen, was es heisst, ein Einzelding zu sein17.

II.

Als Thema in eigenem Recht wird der Begriff der Individualität dann bei
späteren Philosophen erkennbar18. So hielten die Stoiker dafür, dass keine
zwei Dinge der Welt absolut gleich seien19. Diese auf Leibniz vorausweisende
These stützten sie mit der Annahme, dass der alles durchdringende Pneuma-
Strom jeweils individuelle Eigenschaften hervorbringe20. Nun wissen wir
nicht, wie die Stoiker auf diese Annahme kamen und ob diese Annahme Teil
ihrer ursprünglichen Metaphysik war. Denn wir verfügen nur über Fragmente
und sekundäre Berichte. Deshalb sind wir auf Spekulationen angewiesen. Eine
solche Hypothese ist, (i) dass die fragliche These als blosse Stütze für eine
andere These fungierte, nämlich für die These, dass wir in der Lage" seien,
sämtliche Dinge in der Welt genau und irrtumsfrei zu erkennen. Da die Stoiker
Empiristen waren und der Erfolg des empiristischen Erkenntnisprogramms an
die Annahme präziser und unverwechselbarer Repräsentationen gebunden
war, mussten sie gegen die ebenso vehemente wie elegante Kritik aus dem
Kreise der platonischen Akademie glaubhaft machen können, dass es Gegenstände

gebe, die derartige Repräsentationen gestatten21; und die Annahme der
Existenz solcher unverwechselbarer Gegenstände kann ihrerseits nur dann
philosophisch zur Sache sprechen, wenn sie als Naturnotwendigkeit ausgegeben

und entsprechend als Teil einer metaphysischen Konstruktion verstanden

17 Diese These mag der Sache nach zu radikal formuliert sein. Dies gilt zumindest für den Fall,
dass jene Deutung von Metaphysik Z korrekt ist, die wie M. Frede und G. Patzigs epochale

Untersuchung (Aristoteles 'Metaphysik Z'. Text, Übersetzung und Kommentar, 2 Bde., München

1989) dafür argumentiert, dass Aristoteles hier die individuelle Form thematisiere.
18 Die Geschichte dieser Thematisierung muss erst noch geschrieben werden. - Interessante

Anhaltspunkte, die noch wenig Beachtung gefunden haben, liegen z.B. in den Berichten über
den Megariker Stilpon vor. Dieser hat, wie andere Philosophen nach ihm, geltend gemacht,
dass die allgemeinen Ausdrücke der Sprache an dem Einzelnen versagen - ein Punkt, den

Hegel mit grossem Interesse aufnahm (vgl. Enzyklopädie, 1830, § 20 sowie Vorlesungen über

die Geschichte der Philosophie I. Theoria Werkausgabe Bd. 18, 534-538). Ähnliche Gedanken
finden sich in der Philosophie der Kyrenaiker (vgl. Sextus Empiricus, Adv. Math. 7,195-196:
mittels allgemeiner Namen lassen sich die individuellen Gefühle nicht ausdrücken). - Ein
anderes Phänomen, das Aufmerksamkeit verdient, betrifft die epikureische Auffassung bei

Lukrez, dass die Schöpfung eine erstaunliche und bewundernswerte Diversität in den Details
hervorbringe (De rer. nat. 2.667-668).

19 Siehe die Text-Materialien bei A. A. Long/D. Sedley, The Hellenistic Philosophers, Bd. 1

(Cambridge 1987) 170-172.
20 Siehe SVF 2.391. 449.
21 Siehe z.B. Cicero, Lucullus 50 u.ö.



Individualität und individuelle Form 191

wird, (ii) Eine andere Hypothese ist die, dass sich die Stoiker, wie andere
Philosophen des Hellenismus und der Kaiserzeit, von einem existentiellen
Engagement bestimmen liessen - nämlich von der Vorstellung, dass der
Mensch vereinzelt und buchstäblich auf sich selbst gestellt sei. Diese Überlegung

hat insofern viel für sich, als nach dem Zusammenbruch der Polis und
der sie ideell stützenden Wertvorstellungen auch der schützende Verband des
umfassenden Ganzen vermisst wurde. Damit ist auch die Rolle des Einzelnen
im Verband des Ganzen hinfällig. An die Stelle der selbstverständlichen
Unterordnung unter das Leben der Polis und der Selbstverwirklichung im
Rahmen dieser Strukturen tritt jene Selbstbehauptung, die auch in der
Philosophie der Neuzeit erkennbar wird und besonders deutlich in Spinozas These
vom conatus als Streben, in seinem Sein zu beharren, Ausdruck findet22, (üi)
Eine dritte Hypothese ist die, dass die Stoiker vor allem an der Theodizee
interessiert waren. Demnach wäre die in Rede stehende These vielleicht Teil
eines Argumentes zugunsten der These, dass Gott die Welt gut und planvoll
eingerichtet habe. Diese These könnte wohl kaum sinnfälliger gemacht werden
als durch die Behauptung, dass Gott sämtliche Dinge in der Welt individuell
gestaltet habe23.

III.

Wenn Plotin die Frage aufwirft, ob es Ideen von Einzeldingen gebe, so

argumentiert er in einem Kontext, der in Analogie zur dritten Hypothese
betrachtet werden kann. Namentlich da, wo er auf Attacken gnostischer Denker

reagieren muss und sich von der Vorstellung bedrängt sieht, dass die
irdische Welt nur ein chimärenhaftes Produkt dämonischer Mächte sei, die uns
von der Flucht in die eigentliche Heimat fernhalten wollen, tendiert er zur
Lobpreisung der Welt als Teil der göttlichen Emanation aus dem Ur-Einen.
Und es ist im Rahmen dieser Reaktion, dass er die irdischen Verhältnisse
ihrerseits als Ausdruck ideeller Verhältnisse überhöht! Was würde hier näherliegen

als die Annahme, dass sogar Einzeldinge archetypisch24 vorgegeben

22 Siehe SVF 3,179 und 183, und dazu A. Graeser, «Stoische Philosophie bei Spinoza», Revue
internationale de philosophie 178 (1991) 336-346 und Anm. 21. - Das existentielle Moment
spielt in anderer Weise auch schon in der hohen Kaiserzeit und in der Spätantike eine

wichtige Rolle. Hier ist auf E. R. Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety
(Cambridge 1966) zu verweisen.

23 Dieser Gedanke scheint interessanterweise mutans mutandis auch bei den Epikureern eine
Rolle gespielt zu haben. So preist Lukrez die Schöpfung der 'Grossen Mutter' wegen der
Vielfalt ihrer Kreationen (oben Anm. 18).

24 Der Ausdruck «Archetyp» scheint durch den jüdischen Philosophen Philon von Alexandria
um die Zeitenwende Eingang in die Beschreibung der Platonischen Ideen als Urbilder gefunden

zu haben. Plotin verwendet ihn wiederholt, C. G. Jung scheint den Begriff von hier her

gewonnen zu haben. Vgl. H.-R. Schwyzer, «The Intellect in Plotinus and the Archetypes of
C. G. Jung», in: J. Mansfeld/L. M. de Rijk (Hg.), Kephalaion. Studies in Greek Philosophy and
its Continuation Offered to Professor C J. de Vogel ('Assen 1975) 214-221 bes. 218.



192 Andreas Graeser

seien? Mit diesen Gedanken wäre erstens die Würde der Welt als Welt gewahrt
und zweitens das Inventar der raumzeitlichen Wirklichkeit als Teil des
göttlichen Intellektes begreiflich.

Nun gibt es einen zweiten Gesichtspunkt, der hier in Betracht gezogen
werden muss: und zwar handelt es sich um eine Überlegung bezüglich der
Frage zum Wesen des wahren Selbst. Wie die Pythagoreer hielten die Platoniker

dafür, dass die Seele des Menschen oder zumindest ein Teil von ihr
unsterblich sei. Sie waren insbesondere auch der Meinung, dass sich die Seele im
Jenseits für alles in der Welt begangene Unrecht verantworten müsse und
solange neue Wiederverkörperungen erfahre, als sie nicht zu ursprünglicher
Vollkommenheit zurückgefunden habe. Nun ist der höchste Teil der Seele

Platonischer Auffassung nach Geist; und im Denken Plotins weist die Spekulation

um das wahre Selbst dahin, dass die Seele zwar inkarniert werde, der
geisthafte Aspekt, das metaphysische Selbst, jedoch in den Regionen des Ideellen

verharre.
Diese Vorstellung birgt eine Reihe von Schwierigkeiten. Wenn das wahre

Selbst Geist ist (nous), Geist jedoch koextensiv mit dem Ideenbereich ist, dann
ist das wahre Selbst ipso facto Idee. Doch lässt sich jene Idee, die als wahres
Selbst des Pythagoras anzusehen wäre, sinnvollerweise als Idee eines Einzeldinges

namens Pythagoras ansehen, wenn eben jener Pythagoras als Platon
reinkarniert wird und Sokrates als Spinoza? Hier stossen wir auf intuitive
Schwierigkeiten. Denn zum Begriff der Individualität gehört wohl auch der
Begriff der Nicht-Wiederholbarkeit25. Überdies stellt sich die Frage, ob dann
die individuierenden Faktoren im empirischen Bereich auf materielle, stoffliche

Momente zurückgeführt werden müssen. Hier befinden wir uns wieder in
der Nähe der Kontroverse zwischen Thomas von Aquin auf der einen und
Duns Scotus auf der anderen Seite. Thomas argumentiert dafür, dass die Seele

von den stofflichen Faktoren und den körperlichen Funktionen individualisiert
werde26 und als individuelle Seele überlebt; Scotus hingegen machte

geltend, dass eine spezielle Form Socratitas (Sokratesheit) den Prozess der Indivi-
duierung verursache27. Offensichtlich reflektieren diese unterschiedlichen
Lösungsversuche auch unterschiedliche theologische Auffassungen zum Wesen
der Schöpfung.

25 Gegen diese Überlegung kann eingewandt werden, dass nicht nur die die Stoiker so etwas wie
die Wiederkehr derselben Dinge annahmen, sondern auch die Epikureer die Möglichkeit in
Betracht zogen, dass dieselben .Atomkonfigurationen bereits einmal vorhanden waren. Vgl.
Lukrez. De rer. nat. 3.847-861 bes. 856-858 mit der Diskusssion von Elizabeth Asmis, Epicurus'

Scientific Method. CorneU Studies in Classical Philology Bd. 42 (Ithaca. N.Y./London
1984)285-286.

26 Zum Begriff der bestimmten Materie siehe De Ente et Essentia Kapitel 2.

27 Dazu siehe Oxon II d. 39.6.15 und W. Park. «Haeccitas and the Bare Particular». The Review

ofMetaphysics 44 (1990) 375-397.



Individualität und individuelle Form 193

IV.

Wir sehen also, dass das Thema Individualität sicher auch aus ausser-phi-
losophischen Gründen Gestalt gewann. Die wesentliche Quelle für alle weiteren

Diskussionen ist Plotins Schüler Porphyrios, dessen Essay zur Einführung
in die aristotelische Kategorienschrift von Boethius übersetzt und kommentiert

wurde und so als Teil der logica vetus in den Schulbetrieb Eingang fand.
Porphyrios spricht von Individuen (axopa, individua) als Sammlung von
Eigenschaften28; und er erläutert, dass die Eigenschaften, die Sokrates hat, nicht
dieselben sein können, die ein anderes Einzelding habe. Diese Auffassung ist
deshalb interessant, weil sie Dinge als Bündel von Eigenschaften denkt29, und
nicht etwa als Träger von Eigenschaften30. Doch lässt sie die Auffassung offen,
ob mit den individuellen Eigenschaften sämtliche Eigenschaften gemeint sind
oder nur eine bestimmte Gruppe; entsprechend bleibt offen, ob gegebenenfalls
einige Eigenschaften wichtiger sind als andere; und schliesslich bleibt zu
fragen, ob sämtliche Charakteristika ihrerseits individuell sind oder nur die
Versammlung bzw. das Bündel als Individualität anzusehen ist.

Boethius, der diese Texte diskutiert, gelangt zu einer gänzlich anderen
Auffassung. Er meint, dass individuelle Eigenschaften mit gewissen Charakteristika

(proprietas) identifiziert werden müssen; und er hält dafür, dass die
Eigentümlichkeit dieser Charakteristika auf das Ding selbst zurückgehen - also
in der Weise, dass der eigentümliche Hellton dieser Hautkomplexion gewissermassen

durch den Träger produziert und Helle/Helligkeit damit individualisiert
werde31. Diese Auffassung, dass sich Individuen auf Grund ihrer

Akzidentien von anderen Individuen unterscheiden, spielt auch in Boethius' theo-

28 Isagoge, Kapitel 2 (Aristoteles Opera ex recensione I. Bekkeri, Vol. IV, Scholia in Aristotelem
coli. C. Brandis, Berlin 1961, 2.48-3.3): «Als Individuum bezeichnet man: Sokrates, dieses

ganz bestimmte Weiss: dieser da Herkommende, der Sohn des Sophroniskos, falls er
ausschliesslich Sokrates zum Sohn hätte. Derlei wird als Individuum bezeichnet, weil jedes sich

aus Eigentümlichkeiten zusammensetzt, deren Gesamtheit bei nichts andrem als dieselbe
wiederkehrt. So würden die Eigentümlichkeiten von Sokrates bei keinem anderen Individuum

wiederkehren» (Übersetzung nach: Texte zum Universalienstreit, Bd. 1: Vom Ausgang
der Antike bis zur Frühscholastik. Lateinische, griechische und arabische Texte des 3.-12.
Jahrhunderts. Übers, u. hg. v. H.-U. Wöhler. Berlin 1992. 8-9).

29 Der Ausdruck düpoiopa ist sowohl für die Stoa als auch für den Epikureismus bezeugt. Die
Stoiker verstanden z.B. Kunst als Aggregat von Erkenntnissen (SVF'2,23), Epikur sprach von
einem Verband von Atomen (Diog. Laert. 10.62 Epicurea, ed. H. Usener. Leipzig 1887. 197)
und davon, dass Dinge wie Wein Versammlungen seien, in denen sich bestimmte Wesenheiten

(cpüoeic) befänden (fr. 59 Usener. 116. 15-16).
30 Dieser Gegensatz spielt auch in der heutigen Diskussion eine Rolle; vgl. D. A. Armstrong.

Universals. An Opinionated Introduction (Boulder 1989) 59ff ('Substance-Attribute versus
Bündle Theories').

31 Diese Auffassung liegt der Erörterung im zweiten Kommentar zu Porphyrios' Isagoge zu¬

grunde (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Vol. 48. Wien 1906, 186-196 PL
64,92-93), vgl. J. J. E. Gracia, Introduction to the Problem oflndividuation in the Early Middle
Ages. 2. rev. Aufl. (München/Wien 1988) 78-79.

13 Museum Helveticum



194 Andreas Graeser

logischen Essays eine wichtige Rolle (De trinitate)32. Sowohl seine logischen
Schriften als auch seine theologischen Traktate bilden für die mittelalterlichen
Philosophen den Grundstock aller Diskussionen33. Dabei ragen in dieser
Diskussion an der Wende des 11. zum 12. Jahrhundert zwei Denker heraus, die
das Verständnis von Individualität weiter voranbringen und dem Problem
neue Facetten geben. Da ist erstens Odo von Tournai, der in seiner Schrift über
die Erbsünde (De peccato originali) für eine Unterscheidung zwischen Singularität

und Individualität plädiert. Singulär (also Einzeldinge) seien nicht nur
Individuen, sondern auch Universalien, insofern sich letztere voneinander
und untereinander unterscheiden und bereits als Gehalte verschieden seien.

Individuell hingegen seien nur solche Einzeldinge, die ihrerseits von nichts
anderem ausgesagt werden können34.

Doch weshalb ist das so und nicht anders? Und worin genau besteht die
Individualität eines Einzeldinges dieser Art? Die erste Frage wird von Odo
unter Hinweis darauf beantwortet, dass das Individuum contradum proprietate

accidentium sei - zusammengezogen durch die Eigentümlichkeit der
Akzidentien. Damit scheint Odo klarstellen zu wollen, dass das Individuum als
Gehalt sui generis, der es ist, nicht als Prädikat eines anderen Dinges in
Betracht komme. Die zweite Frage beantwortet er unter Hinweis auf die parvitas
der in Rede stehenden Sache. Dieser Hinweis mutet rätselhaft an. Denn er legt
nahe, dass Odo den Gedanken der Teilbarkeit bzw. Unteilbarkeit hier nicht
etwa im logischen oder metaphysischen Sinn versteht, sondern ein geradezu
wörtliches Verständnis vor Augen hat: Als contradum betrachtet ist das
Individuum gewissermassen ein Gewebe von so intrikater Art, dass an Teilbarkeit
nicht zu denken ist.

Da ist zweitens Gilbert von Poitiers, der in seinen Kommentaren zu
Boethius' theologischen Traktaten für einen Unterschied zwischen Singularität auf
der einen Seite und Individualität auf der anderen Seite argumentiert und
dabei eine Lösungsstrategie entwickelt, die uns wieder in die Begriffswelt des

Porphyrios und Plotin verweist. In einem ersten Schritt macht er geltend, dass

Singularitäten, also Einzeldinge, deshalb nicht ipso facto Individuen seien, weil
Einzeldinge als solche tatsächlich (oder möglicherweise) vollständige Überein-

32 Siehe The Theological Traclates and the Consolation of Philosophy, hg. u. übers, v. H. F.

Stewart/E. K. Raand (London/New York 1926) 6. Hier findet sich die These, dass der numerische

Unterschied zwischen zwei Gegenständen (derselben Spezies?) durch die Akzidentien
bewirkt werden (sed numero differentiam accidentium varietas facit).

33 Hier ist jedoch wenigstens eine Einschränkung zu markieren. Denn im 13. Jh. zeichnet sich

mit Alexander von Haies eine neue Diskussion ab, in der die Frage des Person-Seins nicht
mehr mit der Frage des Individuum-Seins verknüpft wird, sondern mit der Orientierung am
esse morale eine eigene Ausrichtung erhält. Siehe dazu die wichtige und originelle Studie von
T. Kobusch: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild

(Freiburg l.Br. 1993).
34 Vgl. De Peccato originali, PL 160.1080A-B.



Individualität und individuelle Form 195

Stimmung miteinander aufweisen35, während Individuen in relevanter
Hinsicht keine Form von Identität aufweisen. Aber was versteht Gilbert unter
'Individuen'? Nun, er versteht darunter eine collectio von Eigenschaften (pro-
pnetas), die sich bei keinem anderen numerisch singulären Ding finden lasse36.

Diese Auffassung entspricht offenbar derjenigen, die wir bei Porphyrios
fanden. Dabei fällt auf, das Gilbert jene Eigenschaften, die die collectio konstituieren,

keineswegs als individuelle Eigenschaften betrachtet. Denn jede Eigenschaft

für sich genommen weist tatsächlich (oder möglicherweise) eine
Übereinstimmung mit solchen Eigenschaften auf, die sich an anderen Dingen
finden. Als solche sind sie also wiederum lediglich singularia - Einzelnes. Nur die
collectio als solche ist unübertragbar und individuell im hier relevanten Sinn.
In einem zweiten Schritt macht Gilbert geltend, dass diese Sammlung (collectio)

als Gesamt-Eigenschaft (tota proprietas) oder auch als Gesamt-Form (tota
forma) anzusehen sei; und er macht deutlich, dass es diese tota forma bzw. tota
proprietas sei, die gegebenenfalls nicht nur singulär im angegebenen Sinn,
sondern auch individuell sei. Hier scheint mir, dass Gilbert einen Punkt präzisiert,

der bei Porphyrios dunkel blieb. Wir sehen freilich auch, wie eine individuelle

Form aussehen könnte, die Plotin zumindest im Gedankenexperiment
vorgeschwebt haben mochte. Doch verstehen wir auch, weshalb die Konzeption

der Ideen von Individuen zumindest für Plotin ein problematisches
Unterfangen sein musste. Denn eine Gilbertsche Betrachtungsweise, die sich
auf dem Boden christlicher Annahmen artikuliert, geht davon aus, dass die
individuelle Kollektion von Eigenschaften nicht übertragbar ist und mithin ex
definitione auch unwiederholbar sein muss. Plotin freilich, als Vertreter der
Re-Inkarnations-Theorie, könnte wohl nur eine Konzeption anbieten, die auf
Gilbertsche singularia passt. Nur blieb auch Gilberts These nicht unwidersprochen.

Abaelard wird sie kritisieren. Doch soll uns dies hier nicht mehr
interessieren37.

Die vorgehenden Erörterungen haben wohl gezeigt, dass weder philosophische

Ideen, Vorstellungen oder Begriffe noch die systematischen Probleme
selber in einem kulturellen Vacuum entstehen. Stets sind ausser-philosophi-
sche Faktoren wirksam und gedankliche Rahmenbedingungen im Spiel, die die
Genese bestimmter Fragestellungen begünstigen und sogar ermöglichen. An-

35 Die wichtige These, dass «singulär» und «individuell» nicht synonym seien, findet sich in
Gilberts Kommentaren zu Boethius (The Commentaries on Boethius by Gilbert ofPoitiers, hg.

von N. Haering, Toronto 1966, 143.51-144.78 PL 64.1293-1294 und 270.70-80 PL
64.1371).

36 a.O. (oben Anm. 35) 274.75-94 PL 64.1372.
37 Dazu siehe J. J. E. Gracia. Introduction of the Problem of Individuation (s. oben Anm. 31)

196ff.



196 Andreas Graeser: Individualität und individuelle Form

hand unserer Fragestellung dürfte deutlich geworden sein, dass die nach-klassi-
sche Epoche und so insbesondere die heidnische und christliche Spätantike ein
philosophisch fruchtbarer Boden war; und wir haben Grund zu der Annahme,
dass hier ein Problem38 ausgetragen werden konnte, das unter den Bedingungen

der klassischen Zeit wohl gar nicht Gestalt zu gewinnen vermochte.

38 Zur heutigen Diskussion, die in vieler Hinsicht an die spätantike-mittelalterliche Tradition
anknüpft, siehe B. J. Martine. Individuais andIndividuality (Albany 1984) und J. J. E. Gracia.

Individuality. An Essay on the Foundations ofMetaphysics (Albany 1988) sowie H. Hochberg,
Logic, Ontology, and Language. Essays on Truth and Reality. Reihe Analytica (München/
Wien 1984). Ich hoffe, diese und andere Fragen im Rahmen einer Arbeit zu F. Suarez' 5.

Metaphysischer Disputation weiter verfolgen zu können.


	Individualität und individuelle Form als Problem in der Philosphie der Spätantike und des frühen Mittelalters

