
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Dido und Seneca über Glück und Vollendung

Autor: Görler, Woldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dido und Seneca über Glück und Vollendung

Von Woldemar Görler, Saarbrücken

Die Stoiker haben die Idealfigur des 'Weisen' in einer immer wieder
erweiterten und variierten Folge von Paradoxa gepriesen: Nur der Weise ist klug,
nur er ist gerecht, nur er ist 'schön' (womit die 'innere' als die eigentliche
Schönheit gemeint war), nur er ist frei, nur er ein wahrer Herrscher... Auch die
'Glückseligkeit' (eüSaipovia) ist dem Weisen vorbehalten. Wer noch nicht zur
Weisheit gelangt ist, ist überhaupt nicht glücklich, da er ja nicht (im günstigeren

Falle: noch nicht) über das wahre und einzige Gut verfügt: über die
Tugend, die in der vollendeten Einsicht besteht. Der Weise aber geniesst vollkommenes

Glück, denn die Einsicht in das Walten des göttlichen Logos ist unteilbar;

wer sie hat, hat sie also ganz. Die Lehre der Stoa ist eine Philosophie des

Alles oder Nichts.
Um den Gegensatz zwischen der übergrossen Schar der 'Toren' und den

wenigen 'Weisen' aufs äusserste zuzuspitzen, wagte man sogar, den Weisen den
Göttern anzunähern. Seneca berichtet, der römische Stoiker Sextius habe oft
gesagt (Epist. 73,12) Iovem plus non posse quam bonum virum. Die Formulierung

ist sorgfältig gewählt und kaum übersetzbar. Sextius war nicht so weit

gegangen zu sagen: 'Der Weise steht Jupiter gleich' oder gar 'der Weise ist ein
Gott'. Er erkennt einen Unterschied an: plura Iuppiter habet, quae praestet
hominibus. Durch die grössere Zahl der ihm möglichen segensreichen
Handlungen ist Gott dem Menschen überlegen. Plus im ersten Satz bezeichnet demnach

keine Quantität, sondern das Wesen: die Qualität der Handlungen des

Weisen. Im folgenden stellt Seneca, wohl noch immer im Anschluss an Sextius,
das 'Mehr' (plura) des Gottes auf eine Stufe mit materiellem Reichtum, von
dem er die Gesinnung des Wohltäters ('gut' sittlich gut) abhebt: sed inter duos
bonos non est melior, qui locupletior; auch ein tüchtiger Steuermann werde ja
nicht als solcher noch tüchtiger, wenn er über ein besonders grosses und schönes

Schiff verfüge. Ein äusserlicher quantitativer Vorteil ist ohne Einfluss auf
die innere Qualität des Handelnden.

Aber Jupiter hat dem Menschen noch ein weiteres voraus (Epist. 73,13):
diutius bonus est. Gott ist ewig, das menschliche Dasein ist begrenzt. Auch
diesen Unterschied spielt Seneca herunter: 'Der Weise braucht nicht geringer
von sich zu denken, weil seine sittlichen Leistungen auf einen engeren Rahmen
beschränkt sind.' Wiederum ist die 'Quantität' geringschätzig von der bei Jupiter

und dem Weisen gleichen 'Qualität' der ethischen Haltung abgehoben.
Danach verschiebt Seneca fast unmerklich den Gesichtspunkt und spricht
vom 'Glück': Ebensowenig wie von zwei Weisen nicht derjenige glücklicher ist,
dem eine längere Lebenszeit vergönnt ist. ebensowenig ist Gott glücklicher als



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 161

der 'weise' Mensch1. Der Analogieschluss ist kühn und scheint ans Blasphemi-
sche zu grenzen. Aber er ist gerechtfertigt durch das stoische Verständnis der
'Tugend' als der schlechthin vollkommenen Einsicht, aus der notwendigerweise

vollkommenes Glück resultiert. Schon Chrysipp hatte gelehrt (Plut. De

comm. not. 1061F-1062A SVF 3,54a 63 I Long/Sedley): äya\)bv ö XPOVO(^

oük aüc;ei TrpooyiYvöpevoc,, äXXa, köv dKapec; xiq copac, yevrjxai (ppövipoc,, oü-
8ev 7r.pöc, eü8aipoviav d7r.oA.ei(pt)fjoexai xou xöv aicöva xpwpevou xfj dpexfj Kai
paKapicoc, ev aüxfi Kaxaßioövxoc; - nur darauf kommt es an, zum 'Weisen zu
werden'; wem dieser Schritt gelungen ist. der geniesst sogleich vollendetes
Glück; selbst wenn es ihm nur einen ganz kurzen Augenblick beschieden sein
sollte, steht er um nichts schlechter da als ein anderer, der eben dieses (in
seiner Qualität völlig gleiche) Glück 'eine ganze Ewigkeit hindurch geniessen
kann'2. Wahrscheinlich ist der 'Weise' auch hier mit den Göttern verglichen.

Dieses Lehrstück vermag uns nicht zu befriedigen: die Intensität des

Glücksgefühls scheint uns nicht verrechenbar mit der Dauer des Glücks. Aber
den Stoikern legte die Neigung zu scharfer Grenzziehung einen absoluten
Begriff von 'Vollkommenheit' nahe, der alle Aspekte, auch den der zeitlichen
Ausdehnung, umfasste. Da sich nun aber nicht bestreiten liess, dass 'vollkommenes'

Wissen, die damit identische 'vollkommene' Tugend und das sich daraus

ergebende 'vollkommene' Glück von durchaus verschiedener Dauer sein

konnten, blieb nur der Ausweg, die zeitliche Dimension gänzlich auszublenden,

oder aber (was auf das gleiche hinausläuft) zu erklären, die Qualität des

'vollendeten' Wissens bewirke es, dass auch die geringste zeitliche Quantität
als solche 'vollkommen' sei. Mit Recht hat man deshalb den Übergang aus dem
Status des 'Toren' in den eines 'Weisen' als einen «Umschlag von Quantität in
Qualität» bezeichnet3. In der Antike hat sich mindestens Seneca dieses

Begriffspaares bedient: Epist. 70,5 (sapiens) cogitat semper, qualis vita, non
quanta sit; Epist. 85,22: in optimo illam (sc. beatam vitam) statu ponit qualitas
sua, non magnitudo. Ob vor Seneca auch die Griechen im gleichen Zusammen-

1 Vgl. auch Seneca Epist. 53.11 quaeris quid inter te et illos (sc. deos) inlerfuturum sit? diutius
erunt.

2 Weniger pointiert (und nicht auf die Stoa beschränkt) Cicero Tusc. 5.5 ('Hymnus' auf die

Philosophie) est autem unus dies bene et expraeceptis tuis actus peccanti immortalitatt antepo-
nendus. Dazu Wolfgang Schmid, «Ein Tag und der Aion». in: Wort und Text. Festschrift
Schalk (Frankfurt a.M. 1963) 14-33. ND in: G. Maurach (Hg.). Römische Philosophie (Darmstadt

1976) 142-168; H. Hommel. Ciceros Gebetshymnus an die Philosophie. Sitz.-Ber.
Heidelberg, phil.-hist. Kl. 1968.3: noch allgemeiner Poseidonios frg. 179 Edelstein/Kidd Seneca

Epist. 78.28 ut Posidonius ait, 'unus dies hominum eruditorum plus patet quam imperitis
longissima aetas'. Vgl. auch unten S. 163 zu Heraklits Gedanken, 'ein Tag sei jedem gleich".

3 Ernst Günther Schmidt. «Eine Frühform der Lehre vom Umschlag Quantität-Qualität bei
Seneca». Forschungen und Fortschritte 34.4 (1960) 112-115. Der griechische Terminus für
'Umschlag' war offenbar pexaaxpocpr* oder pexaßoAii (Clemens AI. Strom. 4.6 SVF 3,221).
Bei Seneca besonders anschaulich Epist. 118. 13-16: (bonum) ad aliam proprietatem pervenit

ipsa scilicet magnitudine. nee hoc novum est quaedam crescendo mutari: infans fuit, factus
est pubes: alia eius proprietas fit. unus lapis facit fornicem: non äuget, sed implet.

11 Museum Helveticum



162 Woldemar Görler

hang von rcöoov/7tooöxrj<; und 7r.oTov/7r.oi6xrj<; gesprochen haben, wissen wir
nicht; es ist immerhin denkbar4.

Ein anderer Modus, das 'Paradoxon der Zeit'5 sprachlich zuzuspitzen, ist

- soweit ich sehe - dem Lateinischen vorbehalten. Einige Verben können
sowohl quantitative wie qualitative 'Vollendung' bezeichnen. Mit dieser
Möglichkeit spielt Seneca mehrmals: Epist. 32,3 considera, quam pulchra res sit
consummare vitam ante mortem 5 ille demum est liber, qui vivit vita
perada (dazu als Gegenstück Epist. 23,11 quidam ante vivere desierunt quam
inciperent); Epist. 77,4 vita non est imperfecta, si honesta est; ubicumque desi-

nes, si bene desines, tota est; Epist. 93,2 longa est vita, si plena est. impletur
autem, cum animus sibi bonum suum reddidit... 4 licet aetas eius imperfecta
sit, vita perfecta est; vgl. auch Epist. 21,8 (fiktive Anrede an Epikur) si vis

Pythoclea senem facere et implere vitam, non annis adiciendum est6. Überall ist
primär die sittliche Vollendung gemeint, aber die doppeldeutigen Verben lassen

fast suggestiv auch an eine quantitative 'Erfüllung' der Lebenszeit denken.
Da jedoch nach dem Eintritt in den Status der 'Weisheit' das Leben in der
Regel fortdauert, kann Seneca in einem gelungenen Oxymoron von einem
'Leben nach Abschluss des Lebens' sprechen.

Für eine solche Zuspitzung bietet das Lateinische offenbar bessere
Möglichkeiten als das Griechische. Die Substantive xeXoq (seltener xeA£i)xfj) und
finis sind in beiden Sprachen ambivalent und bedeuten sowohl das zeitliche
'Ende' wie das 'Ziel', die qualitative Vollendung. Das gilt schon nicht mehr für
die davon abgeleiteten Adjektive: xeXeioq (seltener xeXiKÖq) bezeichnet
ausschliesslich den Zustand der 'Vollendung'7, xeA£uxaioc; ist weit überwiegend
auf das zeitliche 'Ende' bezogen8. Finalis ist dem klassischen Latein unerklär-

4 Vgl. Ernst Günther Schmidt. «Das aristotelische Begriffspaar Quantität-Qualität und die

Entwicklung der Dialektik (Seneca. Plotinos. Hegel, Marx)», in: Proceedings of the World
Congress on Aristotle Thessaloniki 1978 (Athen 1982) 209-215.

5 Titel einer nützlichen Textauswahl: J. Blänsdorf/E. Breckel, Das Paradoxon der Zeit. Zeitbesitz

und Zeitverlust in Senecas Epistulae morales und De brevitate vitae. Heidelberger Texte,
Didaktische Reihe 13 (Freiburg/Würzburg 1983).

6 Ähnliche Formulierungen, jedoch ohne Doppeldeutigkeit nur auf die sittliche Vollendung
bezogen: Seneca Epist. 76.10 (ratio) consummata felicitatem hominis implevit homini
suum bonum ratio est: si hanc perfecit finem naturae suae tetigit; Epist. 88,28 una re

consummatur animus: scientia bonorum et malorum immutabili: Epist. 120,14 (vir ille perfectus)

habebat perfectum animum et ad summam sui adductum - Der von Seneca geschätzten
Doppcldeutigkeit kommen nahe Cicero, Cato 69f. quod cuique temporis ad vivendum datur, eo

debet esse contentus. neque enim histrioni ut placeat, peragenda fabula est, modo in quocum-
que fuerit actu. probetur, neque sapientibus usque ad 'plaudite' veniendum est. breve enim

tempus aetatis satis longum est ad bene honesteque vivendum (vgl. dazu J. G. F. Powell im
Kommentar, Cambridge 1988), sowie Ovid Met. 15,816f (Jupiter zu Venus, vor Caesars Tod)
hic sua complevit... / tempora perfectis, quos terrae debuit annis: vgl. auch unten Anm. 13 über

Vergil Aen. 3.493f.
7 Liddell/Scott verzeichnen unter III als Ausnahme Sophokles Trach. 948.
8 Es heisst auch im tadelnden Sinne 'äusserst', 'auf die Spitze getrieben'; Liddell/Scott I 3

nennen Sophokles El. 271. Aristoteles Pol. 1298a31: 1312b35.



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 163

licherweise ganz fremd; später heisst es 'am Ende stehend' o.a. Das lateinische
Adjektiv für 'vollendet' ist perfectus. Von den Verben ist im Griechischen
xeXexv für beide Bedeutungen verwendbar (Liddell/Scott I 5 und 6), weit häufiger

ist jedoch xeXevxäv für das (zeitliche) 'Beenden', xe^eioöv für (qualitatives)
'Vollenden'. Finire heisst stets 'beenden', niemals 'zur Vollendung bringen'.
Daneben aber gibt es im Lateinischen, wie sich gezeigt hat, eine Reihe von
anderen Verben, die in Verbindung mit geeigneten Objekten (vita, fatum, cursus

u.a.) für beide Bedeutungen verwendbar sind: perficere, peragere, explere,
implere, complere, consummare u.a.9. Wo sie verwandt sind, bleibt also
zunächst offen, ob das physische Ende oder ein Vollendungszustand gemeint ist;
dadurch wird dem Leser nahegelegt, beide Bedeutungen in eins zu sehen. Noch
einen weiteren Vorteil bot das Lateinische: Das 'vollendete' Leben bringt die
'Glückseligkeit' mit sich, griechisch eü8aipovia. Cicero, der die philosophische
Terminologie im Lateinischen weitgehend geprägt hat, hätte das mit beatitudo
oder felicitas wiedergeben können. Aber er übersetzt fast stereotyp mit vita
beata, und die Späteren sind ihm darin gefolgt. Der lateinische Terminus für
'Glückseligkeit' war nun - durch seinen substantivischen Bestandteil vita -
äusserlich nahe an den Begriff der 'Lebenszeit' herangerückt, und auch das

legte Wortspiele der genannten Art nahe.
Seneca hat die Möglichkeiten, die ihm seine Sprache bot, gerne ergriffen.

Neben den schon genannten Stellen ist der zwölfte Brief von besonderem
Interesse. Er gilt dem Problem des Alterns und weist manche Berührung mit
Ciceros Cato maior auf. Etwa in der Mitte (Epist. 12,6) führt Seneca als Trost
für die Älteren an, auch die Jüngeren sollten den Tod stets vor Augen haben,
'denn nicht nach dem Geburtsregister werden wir abberufen', non enim cita-
mur ex censu. Wenig später zitiert er aus dem 'dunklen Heraklit', «ein Tag sei

jedem gleich», und gibt verschiedene Deutungen dafür. Als Grundgedanke
schält sich heraus: Unendliche Dauer ist ihrem Wesen nach nichts anderes als
die begrenzte Spanne eines Tages, jeder einzelne Tag birgt die ganze Ewigkeit
in sich (siehe dazu oben S. 161). Daran schhesst sich die Mahnung: itaque sie
ordinandus est dies omnis, tamquam cogat agmen et consummet atque expleat
vitam. Das ist überraschend, denn als eine Folgerung (itaque) aus dem eben

Gesagten kann der Gedanke 'ein jeder Tag könnte dein letzter sein' kaum
gelten: Der einzelne Tag war ja aufgewertet und der Unendlichkeit angenähert
worden, so dass man gerade nicht an ein Ende zu denken geneigt ist. In der Tat
ist Senecas Formulierung logisch nicht ganz sauber. Gemeint ist offensichtlich:
Ein einziger Tag birgt alle Möglichkeiten in sich; innerhalb eines einzigen
Tages können wir vollbringen, woran andere ein Leben lang arbeiten; es ist
niemals zu spät, zu innerem Glück zu gelangen. Zwei verschiedene Gedanken
sind ineinander verflochten: 1. Bedenke, dass ein jeder Tag dein letzter sein

9 Im Griechischen sind vergleichbar nepaiveiv. 7rAr|po0v u.a.. aber sie scheinen nirgends wie bei
Seneca Für eine ambivalente Aussage oder gar für ein Oxymoron genutzt. Zum Bilde des

'vollendeten Laufs' siehe unten Anm. 13.



164 Woldemar Görler

könnte: 2. Sieh zu. dass du dein Leben abrundest und vollendest, ein jeder Tag
bietet dir die Chance dazu. Das ist deutlich ablesbar an den drei Verben, die
den 'Abschluss' des Lebens bezeichnen. Agmen cogere ist eine militärische
Metapher - 'den Heereszug schliessen'. 'als letzter in der Kolonne marschieren*.

Das ist ein wertfreier Ausdruck, und bis hier versteht man nur: 'Richte
einen jeden Tag so ein. als ob er der letzte sei'. Dabei ist vorausgesetzt, dass

man keinen Einfluss darauf hat, ob der heutige Tag wirklich der letzte ist -
wenn er es ist. ist es eine Fügung des Schicksals. Die beiden folgenden (syntaktisch

gleichgeordneten) Verben dagegen haben einen ganz anderen Charakter:
exp/ere heisst 'erfüllen', das ist mehr als 'der Zahl nach voll machen': Eine
qualitative Komponente ist unüberhörbar; sie ist noch deutlicher bei consum-
mare, Sollenden', 'seinem Ziel zuführen'. Offenkundig ist hier nicht gemeint,
ein jeder Tag könne uns. ganz ohne unser Zutun, das Leben sinnvoll abrunden
und 'vollenden'. Es ist vielmehr klar, dass in diesen beiden Verben eine Forderung

liegt: wir selbst sollen Sorge dafür tragen, dass unser Leben, am besten
heute noch, sein Ziel erreicht. Das einleitende tamquam ('als ob es so sei')
passt genaugenommen nicht mehr zu consummet atque expleat, die einen finalen

Charakter haben. Aber man wird nicht daran denken, den Text zu ändern.
Unsere Stelle ist vielmehr ein weiteres Beispiel dafür, wie geschickt Seneca die
Grenze zwischen zeitlichem 'Ende' und sittlich-qualitativer 'Vollendung' zu
verwischen weiss.

Im folgenden beschreibt Seneca zwei Verhaltensmuster für den (vielleicht)
letzten Tag. Sie sind nicht eigentlich konträr im Sinne von falsch und richtig,
denn äusserlich sind sie ähnlich: aber es besteht doch ein klarer Kontrast. Ein
gewisser Pacuvius hatte es sich zur Gewohnheit gemacht, täglich mit dem
Leben abzuschliessen (Epist. 12.8): Er «wurde jedesmal, wenn er sich selbst mit
Wein und Leichenschmaus ein Totenopfer dargebracht hatte, von der Tafel ins

Schlafgemach getragen: dabei wurde unter dem Beifall von Lustknaben zu
Musikbegleitung gesungen: 'Das Leben ist zu Ende, das Leben ist zu Ende'
(ßeßicoTca)» (Übersetzung nach Franz Loretto). Die äusseren Umstände sind
abstossend. und Seneca macht aus seiner Ablehnung kein Hehl. Aber die Sache

selbst, die allabendliche Besinnung auf die Begrenztheit des menschlichen
Lebens, kam der bei den Epikureern wie bei den Stoikern oft geübten abendlichen

Selbstprüfung nahe und konnte von Seneca nicht missbilligt werden.
Dem Pacuvius spricht Seneca die rechte Haltung ab: nur aus schlechtem

Gewissen habe er sich so verhalten (ein für einen Epikureer ziemlich
problematischer Begriff). Und dann das Gegenbild (Epist. 12.9): 'Wir' wollen
allabendlich das Gleiche 'aus gutem Gewissen' tun; auch wir wollen, weil es ja so
sein könnte, täglich mit dem Leben abschliessen. An die Stelle des paeuviani-
schen ßeßicoxai setzt Seneca jetzt einen Vergilvers, freilich ohne ihn als solchen
kenntlich zu machen. Er rechnet damit, dass man den Vers kennt und dass

man weiss, wer ihn in der Aeneis spricht: es ist Dido. unmittelbar vor ihrem
Selbstmord (Aen. 4.653). Ihre Worte sollen wir uns vor dem Schlafengehen



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 165

'fröhlich und heiter' sagen: vixi, et quem dederat cursum fortuna peregi. Das ist
schon äusserlich ein deutlich wertender Kontrast zum Verhalten des Pacuvius:
dort die für einen römischen Statthalter ganz unziemliche griechische Formel:
hier die letzten Worte einer grossen Frau, in der Formulierung des grössten
römischen Dichters. Von diesem Vers wird noch ausführlich zu reden sein.
Seneca fährt fort: «Sollte (ein) Gott noch einen morgigen Tag hinzufügen,
wollen wir ihn freudig annehmen. Derjenige geniesst vollkommenes Glück
und ist ohne einen Anflug von Sorge Herr seiner selbst, der dem nächsten Tag
ohne Ängstlichkeit entgegensieht. Wer (von sich) hat sagen können: 'Ich habe
gelebt', dem ist täglich ein (unerwarteter) Gewinn beschieden.» Die gleiche
Haltung also am Abend wie am Morgen: 'freudig und heiter' (laeti hilaresque)
schhesst man mit dem Leben ab; 'freudig' (laeti) begrüsst man den nicht als
sicher erwarteten neuen Tag und sieht darin einen zwar unverdienten, aber
doch willkommenen 'Zugewinn' (lucrum heisst auch 'Profit').

Wem an einer einfachen Klassifizierung gelegen ist, mag als Ergebnis
registrieren, Pacuvius sei ein typischer (wenn auch durchaus nicht idealer) Epikureer:

das 'uns' nahegelegte Verhalten dagegen sei von stoischem Denken
geprägt: das zeige schon das ausdrücklich geforderte 'gute Gewissen': die rational
begründete Einsicht, richtig gehandelt zu haben. Das ist nicht ganz falsch; aber
bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass Senecas Empfehlung auch epikureische

Elemente enthält. Seneca zitiert nicht nur aus der Aeneis (was wegen der
metrischen Form unübersehbar ist), er spielt auch an auf zwei der bekanntesten

Oden des Horaz (was nicht von allen Interpreten beachtet worden ist)10:

Carmen 1.9.13-15

quid sit futurum eras, fuge quaerere, et

quem Fors dierum cumque dabit, lucro
adponc...;

Carmen 3.29.32f. und 41-43
quod adest memento

componere aequus...
ille potens sui

laetusque cleget cm licet in diem
dixisse 'vixi'.

Neben wörtlichen Zitaten (cras/crastinum, hierum, laetus, 'vixi') finden sich

synonyme Entsprechungen (dabit/adiecerit, Fors/deus, componere/ordinandus,
potens sui/securus sui possessor). Besonderes Gewicht hat das bei Horaz
(Carm. 3.29.41) und bei Seneca jeweils vorgeschaltete ille (potens I ille
(securus

Nun ist zwar Horaz nicht, wie gelegentlich gelehrt wird, ein seiner Schule

10 Vorzüglicher Nachweis der literarischen Vorbilder. Anspielungen und Parallelen in der
kommentierten Ausgabe von G. Scarpat. L. Amico Seneca. Lettcrc a Lucilio. libro I (Brescia 1973).



166 Woldemar Görler

treu ergebener Epikureer11; aber die von Seneca aus den beiden Oden
exzerpierten Gedanken, die Didos Worte umrahmen, sind wirklich im ganzen
epikureisch: Horaz empfiehlt, sich dankbar auf das schon genossene Glück zu
besinnen, seine Habe zu ordnen, Bilanz zu ziehen, sich an der Ernte zu
erfreuen - all das liegt in componere. Es ist ein Rückblick, der empfohlen wird,
eine fast müde wirkende resignierende Betrachtung12. Und dieser Rückblick
kann gelassen sein, da es dem Epikureer feststeht, dass per saldo und erst recht
in der Erinnerung das Angenehme stets das Übel überwiegt. Eine solche
Haltung ist der stoischen Ethik fremd. Der stoische 'Fortschreitende' (7r.poKO7r.xcov)

blickt nicht zurück, sondern strebt nach vorn, unerbittlich mit sich selbst und
mit anderen, denn das grosse (nur für wenige erreichbare) Ziel liegt noch vor
ihm: die vollendete Einsicht, die zugleich vollendetes sittliches Verhalten ist
und damit - aber eben erst damit - vollendetes Glück bewirkt. Es mag überraschen,

dass Seneca die horazischen Empfehlungen in einen stoischen
Zusammenhang stellt. Aber hüten wir uns vor dem Vorwurf, Seneca habe nachlässig
argumentiert oder er habe gar das von ihm Geschriebene nicht hinlänglich
durchdacht. Ihm lag nicht daran, sauber geordnetes doxographisches Wissen

zu vermitteln. Wie er die Kenntnis von Horaz und Vergil bei seinen Lesern

voraussetzt, setzt er auch die Kenntnis der epikureischen und der stoischen
Lehre in der systematisch reinen Form voraus. Wenn er hier die Unterschiede
verwischt, wenn er die beiden Systeme aneinander annähert, ist eben dies Teil
seiner 'Botschaft': Er will grosszügig die Gemeinsamkeiten herausstellen, die
so augenfällig sind im übereinstimmenden Ritual der allabendlichen Selbstbesinnung.

Auch Didos letzte Worte schienen Seneca mit der Lehre Epikurs vereinbar.

An anderer Stelle (De vita beata Dial. 7,19,3) berichtet er, der (sonst
gänzlich unbekannte) Epikureer Diodor habe den gleichen Vers (Aen. 4,653)
zitiert, bevor er freiwillig aus dem Leben schied. Allerdings schildert ihn
Seneca als einen wenig orthodoxen Anhänger seiner Schule, der «glücklich und
erfüllt von gutem Gewissen» gestorben sei. In ihrem eigenen Zusammenhang
jedoch und innerhalb des zwölften Briefes erweisen sich Didos Gedanken als

stark stoisch gefärbt. Nach ihrem prägnanten vixi fährt die von Aeneas verratene

und verlassene Königin fort (Vergil, Aen. 4,653-658):

11 Einen ausgewogenen Überblick vermittelt W. D. Lebek, «Horaz und die Philosophie. Die
'Oden'», ANRWII 31.3(1981)2031-2092.

12 Bezeichnend in der gleichen Ode (Carm. 3,29,53-55, über Fortuna) laudo manentem; si
celeres quam / pinnas, resigno quae dedit et mea / virtute me involvo Mit vixi (v. 43) ist
nicht ausgedrückt, dass (im stoischen Sinne) ein Umschlag zur Weisheit eingetreten und
dadurch das Leben zur Vollendung gelangt ist: es heisst einfach: ich habe im vollen Sinne des

Wortes gelebt', 'ich habe das beste aus meinem Leben gemacht'. Vom gleichen Ethos geprägt
ist Martial 5.58: Postumus hat bisher noch nie 'gelebt', d.i. Für sich selbst gelebt; das soll er

nun nicht weiter verschieben (v. 7f.) hodie iam vivere serum est - / die sapit, quisquis
vixit heri. Wer sich in diesem Sinne schon gestern 'ausgelebt' hat, wird sein Leben kaum je als

'nunmehr vollendet' betrachten. Vgl. auch Martial 1,15.



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 167

vixi et quem dederat cursum fortuna peregi,
et nunc magna mei sub terras ibit imago.
urbem praeclaram statui, mea moenia vidi,
uita virum poenas inimico afratre recepi,
felix, heu nimium felix, si litora tantum
numquam Dardaniae tetigissent nostra carinae.

«Ich habe die Bahn, die das Schicksal mir zugewiesen hatte, ganz durchmessen»

('ganz' dürfen wir dem Präfix in peregi entnehmen)13. Das ist mehr als die
Feststellung 'ich habe gelebt', 'mein Leben ist nun beendet'. Sie sagt auch, was
sie als ihre grössten Leistungen ansieht: «Eine herrliche Stadt habe ich gegründet,

ich habe eigene Mauern hochwachsen sehen, und ich habe durch Bestrafung

meines Bruders den Gatten gerächt.» Soweit kann Dido in der Tat den
Eindruck haben, ihr Leben sei sinnvoll verlaufen und nun sinnhaft vollendet -
und darum nennt sie sich «glücklich, ja allzuglücklich»14.

13 Eng verwandt ist Aen. 3,493f. (Aeneas zu Helenus, der in Epirus bereits eine neue Heimstatt
gefunden hat) vivite felices, quibus est fortuna peracta / iam sua; aber die Konnotation der
sinnhaften 'Vollendung' ist hier schwächer als die des Endes (ihrer Mühen). Vgl. auch Lucan
4,361 (Afranius bittet um Gnade für seine Truppen; sie sollen nicht verpflichtet werden, für
Caesar zu kämpfen) turba haec sua fata peregit. - Das Bild des 'vollendeten Laufes' oder der
'durchmessenen Bahn' Findet sich auch im Neuen Testament: 2. Timotheus 4,7 (Abschiedsworte

wie bei Dido): «Ich habe einen guten Kampf gekämpft, ich habe den Lauf vollendet (xöv
öpöpov xexeXr)Ka). ich habe Glauben gehalten»; Paulus in der Apostelgeschichte 20.24 zu den
Ältesten der Epheser über seine Entschlossenheit, seine Mission zu beenden: chq xeAeubaco xöv

öpöpov pou. Hier sind also für das gleiche Bild zwei verschiedene Verben verwendet; der
Gedanke der 'Vollendung' scheint schwächer als bei Vergü, aber vor allem an der ersten Stelle
ist die gleiche Doppeldeutigkeit gegeben. Durch Konjektur ist das Bild des 'vollendeten
Laufes' auch in Seneca. De vita beata Dial. 7,9,3 und in Sophokles frg. 646 Pearson, Radt
(Stobaeus 4,41,3). v. 3 hergestellt. Zur Geschichte der Metapher 'Leben als Lauf (ohne
Doppeldeutigkeit) s. Elaine Fantham, Comparative Studies in Republican Latin Imagery (Toronto
1972) (Phoenix, suppl. vol. 10) 68; R. H. Martin, Terence. Adelphoe (Cambridge 1976), zu v.
860.

14 Der Charakter von Didos letzten Worten ist verkannt von C. Neumeister («Gedanken über
den rechten Gebrauch der Zeit in Senecas Epistulae ad Lucilium», in: Römische Lebenskunst.

Interdisziplinäres Kolloquium zum 85. Geburtstag von Victor Pöschl, hg. von G. Alföldy/
T. Hölscher/R. Kettemann/H. Petersmann, Heidelberg 1995, S. 76f. Anm. 23), der Seneca

vorwirft, er habe das Vergil-Zitat «seltsam unpassend» verwandt: Dido befinde sich «in einem
Zustand verzweifelter Raserei». Dem widerspricht der gelassen-ruhige Ton, in dem die Königin

ihre Bilanz zieht; er steht in einem vom Dichter gewollten und betonten Kontrast zum
vorangehenden furor. Ebenso falsch ist es, einen Gegensatz zu konstruieren zwischen dem
stoischen «Weg zur sapientia aus eigener Anstrengung» und Didos «Weg, den die Fortuna ihr
gewährt hat»: nach stoischer Lehre besteht der 'eigene' Weg ja gerade in der Einsicht in das

vom Schicksal Zugewiesene. Dass Dido aus Junos und des Dichters Sicht nee fato peribat /
sed misera ante diem subitoque accensa furore (Aen. 4,696f), ist kein gültiges Gegenargument:
für Seneca war wichtig, wie Dido selbst ihren Lebensweg sah. H. Görgemanns weist (mündlich)

daraufhin, dass mit nimium ausgedrückt sein könnte, Dido habe es nicht verstanden, in
ihrem Glück Mass zu halten. Nun liegt ihre Verfehlung sicher nicht darin, dass 'die dardani-
schen Schiffe ihre Küste erreicht haben'. Aber sie steht damit im Zusammenhang, ist also
vielleicht in verschleierter Form genannt.



168 Woldemar Görler

Diese Bezeichnung ist höchst provozierend. Der Dichter spricht sonst fast
leitmotivisch - und sachlich für uns viel einleuchtender - von der 'unglücklichen

Dido', infelix Dido. Auch hier wird die Aussage sogleich eingeschränkt;
Dido fügt hinzu: «... allzuglücklich, wenn nur niemals die dardanischen Schiffe
unsere Küste erreicht hätten». Damit stellt sich ein syntaktisches Problem: Der
Kondizionalsatz hängt ab von dem unvollständigen 'Hauptsatz' felix, heu
nimium felix. Es liegt offenbar 'Ellipse von esse' vor. Aber welche Form ist
unterdrückt? Felix eram, 'die ich glücklich war'? Dann hätte man anstelle des

Kondizionalsatzes erwartet 'bevor' oder 'bis die Trojaner kamen'. Felix fuis-
seml Wäre sie glücklich gewesen, wenn Aeneas nicht an ihrer Küste gelandet
wäre? Das wäre eine sehr harte Ellipse und überzeugt auch sachlich nicht:
warum war Dido dann nicht glücklich? Die drei Erfolge, die sie nennt, liegen
ja alle vor der Landung der Trojaner. Also doch wohl: quaefelix essem, 'die ich
jetzt glücklich wäre'; das ist auch die erträglichste Ellipse. Aber warum wäre
Dido erst jetzt 'glücklich', hätte sich nicht Aeneas in ihr Leben gedrängt,
warum war sie es nicht vorher? Eine Vermutung liegt nahe: Vergil will andeuten,
dass sich Dido erst jetzt, in der Stunde ihres Todes, Rechenschaft ablegt über
ihr Leben, dass sie sich erst jetzt dessen bewusst wird, wie sinnhaft ihr Leben
verlaufen ist. Das entspricht genau der stoischen Lehre: Zur Vollkommenheit
genügt es nicht, faktisch richtig zu handeln - das hatte Dido getan -; es gehört
dazu auch das Bewusstsein und die volle Einsicht, dass man so und nicht
anders handeln soll15.

Dido stellt mit Befriedigung fest, sie habe 'den ihr vom Schicksal zugewiesenen

Lauf vollendet'. Das ist in der gleichen Weise doppeldeutig wie die
eingangs betrachteten Beispiele aus Seneca: Ihr Leben ist beendet, und
zugleich wird ihr klar, dass es auch vollendet ist. Aus ihren Worten spricht tiefe
Trauer, aber auch tiefe Befriedigung. Vergils Sprachgenie hat beides
zusammengefasst: vixi heisst einerseits 'ich habe gelebt', 'nun ist alles zu Ende'; es

hat andererseits einen stolz konstatierenden Charakter: 'ich habe mein Leben

gelebt', es hat einen Sinn gehabt. Und mit peragere hat Vergil ein Verbum
gefunden, das in vollendeter Ambiguität den quantitativen Aspekt des Been-
dens ebenso enthält wie den der Vollendung. Nicht zufällig ist Seneca mit eben
diesem Verbum die knappste und eindrucksvollste der oben (S. 162) besprochenen

Formulierungen gelungen: vivere vita perada.
Seneca hatte wohl auch deshalb Freude am Spiel mit den oben (S. 163)

genannten doppeldeutigen Verben, weil er damit etwas tat, was die griechischen

Stoiker nicht getan haben, weil er stolz darauf war, dass ihm die eigene
Sprache ein so treffliches Mittel bot, einen Kernsatz ethischer Lehre auf neuar-

15 Vgl. die stark anklingende Formulierung Vergil Georg. 2,458f. o fortunatos nimium, sua si
bona normt, / agricolas. Nur das steht vielleicht noch (Potentialis) ihrem vollen Glück entgegen,

dass sie sich dessen nicht bewusst sind: ähnlich schon I. Lana, «Quid de felicitate Vergilius

senserit». Ateno e Roma 29 (1984) 56-69, bes. 59f, der auch Vergil Buc. 6.45f. et fortuna-
tam. si numquam armenta fuissent / Pasiphaen in diesem Sinne deutet.



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 169

tige Weise zu pointieren. Entdeckt hat er dieses Mittel nicht. Wenn unsere
Interpretation richtig ist, war ihm Vergil darin vorausgegangen. Vergil hat als

erster den stoischen Glaubenssatz, sinnhafte Vollendung zähle mehr als eine
lange Lebensdauer, in eine knappe und einprägsame Form gegossen. Wir dürfen

vermuten, dass Seneca mit dem Zitat im zwölften Brief seinem Vorgänger
eine dankbare Reverenz erweisen wollte.


	Dido und Seneca über Glück und Vollendung

