
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung : zur peripatetischen
und kallimacheischen Literaturtheorie

Autor: Fuhrer, Therese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung

Zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie

Von Therese Fuhrer, Bern

Im Methodenkapitel am Anfang seiner Geschichte des Peloponnesischen
Kriegs setzt sich Thukydides in einer vielzitierten Äusserung einerseits von der
Darstellungsweise der Dichter ab. die. wie er sagt, die Ereignisse durch poetischen

Schmuck bedeutender erscheinen liessen. als sie es sind, und andererseits

von den Berichten der «Geschichtenschreiber», der Aoyoypdcpoi. denen
mehr an der Unterhaltung ihres Publikums gelegen sei als an der Darstellung
der Wahrheit (1.21.1). Adressat dieser Kritik ist wohl in erster Linie Thukydides'

prominentester Vorgänger Herodot. und zwar nicht nur als Aoyoypdcpoc;
Da Herodot sowohl in inhaltlicher als auch in sprachlicher und stilistischer
Hinsicht noch stark in der Tradition des Epos und der Tragödie verhaftet ist1,

dürfte auch die Abgrenzung von der dichterischen Ausschmückung geschichtlicher

Ereignisse nicht zuletzt als Kritik am herodoteischen Geschichtswerk zu
verstehen sein.

Diese berühmte Äusserung aus Thukydides' Methodenkapitel sei hier als

Zeugnis dafür angeführt, dass die Frage nach den Gemeinsamkeiten und
Unterschieden in Darstellung und Zielsetzung von Dichtung und Geschichtsschreibung

bereits um die Wende vom 5. zum 4. Jh. gestellt worden ist -
angeregt vielleicht durch die literaturtheoretischen Diskussionen der Sophisten.

Ein weiteres Testimonium für ähnliche Reflexionen finden wir allerdings
erst wieder - an einer ebenfalls vielzitierten Stelle - in Aristoteles' Poetik: Die
iaxopia befasse sich mehr mit den (geschehenen) Dingen im Einzelnen, während

in der Dichtung (d.h. in Epos und Drama) eine einheitliche Handlung
von umfassender Bedeutung und allgemeiner Gültigkeit dargestellt werde: die
Form sei dabei sekundär (d.h. eine metrisch gebundene Form mache eine

historiographische Schrift noch nicht zur Dichtung): die allgemeine Gültigkeit
des in der Dichtung verarbeiteten Stoffs bewirke, dass die Dichtung
«philosophischer» und «ernsthafter» sei als die Historie2.

In hellenistischer Zeit häufen sich dann die Anzeichen für ein wachsendes
Interesse an der genannten Frage. Dass im Peripatos die Geschichtsschreibung
Gegenstand gattungstheoretischer Abhandlungen war, bezeugt der Titel nepi
ioxopiac,. der je für eine Schrift Theophrasts und des Theophrast-Schülers

1 Dazu F. Jacoby. «Herodotos», RE Suppl. 2 (1913) 502-504 ders.. Griechische Historiker
(Stuttgart 1956) 155f: H. Immerwahr. «Historiography». in: P. E. Easterling/B. M. Knox. The

Cambridge History of Classical Literature. Bd. 1: Greek Literature (Cambridge 1985) 431f.
2 1451a36-1451bll: vgl. 1451al6ff.



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 117

Praxiphanes belegt ist3. Selbst wenn man nicht von einer peripatetischen
Theorie der 'tragischen Geschichtsschreibung' ausgehen will4, bleibt doch
unbestritten, dass die Geschichtswerke des Duris von Samos, eines weiteren
Theophrast-Schülers. und - in Duris' Nachfolge - des Phylarchos von Athen
(oder Naukratis) eine deutliche, bereits von antiken Kritikern vermerkte
Tendenz zur dramatischen und im besonderen tragischen Darstellung historischer
Ereignisse aufweisen5. Man kann also doch annehmen, dass im Umfeld des

Peripatos Charakteristika und Gesetzmässigkeiten der verschiedenen literarischen

Gattungen nicht nur in der Theorie diskutiert wurden, sondern dass sich
diese Diskussionen auch auswirkten auf die Werke der Schriftsteller im
Einflussbereich der peripatetischen Schule.

Vergleichbare dichtungs- und gattungstheoretische Betrachtungen stellten
in hellenistischer Zeit - nicht zuletzt unter peripatetischem Einfluss6 -
insbesondere die alexandrinischen Gelehrten und Dichter an, die sich im Zuge der
Sichtung und Katalogisierung der Bibliotheksbestände in Alexandria auch mit
der Bestimmung der Gattung der verzeichneten Werke befassten7: aus dieser
Tätigkeit ergaben sich die Grundlagen sowohl für das für die alexandrinische
Dichtung charakteristische Spiel mit den konventionellen Formen und
Gattungen als auch für den unkonventionellen Umgang mit den traditionellen
Stoffen von Epos und Drama: Da die Alexandriner in ihren Gedichten mit
Vorliebe das Material verarbeiteten, das sie aus eigenen oder anderweitig
geleisteten antiquarischen, d.h. geographischen, archäologischen, ethnologischen.

3 Zur Schrift Theophrasts vgl. O. Regenbogen. ..Theophrastos». RE Suppl. 7 (1940) 1526: zu

Praxiphanes" Traktat vgl. unten Anm. 13.

4 Zur Diskussion vgl. K. Meister. Die griechische Geschichtsschreibung. Von den Anfängen bis

zum Ende des Hellenismus (Stuttgart/Berlin/Köln 1990) 95-102.
5 Eine gewisse Affinität zur Dichtung (bes. zur Tragödie) ist zwar auch in anderen antiken

Geschichtswerken festzustellen (dazu F. W. Walbank. «History and Tragedy». Historia 9.

1960. 216-234: Meister. Geschichtsschreibung. a.O. [oben Anm. 4] 125f). namentlich auch bei

Thukydides (dazu Immerwahr. a.O. [oben Anm. 1] 4461'.). Doch sprechen sowohl der
Umstand, dass Duris ein Enkel-Schüler des Aristoteles war. als auch sein 'tragischer Stil* sowie die
methodologischen Äusserungen über uiunoic. und nSov*] (FGrHist 27 F 1) für die Annahme,
dass Duris" Geschichtswerken \\eitergehende literaturtheoretische Reflexionen zugrunde
liegen. Duris ist zudem Autor von (literaturtheoretischen?) Schriften wie Flepi tpcxycpSiac und

nepi EüpiiuSou Kai XocpoKÄeouc (FGrHist 76 F 28-29).
6 Dazu R. Pfeiffer. History of Classical Scholarship (Oxford 1968) 95f. - ders.. Geschichte der

Klassischen Philologie (München 21978) 123f: P. M. Fräser. Ptolemaic Alexandria, Bd. 1

(Oxford 1972) 317 und 718f.: C. O. Brink. «Callimachus and Aristotle: An Inquiry into
Callimachus" npöc Flpa^icpdvriv». CO 40 (1946) 11: A. Momigliano. The Classical Founda-
tions ofModern Historiography (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1990) 64.

7 Dazu M. Fantuzzi. «II sistema letterario della poesia Alessandrina nel III scc. a.C». in:
G. Cambiano et al. (Hgg.). Lo spazio letterario della Grecia antica, Bd. 1.2 (Rom 1992) 44-51.
Vgl. auch Th. Gelzer. «Die Alexandriner und die griechischen Lyriker». Ada Antiqua Academiae

Scientiarum Hungancac 30 (1988) 129-147: Th. Fuhrer. Die Auseinandersetzung mit
den Chorlyrikern in den Epinikien des Kallimachos. Schweiz. Beiträge zur Altertumswissenschaft

23 (Basel/Kassel 1992) 25-31.



118 Therese Fuhrer

chronologischen und auch historiographischen Forschungen gewonnen hatten,
werden selbst die traditionellen Mythen zum Gegenstand antiquarischer
Studien und als Ursprungslegenden für bestimmte Bräuche, athletische
Wettkämpfe. Städte usw. verwertet und so in eine historische Beziehung zu
Ereignissen, Festen. Bräuchen oder Objekten der Gegenwart gesetzt8. Das Resultat
dieser neuen poetologischen Konzeption präsentiert sich uns als vielfältig
gelehrte Dichtung, die nebst einem Schatz an Materialien zu verschiedensten
Sachgebieten nicht zuletzt auch eine Fülle von religions- und lokalhistorischen
Fakten enthält. Dargestellt sind also gerade solche Einzelheiten, wie sie Aristoteles

in der Poetik als charakteristisch nicht für die Dichtung, sondern für die
iaxopia beschreibt. Dieser Widerspruch zur aristotelischen Bestimmung der
Dichtung ist nicht zuletzt deshalb von Bedeutung, weil Kallimachos bekanntlich

die Darstellung einer zusammenhängenden (heroischen) Handlung im
Grossgedicht in der Nachfolge Homers explizit ablehnt9. Angesichts dieser
offensichtlichen Missachtung der von Aristoteles skizzierten Charakteristika
und Unterschiede von Dichtung und Geschichtsschreibung kann es also nicht
verwundern, dass im Florentiner Scholion zum Aitien-Vrolog unter KaUimachos'

Gegnern, die dessen Poetologie verurteilt haben, auch der Theophrast-
Schüler Praxiphanes genannt wird10. Kallimachos seinerseits hat eine polemische

Schrift npöq ripac;i(pdvr|v verfasst, worin er Arats Phaenomena lobend
hervorgehoben haben soll"; möglicherweise stand also die peripatetische Kritik

an der naturwissenschaftlichen Lehrdichtung zur Diskussion12, der
Kallimachos offensichtlich nicht beipflichtete. In welcher Form Praxiphanes seine
Polemik gegen Kallimachos geäussert hat, wissen wir nicht; vielleicht hat auch
der genannte Traktat nepi iaxopiac, in dieser Auseinandersetzung eine Rolle
gespielt, wie zumindest gewisse Hypothesen über dessen Inhalt nahelegen13.
Immerhin hat sich ja auch Kallimachos nicht nur in seiner gelehrten Dichtung,
sondern auch in seinen Prosaschriften, von deren polyhistorischen Inhalten
uns die überlieferten Titel eine Vorstellung geben, mit den Gegenständen der

8 Dazu Fuhrer, a.O. (oben Anm. 7) 112-118.
9 Zur anti-aristotelischen Konnotation der kallimacheischen Poetologie vgl. Brink, a.O. (oben

Anm. 6) 15-19; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 137/173.
10 Schol. Flor. 7 zu Frg. 1. lff. Dazu Brink, a.O. (oben Anm. 6) 15f. und 23f; Pfeiffer, a.O. (oben

Anm. 6) 136/172.
11 Frg. 460 Pfeiffer. Dazu Brink. a.O. (oben Anm. 6) 14 und 25f; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6)

95/123f und 135f./171f: ders. zu Callim. Frg. 460.
12 Vgl. Aristot. Poet. 1447bl6ff.
13 Für Hypothesen über den Inhalt der Schrift vgl. Brink, a.O. (oben Anm. 6) 24: «I conclude

then that the main subject ofthe dialogue was the "universal character' (Kcxüötam) of poetry as

opposed to the particularity (Kar)' eKaarov) of history. as laid down by Aristotle in that
famous chapter». Die Vertreter der These der peripatetischen Theorie einer tragischen
Geschichtsschreibung vermuten u.a. in dieser Schrift des Praxiphanes die entsprechende
konzeptionelle Grundlage (vgl. z.B. K. von Fritz, «Die Bedeutung des Aristoteles für die

Geschichtsschreibung», in: Histoire et historiens dans l'antiquite, Entr. Fond. Hardt 4, Van-
doeuvres-Geneve 1956. 107: dagegen F. W. Walbank. Gnomon 27. 1959. 418f).



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 119

iaxopia befasst. Jedenfalls spricht vieles für die Annahme, dass nicht allein die
Dichtungstheorie, sondern auch die Unterscheidung bzw. Verbindung von
Poesie und iaxopia ein Thema war in der Auseinandersetzung zwischen
Praxiphanes und Kallimachos.

Einen Eindruck von Kallimachos' Vorstellungen von der Geschichtsschreibung

vermitteln uns die Fragmente der historiographischen Schriften
seiner Schüler Istros und Philostephanos, die von antiquarischen und
lokalhistorischen Interessen zeugen und wohl kaum narrative Elemente enthalten
haben14, die also vergleichbar sind mit der historischen Spezialliteratur (My-
thographien, Lokalgeschichten, ethnographischen und chronologischen Schriften),

wie sie bereits seit dem Ende des 5. Jh. und gerade auch in hellenistischer
Zeit - allerdings im Schatten der grossen Geschichtswerke - verfasst wurde15.

Die Schriften der beiden Kallimacheer scheinen jedenfalls durchaus den
Vorstellungen entsprochen zu haben, die Aristoteles von der iaxopia hatte (als
einer Darstellung der Ereignisse Kar)' eKaaxov), die ihn aber dazu veranlassten,

diese als weniger philosophisch als die Dichtung zu bezeichnen, und die
vielleicht einige Historiker seiner Schule - wie Duris von Samos - dazu
inspirierten, ihre Geschichtswerke vermehrt nach poetologischen Grundsätzen zu
komponieren16.

Es gibt somit mehrere Indizien, dass in hellenistischer Zeit eine
literaturtheoretische Auseinandersetzung im Gang war, einerseits zur Frage von Form
und Inhalt der zeitgenössischen Dichtung und andererseits zur Frage der
Darstellung und Wirkungsabsicht der Geschichtsschreibung. Die Vertreter der
aristotelischen Schule propagierten die Theorie der Einheit der Handlung in
Epos und Drama, und ihre dichtungstheoretischen Überlegungen scheinen die
Geschichtswerke ihrer Schüler bestimmt zu haben. Auf der anderen Seite standen

die 'Kallimacheer', die ihre historiographischen Schriften als schmucklose
Faktensammlungen verfassten; die künstlerische Ausgestaltung solcher Fakten
blieb auf die Dichtung beschränkt, in der - unter Missachtung des aristotelischen

Prinzips der Einheit der Handlung - verschiedenste Stoffe (auch der
Lehrdichtung) behandelt wurden und die deshalb von den Peripatetikern kritisiert

wurde. Da Kallimachos die aristotelischen Dichtungsprinzipien
offensichtlich nicht befolgen wollte, kann man annehmen, dass er auch ihrer
Anwendung auf die Geschichtsschreibung kritisch gegenüberstand, und vielleicht

14 Dazu Fräser, a.O. (oben Anm. 6) 511; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 150f./188f. Zu Istros
(FGrHist 334) vgl. L. Pearson, The Local Historians ofAttica (Chico, Cal. 21981) 136-144; vgl.
auch Fräser, a.O. 51 lf. und 777. Zu Philostephanos vgl. F. Gisinger, «Philostephanos», RE 20,
1 (1941) 104-118; vgl. auch Fräser, a.O. 513f. und 778.

15 Vgl. dazu Momigliano, a.O. (oben Anm. 6) 54-79; E. Gabba, «True History and False History
in Classical Antiquity», JRS 7 (1981) 53-60.

16 So die Motivation der 'tragischen Geschichtsschreibung*, wie sie zuerst Ed. Schwartz gesehen
hat und die. auch wenn man keine entsprechende Theorie zugrunde legen will, als Begründung
für die offensichtlich "dramatische' Gestaltung des Geschichtswerks des Duris durchaus plausibel

ist.



120 Therese Fuhrer

war gerade diese Frage auch Gegenstand seiner Auseinandersetzung mit
Praxiphanes. Die poetologische Diskussion der Dichter und Gelehrten um Kallimachos

einerseits und die Überlegungen zum Unterschied von Dichtung und
Geschichtsschreibung der Peripatetiker andererseits dürften jedenfalls in
wechselseitiger Beziehung gestanden haben. Dabei scheint das Verhältnis der
beiden literarischen Gattungen zueinander verschieden definiert worden zu
sein: Der Tendenz des Peripatetikers Duris, die Geschichtsschreibung dichterischer

zu gestalten, steht das Bemühen des Kallimachos gegenüber, dem
mythischen Stoff der Dichtung eine historische Dimension zu geben. Vom
Peripatos scheint die Anregung ausgegangen zu sein, die aristotelischen Dichtungsprinzipien

auf die Geschichtsschreibung zu übertragen, während die Kallimacheer

die Dichtung als kunstvoll verfeinerte Form ihrer antiquarischen Fakten-

und Materialsammlungen verstanden, die in der Prosaform ohne künstlerischen

Schmuck blieben.
Der Unterschied zwischen Historiographie und Dichtung bestand für die

Kallimacheer (ausser in der Form) also offenbar in der je verschiedenen
Zielsetzung: Die Geschichtswerke sollten ausschliesslich der sachlichen Information

und Belehrung dienen, während in den Gedichten der Stoff (der z.T.
durchaus historisch, jedenfalls aber durchsetzt ist mit antiquarischem Material)

in einer ästhetisch ansprechenden Form präsentiert wird. Nun wurde ja
die Frage nach der Zielsetzung von Kunst und Literatur seit der Sophistik
immer wieder gestellt. Nachdem sich Thukydides im Methodenkapitel gegen
seine Vorgänger gewandt hatte, die in ihren Werken das Publikum auf Kosten
der Wahrheit unterhalten wollten, stellten die Historiographen in der Nachfolge

des Thukydides (insbesondere Polybios) vermehrt das Kriterium des

Nutzens und der Belehrung (der cötpe/veia und der öi8aaKa/ua) in den Vordergrund.

Gerade in hellenistischer Zeit bildete sich dann aber eine Gegenbewegung

gegen die thukydideische Zielsetzung, d.h. man sah nun - mit einigem
Erfolg bei dem politisch desinteressierten Publikum in dieser Zeit - im
Unterhaltungseffekt (der \|/i)xaycoyia) das Ziel der Historiographie. Als Vertreter
dieser Tendenz sind etwa die Alexanderhistoriker Kleitarch und Kallisthenes
sowie Theopomp und die 'tragischen' Historiker Duris von Samos und Phylar-
chos zu nennen, die mit Vorliebe romanhafte Stoffe und sensationelle,
abenteuerliche, skandalöse, erotische und rührende Geschichten zur Darstellung
brachten oder die «psychagogische» Wirkung durch kunstvolle rhetorische
Gestaltung zu erzielen versuchten. Die u/u^aycoyia, die die Thukydideer in der
Folge der thukydideischen Kritik ihren Gegnern oder Vorgängern, v.a. Herodot.

zum Vorwurf machten, wurde nun gerade zur Tugend erhoben17. Auf eine

17 Dazu zuletzt F. A. Walbank. «Profit or Amüsement: Some Thoughts on the Motives of
Hellenistic Historians», in H. Verdin et al., Purposes ofHistory (Louvain 1990) 253: M. Hose.

Erneuerung der I 'ergangenhcil. Die Historiker im Imperium Romanum von Florus bis Cassius

Dio (Stuttgart/Leipzig 1994) 29-36. Zu dieser "psychagogischen" Tendenz als Reaktion gegen



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 121

Diskussion dieser Frage im Umkreis der Alexandriner verweist die von Strabon

(1.1,10 und 1,2,3) referierte Aussage des angeblichen Kallimachos-Schü-
lers Eratosthenes18: Er spricht Homer im besonderen und der Dichtung im
allgemeinen die Aufgabe ab. Faktenwissen zu vermitteln, weil die Dichtung ja
'unterhalten' und nicht 'belehren' - d.h. offenbar hier: Wissen vermitteln -
wolle19. Wenn wir also annehmen, dass die Alexandriner in hellenistischer Zeit
mit den beiden Kategorien der verschiedenen Zielsetzungen der Literatur
vertraut waren und sie wohl auch für sich in Anspruch nahmen, und wenn wir die
beiden Kategorien auf die Werke der kallimacheischen Dichter und Gelehrten
übertragen, lässt sich feststellen, dass die Kallimacheer in ihren historischen
Schriften kaum Unterhaltung bieten, sondern diese der Dichtung vorbehalten
wollten.

Ungeachtet solcher Versuche, die Wirkungsabsicht eines literarischen
Werks von seiner Form und Gattung abhängig zu machen, und auch ungeachtet

der Kritik, wie sie - in der Nachfolge des Thukydides - Polybios gegen die
Dramatisierung der Ereignisse zum Nachteil der Wahrheit geäussert hatte,
entwickelte sich die antike Geschichtsschreibung seit hellenistischer Zeit
vermehrt in die Richtung der 'tragischen' Darstellungsform, und in der römischen
Historiographie setzte sich seit augusteischer Zeit die 'psychagogische Richtung'

durch (Quintilian konnte diese literarische Gattung deshalb klar - und
im Widerspruch zu Aristoteles' Bestimmungen in der Poetik - als Dichtung in
Prosa charakterisieren)20. Antiquarische Faktensammlungen galten dagegen
gemäss dem damaligen klassizistischen Kunstverständnis kaum als literarisch
wertvoll und wurden wohl auch nicht der historiographischen Literatur (im
engeren Sinn) zugerechnet21. Sie fanden - meist in Form von (mopvfipaxa bzw.

die nüchtern-pragmatische Geschichtsschreibung der Thukydideer vgl. H. Strasburger. in

H. Herter (Hg.). Thukydides. WdF 98 (Darmstadt 1968) 468f. ders.. Studien zu Alten
Geschichte. Bd. 2 (Hildesheim 1982) 583f.

18 Dazu Pfeiffer. a.O. (oben Anm. 6) 153/192: dagegen Fräser. a.O. (oben Anm. 6) 777.

19 Diese Ansicht scheint allerdings zu den kallimacheischen Kunstprinzipien (insbesondere zur
positiven Beurteilung der Lehrdichtung) im Widerspruch zu stehen; doch da Eratosthenes
selbst gelehrte Dichtung im Stil des Kallimachos verfasst hat. kann die Äusserung kaum in
dem Sinn verstanden werden, dass er die Aufgabe der öi8aoKa/ua der Dichtung generell
abspricht. Sie bedeutet wohl nicht mehr, als dass nach der Meinung des Eratosthenes die
homerischen Epen nicht als zuverlässige Quelle für antiquarisches Wissen verwendet werden
dürften, da Dichtung im allgemeinen nicht 'belehren" wolle. Eratosthenes' Äusserung ist also

wohl eine Stellungnahme in der vieldiskutierten Frage, ob Homer als 'Quelle allen Wissens"

zu gelten habe (dazu M. Hillgruber, Die pseudoplutarchische Schrift De Homero. Teil 1.

Stuttgart/Leipzig 1994, 21 f., gegen den Versuch von Ziegler, Eratosthenes' Aussage dem
Peripatos zuzuordnen). Zur Problematik von Eratosthenes" Aussage im Verhältnis zu seiner eigenen

Dichtung vgl. Pfeiffer. a.O. (oben Anm. 6) 169f/210f; A. W. Bulloch. «Hellenistic Poetry».

in P. E. Easterling et al.. a.O. (oben Anm. 1) 604f.
20 Inst. 10.1.31. Dazu D. Flach, Tacitus in der Tradition der antiken Geschichtsschreibung (Göt¬

tingen 1973)13-52.
21 Dazu Momigliano, a.O. (oben Anm. 6) 59f.



122 Therese Fuhrer: Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung

commentarii - nur mehr als Quellenmaterial Verwendung, das dem Historiker
als Grundlage für eine stilistisch ausgefeilte und sorgfältig komponierte
Darstellung diente.

Die Frage nach der geeigneten Darstellungsform historischer Ereignisse
und Prozesse ist in der Geschichtsschreibung seit dem 19. Jh. in Europa und
den USA erneut Gegenstand geschichtstheoretischer Reflexionen und
Auseinandersetzungen. Zumal in den letzten vier Jahrzehnten wurde unter
Geschichtswissenschaftlern, Geschichtsphilosophen und Literaturwissenschaftlern

die Frage diskutiert, welche Form die historische Realität adäquater
wiederzugeben vermöchte: die Darstellung mittels chronologischer Tabellen,
graphischer Darstellungen und statistischer Daten-Analysen oder die Erzählung

der Ereignisse und Handlungen in ihrem zeitlichen Neben- und Nacheinander.

Gerade in der jüngsten Diskussion wurde von seiten der Literaturtheoretiker

vermehrt der Ruf «zurück zur Erzählung», zur Dramatisierung und
Personalisierung der Geschichte laut, dem allerdings die Historiker mit grosser
Zurückhaltung begegnen22. Hierin liegt wohl auch der grundlegende Unterschied

zur antiken Historiographie: Trotz der Kritik des Thukydides und des

Polybius und trotz der Tendenz einiger hellenistischer Gelehrter, die
Geschichtsschreibung als nüchterne Zusammenstellung von Fakten zu betreiben,
hat sie sich seit Herodot eher als Gattung der 'schönen Literatur' denn als
Wissenschaft verstanden. Die Frage, die Theodor Mommsen, der Literatur-
Nobelpreisträger von 1902, in seiner Rektoratsrede von 1874 aufgeworfen
hat23, ob der Historiker nicht vielleicht «mehr zu den Künstlern als zu den
Gelehrten» gehöre, stellte sich für den antiken Historiographen also nicht, und
so blieben auch die wenigen aus der antiken Literatur bekannten Versuche, in
dieser Gattung den Künstler hinter den Gelehrten zurücktreten zu lassen, ohne
Erfolg.

22 Eine Darstellung der unterschiedlichen Standpunkte findet sich bei H. White. «Das Problem
der Erzählung in der modernen Geschichtstheorie», in: P. Rossi (Hg.), Theorie der modernen
Geschichtsschreibung (Frankfurt a.M. 1987) 62f; für den Standpunkt des Historikers vgl.
J. Kocka. «Zurück zur Erzählung0 Plädoyer für die historische Argumentation», in: ders..
Geschichte und Aufklärung (Göttingen 1989) 8-20. Für die Forderung nach vermehrter
literarischer und dramatischer Gestaltung in der modernen Geschichtsschreibung vgl. C. Conrad/
M. Kessel (Hgg.). Geschichte schreiben in der Postmoderne. Beiträge zur aktuellen Diskussion
(Stuttgart 1994). bes. 25 mit Anm. 57.

23 Reden und Aufsätze (Berlin 1905) 11.


	Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung : zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie

