
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Komik und Alte Komödie

Autor: Flashar, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Komik und Alte Komödie

Von Hellmut Flashar, München

Der verehrte Freund und Jubilar Thomas Gelzer hat seit über 35 Jahren
das Verständnis der Alten Komödie durch zahlreiche Arbeiten entscheidend
gefördert. Schon seine erste grössere Arbeit über den epirrhematischen Agon
bei Aristophanes aus dem Jahre 1960 ist für die Struktur der aristophanischen
Komödie schlechthin grundlegend, und neben mehreren Aufsätzen ist vor
allem der grosse Artikel Aristophanes, der Komiker, in Pauly's Realencyclopädie
der classischen Altertumswissenschaft zu nennen, in dem Gelzer eine souveräne

Synthese nach dem damaligen Forschungsstand vorgelegt hat1.

Auch sonst ist die Alte Komödie von den verschiedensten Aspekten her
vielfältig untersucht. Neben der vorzüglichen neuen Fragmentsammlung von
Austin/Kassel2 gibt es zahlreiche Studien zu einzelnen Komödien oder
Komödienszenen, ferner wertvolle Untersuchungen zu den typischen Bauformen der
Alten Komödie3. Nach der spezifischen Komik der Alten Komödie ist indessen

weniger programmatisch gefragt worden. Natürlich enthalten nahezu alle
Arbeiten zu Aristophanes auch Beiträge zur Komik der Alten Komödie, wie sie
sich in Witz, Phantastik, Metaphorik, Parodie, Travestie, Ironie usw.
ausdrückt, aber es kommen eben jeweils nur einzelne Aspekte in den Blick, nicht

1 «Aristophanes. Der Komiker», RE Suppl. 12, 1970 (Sonderausgabe 1971) 1391-1570. Weitere
Arbeiten von Gelzer zu Aristophanes: «Aristophanes und sein Sokrates», Mus. Helv. 13 (1956)
65-93: «Tradition und Neuschöpfung in der Dramaturgie des Aristophanes», Antike und
Abendland 8 (1959) 15-31; Der epirrhematische Agon bei Aristophanes, Zetemata 23 (München

1960); «Hinweise auf einige Bücher zu Aristophanes», Mus. Helv. 21 (1964) 103-106;
«Aristophanes». Lexikon der Alten Well (Zürich/Stuttgart 1965) 310-313; «Dionysisches und
Phantastisches in den Komödien des Aristophanes», in: Probleme der Kulturwiss. 2 (Berlin
1966) 39-78; «Zur Versreihe der "Heroes' aus der Alten Komödie (Pap. Mich. Jur. 3690)»,
Zeitschr. f. Pap. u. Epigr. 4 (1969) 123-133; «Some Aspects of Aristophanes' dramatic Art in
the Birds», Bull, ofthe Inst, of Class. Stud. Univ. London 23 (1976) 1-4; «Aristophanes», in:
Das griechische Drama (Darmstadt 1979) 258-306; «Feste Strukturen in der Komödie des

Aristophanes», in: Entretiens sur l'ant. class. de la Fondation Hardt 38: Aristophane (Van-
dceuvres-Geneve 1991) 51-90; «Die Alte Komödie in Athen und die Basler Fastnacht», in: F.

Graf (Hg.), Klassische Antike und die neuen Wege der Kulturwissenschaften (Basel 1992)
29-61.

2 Als Vorläuferband erschienen 1973 die Comicorum Graecorum Fragmenta in Papyris reperta,
hg. von C. Austin; die Poetae Comici Graeci, hg. von R. Kassel/C. Austin, erscheinen seit 1983

(Bd. IV 1983, III 2 1984, V 1986, VII 1989, II 1991, zuletzt VIII 1995). Band III 2 enthält die

Fragmente des Aristophanes.
3 Vgl. den Forschungsbericht «Griechische Komödie» von B. Zimmermann in: Anzeiger f. d.

Altertumswiss. 47 (1994) 1-18. Einen Überblick über die Aristophanesforschung 1957-1992

gibt P. von Möllendorff, Grundlagen einer Ästhetik der Alten Komödie, Classica Monacensia 9

(Tübingen 1995) 9-24.



84 Hellmut Flashar

aber eine Systematik des Komischen, der sich ein Gebilde wie die Alte Komödie

zunächst auch zu entziehen scheint.
Auch im folgenden wird eine solche Systematik nicht gegeben werden.

Vielmehr sollen exemplarisch drei ausserhalb der Klassischen Philologie
liegende Ansätze vorgestellt werden, deren Übertragung auf die Alte Komödie zu
einer Systematik des Komischen beizutragen vermögen.

1. Der Witz

Der Witz ist das kleinste Element des Komischen. Jeder Witz ist (seinem
Anspruch nach) komisch, aber die Aneinanderreihung von Witzen ist noch
keine Komödie. Umgekehrt kommt keine Komödie ohne Witze aus. Der Witz
ist in der Regel nicht handlungsbestimmend; er ist gleichsam die Würze der
komischen Handlung. Für die Analyse der Struktur des Witzes beruft man sich

gern auf die Abhandlung in der Rhetorik des Aristoteles4, doch fehlt hier (wie
überhaupt im Griechischen) ein dem deutschen Ausdruck 'Witz' genau
entsprechendes Äquivalent; am nächsten kommen die Ausdrücke xö ye^ofov und
xö doxeiov. die aber ein weiteres Bedeutungsfeld haben. Es ist die Untersuchung

des Aristoteles auch eingebettet in eine Theorie der uneigentlichen
Redeweise, in eine Metaphorologie der Rhetorik. Doch wird soviel deutlich, dass

der Witz verbunden ist mit einer ganz bestimmten Art, etwas «vor Augen» (repö

öuuäxcov, Rhet. III 11,1411 b24) zu führen in überraschender und unerwarteter
Weise5, gelegentlich auch in Verbindung mit einer Täuschung, insbesondere
bei Wortwitzen (Rhet. III 11,1412al7). Ferner spielt das Moment der Verkürzung

des sprachlichen Ausdrucks im Witz eine Rolle (Rhet. III 11,1412b20—

23). Das für die Komik des Witzes entscheidende Moment des Schnellen und
Überraschenden liegt eben in der Verkürzung.

Die wohl umfangreichste moderne Analyse des Witzes ist diejenige von
Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten (1905)6. Sie

setzt bei der Bestimmung des Witzes ähnlich wie Aristoteles an, der freilich
nicht erwähnt wird und dessen Ausführungen Freud auch unbekannt gewesen
sein dürften. Der Ausgangspunkt stimmt aber überein; es ist der Witz eine

Verkürzung des sprachlichen Ausdrucks. Nun ist natürlich nicht jede sprachliche

Verkürzung ein Witz, sondern die Kürze des Witzes beruht auf einem
Verdichtungsvorgang in Verbindung mit einer Ersatzbildung (wie sie für
Freud auch in der Trauerarbeit geleistet wird). Dabei ergibt sich oft die Her-

4 Aristoteles, Rhetorik III 11. 141 lb24ff. Vgl. dazu W. Süss, «Das Problem des Komischen im
Altertum». NJbb f. Klass. Altert. 23 (1920) 37-45 und ders.. Lachen. Komik und Witz in der
Antike (Zürich/Stuttgart 1969).

5 Vgl. dazu M. Landfester. Handlungsverlaufund Komik in den frühen Komödien des Aristophanes

(Berlin 1977) 274.

6 In: S. Freud. Studienausgabe (hg. von A. Mitscherlich/A. Richards/J. Stachey) Bd. IV:
Psychologische Schriften (Frankfurt 41978: '1970) 9-219.



Komik und Alte Komödie 85

Stellung eines Mischwortes insbesondere bei Eigennamen, das dann den
Charakter eines Klangwitzes hat. Freud nennt als Beispiel u.a. «Millionarr» als

Mischbildung aus «Millionär» und «Narr», oder Wortwitze wie «Trauring, aber
wahr»: «Antigone - antik? Oh, nee» usw. Dieser Typ des Witzes findet sich
erstmals bei Aristophanes: das Musterbeispiel ist Labes (Vesp. 895. 899. 903)
zur Bezeichnung eines Hundes, der Käse gestohlen hat, in Anspielung auf den
im Jahr 425 wegen Unterschlagung angeklagten Feldherrn Laches, wobei in
der Mischform Labes durch den Rekurs auf taxjißdveiv bzw. Xaßeiv das gierige
Wegschnappen zum Ausdruck kommt. Ähnliche Klangwitze finden sich mehrfach

bei Aristophanes. z.B. in der Form: «Der Paphlagonier». wo das Klangbild
den Gemeinten bezeichnet. Andere Formen des Witzes (in der Analyse von
Freud) sind: der Unifizierungswitz (parataktische Reihung ungleichgewichtiger

Glieder: «Studenten. Professoren, Philister und Vieh»), der Modifizierungswitz,

der Witz auf der Grundlage der Doppeldeutigkeit von Wörtern
(övoc als Esel und Weingefäss. Vesp. 616; Heliast - Helios usw.). Freud selbst
führt keine Beispiele aus der antiken Literatur an. aber seine Analyse lässt sich
auch auf die Alte Komödie übertragen. Als Aufgabe ergibt sich auf diese Weise
die systematische Erfassung und Einteilung des Komödienwitzes in Typen und
Kategorien.

Der nächste Schritt ist die Analyse der Tendenzen der verschiedenen Arten

von Witzen. Freud unterscheidet den Witz hinsichtlich seiner Tendenz
vierfach: a) den feindseligen, b) den obszönen und zugleich entblössenden,
c) den zynischen und blasphemischen, d) den skeptischen Witz. Es ist ohne
weitere Belege deutlich, dass sich diese Tendenzen auch im Werk des Aristophanes

finden. Dabei wäre zu untersuchen, welcher Witz mit welcher Tendenz
innerhalb der Komödie von begrenzter oder von handlungskonstitutiver
Wirkung ist. Witzketten dienen der anhaltenden ye^coxo7ioiia und damit der
Gewinnung des Publikums. Der feindselige Witz steht unter dem Vorbehalt, dass

Feindseligkeit alles andere als witzig ist. Er ist Mittel der Solidarisierung von
Sprecher und Hörer gegen eine Objektperson: im Hinblick auf Aristophanes
wird man am ehesten an die Attacken gegen Kleon denken. Der obszöne Witz
(von dem Freud ausgeht, weil er das Verdrängte kompensiere) hängt in der
Alten Komödie mit dem phallischen Bereich zusammen; den zynischen Witz
wird man am ehesten in den Wolken finden, während der skeptische Witz
vorzugsweise im Spätwerk des Aristophanes anzutreffen ist. Freud selbst führt
dann als Anwendungsgebiete des Witzes auf: Nachahmung, Verkleidung,
Entlarvung, Parodie und Travestie. Es sind dies durchweg Erscheinungsformen
des Komischen, die in der Komödienforschung einzeln auch erörtert sind, aber
mit einer systematischen Analyse des Witzes verbunden werden sollten. Dazu
sind in der Abhandlung von Freud7 Kategorien bereitgestellt, wie sie in dieser
Ausführlichkeit sonst nicht anzutreffen sind.

7 Auf die Beziehung des Witzes zum Unbewussten (auf die es Freud eigentlich ankommt), auf
die Lustquellen des Witzes, den Lustmechanismus, den Hemmungs- und L'ntcrdrückungsauf-



86 Hellmut Flashar

2. Figur und Rolle

Träger des Witzes sind die handelnden Personen, die im Drama eine
'Rolle' haben. Der Witz als solcher ist nicht dramatisch, aber er ist Bestandteil
einer dramatisch gestalteten komischen Szene. Ansgar Hillach hat in einer zu
wenig beachteten Arbeit über die Dramatisierung des komischen Dialogs8 in
einer auch für die antike Literatur (die Hillach nicht heranzieht) fruchtbaren
Weise auf eine grundlegende Differenz zwischen komischer und tragischer
Gestaltung eines zugrundeliegenden Themas hingewiesen. Anders als in der
Tragödie ist in der Komödie zu unterscheiden zwischen der Figur und der
Rolle. Die Figur ist die Gestalt auf der Bühne (also z.B. Sokrates in den Wolken,-

Euripides in den Thesmophoriazusen und in den Fröschen, Dionysos in
den Fröschen usw.), die in der Fiktion des Stückes eine bestimmte Rolle spielt,
Sokrates als Lehrer, Dikaiopolis als Friedensstifter, der Paphlagonier als

Sklave, Trygaios als Weinbauer, der den Frieden bringt. Figur und Rolle müssen

nicht übereinstimmen, sie können auseinanderklaffen, wenn auch nicht
beziehungslos zueinander. Eine gewisse Differenzierung zwischen Figur und
Rolle ist wohl auch in der Tragödie möglich, nur ist sie viel geringer9. In der
Regel fallen in der Tragödie Figur und Rolle zusammen. Die grossen Gestalten
der Tragödie spielen sich selber, ihr Schicksal oder Teile davon. Dass dies in
der Komödie anders ist, hängt damit zusammen, dass ein mythisches
Handlungsgerüst nicht vorgegeben ist und daher die Figur und die Rolle der Figur
viel freier disponibel sind. Dabei kann in der Komödie (aber durchweg nicht in
der Tragödie) die Figur als Rollenträger die Fiktion des Stückes durchbrechen,
hauptsächlich im sogenannten a parte-Sprechen, wobei die Figur in der Wendung

an die Zuschauer aus der Rolle ausbricht, was bei Aristophanes häufig
vorkommt, aber gar nicht immer leicht feststellbar ist. Man kann die
sogenannten 'Fiktionsbrüche' in Kategorien einteilende nach Perspektive. Hillach
nennt dies «Distanzhaltungen der Rollenfigur», die ausserhalb der Rollenfiktion

(also in Durchbrechung der Fiktion) bedingt sein können durch die
Perspektive a) des Autors, b) des Schauspielers, c) der Figur. Diese Erscheinungen
sind häufig auch in der Alten Komödie anzutreffen, wenn auch die Perspektiven

hier nicht immer rein voneinander zu trennen sind. Der Rollenbruch
durch die Autorperspektive kommt bei Aristophanes sehr häufig vor, nicht nur

wand usw. wird hier nicht eingegangen. Ebenso bleibt hier das schon in den antiken Theorien
behandelte Problem des Lachens als Ausdruck der der Komödie eigenen f*5ovri ausser
Betracht. Vgl. dazu H. Flashar. «Aristoteles, das Lachen und die Alte Komödie», in: S. Jäkel/A.
Timonen (Hg.). Laughter down the centuries I. Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku
1994) 59-70.

8 A. Hillach. Die Dramatisierung des komischen Dialogs. Figur und Rolle bei Nestroy (München
1967). Wie der Titel anzeigt, bezieht sich die Arbeit auf Nestroy; ihr systematischer Teil lässt
sich aber auch auf die griechische Komödie applizieren.

9 Erhellend dazu O. Taplin. «Die Welt des Zuschauers in der Tragödie und Komödie des 5.

Jahrhunderts». Würzburger Jahrbücher f. d. Altertumsw. NF 12 (1986) 57-71.



Komik und Alte Komödie 87

in der Parabase. Es mag genügen, auf die Rede des Dikaiopolis in den Acharnern

496ff. mit der Anrede an die Zuschauer und Mitteilungen über das Fest

(Lenaeen), die Komödie und Politiker (Kleon) hinzuweisen; auf die Forderung
nach Absetzung des Kleon in den Rittern mit deutlichem Appellcharakter; an
die im Frieden angeredeten Zuschauer mit der Bitte, sich der Produktion von
Exkrementen zu enthalten, um den Himmelsflug des Mistkäfers nicht zu
gefährden (150-153) usw. Als Beispiel für einen durch den Schauspieler bedingten

Rollenbruch sei die Anweisung des Trygaios im Frieden an den
Maschinenmeister (cb ur|xavo7roie) zum Heraufziehen des Kranes angeführt. Dass der
Mistkäfer an einem Kran hochgezogen wird, ist ein bühnentechnisches
Problem, auf das hier aus der Perspektive des Schauspielers hingewiesen wird, um
das Spiel als Spiel durch die Erwähnung der Konstruktion durchschaubar zu
machen. Ein Beispiel für den Rollenbruch der Figur findet sich in den
Fröschen 297, als Dionysos aus Angst vor dem Ungeheuer Empusa am Eingang zur
Unterwelt sich hilfesuchend an den Dionysospriester wendet, der sich auf
seinem Ehrensitz in der ersten Zuschauerreihe befindet: iepeö, 8iacpv3taxc;öv u'
iv' cb ooi t\\)ixTiöxr\q. Dionysos 'fällt aus der Rolle', aber nicht aus der Figur,
denn er bleibt ja die Figur Dionysos, der nun Schutz bei seinem Priester sucht,
wobei die Situation allerdings dadurch kompliziert ist, dass er das Kostüm des

Herakles angezogen hat, also für eine Zeit lang die Rolle des Herakles spielt. Es

ist deutlich, dass eine systematische Erfassung der verschiedenen Arten der
'Fiktionsbrüche' ein wichtiger Beitrag zum Verständnis der Komik der Alten
Komödie wäre. Allerdings stösst hier die moderne literaturtheoretische
Betrachtungsweise, die von dem Postulat der geschlossenen Fiktion als Voraussetzung

ausgeht und die Eigenart der Komödie durch die Lizenz der Fiktionsbrüche

charakterisieren will, an ihre Grenze, weil für die Alte Komödie diese

Grundvoraussetzung nicht besteht. Für sie ist ja nicht ein komisches Einbeziehen

des Publikums charakteristisch, sondern das Herstellen einer Identifikation

auf der Grundlage einer Spielebene, die die Figuren, Rollen und das

Publikum umfasst. Es können ja die Figuren, die jeweils eine Rolle spielen, als

Gestalten zugleich im Publikum sitzen (Sokrates, Euripides, Lamachos usw.),
nicht nur die 'Typen' (Dikaiopolis, Strepsiades, Trygaios), mit denen sich Teile
des Publikums identifizieren können. Das Herstellen der Identifikationsebene
ist jedenfalls das primäre; am Anfang stand nicht die geschlossene Form des

Spiels, das für die Komödie charakteristische Fiktionsbrüche zulässt, sondern
die offene, das Publikum einbeziehende Spielebene, wie sie von Anfang an in
den präliterarischen Formen der Spott- und Rügelieder, den rituellen
Begehungen der Phallophorien usw. vorgegeben waren und dann mit der Kunstform

der Komödie die Bürgeridentifikation in der attischen Demokratie des 5.

Jahrhunderts ganz zwanglos ermöglichte, um erst allmählich sich zu einer
fiktionalen Geschlossenheit zu entwickeln.



88 Hellmut Flashar

3. Lachkultur und Karnevalisierung der Literatur

Diese Begriffe und ihre inhaltliche Ausfüllung werden seit einiger Zeit
vornehmlich im Zusammenhang mit dem Werk von Michail Bachtin diskutiert,

und zwar sehr intensiv in der Literaturwissenschaft, zunächst noch
zögernd und vereinzelt in der Klassischen Philologie10. Das hängt damit zusammen,

dass Bachtin selber sein Konzept eines karnevalesken Diskurses erst mit
der Satura Menippea beginnen und in Dostoevskij gipfeln lässt. Nun ist aber
evident, dass sich seine Kategorien und Bestimmungen mit Gewinn gerade
auch auf die Alte Komödie und deren spezifische Komik anwenden lassen,
allerdings nicht ohne Kritik an den Positionen von Bachtin selbst. Dieser
Aufgabe hat sich Peter von Möllendorff in umfassenden Analysen sowohl zu
Bachtin wie zur Aristophanischen Komödie in einer soeben erschienenen
Arbeit unterzogen", so dass hier ganz wenige Hinweise genügen können.

Bachtin versteht das Lachen - in ausdrücklicher Kritik gegen die
individualpsychologische Konzeption Freuds - als ein soziales Phänomen, als einen
ambivalent-dialogischen Vorgang, wie dies ja auch in dem Begriff Lachkultur
deutlich wird. Er hat seine Auffassung in der Arbeit über Rabelais (es war die
erst 1940 abgeschlossene Dissertation) aus der Untersuchung über den
mittelalterlichen Karneval entwickelt. Was Bachtin genau unter der dann vor allem
in dem Buch Probleme der Poetik Dostoevskijs erarbeiteten Theorie der karne-
valisierten Literatur versteht, wird nicht völlig deutlich und ist auch
unterschiedlich rezipiert worden. Bachtin scheint von einer karnevalesken
Ausnahmekultur auszugehen, die als Volkskultur in Auseinandersetzung mit einer
offiziellen Kultur in Verbindung mit bestimmten Riten und Symbolen zeitweilig

an die Oberfläche gelangt.
Diese Diskussionen sind nun nicht ohne weiteres mit den Verhältnissen

bei den Komödienaufführungen anlässlich der Dionysosfeste in Athen zur
Deckung zu bringen. Denn die Alte Komödie ist kein Ausdruck einer Verneinung

der offiziellen Kultur und ist auch kein blosses Ventil für aufgestaute
Aggressionen den Herrschenden gegenüber. Vielmehr ist die Alte Komödie
Bestandteil der offiziellen Poliskultur mit allen Konsequenzen, und es ist
gerade das Besondere jedenfalls der athenischen Kultur des 5. Jahrhunderts, dass

Komödie und Tragödie auf demselben Fest als gegensätzliche Gattungen

10 W. Rösler. «Michail Bachtin und die Karnevalskultur im antiken Griechenland», Quaderni
Urbinati di Cultura Classica. N.S. 23 (1986) 25-44; S. Döpp. «Antike Literatur und Karneval.
Ein Hinweis auf M. Bachtin». Mitteilungen des Deutschen Altphilologenverbandes 1987/1.

11-19.
11 P. von Möllendorff. Grundlagen einer Ästhetik der Alten Komödie. Untersuchungen zu Aristo¬

phanes und Michail Bachtin. Classica Monacensia 9 (Tübingen 1995) (Münchener Diss.

1994). Sehr instruktiv ist auch das Vorwort von R. Lachmann zur deutschen Übersetzung von
Bachtins Buch Rabelais und seine Welt (Frankfurt 1987) 7-46. Vgl. ferner L. Lindgren, «Die
Funktion des Lachens bei Rabelais», in: S: Jäkel/A, Timonen (Hg.). Laughter down the centuries

I. Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku 1994) 183-196.



Komik und Alte Komödie 89

gleichberechtigt nebeneinander bzw. nacheinander erfahren werden12. Gleichwohl

bleiben Merkmale des Festes, wie sie Bachtin herausgearbeitet hat, in
ihrer Bedeutung gerade für die Alte Komödie (als Äquivalent einer 'karnevali-
sierten Literatur') relevant. Dazu gehört das im Fest gefeierte Prinzip des

Wechsels (das mit Dionysos von jeher verbunden war), das Aufstellen von
Gegenentwürfen ohne Anspruch auf Dauer, wie dies gerade für die Alte Komödie

mit ihren utopischen Plänen charakteristisch ist. ferner das Umstülpen
einer ernsten Welt in der Parodie, ohne dass dadurch das Parodierte negiert
wird.

Auch Bachtins Ausführungen zur Lachkultur sind für das Verständnis der
Komik der Alten Komödie fruchtbar. Entsprechend der komplizierten Theorie
Bachtins von der dialogischen Wahrnehmung13 hat das Lachen als ein den
Einzelnen transzendierender Akt eine soziale Dimension, wie sie auch in den
rituellen Wurzeln der Alten Komödie erkennbar ist und in dieser selbst ihren
natürlichen Rahmen im Fest hat. Alte Komödie und Fest sind auf diese Weise
viel enger aufeinander bezogen als spätere Phasen selbst der griechischen
Komödie. Die Komödie des Menander ist nicht auf den Rahmen eines Festes

angewiesen, wohl aber die des Aristophanes14.
Insbesondere aber Inhalt und Stil der 'karnevalisierten Literatur', wie sie

Bachtin herausstellt, weisen einen so engen Bezug zur Alten Komödie auf, dass

man sich wundert, warum Bachtin (der ja von Hause aus Klassischer Philologe
war) die Verbindungslinien nicht selbst gezogen hat. An erster Stelle ist das
Groteske in allen Erscheinungsformen, insbesondere in seinem Bezug zur
Körperlichkeit zu nennen. Im Lachen offenbart sich für Bachtin eine «zweite
Wahrheit», wonach sich in der karnevalistischen Situation ein regelrechtes
Körperdrama mit Geburt, Geschlechtsakt, Wachsen, Essen, Trinken,
Ausscheidung und Tod abspielt, und zwar in der Dimension des Grotesken, bezogen

auf den «Volksleib», also auf die Anwesenden im Fest, die diesen Prozess

an sich selbst erfahren. Entsprechend gibt es eine karnevaleske Sprache, die
zwar Kommunikation stiftet, aber durch Aufnahme von Schimpfwörtern und
obszönen Ausdrücken die Normalsprache erniedrigt. Nun gibt es in der
griechischen Komödie gewiss kein kohärentes 'Körperdrama', aber die Phänomene

des Grotesken in seiner Leiblichkeit als Bestandteile einer rituell und
sozial verwurzelten Lachkultur sind Kennzeichen der Alten Komödie in einer
Häufigkeit, dass sich die Aufzählung erübrigt. Dazu gehört der ganze phalli-

12 Auf das vielbehandelte Verhältnis zwischen Tragödie und Komödie kann hier nicht eingegan¬

gen werden.
13 Diese Wahrnehmungstheorie selber kann hier nicht expliziert werden, vgl. dazu P. von

Möllendorff. a.O. (oben Anm. 11) 27-109.
14 Den beiden Sammelbänden von 'Poetik und Hermeneutik' Das Komische (1976) und Das

Fest (1989) hätte eine Behandlung der Alten Komödie unter der jeweiligen Thematik gut
getan. Über die Verbindung von Lachen und Fest vgl. auch S. Halliwell, «The Uses of Laughter

in Greek Culture». Classical Quart. 41 (1991) 279-296.



90 Hellmut Flashar: Komik und Alte Komödie

sehe Bereich, die Bedeutung der Exkremente, die Überhöhung des Leiblichen
durch Vergrösserung und vieles andere mehr. Analog dazu sind Metaphorik
und Bildersprache der Alten Komödie durch die Verkleinerung der grossen
Welt gekennzeichnet, z.B. durch den Bildbereich des kleinen Privathaushaltes
mit seinen Geräten als komischer Ausdruck hochpolitischer Gegebenheiten15.
Das Entscheidende ist, dass die grotesk-leibliche Komponente keine blosse
Obszönität und der Bildbereich der Verkleinerung keine harmlose Verniedlichung

darstellt, sondern beides aufgehoben ist in einem durch die Lachkultur
gegebenen Weltaspekt des Grotesken im umfassenden Sinne.

Schliesslich trifft auf die Alte Komödie zu, was auf dem Hintergrund der
nach Bachtin polyphonen Struktur der karnevalesken Literatur in Anwendung
auf die Alte Komödie 'Chronotope des Komischen' genannt werden kann16.

Entsprechend der ästhetischen Theorie Bachtins, wonach der literarische Held
(in der karnevalesken Literatur) nicht wie ein Subjekt im lebensweltlichen
Sinn handelt, sondern als Gegenüber des Rezipienten durch Hereintreten in
einen quasi raum-zeitlichen Kontakt eine Art überindividuellen Sinnakkumulator

darstellt, weisen die 'Chronotope des Komischen' in der Alten Komödie
auf die mannigfaltigen Überschreitungen von Raum und Zeit, aber nicht nur
im Sinne einer einfachen Grenzüberschreitung, sondern auch so, dass räumlich

Verschiedenes an einem Ort zusammentrifft, dass Ungleichzeitiges als

Gleichzeitiges erscheint, Vergangenheit und Zukunft, Alt und Jung ineinan-
derfliessen. wobei Fiktion und Theater in Raum und Zeit zueinander in besonderer

Spannung stehen. Auch hier sind einzelne Aspekte der raum-zeitlichen
Phantasie des Aristophanes schon lange Gegenstand der Forschung gewesen,
aber die Integration dieser Phänomene in eine einheitliche Konzeption ist das
Entscheidende17.

Die drei vorgestellten Beispiele mögen zeigen, welche Anregungen der
Aristophanesforschung zufliessen können, um bisher Erreichtes in systematischen

Kategorien des Komischen zu verankern18.

15 Hierzu grundlegend H.-J. Newiger. Metapher und Allegorie. Studien zu Aristophanes. Zete¬

mata 16 (München 1957).
16 Der Begriff Chronotop stammt von Bachtin; die Junktur 'Chronotope des Komischen' hat P.

von Möllendorff geprägt.
17 Beispiele aus der aristophanischen Komödie können hier nicht gegeben werden. P. von

Möllendorff. a.O. (oben Anm. 11) 112-150 u.a. hat diesen Aspekt an nahezu allen erhaltenen
Komödien des Aristophanes untersucht.

18 Für eine Fülle verschiedener Komik-Theorien vgl. auch B. Greiner, Die Komödie (Tübingen
1992). der jedoch auf die hier behandelten Probleme nicht eingeht.

Korrekturzusatz: Erst nachträglich werde ich aufmerksam auf H. Bims. «Freuds 'Der Witz und seine

Beziehung zum Unbewussten' als Modell einer Textsortenanalyse». Freiburger literaturpsychologische

Gespräche 9 (1990) 254-279. der zeigt, «welches bisher unaufgeschlossene literaturtheoretische
Potential in Freuds Witz-Buch enthalten ist» (256).


	Komik und Alte Komödie

