
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 53 (1996)

Heft: 1

Artikel: La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco

Autor: Ferrari, Franco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La generazione precosmica e la struttura della materia
in Plutarco

Di Franco Ferrari, Pavia

1. Introduzione

A differenza di molti platonici della sua epoca e di quella immediatamente

precedente. Plutarco di Cheronea lesse direttamente i dialoghi di
Piatone e prima di tutto il Timeo, che rappresentö veramente il punto di
riferimento principale del suo platonismo. A questo dialogo egli dedicö una serie di
scritti esegetici nei quali si impegnö a risolvere le difficoltä implicate in alcuni
passi. Si pensi, per esempio, all'opera perduta intitolata Sui fatto che secondo
Piatone il cosmo e nato (n. 66 Cat. Lampria), in cui Plutarco si faceva porta-
voce di una interpretazione letterale deH'affermazione contenuta in 28b7 e

attribuiva cosi a Piatone una concezione temporale dell'origine del cosmo1.

L/originalitä dell'esegesi plutarchea del dialogo platonico e tuttavia testimoniata

anche da opere giunte fino a noi. Tra queste ultime un posto di rilievo
merita naturalmente il trattato De animae procreatione in Timaeo che e dedi-
cato alla spiegazione della difficile pagina contenente la descrizione della ge-
nesi, della struttura e della divisione matematica dell'anima del mondo. Ma
anche aleune delle Platonicae quaestiones affrontano passi tratti dal Timeo di
cui si propongono di fornire un'interpretazione aderente ai principi canonici
del platonismo. o almeno a quelli che l'autore reputava essere tali.

Come detto, Plutarco fu un esegeta piuttosto originale, soprattutto se

confrontato con i platonici dei secoli immediatamente precedenti: e uno degli
ambiti in cui questa sua originalitä si manifestö in maniera piü eclatante e

certamente costituito dalla concezione della struttura e della funzione cosmica
della materia. Bisogna premettere che, uniformandosi a un uso in vigore tra i

medioplatonici e la cui origine risale ad Aristotele, Plutarco con il termine u/Vn

* II presente saggio rappresenta una versione leggermente ampliata del testo di una comunicazione

tenuta a Granada (Spagna) in occasione del IV Symposium Platonicum organizzato
dalla «International Plato Society», e avente per tema i dialoghi Timeo e Crizia (4-9 settem-
bre 1995). Ho preparato questo articolo presso l'Institut für Klassische Philologie und antike
Philosophie deU'Universitä di Berna, durante un soggiorno annuale di ricerca nel corso del

quäle ho usufruito di un sostegno finanziario della stessa Universitä (1995). Ringrazio il Prof.
A. Graeser che ha guidato con disponibilitä e competenza le mie ricerche durante l'arco di
due semestri.

1 Cfr. M. Baltes. Die Weltentstehung des Platonischen Timaios nach den antiken Interpreten
Bd. 1 (Leiden 1976) 38-45.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 45

si riferisce alla %(öpa platonica2. Ma non si tratta certamente dell'unico tratto
aristotelizzante presente nella sua esegesi del principio spazio-materiale del
Timeo. Egli infatti assegnö a quest'ultimo tratti di tensionalitä rivolta al principio

del bene, gli attribui un carattere compartecipativo rispetto alla genesi del
cosmo e inoltre interpretö la öXt) non come un concetto assoluto, ma sostan-
zialmente nei termini di una categoria relativa. Tutti questi aspetti costitui-
scono, come vedremo, la ripresa di motivi aristotelici. Tuttavia il carattere piü
interessante e innovativo della concezione plutarchea risiede nell'assegnazione
alla materia di una qualche forma di organizzazione fisico-ontologica precedente

rispetto all'intervento cosmopoietico del demiurgo: ed e questa un'ese-
gesi che trova piü di un appiglio nel testo platonico. A dire il vero, Plutarco
non formulö una simile dottrina apertis verbis, ma essa e ricavabile, come
vedremo, da un attento esame dalle sue opere3.

2. 77 rapporto tra xcopa e intellegibile nel Timeo

Prima di esaminare i documenti dai quali e desumibile la concezione

appena riassunta, mi sembra opportuno richiamare in forma estremamente
condensata i passi del Timeo che sembrano alludere a una qualche forma di
rapporto della %cbpa con l'intellegibile anche prima della generazione vera e

propria del mondo. Una formulazione generale si incontra in Tim. 51a7-bl
dove, a proposito del terzo principio, si afferma che esso e (i6Ta?iaußdvov öe

äTropCüTaxd 7ir| toO vor)ioö Kai öuaataüTÖTaTOv. Non e tuttavia chiaro che cosa
intendesse esattamente sostenere Piatone con questa fräse. II documento piü
esplicito relativo all'esistenza di una forma di organizzazione nella fase precosmica

si incontra in 53b 1: qui Timeo parla della presenza nell'ambito della
%cöpa di tracce (i%vr|) dei quattro elementi, il che dovrebbe appunto significare
che prima dell'introduzione dei principi aritmo-geometrici attraverso i quali
dio costitui gli axoixeia fondamentali, questi Ultimi possedevano una qualche
forma di esistenza. Poco sopra (52el-2), Piatone aveva attribuito alla dissomi-
glianza delle öuvdueic, la causa del disordine della spazialitä precosmica,
avendo avvertito che in questa fase la xcopa riceve le forme (uopcpai) degli
elementi4. Probabilmente analogo e il contesto di 69b2-8, dove si accenna

2 Cfr. l'espressione x<üpa Kai v)Xr\ in De Iside 372E-F in cui il Kai possiede quasi certamente un
significato esplicativo. II primo ad attribuire alla spazialitä del Timeo la denominazione di
materia fu, come detto, Aristotele in Phys. A2, 209bll. Anche in Alcin. Didasc. 162,29-31
assistiamo alla identifieazione tra i due termini.

3 Non la formulö esplicitamente in nessuna delle opere di cui siamo in possesso. Sappiamo che

Plutarco compose due scritti in cui e plausibile ritenere che questa concezione venisse esposta
in modo diretto: si tratta dei trattati dedicati alla materia (n. 85 cat. Lampria) e alla parteeipa-
zione dei corpi priman aH'intellegibüe (n. 68 cat. Lampria).

4 Risulta estremamente difficüe stabilire che tipo di rapporto Piatone coneepi tra txvr| e Suvti-

uetq: e probabile che sia l'irregolaritä delle Suvdpeic; a formare le tracce degli elementi; per



46 Franco Ferrari

nuovamente allo stato di disordine in cui si trovano gli elementi, o ciö che ad
essi corrisponde, in assenza di dio. Esistono poi altri passi in cui sembra
legittimo vedere allusioni a correlati precosmici dei quattro elementi: in 50c4-
5 il discorso cade su xd eimövxa Kai e^iövxa. definite xcov ovxcov dei uiun.-
uaxa: si tratta di principi che stabiliscono il modo d'essere della xtöpct prima
dell'intervento di dio. AI medesimo contesto dovrebbero appartenere gli dtpo-
uotcöuaxa di 51a2 e ancora i uiurjuaxa di 51b7. Vorrei prescindere del tutto da

una discussione relativa ai rapporti di identitä o di semphce contiguitä tra
questi termini: per gli scopi di questo saggio e sufficiente avere presente che
nella trattazione platonica del principio spazio-materiale si incontrano
allusioni a una qualche forma di organizzazione anche nella fase precosmica, e che

questa organizzazione ha a che fare con prefigurazioni degli elementi fisici
primari3.

Tra i lettori antichi del Timeo non si puö dire che questi accenni abbiano
suscitato un interesse particolare. Certamente Aristotele discusse e critico il
contenuto del passo 51a7-bl, quello relativo alla partecipazione della xü>Pa

all'intellegibile, ma e probabile che egli confondesse la questione dello stato
precosmico dello spazio-materia con il problema della partecipazione del
principio diadico-materiale all'intellegibile in occasione della generazione ontolo-
gica delle forme e dei numeri6.

Accenni allo stato precosmico della materia si incontrano anche nel trattato

De natura mundi et animae dovuto secondo la tradizione a Timeo di
Locri7, in Diogene Laerzio (III 76-77), la cui fönte opera delle interessanti
modifiche rispetto al testo platonico, e soprattutto in una pagina del De
aeternitate mundi di Filopono, il quäle riporta l'esegesi di alcuni neoplatonici8.
Credo, in ogni modo, che la riflessione piü interessante e significativa dal

punto di vista filosofico (almeno tra quelle pre-neoplatoniche) circa la
questione della presenza all'interno del principio materiale di una qualche forma
di organizzazione, e dunque di intellegibilitä, debba venire attribuita a

Plutarco.

questo cfr. C. Schoppe. Plutarchs Interpretation der platonischen Ideenlehre (Münster 1994)
168. La questione va comunque considerata aperta.

5 Giä gli antichi avevano tentato di comprendere il significato di questi accenni: si cfr. Procl. In
Plat. Tim. I 233.24-29 Diehl. dove il riferimento dovrebbe essere a 50c4. e I 419,28 in cui si

parla delle «forme inarticolate» presenti prima della genesi. La migliore delle discussioni
moderne mi sembra quella di F. M. D. Cornford. Plato's Cosmology (Cambridge 1937) 183-
190 e 198-199. Molto buona anche la messa a punto di K. Algra. Concepts ofSpace in Greek

Thought (Leiden 1994) 89-120.
6 Aristot. Phys. A2. 2O9b33-10a2. Giä Simpl. In Arist. Phys. 542.9-12 Diels aveva collegato il

pera>Lr|7iTiKÖv di cui parla Aristotele con il pexaÄapßdvov too voi*toC di Tim. 51a7-bl.
7 Cfr. 206.13-17 Marg: si veda il commento di M. Baltes. Timaios Lokros: Über die Natur des

Kosmos und der Seele (Leiden 1972) 50.

8 Ioan. Philop. Aet. mundi 546.3sgg. Rabe.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 47

3. L'esegesi plutarchea del testo platonico

E' noto che Plutarco individuö la causa del movimento della materia,
prima della generazione del cosmo, nell'azione di un'anima precosmica, priva
di intelligenza e costituzionalmente malvagia. Si tratta, ai suoi occhi, della
stessa anima la cui esistenza era stata ipotizzata da Piatone in Leg. X 896e4sgg.
allo scopo di spiegare la presenza del male nel cosmo. Per Plutarco
quest'anima irrazionale e priva di intelligenza andava identificata anche con la
dvdyKri di Tim. 47e5, con la uepiaxf] oüoia di Tim. 35a 1 sgg., con la or)|icpuxö<;

eTuüuuia di Pol. 272e6 e con l'd7reipia di Phü. 24a39. Si puö dire che egli spezzö
l'unitarietä della xc°pa platonica in due momenti: assegnö l'aspetto cinetico
all'anima precosmica e quello ricettivo e passivo alla materia. E' questa una
dottrina che egli espose in modo sistematico ah'interno del trattato dedicato
alla Generazione dell'anima nel 'Timeo', ma che certamente viene presupposta
anche in altri scritti10. Cosi facendo, Plutarco riusci a spiegare la presenza del
movimento anche nella fase precosmica, restando ben saldamente all'interno
degli schemi teorici del platonismo e in particolare servendosi del principio
secondo cui l'anima e la causa prima di ogni tipo di movimento11.

Nel corso della sua lettura sistematica del Timeo, Plutarco dimostra di
conoscere e utilizzare quegli sporadici accenni alla presenza di una qualche
forma di organizzazione precosmica sopra richiamati. Ciö e molto chiaro nel

cap. 9 del De animae procreatione (1016D-1017A) in cui viene addirittura
riportato il testo di Tim. 53a8-b5, quello relativo agli i%vn degli elementi. Per
tutto il capitolo Plutarco discute, sulla base della pagina platonica, la questione
dello stato precosmico della «realtä» prima dell'intervento della divinitä. A
dire il vero, egli modifica leggermente, ma forse in maniera non rilevante, il
contenuto della pagina platonica: a differenza che in quest'ultima, ad eseguire
l'opera di setaccio della x&>pa non sono ie öuvdueic;, bensi direttamente i quattro

generi (1016D). Probabilmente questo non significa altro se non che anche
ai suoi occhi le öuvdueic; erano strettamente connesse agli axoixeia fondamen-
tali. II contesto teorico che si trova nel cap. 24 (1024C) e esattamente identico:
Plutarco afferma che l'anima precosmica, definita oüoia ev uexaßo^aiq Kai

9 Plut. An. proer. 1014D-1015B e De Iside 370E-F. Sulla effettiva funzione del riferimento a

questa seconda anima in Piatone cfr. L. Torraca, «II problema del male nella teologia plutarchea»,

in AA.VV.. Aetas del 3 Simposio Espahol sobre Plutarco (Madrid 1994) 205-222. spec.
210.

10 An. proer. 1014Bsgg. e 1015B-F e Plat. quaest. IV 1003A-B. Su questa dottrina cfr. F. Ferrari,
Dio, idee e materia. La struttura del cosmo in Plutarco di Cheronea (Napoli 1995) 86-90.

11 Plat. Leg. X 895b 1 sgg. Naturalmente non voglio sostenere che l'interpretazione di Plutarco
sia corretta. ma solamente che egli tentö di spiegare una difficoltä presente in un testo
platonico. e cioe il movimento precosmico della x^pa. ricorrendo a una dottrina di Piatone
esposta altrove. quella appunto dell'anima come principio di ogni movimento. Si tratta del
metodo consistente nell'interpretare Platonem ex Piatone: per questo cfr. P. L. Donini,
«Plutarco e i metodi dell'esegesi filosofica», in I. Gallo/R. Laurenti (eds.). I Moralia di Plutarco tra
Filologia e Filosofia (Napoli 1992) 79-96. pp. 81 sgg.



48 Franco Ferrari

Kivfioeot, «distribuisce quaggiü le immagini di lassü» (öiaöiöoöoa evxaOt)a xdc;

eiceiüev eiKÖvac;) e sembra riferire questa azione alla fase precosmica. Ciö si

evince dal fatto che egli attribuisce questo processo alla «genesi» di Tim.
52d3sgg., da lui identificata con l'anima in se, della quäle appunto viene dis-
cusso lo stato «quando il cosmo non era ancora generato» (xou köouou uf|7rco

Yeyovöxoc;). L'espressione eicevüev etKÖvec; e piuttosto interessante: essa
dovrebbe essere solidale con quei termini che nel Timeo rappresentavano i
correlati precosmici delle idee degli elementi: eKet indica senza dubbio il
mondo intellegibile, per cui e legittimo vedere in queste «immagini di lassü» il
tentativo di tradurre i uxufiuaxa di Tim. 50c5 e piü in generale i principi che

agiscono nella fase precosmica12. A questi passi tratti dal De animae proerea-
tione, si puö aggiungere un testo contenuto nel dialogo dedicato alla scomparsa
degli oracoli. Lampria riporta il pensiero platonico relativo allo stato della
materia e del tutto in assenza di dio: egli afferma che le qualitä primarie
(7ipcoxai 7roiöxr|xec;) possedendo tendenze proprie, si dislocarono separate ma
non completamente distinte. E' probabile che anche questa espressione appar-
tenga all'ambito teorico relativo alle prefigurazioni precosmiche delle idee
degli elementi fondamentali13. In questa pagina, Plutarco sembra distinguere
gli elementi primari dalle rcoiöxrixeq-öuvdueic; loro congenite e da l'impres-
sione di intendere lo stato precosmico come il «periodo» in cui si ha il dominio
di queste qualitä e potenze14.

Sono, questi, documenti in cui la questione della presenza di un livello di
organizzazione nella fase precosmica pare sostanzialmente legata al problema
di fornire una corretta interpretazione del testo platonico. Plutarco non sembra

interessato a rieavare una dottrina particolare da questi accenni e neppure
sembra orientato a svilupparli in modo personale. Va in ogni caso sottolineata
la sensibilitä che egli dimostra per questo ordine di problemi, sensibilitä che
testimonia del rapporto diretto che intratteneva con i testi platonici. Del tutto
diversa la situazione nel De Iside et Osiride. Come e noto, in quest'opera
Plutarco si propone di interpretare alcuni aspetti della mitologia egizia alla
luce della filosofia platonica, e cioe in particolare alla luce della cosmologia del
Timeo. Nell'ambito di questa cornice, egli dedica una lunga discussione al

principio materiale che nel contesto del trattato viene identificato, in maniera
piü o meno esplicita, con la figura mitologica di Iside. Tale identifieazione ha

sollevato piü di una difficoltä da parte degli interpreti, difficoltä determinate
in modo particolare dal fatto che in questo scritto il principio impersonificato
da Iside assume aspetti di attivitä, psichicitä razionale, motricitä e addirittura

12 Cfr. C. Schoppe (cit. n. 4) p. 167 e F. Ferrari (cit. n. 10) 92-94.
13 Def. orac. 430D che riprende Tim. 52e. I commentatori antichi avevano stabilito una stretta

connessione tra queste qualitä, le potenze e le tracce di cui parla Piatone: cfr. ancora Procl. In
Plat. Tun. II 25.1 sgg. e F. M. D. Cornford (cit. n. 5) p. 183 n. 2 e 190.

14 Seguo l'interpretazione di A. Rescigno, Plutarco. L'eclissi degli oracoli (Napoli 1995) 420

n. 343.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 49

di orientamento in direzione del principio positivo che sono del tutto assenti
dalle altre opere, in special modo dal De animae proereatione in cui invece la
materia e certamente connotata in termini di pura passivitä, indifferenza,
assenza di motricitä, vale a dire secondo un modello non distante da quello
stoico15. Invece aU'inizio del cap. 58 del De Iside Plutarco prende addirittura
posizione in modo esplicito contro un modo di coneepire la öat| che sembra
essere proprio quello degli stoici. Leggiamo infatti che la materia non va conce-
pita alla stregua di un «corpo inanimato, privo di qualitä, inerte e di per se

stesso inattivo» (dvjruxov cutoiov dpyöv xe Kai dnpaKxov e\\ eauxoü). A suffra-
gare questa convinzione, egli presenta alcuni esempi che dimostrerebbero
come quella di materia possa essere una categoria relativa, un punto di vista
per mezzo del quäle interpretare determinati eventi. Infatti, anche l'anima e il
pensiero possono venire considerati materia nei confronti della scienza e per-
fino l'intelletto e stato considerato «luogo delle forme e matrice degli intelle-
gibili». Tutto ciö e possibile appunto perche, in generale, Plutarco sembra
interpretare l'essenza della materia come se essa non comportasse l'assoluta
assenza di ogni caratteristica e qualitä (oük ovxa näanq epr|ua Troiöxnxoc;, De
Iside, 374E-F)16. Ciö che importa e che il livello materiale costituisca uno
stadio in cui si ha una minor determinazione nei confronti della conclusione
del processo e piü in generale nei confronti dell'ente nella sua completezza
formale17.

La psichicitä e la cineticitä della materia sono caratteristiche facilmente
spiegabili in virtü della relazione precosmica tra la ß/Vr| e l'anima malvagia la

quäle, in quanto «causa priva di intelligenza», e responsabile dello sconvolgi-
mento che interessa la materia prima dell'intervento di dio (An. proer. 1015E e

passim). Anima malvagia e materia si coappartengono da sempre e dunque
una distinzione tra esse e possibile solamente dal punto di vista logico, dal
momento che non esiste una sezione di tempo in cui siano separate, essendo il
tempo, come sa ogni lettore del Timeo, generato insieme al cosmo18. II pro-

15 Plut. An. proer. 1014Fe 1015D. Per una discussione dei caratteri fisico-ontologici ascritti alla
üXt* rimando a Ferrari (cit. n. 10) pp. 80sgg.

16 Si ncordi che in Def. orac. 430D le qualitä primarie costituivano i principi presenti nella fase

precedente l'intervento divino. In questo passo del De Iside con l'affermazione che la materia
non e priva di qualitä, viene implicitamente ripresa la dottrina contenuta nell'altro testo. II

ricorso al singolare in luogo del plurale rappresenta una di quelle variaziom cui i lettori
antichi di Piatone ci hanno abituato.

17 Difficile negare la presenza di un alone aristotelizzante in questa concezione: si cfr. per
esempio Metaph. A3. 1070a20. Si veda a tal proposito P. Thevenaz. L'äme du monde, le

devenir et la matiere chez Plutarque (Neuchätel 1938) 109.

18 Plat. Tim. 38b6. In veritä Plutarco sembra ammettere una qualche forma di temporalitä
anche prima della cosmogenesi operata dal demiurgo: si tratta quasi certamente di un tempo
collegato al movimento disordinato del tutto nella sua fase precosmica. A questa dottrina
sembrerebbe alludere in Plat. quaest. VIII 1007C in cui parla di una materia di tempo amorfa
e priva di figura. Una dottrina strutturata relativa al tempo precosmico viene asentta a

Plutarco e Attico da Proclo. In Plat. Tim. I 276.30-277.7; ma e difficile Stabilire se essa sia

4 Museum Helveticum



50 Franco Ferrari

blema consiste piuttosto nello spiegare la presenza nel De Iside dell'attribu-
zione alla materia di un tipo di movimento e attivitä connotati in termini di
psichicitä razionale e orientamento al bene. Iside e defmita Kivnotc, eji\jn)X°^
Kai cppöviuoc; (375C). Inoltre, Plutarco concepisce Penia, identificata esplicitamente

con la materia, come evöed aüxf|v Kai)' eauxnv xou dyatfou, 7r.AT|pou-

uevr|v 5' ürc' aüxoö Kai rcotfoöaav dei Kai uexaXaußdvouaav (374D). Merita di
venire segnalata l'espressione che ho sottolineato: con essa Plutarco intende
mettere in luce che sta discutendo lo stato della materia in se, precedente cioe
l'intervento cosmogenetico della divinitä. E di questa materia in se si dice che
e bisognosa di un principio di cui e in qualche modo giä piena, che desidera e

di cui partecipa19. Evidentemente la causa di questo orientamento al bene non
puö essere l'anima in se, costituzionalmente irrazionale, malvagia e del tutto
priva di una ecpeon; Tipöc; dyat)öv. In effetti alla v,Xx\ i caratteri appena richia-
mati non possono che provenire da un principio razionale e intellegibile, con il
quäle essa risulta dunque in contatto anche prima della genesi del cosmo.
D'altra parte, questo parziale contatto con l'intellegibile fa si che essa lo desi-
deri, in conformitä al principio secondo cui si puö tendere a qualcosa solo se di
esso si e giä parzialmente in possesso.

Dunque la motricitä orientata al bene deriva alla 5/Vn dalla presenza in
qualche forma di un principio razionale e intellegibile con cui essa risulta
perciö in contatto anche prima della genesi del cosmo sensibile. A meno che,
naturalmente, non si voglia ascrivere questa spontaneitä razionale a un
soggetto metafisico cosmico, che assumerebbe in se i caratteri dell'anima del
mondo (ordine e attivitä razionale) e della materia (disordine e passivitä), il
che evidentemente finirebbe con l'attribuire a Plutarco una notevole confu-
sione20. Ma si potrebbero citare numerosi passi che provano come egli volesse

assegnare a Iside, e alla materia da essa impersonificata, una collocazione
coeva dal punto di vista logico al principio divino, vale a dire a Osiride.
Inoltre. Plutarco afferma che Iside «partecipa da sempre del primo dio» (xou
7üpcbxovj t)eoö uexaAayxdvouaa dei, 375A), il che significa che essa e in
relazione con l'intellegibile anche prima della generazione del mondo, dal
momento che la X)Xr\ (Iside) esiste prima della nascita del cosmo sensibile (Horo).
E' questa partecipazione a rendere possibile, come si e visto sopra, il desiderio

stata sostenuta effettivamente da Plutarco oppure non sia il frutto dell'esegesi di Attico
effettuata a partire da materiale plutarcheo: cfr. W. Beierwaltes in Gnomon 41 (1969) 127—

134. p. 132. M. Baltes (op. cit. n. 1) p. 44 e quanto dico a p. 89 del mio studio (cit. n. 10).
19 L'assegnazione alla materia di un desiderio orientato verso il bene e motivo presente anche in

Aristot. Phys. A9. 192al3—25. Cfr. il commento ad locum di W. D. Ross. Aristotle's Physics

(Oxford 1936) 348.

20 E' questa la tesi di H. J. Krämer. Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur
Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin (Amsterdam 1964) 93-101. A favore
dell'identificazione di Iside con la materia e non con l'anima (del mondo) ha portato buone

ragioni W. Deuse. Untersuchungen zur mittelplatonischen und neuplatonischen Seelenlehre

(Wiesbaden 1983)27-37.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 51

rivolto alla divinitä e a ciö che e collocato accanto ad essa, cioe presumibil-
mente il mondo delle idee (epcoxi xcov 7tepi eKetvov dyaiJcov Kai Kaicov)21. Mi
sembra dunque legittimo tentare di interpretare questi richiami a un contatto
precosmico della materia con il piano intellegibile alla luce degli accenni conte-
nuti nel Timeo, i quali, come si e visto, erano ben presenti a Plutarco nel corso
della sua esegesi diretta del dialogo platonico.

4. La eegenerazione precosmica» nel De Iside et Osiride

Nella seconda parte del cap. 54 del De Iside troviamo esposta, quasi unica-
mente in forma mitologica, una dottrina che dovrebbe appartenere al contesto
teorico di cui stiamo discutendo. Se l'interpretazione che propongo delle
affermazioni contenute in questa pagina e corretta, si dovrebbe concludere che

Plutarco radicalizzö a tal punto le indicazioni del Timeo, da proporre una
teoria asserente l'esistenza di una generazione precosmica da parte della materia.

II contesto generale sembra abbastanza chiaro: Plutarco sta discutendo lo
status fisico-ontologico del cosmo che, come appena si e detto, e rappresentato
in questo trattato dalla figura mitologica di Horo. Di esso si afferma che non e

puro e incontaminato come il padre, Osiride, il quäle simboleggia il piano
eidetico-divino della metafisica platonica. II mondo generato, invece, subisce
l'influsso della materia che, in virtü del rapporto precosmico con l'anima in se,

costituisce un elemento di disordine e di irrazionalitä. Tuttavia Horo riesce a

prendere il sopravvento e a imporsi, perche Hermes, che impersonifica una
forma non meglio precisata di tar/oc,, dimostra che «la natura produce il cosmo
dopo essere stata riconfigurata in conformitä all'intellegibile» (373B: 7upö<; xö

vonxöv f\ cpüaig uexaoxn.uaxi^ouevr| xöv köouov d7toöiöcoaiv). Questa riconfi-
gurazione della natura viene immediatamente focalizzata all'interno di un
contesto cosmologico, presentato anche esso in un linguaggio mitologico. La
nascita di Apollo a partire da Iside e Osiride che si trovavano ancora nel
grembo di Rea, vuole alludere, secondo Plutarco, al fatto che: Ttpiv eKcpavfj

yeveoüai xövöe xöv köouov Kai ouvxe^ea'Ofjvai (üicö) xoü Äöyou xn,v üXnv

cpüoei e^eyxouevnv en' aüxf) (codd. e Griffiths: aüxnv) dxeAfj xf)v 7rpcbxr|v yeve-
oiv ec;eveyKeiv (373B-C)22. Questo e il motivo per cui si dice che quel dio e

21 Cfr. anche Ser. num. vindicta 550E e Fac. orb. Iun. 944E con discussione in F. E. Brenk, «An
Imperial Heritage: The Religious Spirit of Plutarch of Chaironeia». ANRH U 36.1 (Berlin/
New York 1987) 248-349. p. 259.

22 II testo riportato e quello di J. G. Griffiths. Plutarch's De Iside et Osiride (Cardiff 1970). Si

tratta di un locus incertus. sottoposto a piü di una congettura da parte degli Studiosi: si veda.
oltre all'apparato di Griffiths. quello dell'edizione teubneriana a cura di W. Sieveking. Vera-
mente interessante la ricostruzione. largamente congetturale, di C. Froidefond. «Notes critiques

sur quelques passages du De Iside et Osiride de Plutarque». REG 85 (1972) 63-69.
pp. 65-68. poi riportata nell'edizione per le «Beiles Lettres»: rr)voA.T]v, cpuaai y?a*(opevr|v. äcp'

aü-cfjc, &xeXfj xf*v Ttpcoiriv yEveaiv Rispetto al testo di Griffiths si potrebbe. allo scopo di
facilitare la comprensione. inserire una virgola dopo vXr\v e una prima di xfiv; questo natural-



52 Franco Ferrari

nato mutilato e viene definito «Horo piü vecchio», infatti non si tratta di un
cosmo, ma di un eiöcoXov xi Kai köouou cpdvxaoua ueAAovxoc;.

La menzione del mito relativo al rapporto prenatale tra Iside e Osiride
dovrebbe proseguire l'argomento precedente di cui, anzi, sembra costituire in
un certo senso l'esplicazione (ydp: 373B). Questo significa che la riconfigura-
zione della natura si spiega attraverso la relazione tra le due divinitä principali,
le quali impersonificano appunto i principi metafisici della materia (Iside) e

dell'intellegibile (Osiride): questi ultimi sono, dunque, in contatto anche prima
della genesi del cosmo sensibile. Non solo. Questo contatto fa si che la materia
possa generare una sorta di «cosmo precosmico», un ei'öco^öv xi Kai köouou
cpdvxaoua ueAAovxo;. La materia «estrae» da se e «produce» la prima generazione

che dovrebbe rappresentare il processo che conduce a questa «apparenza
di cosmo».

Ma in che misura tutto ciö aiuta a comprendere quella cpüoic; uexaaxM.ua-
xi^ouevn rcpöc, vor|xöv che, secondo Plutarco, produceva il cosmo sensibile e in
un certo senso ne garantiva la positivitä o, quantomeno, sembrava spiegare la
sua derivazione da Osiride e dunque la supremazia in esso del bene sui male?

Questo non appare immediatamente evidente, dal momento che il soggetto
della generazione precosmica cui si allude nel mito non e la natura, bensi la
materia. E tuttavia interpretare la natura riconfigurata e orientata all'intellegibile

in termine di ö/Vn non e affatto illegittimo. In effetti esiste un importante
documento tratto dal primo discorso di Lampria contenuto nel De defedu
oraculorum in cui i due termini, materia e natura, sono implicitamente trattati
da sinonimi23. Lampria ascrive a una essenza, prima definita cpüoic; e immediatamente

dopo ö/Vr), la causalitä della dispersione e della distruzione, e intende
l'azione di questo principio come opposta alla causa intellegibile e divina.
Sebbene manchino indicazioni esplicite in tal senso, Plutarco dovrebbe pensare

qui a una materia compenetrata dall'anima in se, perche viceversa non si

capirebbe come essa possa essere causa di distruzione. Anche in De Iside
373B-C troviamo accostate materia e natura24: la uAT| entra in gioco in un
contesto che dovrebbe essere esplicativo dell'espressione cpüoic; uexaoxr|uaxi-
t^ouevr] 7ipöc; vor)xöv. Naturalmente a prima vista quest'ultima locuzione
sembrerebbe alludere al fatto che la materia (in generale la natura) a causa
dell'intervento cosmopoietico della divinitä viene configurata e ordinata
secondo principi geometrico-matematici. E tuttavia, come si e visto, Plutarco si

affretta a spiegare che il contesto al quäle pensa e quello dello stato precosmico

mente nel caso in cui l'aggettivo dxEÄf) sia da riferirsi a oXt* (Griffiths) e non a 7ipcbxr|v

yeveotv, come ritengono F. C. Babbitt. Plutarch's Moralia LCL vol. V (London 1962) e M.
Cavalli in Plutarco, Iside e Osiride (Milano 1985).

23 Def orac. 414D: r\ cpüaic;. paÄAov 5' r* vXr\. Cfr. anche 414F. Si veda il commento di A. Resci-

gno (cit. n. 14) pp. 291 sgg.
24 Cfr. anche appena sopra 372E e poi 375C in cui sembrerebbe trovarsi una implicita identifiea¬

zione tra materia e natura.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 53

dell'essere: ciö significa evidentemente che anche prima della genesi del cosmo
la materia-natura e configurata in direzione dell'intellegibile, il che le consente

appunto di generare questo cosmo precosmico.
Resta il problema di rendere con esattezza il pensiero contenuto nel passo

centrale dell'intera pagina. In effetti, i traduttori (e, come si e visto, gli editori)
non sono affatto concordi sui modo di intendere la struttura sintattica del
periodo. In particolare divergono sui termine cui si debba riferire l'aggettivo
dxeÄfj: per Griffiths occorre metterlo in rapporto a i3at|v il che significa che

verrebbe retto da eÄeyxouevrjv (un uso analogo e attestato, per esempio, in
Amic. mult. 94C: vouioudxcov döOKiucov e^teyxouevcov). Viceversa, secondo
Babbitt e Cavalli (i quali si attengono grossomodo al testo trädito) e natural-
mente secondo Froidefond (che questo testo modifica radicalmente), dxeAfj si

riferisce a 7r.pcbxr|v yeveoiv e dunque eAeyxouevnv sarebbe usato assolutamente
(per Babbitt che lo conserva). Dal punto di vista sintattico e contenutistico
entrambe le ipotesi sono plausibili: in effetti e altrettanto vero che la materia si

dimostra per se stessa «incapace» (senza un rapporto con l'intellegibile non
sarebbe certo in grado di produrre qualcosa) e che la prima generazione e

costituzionalmente «incompleta». Merita forse di venire segnalato un passo
delle Quaestiones convivales in cui Plutarco afferma che la prima generazione
si produce aüxoxeA.f|<; Kai d3ipooöef|c;, e dunque in modo opposto rispetto a

quanto risulterebbe se si accettasse la seconda delle costruzioni proposte. E'

pur vero che il contesto di Quaest. conv. II 3, 638A non e immediatamente
cosmologico, e tuttavia e probabile che anche nel corso di questo £r]xr|ua
tematiche appartenenti all'ambito della yeveoic; xoü 7tavxö<; fossero celate
all'interno di un dialogo apparentemente senza significato filosofico. Ma questo

non vuole dawero essere un argomento in favore della interpretazione di
Griffiths. In effetti, per quello che si vuole sostenere in questa sede, non e poi
decisivo prendere posizione sulla questione. Personalmente condivido,
almeno in parte, le ragioni teoriche che hanno indotto Froidefond a emendare il
testo dei manoscritti: egli osserva che nel De Iside la concezione plutarchea
della materia ha subito influssi aristotelici in virtü dei quali la hXx\ puö consi-
derarsi una «forza creatrice orientata verso l'intellegibile». Tuttavia non mi
sembra che il testo trädito, se correttamente inteso, contenga poi una cosi
radicale svalutazione della materia come quella che ad esso ascrive Froidefond.

Ma la questione puö venire lasciata aperta.
Inoltre, come si e visto, l'attribuzione alla materia di un carattere attivo e,

dunque, di un ruolo compartecipativo nella genesi della realtä sensibile, rap-
presenta un motivo filosofico certamente rintracciabile in Aristotele, ma alla
cui elaborazione pote contribuire anche un'esegesi attenta dei dialoghi platonici.

L'espressione 7rpcbxr| yeveoic;, che rappresenta il centro focale di questa
pagina, e ricavata da Leg. X 895a8 dove designava l'anima «principio di ogni
movimento». Ciö significa. dunque, che questa generazione ha a che fare con



54 Franco Ferrari

l'anima. il che non puö dawero costituire una sorpresa dal momento che la
materia. la quäle produce la prima generazione, e animata. Tuttavia a fornire
la 7r.pcöxr| yeveoic; non sembrerebbero sufficienti materia e anima in se, perche
la materia compenetrata da questa anima malvagia, non dovrebbe essere in
grado di produrre qualcosa che ha pur sempre a che fare con un cosmo, seb-

bene, come si e detto, si tratti di una «immagine e di una parvenza del cosmo»
che sta per venire generato. In realtä e molto probabile che qui Plutarco voglia
alludere alla presenza nella materia, anche prima dell'intervento cosmopoie-
tico del demiurgo, di quelle «tracce di elementi» alle quali Piatone aveva accen-
nato. Esse costituiscono in qualche modo un primo livello di organizzazione e

per questo possono defmirsi, e esattamente in questo senso vengono interpre-
tate da Plutarco, «tracce dell'intellegibile».

Se questa interpretazione e corretta, dovrebbero risultare piü chiari tutti
quei riferimenti a una sorta di cooperazione tra il principio intellegibile (Osiride)

e la materia (Iside) che si incontrano nello scritto. La ö/Vr| collabora con
l'dpxr] noetico-intellegibile (la desidera, tende ad essa) appunto perche in qualche

modo ne partecipa anche prima che il cosmo sensibile venga generato25,

cosmo sensibile che rappresenta dunque il frutto di questa collaborazione.
Esattamente nell'ambito di questo contesto teorico si devono leggere quei passi
che assegnano alla materia un ruolo «attivo» nella generazione del mondo: ad
es. 377B in cui ad Iside si attribuisce non solo un compito passivo (ürcoöexo-

uevr|). ma anche uno «distributivo» (öiaveuouoa). Ciö awiene subito dopo che

Plutarco ha assegnato entrambe le divinitä alla uotpa del bene, cui dunque
anche Iside-materia appartiene.

Tutto ciö significa che Plutarco individuö all'interno della dimensione
della «necessitä» tre distinti (solo logicamente. s'intende) livelli: (a) una materia

amorfa, priva di qualitä e di determinazioni. concepita in base al modello
stoico: (b) una materia compenetrata dall'anima in se e dunque mossa di un
movimento disordinato e irrazionale; (c) una materia in contatto con tracce e

prefigurazioni degli elementi e, per questo, in qualche modo partecipe
dell'intellegibile e dunque in grado di generare da se un «cosmo precosmico». Vale la

pena di osservare che cosi facendo Plutarco si mantenne entro gli schemi
teorici del platonismo: infatti la possibilitä che la materia entri in contatto con
l'intellegibile anche nella fase precosmica viene garantita dalla presenza di
un'anima. che consente al sostrato di essere ricettivo e dunque di venire
impresso. E' in questo modo salvaguardato il principio platonico secondo cui non
si da intelletto (in questo caso intellegibile) senza anima26.

25 E' probabilmente piü corretto parlare di un contatto precosmico della materia (e dell'anima)
con i vor|xd piuttosto che con il voie cfr. le giuste osservazioni di C. Schoppe (cit. n. 4) p. 165.

26 Plat. Tim. 30b3-5. Phil. 30c9. Soph. 249a4-8 e Plut. Plat. quaest. IV 1002F. Cfr. W. Deuse.

(cit. n. 20) p. 22 n. 36.



La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco 55

5. Conclusioni

Plutarco si servi anche in questo caso del metodo esegetico consistente nel
comprendere un determinato contesto teorico che si trova in un dialogo a

partire da dottrine ricavate da altre opere: nella fattispecie la concezione della

presenza nel principio spazio-materiale di tracce di elementi viene spiegata
anche con il ricorso alla defmizione di anima (prima generazione) contenuta
nel X libro delle Leggi. Ma probabilmente nel caso qui esaminato le cose erano
piü complesse. Non si trattava semplicemente di comprendere e interpretare
correttamente Piatone a partire da ciö che quest'ultimo aveva altrove detto,
ma si poneva all'interprete anche un problema filosofico decisamente rile-
vante. Plutarco aveva formulato qualche pagina prima del passo sui quäle mi
sono soffermato il principio asserente la supremazia (Kpdxo;) nel cosmo del
bene sui male (De Iside 37IA). In effetti, se noi ci poniamo da un punto di vista
filosofico generale, dovremmo poterci rendere conto della problematicitä di
un simile assunto una volta che si ammettesse l'assoluta assenza di qualsiasi
elemento «positivo» da uno dei due principi dai quali si origina il mondo
sensibile. a maggior ragione se il principio sui quäle si esercita l'azione cosmo-
poietica del demiurgo viene concepito a dominanza assiologica negativa.
Risulta cioe difficile comprendere come l'dvdyKri possa venire «persuasa» dal
voüe; se quest'ultimo fosse da essa del tutto assente: si tratta di un motivo che

dovette essere in qualche modo presente allo stesso Piatone27. Nel De Iside
Plutarco si sforzö appunto di sviluppare una cosmologia in cui la materia
risultasse in qualche modo in contatto con l'intellegibile anche prima dell'in-
tervento demiurgico. Essa possiede giä nella sua esistenza precosmica tracce di
razionalitä che le consentono di generare da se un cosmo, il quäle si ponga, in
un certo senso. come punto di riferimento per il cosmo generato. Una dottrina
di questo tipo testimonia della volontä, da parte di Plutarco, di contemperare
motivi teorici (in parte ereditati dal confronto con Aristotele) con l'esigenza di
un'esegesi puntuale dei dialoghi platonici.

27 Cfr. H. Happ. Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff'(Berlin/New York 1971) 107 e

K. Gloy, Studien zur platonischen Naturphilosophie im Timaios (Würzburg 1986) 27sgg.


	La generazione precosmica e la struttura della materia in Plutarco

