
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 52 (1995)

Heft: 4: 6

Artikel: Zu Platon, Phaidros 229c6ff.

Autor: Bernard, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-40576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-40576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Piaton, Phaidros 229c6ff.

Von Wolfgang Bernard, Rostock

In der Einleitung des Dialoges kommt Phaidros, weil man am Iiissos
angelangt ist, auf die Geschichte zu sprechen, dass dort Oreithyia von Boreas

geraubt worden sei (229b4ff.). Er fragt Sokrates, ob er das für wahr halte.
Dieser erwidert (c6-d2; Text Burnet): 'AAA' ei &7n.axo(r|v, coarcep oi acxpoi, oük
äv äxonoq e'ir|v, eixa acxpi^öpevcx; cpavr|v auxrjv rcveupa Bopeou Kara xtöv jiAt|-
alov 7cexpcbv auv OappaKeia rcai^ouaav cbaai, Kai ouxco 5f] xeAeuxijaaoav
Aex"dfivai urco xou Bopeou ävap7raaxov yeyovevai - f\ e^ 'Apeiou rcayou- Aeyexai

yap ai> Kai ouxoq 6 Aöyog, (bq eKetüev dAA' oük evi>ev8e f]p7iaai)r|. Editorial
bietet die Stelle vor allem zwei Probleme. Erstens wird zuweilen an eixa aocpi-
£öjj.evo<; (paipv Anstoss genommen. Zweitens hat eine Reihe von Philologen1
den Schluss der Passage (f| e^ Apeiou Tcayou T]prcdcn)T|) athetiert.

Zunächst kurz zum zweiten Problem: Die Athetese wird unter anderem
damit begründet, dass Hermeias in seinem Kommentar auf die Areopag-
Variante mit keinem Wort eingeht. De Vries hält dem entgegen (49; zu 229dl-
2): «Hermias (28.12ff.) offers (on b 5) two explanations of the myth; he is not
interested in variant traditions about its place.» So sehr de Vries' Skepsis
gegenüber Schlüssen e silentio grundsätzlich berechtigt ist, so ist doch anderseits

Hermeias'2 Deutung auf einer genauen Analyse des Literalsinns der
Geschichte aufgebaut. Es wäre für seine Interpretation keineswegs irrelevant, ob
die Geschichte an der Stelle spielt, wo sich Sokrates und Phaidros jetzt befin-

* Ganz herzlich danke ich Ernst Heitsch, der zu einem ersten Entwurf dieser Miszelle brieflich
ausführlich Stellung genommen und mir so zu einer noch differenzierteren Behandlung der
diskutierten Probleme verholfen hat Abgekürzt zitiert werden im folgenden H Bernard

Hildegund Bernard, Hermeias von Alexandrien, Kommentar zu Piatons 'Phaidros', Buch I &
II Übersetzung mit Einleitung (Diss Marburg 1994, noch nicht publiziert), De Vries G J

De Vries, A Commentary on the Phaedrus of Plato (Amsterdam 1969), Hermeias Hermiae
Alexandrini in Platoms Phaedrum scholia ed P Couvreur (Pans 1901, Ndr Hildesheim
1971), Kraus W Kraus, «Piaton, Phaidros 229b-d», WSt 106 (1993) 5-7, Vinzent O Vin-
zent, Textkritische Untersuchungen der Phaidros-Papyri (Diss. Saarbrucken 1961)

1 Dazu genauer Kraus 5

2 So unbestritten es ist, dass Hermeias' Kommentar auf eine Lehrveranstaltung Syrians zurückgeht

(vgl Herrn 92,6-27, 148,8-13, 154,2Iff), scheint es mir doch zu weit zu gehen, darum
einfach von 'Syrian' statt 'Hermeias' zu sprechen Wie jetzt H Bernard (Kap 1 2) zeigt,
weicht Hermeias' Kommentar durchaus im Detail von Syrians Auffassungen ab, wobei er sich
offenbar bisweilen - und dies ist fur den hier verfolgten Zusammenhang besonders bedeutsam

- auch auf andere Lesarten stutzt Dass Hermeias' im folgenden dargestellte Interpretation

mit der Syrians identisch ist, ist mithin nicht gewiss, und es lässt sich auch nicht sicher

sagen, ob Hermeias' Version den Text der Syrian, dem Schuloberhaupt in Athen, zu seiner
Zeit vorliegenden Handschrift wiedergibt



Zu Piaton, Phaidros 229c6ff. 221

den, oder auf dem Areopag, zumal er auch Sokrates als Boreas, also als Vertreter

der göttlichen Vorsehung, nimmt, der die nach Erkenntnis strebende Seele

(Oreithyia bzw. Phaidros) in den selbstgewählten Tod (die Befreiung von den
durch die unteren Seelenteile erzeugten Beeinträchtigungen) führt, den der
Philosoph gemäss der Darstellung im Phaidon (80e/81a) anstrebt (Hermeias
29,17-26). Es scheint mir darum recht wahrscheinlich, dass Hermeias die
Areopag-Variante in seinem Text tatsächlich nicht vorliegen hatte. Ob man
deshalb freilich die ganze Passage tilgen sollte, muss fraglich bleiben3.

Wichtiger scheint mir jedoch das Zeugnis des Hermeias für das erste
Problem (eixa aocpi^ofievoq (pair|v). Von der Mühll hat in dieser Zeitschrift 9

(1952) 58 vorgeschlagen, in c7 ei statt eixa zu lesen, und als Parallelen für eine
solche Konstruktion (von zwei el-Sätzen gerahmter Hauptsatz) auf Phd.

67e6ff., Symp. 194dl-4 und 208c2ff. verwiesen4. Die Konjektur ist von den

Herausgebern zwar erwogen, jedoch gewöhnlich nicht in den Text aufgenommen

worden; man vergleiche etwa die Ausführungen von de Vries (49; zu
229c7)5. Tatsächlich bieten offenbar alle uns erhaltenen Handschriften und
Pap. Ox. 1016 (3. Jh. n.Chr.)6 eixa.

Analysiert man jedoch die Paraphrase, die Hermeias von Alexandrien in
seinem Kommentar zu dieser Stelle gibt, so gelangt man mit einiger
Wahrscheinlichkeit zu dem Ergebnis, dass ihm ein Text vorlag, in dem tatsächlich gi
und nicht gixa gestanden hat7. Von der Mühlls Konjektur wäre damit durch

3 Heitsch hebt im Brief hervor, dass erstens der Papyrus aus dem 3. Jh. n.Chr. die Passage

enthält und zweitens das Ganze für eine Marginalie zu lang ist. Die beiden Argumente
sprechen tatsächlich gegen eine Athetese, selbst wenn Hermeias die Worte ij fipndat)r| in
seiner Hs. wirklich nicht gelesen hat. Einen neuen Lösungsvorschlag unterbreitet jetzt Kraus.

4 Heitsch weist mich brieflich auf den recht ähnlichen Fall Thuk. 1,35,3 hin, wo gemäss den
Hss. steht: Kai Setvöv ei xotaSe pev eaxat... ripcü; 8e... eip^ouot Kai änö xfjq aZZoifev 7tot)ev

cbcpeA-tai;, eixa ev ä8iKf|paxt Oijaovxat netaOevxcov öpcöv a 8eöpei)a. Auch hier gibt es eine

Konjektur, die eixa durch 'wenn' ersetzt (Stahl, Hude u.a.: ei xe). Anders als an der vorliegenden

Phaidrosstelle hat sich für die Thukydidespassage die Konjektur weitgehend gegenüber
der Version der Hss. durchgesetzt; auch A. W. Gomme, A Historical Commentary on Thucydi-
des, Vol. I (Oxford 1945) 169 (zu xfjq JtpOKetpevrn; ^uppaytaq) stimmt, wenn auch mit leichtem

Zögern, zu.
5 Vgl. allerdings E. Salin, Piaton, Gastmahl. Phaidros, übertragen und eingeleitet von E. S.

(Basel 1952), der übersetzt: «Wenn ich wie die 'Weisen' nicht daran glaubte, tät ich nichts
besonders Auffallendes, falls ich rationalistisch erklärte ...» (116), und sich ausdrücklich Von
der Mühll anschliesst (200); ebenso W. Buchwald, Piaton Phaidros, herausgegeben und übersetzt

von W. B. (München 1964) 12, mit Berufung auf Von der Mühll (174), der übersetzt:

«Nun, falls ich ungläubig wäre wie die Gelehrten, würde ich wohl nicht auffallen, wenn ich
gescheit täte und sagte ...» (Auszeichnungen von mir).

6 Der Papyrus hat sogar einen Hochpunkt vor eixa. Ansonsten weicht sein Text von der oben

wiedergegebenen Fassung Burnets nur in zwei Punkten ab: urco Bopeou statt Ü7tö xoü Bopeou
und ou r] OappaKeta verlesen aus oöv OappaKeia. Vgl. dazu Vinzent, 58-60.

7 Dies ist mir erstmals bei der Vorbereitung auf einen Berner Vortrag im Sommer 1990
aufgefallen. Bei der Darstellung der von Hermeias für seine Deutung vorausgesetzten Textes in
Spätantike Dichtungstheorien, Beitr. z. Altertumskunde 3 (Stuttgart 1990) 23, hatte ich noch

eixa statt ei gelesen.



222 Wolfgang Bernard

den Befund zumindest einer, uns sonst verlorenen Handschrift aus dem
5. Jahrhundert n.Chr. bestätigt. Hermeias führt aus (30,10ff.), die Stelle werde
oft als generelle Absage an allegorische Deutung verstanden. Das sei aber
nirgends Sokrates' Position. Er sei jedoch gegen materialistische Allegoresen,
und das bringe er auch hier zum Ausdruck. Dann folgt die Paraphrase des oben
zitierten Satzes aus Piatons Phaidros: "O Kai vuv (ppaiv, öxt eav ava^xuaacov
xoOxov xöv jiutfov eiq cpuoiKac; aixiaq avaöpajico, Kai eiTao öxt Ttai^ouaav xf]v
'Dpeiüuiav xö nveupa xoO Bopeou cpuofjoav acpoöpöv <bi)r|aev [auxpv] Kaxa xcov

rcexpcbv Kai oüxocx; arcotfavouoav Äextfnvai urcö xou Bopeou dvap7caai)fivai, nfoq
eycb ouk av axojroi; elKoxcoc; Äoyicn)eir|v; (30,15-20; Text Couvreur).

Hermeias fasst also den ganzen Satz als Frage auf und stellt das, was in
seinen Augen der Hauptsatz ist, zwecks Vereinfachung der komplizierten
Periode ans Ende. Aus oük av axorco«; eir|v (Phdr. 229c6f.) wird 7t(ög eycb

oük av axoTiot; ebcöxcoc; Äoyicri)elr|v; (Herrn. 30,19f.). Den einleitenden
Konditionalsatz aXX ei <X7tioxoir|v, cbcrxep oi oocpoi, {Phdr. 229c6) gibt Hermeias
wieder durch eav dva7cxuaacov xouxov xöv püi)ov eiq cpucn.KÖ<; aixiat; ava-
öpapco (Herrn. 30,16).

Hermeias setzt mithin den Unglauben der 'Weisen' mit den Mythendeutungen

derjenigen gleich, die zur Erklärung nur materielle Ursachen heranziehen,

wie er gleich darauf (30,20ff.) noch näher ausführt8. Er denkt dabei an die
berühmte Phaidon-SteWe (98b-99c), wo Sokrates die Ursachenanalyse seiner
philosophischen Vorgänger als unzureichend, weil nur auf Materialursachen
achtend, kritisiert9. Hermeias' Paraphrase schliesst sich also seiner Intention
nach ganz eng an den platonischen Text an, nur dass dieser dabei prägnant
ausgelegt wird. Die logische Struktur des Argumentes wird präzise
nachgezeichnet. Den letzten Teil des Satzes eixa aocpi^öpevo«; cpair|v aüxpv nveupa
Bopeou Kaxa xcbv TtÄpaiov rcexpcov auv OappaKeia nat^ouaav cbaai, Kai ouxco

8ij xeÄeuxf|oaaav ^exüf)vai ürcö xou Bopeou övapTuaoxov yeyovevai, fügt
Hermeias an den begonnenen Konditionalsatz (eav avaSpapco) an: Kai einco öxi
jrai^oucjav xf|v 'DpelOuiav xö rcveupa xou Bopeou (puafjaav acpoSpöv djdrjaev

8 Hermeias 30,20f: Aüxr) yäp f] ctvdnxu^tc ciic ävanxücraouaiv oi aoipol, xouxeaxiv oi rcepi xä

cpuCTiKa öiaxpiiyavxeq, yLiaypoq eaxi Kai eiKoxoXoyia.
9 Die Berechtigung, auf diese Passage aus dem Phaidon zurückzugreifen, ergibt sich für

Hermeias aus Piatons Verwendung des Begriffs axonoq zur Charakterisierung eines philosophischen

Vorgehens Phd 98b7ff sagt Sokrates, Anaxagoras nenne für die Ordnung der Welt gar
keine bestimmten Ursachen, sondern «Lüfte, Äther und Wasser und viele andere axoira», und
weiter unten (99a5), es sei axorcov, das, was nur notwendige Voraussetzung von etwas sei, als

dessen Ursache zu bezeichnen. An der jetzigen Phaidros-Stelle ist axorco«; in oük äv äxorco«;

eir)v (229c6f.) gemäss Hermeias' Deutung ebenso gemeint Diese Interpretation setzt freilich
voraus, dass man den Satz - anders, als wir es gewohnt sind - als Frage auffasst Weiter
erkennt Hermeias in der Rede von 'Lüften, Äther, Wassern usw' (ähnlich kurz darauf Phd
98d7 «Laute, Lüfte, Gehörtes und dergleichen mehr») eine Parallele zu der materiellen Allego-
rese des Boreas als eines Windstosses (rcveüpa, Phdr. 229c7), wie sie die 'Weisen' in Sokrates'

Darstellung vornehmen, dazu ausführlicher Verf, a.O (oben Anm. 7) 27ff



Zu Piaton, Phaidros 229c6ff 223

[aOxpvj Kaxä xcov rtetpwv Kai oötok dnodavovoav zeydpvai10 imö xoß Bopeou
dvapnacröfjvai,

Wie leicht ersichtlich, schliesst sich diese Paraphrase grösstenteils wörtlich

(fett wiedergegeben), gelegentlich leicht abwandelnd (kursiv wiedergegeben:

eiTuco statt cpaipv, doifpoev statt (baai, d7ioi)avoßaav statt xe^euxpcraoav,
ävap7iacn)fjvai statt dvdp7iaaxov yeyovevai) an den Originaltext an. Entscheidend

für die uns beschäftigende textkritische Frage ist nun, dass Hermeias, da

er cpaipv mit Kai emo wiedergibt und also in den Konditionalsatz nimmt,
offenbar einen Text vorliegen hatte, in dem cpaipv syntaktisch auf einer Ebene

mit cmoxoipv stand. Da beide Prädikate jedoch bei Piaton durch den Hauptsatz

oük äv axonoq eipv getrennt sind, wird folglich Hermeias vor oocpi£öpevo<;
cpaipv das Wort ei gelesen haben. Wegen der ungewöhnlichen Konstruktion
(von zwei ei-Sätzen eingerahmter Hauptsatz) hat er dann die Syntax vereinfacht,

indem er die beiden ei-Sätze m einem durch Kai verbundenen zweigliedrigen

eav-Satz vereinte11 und den Hauptsatz ans Ende stellte. Dass er den
Satz als Frage auffasst, spricht übrigens meines Erachtens ebenfalls klar dafür,
dass er ei las, denn mit eixa erhält die Periode ja einen mehrgliedrigen Hauptsatz,

der nicht als Frage verstanden werden kann. Hermeias ist generell um
exakte Auslegung des Zusammenhangs des platonischen Textes bemüht und
greift bei der Paraphrase nicht, ohne das sprachlich anzuzeigen, in die Art und
Weise ein, wie Piaton den Gedanken logisch entwickelt, so dass man sich auf
sein Zeugnis getrost stützen kann12.

Angesichts dieses Befundes erscheint es angezeigt, Von der Mühlls
Vorschlag doch ernsthafter zu erwägen13. Dabei ergeben sich zwei Deutungsva-
nanten. Entweder man fasst den Satz mit Hermeias als Frage auf und versteht:
«Wenn ich die Geschichte, so wie die 'Weisen' es tun, nicht glaubte, wäre ich
da nicht absurd, wenn ich sophistisch rationalisierend sagte, Oreithyia sei von
einem Windstoss des Boreas den Felsen hinabgestürzt worden ...?». Dadurch
erhält das Wort axo7io<; und damit die ganze Periode einen anderen Sinn, als

wenn man ihn als Aussage nimmt. «Absurd» dient dann zur Charakterisierung
der Auslegungsmethode der 'Weisen'. Ob es wirklich sinnvoll ist, den Satz als

Frage zu verstehen, scheint mir schwer zu entscheiden. Sokrates' Antwort wäre

10 Z£%0f)vai ist bei Hermeias inkonzinn, aber, da wörtlich aus dem Piatontext übernommen,
wohl der Lesart Leyouaiv von Hs A vorzuziehen

11 Hermeias betrachtet dabei offenbar den Satz ei oocpi^opevoq (panjv als ausführlichere Expli¬
kation von ei a7iioxoir|v cocntep oi ooipoi, was tatsächlich naheliegend ist, wenn man ei und
nicht eira liest

12 Zur Interpretationsmethode des Hermeias vgl die Forschungsergebnisse von H Bernard

(Kap 1 3)
13 Neben der von Von der Muhll gegebenen Erklarungsmoghchkeit fur ein Verderben von ei in

eixa schiene mir auch eine palaographische Erklärung erwägenswert Falls die fraglichen
Zeilen einmal mit einer Spaltenbreite geschrieben waren, durch die das Kaxa aus Piatons

Kaxa xcov rc2.r|cnov nexpcov unter dem ei zu stehen kam, konnte xa aus Versehen auch eine
Zeile weiter oben angehängt worden sein



224 Wolfgang Bernard Zu Piaton Phaidros 229c6ff

noch überraschender und der Übergang harter als in der Fassung als Aussagesatz

Phaidros stellt die skeptische Frage, ob denn Sokrates diese Geschichte
(fast «dieses Märchen, pui>o^öyri(ia) fur wahr halte Sokrates antwortet
überraschend mit der ebenso suggestiven, aber die Gegenthese nahelegenden
Gegenfrage «Wenn ich diese Geschichte so wie die 'Weisen' nicht glauben
wollte, wurde ich mich dann nicht absurd verhalten, wenn ich sie mit gesuchten

Rationalisierungen zu erklaren versuchte*7» Ob man dem folgen mag, wird
wohl nicht zuletzt davon abhangen, ob man Hermeias' Verweis auf Piatons
Verwendung des Begriffs des Absurden (axonoq usw im Phaidon zur Bezeichnung

einer fehlgeleiteten Ursachenanalyse, die matenale condiciones sine qui-
bus non als hinreichende Ursachen ausgibt, fur uberzeugend halt

Wählt man hingegen die zweite Möglichkeit, d h liest man ei statt eixa
und nimmt den Satz als Aussage, dann bezieht sich axonog auf ein Vorgehen
im Sinne der allgemeinen öo^a, das als «nicht absurd», im Sinne von 'normal',
'gewöhnlich' bezeichnet wird In dieser Auslegung erhalt man auf Phaidros'
skeptische Frage von Sokrates die überraschende, weil nicht geradeheraus
verneinende Antwort «Es ware normal und naheliegend, wenn ich die Geschichte
so wie die 'Weisen' nicht glaubte und eine rationalistische Erklärung fur sie
suchte Von so etwas halte ich aber nichts » Der bedeutungsmassige Unterschied

zur Fassung mit eixa ist bei diesem Verständnis geringer In erster Linie
ware die Syntax im Sinne einer lectio facilior normalisiert14

Wie immer man sich entscheiden mochte, in jedem Falle bleibt festzuhalten,

dass Hermeias im 5 Jahrhundert n Chr mit hoher Wahrscheinlichkeit
eine Hs benutzte, in der die durch Von der Muhll vorgeschlagene Lesart ei
und nicht eixa stand

14 Der Text der Hss und des Papyrus ist aber grammatisch nicht wirklich anstossig (vgl etwa de

Vnes 49 und Vinzent 59)

- "^minar
l r h


	Zu Platon, Phaidros 229c6ff.

