Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 52 (1995)

Heft: 1

Artikel: Herodot und die Enden der Erde
Autor: Nesselrath, Heinz- Glnther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-40562

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-40562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herodot und die Enden der Erde

Von Heinz-Giinther Nesselrath, Bern

Von den zahlreichen unglaublichen Geschichten, die man bei Herodot,
dem “Vater der Geschichtsschreibung’, lesen kann und die ihn - in den Augen
vieler Leute seit der Antike bis in die Gegenwart — auch zu einem ‘Vater der
Schwindelei’ machen!, von diesen Geschichten lassen sich einige der unglaub-
lichsten im 3. und 4. Buch seines Geschichtswerkes finden, an Stellen, wo
Herodot es unternimmt darzustellen, was er iiber die am weitesten entfernten
Regionen der bewohnten Erde, die ¢oyatial tfig olkeopévng, herausgefunden
zu haben behauptet. In diesen Abschnitten fiihrt er seine Leser nicht nur an
den siidlichen Rand von Afrika, sondern auch in den dusseren Nordwesten,
Norden und Nordosten Europas, ferner in die am weitesten siidlich und 6stlich
gelegenen Gegenden von Asien (letztere fallen dabei in Herodots Geographie
mit dem nordlichsten Teil Indiens zusammen). Da Herodot iiber alle diese
Gegenden zum einen ausserordentlich faszinierende, zum anderen aber auch
ausserordentlich seltsame und eben in vielen Féllen ausgesprochen unglaub-
hafte Dinge zu erzdhlen hat, erscheint die Frage, auf welche Weise er eigentlich
an die hier dargebotenen ‘Nachrichten’ und Geschichten kam, mehr als be-
rechtigt; zumal gerade in den letzten Jahren und Jahrzehnten Herodots Glaub-
wiirdigkeit und Wahrhaftigkeit einer Reihe von ernstzunehmenden Attacken
ausgesetzt gewesen sind. Gefiihrt wurden (und werden) diese Attacken von
Philologen?, die der Meinung sind, dass Herodot keineswegs die Orte wirklich
besuchte, die er besucht zu haben behauptet, und dass er auch die meisten
seiner Quellen — wenn nicht gar alle — einfach selbst erfunden habe; und vor
dem Hintergrund solch radikaler Skepsis wiachst immer mehr die Zahl derer,

* Uberarbeitete und mit Anmerkungen versehene Fassung meiner im Sommersemester 1991
vor der Philosophisch-Historischen Fakultdt der Universitit Bern gehaltenen Antrittsvorle-
sung; eine frithere (englische) Fassung wurde im Oktober 1991 am Wellesley College und im
Januar 1993 an der University of Michigan in Ann Arbor vorgetragen. Fiir ergdnzende Hin-
weise bin ich den Redaktoren des Museum Helveticum und vor allem Thomas Gelzer dank-
bar.

1 Zur antiken Kritik an Herodot vgl. F. Jacoby, «Herodotos», RE Suppl. 2 (1913) 504-513;
W. Schmid, Geschichte der Griechischen Literatur 1,2 (Miinchen 1934) 663-670; K. Riemann,
Das herodoteische Geschichtswerk in der Antike (Miinchen 1967); J. A. S. Evans, «Father of
History or Father of Lies: The reputation of Herodotus», Classical Journal 64 (1968) 11-17,
jetzt auch D. Asheri, Erodoto, Le storie, vol. 1 (Milano 1988) LXIII-LXV.

2 Vor allem D. Fehling, Herodotus and his ‘sources’ (Leeds 1989) (eine iiberarbeitete und ins
Englische iibersetzte Version der 1971 auf Deutsch erschienenen Originalpublikation Die
Quellenangaben bei Herodot): S. 97-101 behandeln die Abschnitte von Herodots Werk, die in
dieser Abhandlung besprochen werden.



Herodot und die Enden der Erde 21

die annehmen, dass Herodot sich eine betrichtliche Zahl von den Dingen, die
er als «Ergebnis seiner Erforschung» darzustellen beansprucht, einfach selbst
einfallen liess. Dies alles aber zieht die fundamentale Frage nach sich: Schwin-
delt Herodot oder nicht? Kann man iiberhaupt irgendetwas von dem, was er
berichtet, als von anderen Gewihrsleuten Stammendes akzeptieren oder
nicht? Zu solchen Fragen konnten gerade seine Abschnitte iiber die seltsamen
Volker und Wesen, die — jedenfalls in seiner Darstellung — direkt an oder in der
Nihe der Enden der Erde wohnen, Aufschluss bieten; wenn sie daher im fol-
genden etwas ndher betrachtet werden sollen, so geschieht dies vor allem unter
dem Aspekt, ob sich dabei iiber Herodots Massstdbe fiir wahr und falsch -
wenn er denn welche hatte — noch etwas eruieren ldsst.

Als guter Ausgangspunkt bietet sich hierzu eine Kapitelfolge im 3. Buch
(3,106-116) an3, wo Herodot eine allgemeine Ubersicht iiber seine Vorstel-
lungen von den dusseren Regionen der oixeopévn gibt. «Es scheint in gewisser
Weise (kw¢) der Fall zu seiny, sagt er in in 3,106, 1, «dass die dusseren Regionen
der bewohnten Welt die schonsten Dinge besitzen, wiahrend Griechenland das
besttemperierte Klima zu eigen ist»; und dies belegt er dann mit konkreteren
Angaben: Im dstlichen Randbereich der oikeouévn hat Indien die grossten
Tiere, Berge von Gold und andere Wunderdinge (106,2-3); am Stidrand der
bewohnten Welt ist Arabien reich an Weihrauch und mannigfachen Duftessen-
zen (107-112) sowie auch an Schafen, die ausserordentlich fette und schwere
Schwinze besitzen (in Kap. 113 heisst es sogar, diese Schwinze seien so
schwer, dass sie auf kleinen Wagen befestigt werden miissten, damit diese
Schafe sich iiberhaupt bewegen konnten); gelangt man zur siidwestlichen €oya.-
M, so kann sich dort Athiopien rithmen, ebenfalls Berge von Gold, gigantisch
grosse Elefanten, verschiedenste Arten von Biumen und die hochgewachsen-
sten, schonsten und langlebigsten Menschen zu besitzen, die es auf Erden gibt
(114). Im Vergleich zu den bisher genannten Gebieten sind nun die Informa-
tionen, die Herodot — nach eigenem Zeugnis - iiber den Nordwesten und Nor-
den Europas bekommen konnte, viel mehr in Geheimnis und Unsicherheit
gehiillt (115f.): Soviel scheint sicher, sagt er, dass aus diesen Gegenden Zinn
und Bernstein in die Mittelmeerwelt gelangen und dass es auch im Norden
eine Fiille von Gold zu geben scheint; aber iiber diese ‘Fakten’ hinaus verwirft
Herodot alle im Umlauf befindlichen Geschichten iiber einen grossen Strom
mit Namen Eridanos, der angeblich seine Wasser in den Nordlichen Ozean
ergiessen soll (vgl. auch 4,45); und er akzeptiert auch nicht die Existenz der
sogenannten ‘Zinninseln’, der Kaooitepidec. Ja, er zweifelt sogar an der Exi-
stenz des Nordlichen Ozeans selbst; und was schliesslich die eindugigen Ari-
maspen angeht, die angeblich das im Norden befindliche Gold von Greifen

3 Zu diesen Kapiteln vgl. J. S. Romm, The edges of the earth in ancient thought: Geography,
exploration, and fiction (Princeton 1992) 38-40; H. Immerwahr, Form and thought in Herodo-
tus (Oxford 1963) 54f. and 102f. (mit Anm. 75 zur Struktur der Kapitelfolge); J. Redfield,
«Herodotus the tourist», ClassPhil 80 (1985) 110f.



22 Heinz-Giinther Nesselrath

stehlen, stellt er kurz und biindig fest: «Auch daran glaube ich nicht, wie
eindugige Menschen existieren kdnnen, wenn sie denn in anderer Hinsicht
anderen menschlichen Wesen vergleichbar sein sollen» (3,116,2). Und er been-
det seine Ubersicht dann mit der nochmaligen Feststellung, dass — ungeachtet
der gerade erwdhnten Zweifel, die er gegeniiber einer Reihe von Einzelnach-
richten hegt — die dusseren Regionen der Erde in der Tat die schonsten und
seltensten Dinge zu besitzen scheinen.

Innerhalb dieses gerade skizzierten Uberblicks lassen sich nun bestimmte
Grundvorstellungen ausmachen, wenn man die von Herodot erzidhlten Einzel-
heiten genauer betrachtet und noch aus anderen Teilen seines Geschichtswer-
kes inhaltlich verwandte Abschnitte in die Betrachtung einbezieht: Zunichst
ist da die Vorstellung eines gewissen Gleichgewichtes zwischen den verschie-
denen Teilen der Erde* — das Zentrum der bewohnten Welt (das fiir Herodot
offenbar von Griechenland dargestellt wird) hat zwar nicht die Reichtiimer der
Randregionen, aber dafiir (zum Ausgleich) die «bei weitem am schonsten tem-
perierten klimatischen Bedingungen», 1dg ®pag mOALOV Tt KAAMGTOV KEKPT-
pévag (106,1); demgegeniiber mogen die Randregionen zwar reich an seltenen
und wertvollen Dingen sein, sie haben dafiir aber auch mit zum Teil extremen
Witterungsverhiltnissen fertigzuwerden; dies geht zwar nicht aus dem gerade
betrachteten Abschnitt hervor, aber aus anderen des dritten und vierten Bu-
ches, die mit ihm in Verbindung stehen: Um an den siidlichen Rand von
Afrika zu kommen, muss man durch weite Sandgebiete hindurch, in denen
eine todliche Hitze herrscht (3,25,4-6; vgl. 2,31), wihrend die nordlichen Teile
Europas von stidndig fallendem Schnee und klirrender Kélte heimgesucht wer-
den (4,7,3; 28.31; vgl. auch 5,9). Die Vorstellung eines solchen globalen Gleich-
gewichts findet sich iibrigens nicht nur bei Herodot, sondern auch bei anderen
griechischen Autoren’ und scheint in jener Zeit recht verbreitet gewesen zu
sein.

Sodann wird diese Grundidee eines globalen geographischen Gleichge-

4 Vgl. den Kommentar von H. Stein, Herodotos, Bd. 2 (*1893), zu 3,106 (Anf.) sowie Bd. 1
(61901), p. XXXVI; D. Asheri, Erodoto, Le storie, vol. 3 (1990) zu 3,106, Zeile 1-3.

5 Vgl. etwa Arist. Pol. 7,7 p. 1327b20-33 (vor allem b29f.: 10 8¢ 1@V 'EAAvoV Yévog ... pecevet
KAt TOLg TOMOLG ...); eine Vorwegnahme solcher Gedanken kann man bei dem Autor der
hippokratischen Abhandlung De aeribus aquis locis finden, der von Kap. 12 an die Eigenarten
verschiedener Volker der ganzen bekannten Erde bespricht. Vgl. dazu jlingst (kommentierend
zu Xen. Vect. 1,6) J. Dillery, «Xenophon’s Poroi and Athenian imperialism», Historia 42
(1993) 3. Herodot selbst spricht von einer ‘Mittellage’ Griechenlands (oder, genauer, Ioniens)
bereits in 1,142,1; vgl. Redfield (oben Anm. 3); A. Ballabriga, Le soleil et le Tartare: L'image
mythique du monde en Gréce archaique (Paris 1986) 154f.; Romm (oben Anm.3) 65 (mit
Anm. 49 und 50). Chr. van Paassen, The classical tradition of geography (Groningen 1957)
117-151 erblickt in dieser Vorstellung bei Herodot die reduzierende Modifikation einer alten
mythischen Anschauung: «His ‘historical’ research rejects the projection of human longings
and ideals into space as a myth, but retains one aspect of it and gives it a completely new
content. The valuable products of the farthest lands have no longer a utopian mythological
background, but form part of his religious view of the world» (131f.).



Herodot und die Enden der Erde 23

wichts von einer anderen Vorstellung erginzt: Die Randregionen der Erde sind
nicht nur aufgrund extremer klimatischer Bedingungen schwer zugénglich; an
ihre Schitze ldsst sich auch noch aus anderen Griinden nicht leicht herankom-
men, denn sie werden von einer Reihe wundersamer — und in den meisten
Fillen gefdahrlicher — Wesen bewacht: In Arabien miissen Menschen den Wi-
derstand gefliigelter Schlangen, fledermausdhnlicher GeschOpfe und grosser
Vogel iiberwinden, um an die verschiedenen Sorten kostbaren Weihrauchs
heranzukommen, die es dort gibt (3,107,2; 110.111); was den Norden Europas
angeht, so war von den Greifen, die dort das von den Arimaspen so begehrte
Gold hiiten, bereits die Rede (3,116,1; vgl. 4,13,1); die wahrscheinlich wunder-
lichste Geschichte aber, die Herodot in einem vergleichbaren Abschnitt zu
bieten hat, betrifft riesige und streitbare goldgrabende Ameisen, deren Gold
ein Volksstamm im dussersten Norden Indiens mit Hilfe einer hochst waghalsi-
gen Operation zu rauben pflegt (3,102-105); darauf wird noch einmal genauer
zuriickzukommen sein.

Was nun an diesen abenteuerlichen Geschichten besonders fiir die ein-
gangs gestellten Fragen von Belang ist, das ist der Umstand, dass Herodot
nicht allen von ihnen — obwohl sie alle zu einer vergleichbaren Kategorie
gehoren — das gleiche Mass an Glauben schenkt, sondern offenbar von Fall zu
Fall unterscheidet’: Wihrend er auf der einen Seite die Geschichten iiber die
gefdahrliche Weihrauchernte in Arabien und sogar die haarstrdubende Erzih-
lung von den grossen nordindischen Ameisen und ihrem Gold anscheinend
akzeptiert (s. unten), betrachtet er auf der anderen Seite die Nachricht, dass die
Arimaspen das Gold der Greifen rauben, als unglaubwiirdig’. Weshalb und auf

6 «Herodotus makes room for a new kind of distant-world geography, based not on geometry
but on what can be learned from reliable informants» (Romm [oben Anm. 3] 35). Vgl. zu
Herodots Behandlung der Randgebiete der Erde auch die folgende Literatur: van Paassen
(oben Anm. 5) 134-145.169-173; Hannelore Edelmann, « Epnuin und &pnuog bei Herodoty,
Klio 52 (1970) 79-86; L. Pearson, «Credulity and scepticism in Herodotus», TAPhA 72 (1941)
345f. Was das Verhiltnis zwischen den Begriffen éoyatiail und épnpuial angeht, weist Romm
(oben Anm. 3) 40 darauf hin, dass beide Vorstellungen in gewisser Weise einander ausschlies-
sen: «we find no mention of eremoi within the above digression [3,106-116], just as in other
sections of the Histories we find only one brief reference to the eschatiai which are so promi-
nent here ... the two schemes seem to be at odds with one another, and it may well be the case
that the eschatiai passage (which bears all the marks of a separately composed “set piece”) was
added later at a time when Herodotus’s knowledge of or interest in the distant world had
grown.» Vgl. dazu aber K. von Fritz, «Herodotus and the growth of Greek historiography»,
TAPhA 67 (1936) 322-324, der die These vertritt, dass Herodots Nachforschungen iiber die
Randgebiete der Erde mit den friihesten Fragestellungen zusammenhéngen, denen er nach-
ging: denen nach der allgemeinen Gestalt der Erde in Auseinandersetzung mit Hekataios; vgl.
dens., Die griechische Geschichtsschreibung (Berlin 1967) Bd. 1, 442ff.; Immerwahr (oben
Anm. 3) 163f.

7 Die Ahnlichkeiten, die zwischen den Bemiihungen der Arimaspen, an das Greifengold zu
gelangen, und den Geschichten von den nordlichen Indern, die nach dem Ameisengold jagen,
bestehen, sind in friiherer Literatur mehrfach hervorgehoben worden und haben gelegentlich
zu der Ansicht gefiihrt, dass es sich hier im Grunde um ein und dieselbe Geschichte handle:



24 Heinz-Giinther Nesselrath

welcher Grundlage macht er solche Unterschiede? In 3,116,2 sagt er, dass er
einfach deshalb nicht an die Existenz der Arimaspen glaubt, weil ihm ihre
Eindugigkeit unmoglich zu sein und den Naturgesetzen zu widersprechen
scheint; aber warum sollte er dann Geschichten iiber indische Ameisen, die
grosser als Fiichse sind, und iiber gefliigelte arabische Schlangen akzeptieren?
Es muss wohl noch etwas mehr sein, das Herodot dazu bringt, hier eine Grenze
zu ziehen und die Existenz der Arimaspen zuriickzuweisen; und um was es sich
dabei handelt, konnte aus einer Betrachtung einiger Abschnitte des vierten
Buches deutlich werden, in denen die Arimaspen wieder auftauchens.

vgl. W. Tomaschek in der Anm. zu K. Wernicke, «Arimaspoi», RE 2,1 (1896) 826f.; M. Ninck,
Die Entdeckung von Europa durch die Griechen (Basel 1945) Anm. 1 (auf S. 264) zu S. 126;
J. D. P. Bolton, Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962) 66f. 80. 85; zuletzt auch Romm (oben
Anm.3) 69f. (und ders., «Dragons and gold at the edges of the earth: A folktale motif develo-
ped by Herodotus», Wonders and Tales 1, 1987, 45-55); aber diese Ahnlichkeiten erscheinen
in der Arimaspengeschichte erst in der Fassung des Ktesias (bei Aelian, Nat. anim. 4,27 =
FGrHist 688 F 45h; vgl. auch Aelian, Nat. anim. 3,4), in der der Name ‘Arimaspen’ iibrigens
gar nicht fallt; Ktesias ist im iibrigen dafiir bekannt, dass er Herodot variierend nachschreibt
(vgl. F. Jacoby, «Ktesias», RE 11,2, 1922, 2042,58-66; 2049,16-44; besonders 2051,26-
2061,65). Nach Ktesias lassen sich dann Verbindungen oder auch Verwechslungen von gold-
grabenden Ameisen und goldbewachenden Greifen haufiger antreffen: vgl. Pomponius Mela
3,7,62 (more gryporum); Philostr. Vita Apollon. 6,1; Heliodor 10,26,2; Tzetz. Chil. 12,330-340.
Fiir ein Auseinanderhalten der Greifen- und der Ameisengeschichte dagegen hat sich bereits
A. Herrmann, «Issedoi», RE 9,2 (1916) 2239 ausgesprochen; und selbst wenn die Greifen und
die Ameisen auf einen gemeinsamen Erzidhlkern zuriickgehen sollten, haben sie sich offen-
sichtlich bis zu Herodot und seinen Gewihrsleuten zu regional bestimmten Varianten entwik-
kelt, die nicht mehr einfach zusammenzufiigen sind.

8 Auch im Gefesselten Prometheus erscheinen die Arimaspen und ihre monsterartigen Nach-
barn, die Greifen, unter den weit entfernten Volkern und Wesen, zu denen Io wihrend ihres
langen Umherirrens gelangen wird (V. 803-806); selbst wenn dieses Stiick nicht von Aischylos
stammt und nicht vor 440 produziert wurde, ist kaum anzunehmen, dass sein Dichter Arima-
spen und Greifen bereits von Herodot iibernahm (allerdings versucht jetzt R. Bees, Zur
Datierung des Prometheus Desmotes, Stuttgart 1993, Abhingigkeit des Prometheus-Dichters
von Herodot zu beweisen; doch ist keines der von ihm S. 133-142 angefiihrten und S. 234f.
wiederholten Indizien stichhaltig genug, um eine eindeutige Beziehung zwischen den Histo-
rien und dem Prometheus zu etablieren); wahrscheinlich waren beide ‘Volker’ bereits in die
allgemeine griechische Reisefabulistik eingegangen, nachdem sie zuerst von Aristeas erwidhnt
worden waren. Fiir Fehling (oben Anm. 2) sind die Arimaspen «very likely ... no more than an
interpretation of the epic phrase giv 'Apipoioiv» (aber wie kamen die Apipot dazu, als eindu-
gig angesehen zu werden?). Selbst der Herodots Werk mit sehr skeptischen Augen betrach-
tende A. H. Sayce (The ancient empires of the East: Herodotus I-111, with notes, introductions,
and appendices, London 1883) ist nicht bereit, so weit mit der Leugnung der Arimaspen-
Nachrichten zu gehen: «A Chinese book on mythical zoology and anthropology, which ... is at
least as old as the time of Confucius, has pictures of the One-eyed men (or Kyklopes),
described as living beyond the deserts to the west, and of their neighbours the Pygmies ...»
(Anm. zu Hdt. 1,201). Bolton (oben Anm. 7) 81f. zitiert aus der chinesischen Textsammlung
Shan Hai Ching Partien, die wohl bereits aus dem 3. Jh. v.Chr. stammen und neben den
eindugigen Kuei auch von ‘Tigern mit Fliigeln’ (d.h. Greifen?) und riesigen Ameisen (vgl.
unten Anm. 27) sprechen. In dieser und einer weiteren Quelle ist ferner von einem anderen
eindugigen Volk die Rede (Bolton 82); sibirische und ukrainische Quellen iiber Eindugige
zitiert Bolton 82f.



Herodot und die Enden der Erde 25

Der Geschichte von den Greifen und den Arimaspen hat bereits A. Erman (Reise um die Erde
durch Nord-Asien und die beiden Oceane in den Jahren 1828, 1829 und 1830; Erste Abtheilung:
Historischer Bericht, Erster Band: Reise von Berlin bis zum Eismeer im Jahre 1828, Berlin
1833, 708-713: Aufzeichnungen zum 14. Dez. 1828 im Land der Samojeden bei Obdorsk)
Ausfiihrungen gewidmet, die ausfiihrlicher zitiert zu werden verdienen: «... noch bis zu An-
fange des gegenwirtigen Jahrhunderts haben ... Russen und Samojeden in der Nihe der
Petschora ... verlassene Hohlenwohnungen (Russisch: peschtschori) so hidufig gefunden, dass
man mit Recht vermuthet, der bei diesen Volkern ausschliesslich iibliche Name des Flusses
sel von dieser Erscheinung entlehnt. Die metallnen Gerdthe und die Feuerstitten in jenen
Hohlen liessen aber keinen Zweifel, dass sie dereinst von den dltesten reisenden Erzsuchern
bewohnt wurden, von denen auch Siidlicher am Ural, ..., durchaus dhnliche Spuren gefunden
werden (...), und welche einst durch alle Theile Nord-Asiens sich ... verbreiteten. Offenbar
bezieht sich auch die Griechische Kunde von den Gold-suchenden Arimaspen, welche die
Alten einstimmig an die Nordlichsten Ausldufer des Ural versetzen, nur auf dhnliche Einwan-
derer in das Westliche Samojedenland, und wohl durfte man dem Aristeas von Prokonesos
Glauben beimessen ... Die eine und wahrscheinlich dunkelste Hilfte seiner Erzdhlung, dass
ndamlich die Arimaspischen Erzsucher im dussersten Norden von Europa ‘das Gold von unter
den Greifen hervorzogen’ [Hdt. 3,116: Onék t®dv ypundv] findet noch in diesem Augenblick
eine buchstidblich wahre Geltung, wenn man nur mit einem zoologisch irrthiimlichen Aus-
drucke simmtlicher Bewohner der Sibirischen Tundrengegenden bekannt ist. Durch Zusam-
mensetzung mehrerer Knochen von praadamitischen Pachydermen, welche am Eismeere so
hiufig ausgegraben werden, haben alle jene Volker so bestimmt das Bild eines kolossalen
Vogels gestaltet, dass z.B. die plattgedriickten und schwerdtférmigen Hérner vom Rhinoceros
teichorinus sogar von den Russischen Promuischleniks und Kaufleuten nie anders als ptit-
schie kogti, d.i. Vogelklauen genannt werden (...); die Urvolker aber und namentlich die
Jukagiren gehen ungleich weiter, denn den Kopf jenes Vogels finden sie in dem sonderbar
abwirts gewolbten Ober-Schddel desselben Rhinoceros, seine Federkiele in den Schienbeinen
anderer Pachydermen, aus denen sie ihre Pfeilkdcher zu bereiten pflegen; von dem Vogel
selbst aber behaupten sie mit Bestimmtheit, dass ihn ihre Voriltern noch gesehen und mit
ithm wunderbare Kimpfe gefiihrt haben ... Will man sich nun nicht weigern, in jener arkti-
schen Sage das Vorbild zu der Griechischen von den Greifen, ebenso vielleicht einen innigen
Zusammenhang beider mit der Arabischen von dem Rok-Vogel zu finden, so ist es streng
wahr, dass Nord-Uralische Erzsucher das Gold von unter den Greifen hervorzogen, denn
Goldsdnde unter Erd- und Torflagern welche mit Knochen iener Thiere der arktischen Vor-
welt erfiillt sind, so wie auch jene fossilen Reste in den Gold-fiihrenden Triimmern selbst,
gehoren jetzt so wie frither zu den gewohnlichsten Erscheinungen» (710-712; zustimmend
Sayce a.0. ad Hdt. 1,201). Zur Lokalisierung der Arimaspen in Westsibirien durch Alexander
von Humboldt, A. Herrmann und R. Hennig vgl. unten Anm. 10; vgl. dagegen allerdings
Bolton (oben Anm. 7) 84, der den Ursprung der Geschichte von Greifen und Arimaspen in
Zentralasien sucht.

In den Arimaspen jedenfalls nicht einfach mit Fehling eine Erfindung Herodots zu sehen,
legen auch zum Teil recht frithe Zeugnisse aus der bildenden Kunst nahe: Eine Vase des 6. Jh.
aus Caere zeigt einen Greifen, der einen Arimaspen verfolgt; vgl. dazu T. B. L. Webster, JHS
48 (1928) 196-205 (hier deutet nichts auf weitergehende Ahnlichkeiten mit der Ameisenge-
schichte hin). Im skythischen Raum selbst gab es Darstellungen des Kampfes zwischen Ari-
maspen und Greifen, z.B. einen griechisch-skythischen Handspiegel aus Silber mit Gold-
blechauflage, entstanden um 600 v.Chr. und gefunden in einem Grab bei Kelermes im heuti-
gen Kubangebiet (dazu auch Bolton [oben Anm. 7] 5f.; 89ff.; Nr. 32 [S. 76] im Katalog zur
Ausstellung ‘Aus den Schatzkammern Eurasiens’ (Ziirich 1993) = Nr. 14 [S. 50] im Ausstel-
lungskatalog ‘Gold der Skythen’ (Miinchen 1984); in diesem Katalog sind als friihe skythische
Greifendarstellungen auch die Nr. 18 [S. 54], 22 [S. 58], 28 [S. 66] und 94-96 [S. 174] zu
vergleichen (aktualisierte Fassungen dieses Kataloges sind zur Neuauflage der Ausstellung in



26

Heinz-Giinther Nesselrath

In 4,13 erzdhlt Herodot die Geschichte des wandernden Dichters und

Apollon-Jiingers Aristeas von Prokonnesos, der der Autor eines Epos mit dem
Titel ' Apipdonero war?; in diesem Gedicht nahm Aristeas fiir sich in Anspruch,
weit jenseits der griechischen Welt hinauf in den Nordosten gewandert und zu
einem Volk namens Issedonen!'? ggkommen zu sein; noch jenseits von ihnen —

10

Wien 1988 und Hamburg 1993 erschienen; dort sind die Nummern - bis auf 28 [= 29] - gleich
geblieben, die Seitenzahlen z.T. geringfligig verschoben).

Bei Aristeas ist im Laufe des vergangenen Jahrhunderts so gut wie alles in Frage gestellt
worden, was man bei Herodot iiber ihn lesen kann: ob er iiberhaupt gelebt hat (vgl. die bei
Bolton [oben Anm. 7] 124 zitierte Literatur); ob er wirklich eine Reise zu den Issedonen
unternommen hat (vgl. E. Rohde, Psyche (Freiburg 21898) 2, 92 Anm. 1; O. Schroeder, «Hy-
perboreer», Archiv fiir Religionswissenschaft 8, 1905, 75 Anm. 2; K. Dowden, «Deux notes sur
les Scythes et les Arimaspes», RevEtGr 93, 1980, 490-492; ferner Bolton 125f., der sich in
seinem vierten Kapitel [‘Tales of a Traveller’, 74-103] um die Widerlegung dieser Zweifel
bemiiht); ob er ein Epos wie die Arimaspeia wirklich geschrieben hat (Literatur bei Bolton
125). K. Meuli, «Scythica» [1935], Gesammelte Schriften (Basel 1975) 2, 858 hilt dieses Ge-
dicht fiir «eine nach den Grundziigen, nach den Stoffen und nach der Form skythische
Schamanenerzdhlungy; vgl. dazu nun auch C. Ginzburg, «Gli Europei scoprono (o ricoprono)
gli sciamani», in: Klassische Antike und neue Wege der Kulturwissenschaften (Basel 1992),
127f. (Hinweis von Thomas Gelzer). Aus den Arimaspeia werden in recht spiten Quellen
sogar noch eine Handvoll Verse zitiert, deren Authentizitit allerdings sehr umstritten ist; vgl.
Bolton 8-19. In jedem Fall aber scheinen die Arimaspeia ‘wirkliche’ geographische Informa-
tionen enthalten zu haben, denen Herodot weiter nachgegangen ist (vgl. unten). Zu den
verschiedenen Datierungen, die man fiir Aristeas und sein Gedicht vorgeschlagen hat, vgl.
Romm (oben Anm. 3) 71 Anm. 60; vor einigen Jahren hat A. I. Ivanchik, «The date of the
‘Arimaspea’ of Aristeas of Proconnesos», Vestnik Drevnij Istorii 2 (1989) 29-49 noch einmal -
nach fritheren wie z.B. Bethe und Hennig (vgl. Bolton 125; dhnlich schon E. H. Bunbury, 4
history of ancient geography (London 1879) 1, 90 Anm. 3: «about the middle of the sixth
century»; Meuli a.0. 853) — den Nachweis zu fiihren versucht, dass die Arimaspeia und ihr
Autor Aristeas erst vergleichsweise spat sind, d.h. ans Ende des 6. Jh. oder sogar ins friihe 5.
Jh. v.Chr. gehoren. Herodot, so Ivanchik, habe Aristeas mit dem Apollonsohn Aristaios
identifiziert (oder verwechselt?) und deshalb die Arimaspeia ins friihe 7. Jh. datiert; dies aber
scheint dusserst fraglich. Wesentlich plausibler ist nach wie vor der Ansatz von Bolton (132),
demzufolge Aristeas zwischen 680 und 620 geboren wurde. Zuletzt zu Aristeas: W. Kendrick
Pritchett, The Liar School of Herodotos (Amsterdam 1993) 25-27.

Zu den Issedonen und ihren zum Teil sehr voneinander abweichenden Lokalisierungen be-
reits im Altertum vgl. Herrmann (oben Anm. 7) 2236-2242 und Bolton (oben Anm. 7) 104-
106; zu den Versuchen in der fritheren Forschung, sie genauer zu lokalisieren, vgl. Herrmann
2242f. und R. Hennig, «Herodots Handelsweg zu den sibirischen Issedonen», Klio 28 (1935)
243-245, und dens., Terrae Incognitae: Eine Zusammenstellung und kritische Bewertung der
wichtigsten vorkolumbischen Entdeckungsreisen an Hand der dariiber vorliegenden Original-
berichte — Altertum bis Ptolemdus (Leiden 1936) 58-62, ferner Bolton 106-114. Herrmann
a.0. 2241f. und Hennig (letzterer in: «Herodots ‘goldhiitende Greifen’ und ‘goldgrabende
Ameisen’», RhM 79, 1930, 326-330, mit Hinweis auf Grabfunde, die eine antike Handels-
strasse zwischen dem Schwarzen Meer und den Gegenden siidlich des Baikal-Sees belegen,;
vgl. dens. 1935, 245-249) vertreten die These, dass die bei Herodot genannten Issedonen
ostlich des Ural von Aristeas im Gebiet des Ob-Irtysch-Nebenflusses Is(s)et angetroffen wor-
den seien und dort als Zwischenhdndler fiir das in Westsibirien zutage geforderte Gold
fungiert hitten; die eigentlichen Forderer dieses Goldes gehorten zur Volkergruppe der
Tschuden, in deren Grabbeigaben bemerkenswerterweise das Symbol des Greifen 6fters zu



Herodot und die Enden der Erde 27

so fuhr Aristeas mit seiner Geschichte fort — lebten die Arimaspen!!, jenseits
von diesen die goldbewachenden Greifen und noch weiter jenseits davon die
Hyperboreer (d.h. die ‘Menschen jenseits des Nordwindes Boreas’!?, wie dieser
Name, der offensichtlich eine griechische Bildung ist, wortlich zu iibersetzen
wire); von den Hyperboreern nahm man an, dass sie entlang der Kiiste eines
ausseren, Nordlichen Meeres lebten. Alle diese Volker und Wesen waren, wie
Herodot in 4,16,1 ausdriicklich bemerkt, von Aristeas nicht selbst gesehen
worden, denn er war ja nicht weiter als bis zu den Issedonen gekommen und
hatte nur sie von den Lebewesen jenseits berichten horen. In 4,27 und 32 fligt
Herodot nun noch hinzu, dass Aristeas’ Erzdahlung, was die Greifen und die

11

12

finden war. Bolton 115 setzt die Issedonen «in the steppe extending from the Irtysh to the
head-waters of the Ishim, and perhaps farther towards the Syr, to ‘face’ the Massagetae
beyond it [vgl. Hdt. 1,201]». — Eine andere, letztlich auf ein Zeugnis des Claudius Ptolemaeus
(Geogr. 6,16,5 und 7) zuriickgehende Theorie, derzufolge die Issedonen im inneren Zentral-
asien, etwa Tibet gesessen hétten (vgl. Tomaschek [oben Anm. 7] a.0.; Ed. Meyer, Geschichte
des Altertums, Bd. 3 (Stuttgart 21937) 36f.; Ninck [oben Anm. 7] 125f.) ist von Herrmann 2244
und Hennig 1935, 244f. mit einleuchtenden Argumenten zuriickgewiesen worden (vgl. auch
bereits F. Westberg, «Zur Topographie des Herodot», Klio 4, 1904, 186f.).

Zur Lokalisierung der Arimaspen: Hennig (oben Anm. 10) 1930, 330 hilt es fiir sehr wahr-
scheinlich, «dass ... das von Ob, Altai und Jenissei umschlossene Gebiet dasjenige ist, auf das
sich des Aristeas Mitteilung von den Arimaspen und den goldhiitenden Greifen bezieht»; vgl.
Herrmann (oben Anm. 7) 2243-2245 und vorher F. H. Miiller, Der ugrische Volksstamm 1
(Berlin 1837) 181. Bereits Alexander von Humboldt (in: Asie centrale 1,402, Paris 1843; vgl.
dens., Kosmos. Hauptmomente einer Geschichte der physikalischen Weltanschauung 2, Stutt-
gart 1877, 113) wollte Arimaspen und Greifen am «nordlichen Abfall des Altai» lokalisieren;
in dhnlicher Weise sah Herrmann (oben Anm. 7) 2245 die Arimaspen «an der alten Handels-
strasse ..., die vom Tobol ostwirts nach Omsk und von da den Irtysch aufwirts bis zum
Altai-Gebirge fiihrt; die Erzdhlung von den goldhiitenden Greifen ... passt also immer noch
am besten auf den goldreichen Altai». Bolton (oben Anm. 7) 118 plaziert die Arimaspen an
den oberen Irtysch und sieht in ihnen «a branch of the one-eyed Kuei (Mongols), who had
pushed the Issedonians farther away from Mongolia and Dzungaria». Meuli (oben Anm. 9)
855f. halt — nach A. Alfoldi, Gnomon 9 (1933) 567f. — Greifen und Arimaspen fiir urspriinglich
mythische Vorstellungen nordasiatischer Stimme, die dann zu «Gestalten altskythischen
Volksglaubens» wurden.

Zu den Hyperboreern grundlegend Schroeder (oben Anm. 9) 69-84. Etymologie und Identifi-
kation der Hyperboreer waren in der Vergangenheit zum Teil sehr umstritten, vgl. H. Dae-
britz, «<Hyperboreer», RE 9,1 (1916) 258-279; Grace Harriet Macurdy, «The Hyperboreans»,
ClassRev 30 (1916) 180-183; S. Casson, «The Hyperboreans», ClassRev 34 (1920) 1-3; Hennig
(oben Anm. 10) 1935, 251; Bolton (oben Anm. 7) 98-101 mit Anm. 32 auf S. 195-197. Zur
weiteren Prdsenz der Hyperboreer in der antiken Literatur vgl. J. Ramin, Mythologie et
géographie (Paris 1979) 55-71 (chronolog. geordneter Uberblick); F. M. Ahl, <Amber, Avallon
and Apollo’s singing swan», 4JPh 103 (1982) 377-380. Laut Bolton 100f. horte Aristeas von
den Issedonen etwas iiber die chinesische Zivilisation und identifizierte sie mit seiner (grie-
chischen) Vorstellung von den Hyperboreern (zu Hyperboreer = Chinesen vgl. bereits Toma-
schek, «Kritik der dltesten Nachrichten iiber den skythischen Norden I: Uber das Arimaspen-
Gedicht des Aristeas», SBAWWien 116, 1888, 764ff.). Vgl. ferner J. Romm, «Herodotus and
mythic geography: The case of the Hyperboreans», TAPhA 119 (1989) 97-113; ders., Edges of
the earth (oben Anm. 3) 60-67.



28 Heinz-Giinther Nesselrath

Arimaspen angeht, von den Skythen bestédtigt wird!?. Die Skythen sagten nun
allerdings nichts iiber die Hyperboreer und liessen auf diese Weise den letzten
Teil von Aristeas ‘Reisebericht’ ohne eine Bestitigung (4,32)!4; und gerade dies
scheint Herodot gegeniiber der Existenz der Hyperboreer doch recht skeptisch
gemacht zu haben: In 4,32-35 breitet er all das Material aus, das er iiber die
Hyperboreer zusammenbringen konnte: Erwdhnungen dieses Volkes bei He-
siod und in einem auf Homer zuriickgefiihrten Gedicht mit dem Titel 'Eniyo-
voy, vor allem aber Berichte der Einwohner der Insel Delos iiber ihre angeb-
lichen religiosen Verbindungen mit den Hyperboreern (Verbindungen, die auf
der gemeinsamen Verehrung des Gottes Apollon basierten)!>. Herodot stellt
alle diese Erzihlungen der Delier ausfiihrlich dar, am Ende aber sagt er bemer-
kenswerterweise nicht eine einzige Silbe dariiber, ob er sie nun als Beweis fiir
die Existenz der Hyperboreer akzeptiert oder nicht. In 4,36,1 tut er eine wei-
tere Hyperboreer-Geschichte — die liber den geheimnisvollen hyperboreischen
Wanderpropheten Abaris — kurzerhand als wenig belangreich ab, und er fiigt
schliesslich noch etwas dnigmatisch an: «Wenn es aber sogenannte (tivég) ‘al-
lernordlichste’ (UmepBopeor) Menschen gibt, dann gibt es auch ‘allersiidlichste’

13 In dhnlicher Weise beglaubigt Herodot in 4,24 seine Angaben zu der eigenartigen Lebensweise

der Issedonen und zu den golakpoi damit, dass er auf die Skythen und die Schwarzmeergrie-
chen als seine direkten Quellen verweist; vgl. Pearson (oben Anm. 6) 341.
Dowden (oben Anm. 9) 491 mochte in 4,27 eine implizite Abkehr Herodots von Aristeas als
unzuverlissiger Quelle sehen, weil hier nicht mehr er, sondern die Issedonen und ihre skythi-
schen Nachbarn als Gewihrsleute fiir die Existenz von Arimaspen und Greifen angefiihrt
werden; aber da auch schon Aristeas — laut Herodot — die Issedonen als seine Quelle nannte
(4,16,1), liegt hier kein Gegensatz, sondern eine Ergdnzung vor.

14 Vgl. van Paassen (oben Anm. 5) 141 zu dieser Stelle: «In other words, there was no reliable
information about the Hyperboreans from those peoples who might have been reliable wit-
nesses.» Auch S. Benardete, Herodotean inquiries (The Hague 1969) 108f. hebt die Einseitig-
keit und Insuffizienz der Quellen zu den Hyperboreern hervor. Fehling (oben Anm. 2) 99 ist
der Meinung, dass Herodot auch dort, wo er sagt, dass die Auskiinfte der Issedonen von den
Skythen weitergegeben worden seien, von niemand anderem als Aristeas seine Informationen
beziehe («the fiction is quite obvious»); er zieht aber nicht in Betracht, dass es eben einen
grosseren Unterschied zwischen diesen Berichten gibt, ndmlich in bezug auf die Hyperboreer,
von denen die Skythen (bei ihrer Weitergabe der Nachrichten der Issedonen) nichts sagen,
wihrend Aristeas dies sehr wohl tat. Herodot betrachtet 6fter Behauptungen von Dichtern
mit Argwohn (vgl. z.B. 3,115,2), und er mag wohl der Meinung gewesen sein, dass Aristeas’
phantasievolle Geschichte eine Bestdtigung durch andere bitter nétig hatte. Dass Herodot
reale Verbindungen zu Skythen hatte, zeigt der Fall des Tymnes in 4,76,6 (den Fehling freilich
als «an apt choice of pseudo-informant» [117] abzutun versucht, ohne dies aber mit einem
plausiblen Argument begriinden zu kdnnen).

J. Harmatta, Quellenstudien zu den Skythika des Herodot (Budapest 1941) 57f. macht recht
plausibel, dass sich der skeptische Hyperboreerexkurs Herodots auch gegen seinen Vorgédnger
Hekataios richtet, der seinerseits wohl das von Aristeas iiber sie Berichtete aufgegriffen hatte.

15 Diese ‘Verbindungen’ sind besprochen bei Wilamowitz, Glaube der Hellenen, Bd. 1 (Berlin
1931) 102f.; vgl. auch Pfeiffers Kommentar zu Call. fr. 186 und W. Sale, «The Hyperborean
Maidens on Delos», HThR 54 (1961) 75-89 (Hinweis von F. Graf), der auf S. 76-78 die
skeptische Distanz und Genauigkeit des Herodot-Zeugnisses zu wiirdigen weiss.



Herodot und die Enden der Erde 29

(OmepvoTiol) andere.» Diese Bemerkung ist in der Vergangenheit viel diskutiert
worden: Bedeutet sie, dass Herodot letztlich doch die Geschichten von den
Hyperboreern akzeptiert, oder bedeutet sie gerade das Gegenteil (indem sie
dadurch, dass sie die Welt geographisch ‘liberschematisiert’, die Existenz der
Hyperboreer ironisch als Hirngespinst entlarvt)? Es gibt zahlreiche Befiirwor-
ter fiir beide Interpretationen, und noch vor wenigen Jahren wurde in einem
vorsichtig und umsichtig argumentierenden Artikel die These vertreten, dass
die zitierte Bemerkung Herodots in bezug auf die Existenz der Hyperboreer
affirmativ gemeint ist!6. Man sollte freilich annehmen, dass Herodot dies kla-
rer zum Ausdruck gebracht hitte, wenn dies wirklich sein Standpunkt war!’.
Wie immer wir uns in dieser Frage letztlich entscheiden — die ganze Art und
Weise, in der Herodot mit ihr umgeht, und der betrdchtliche Raum, den er ihr
gewdhrt, zeigen, dass die Behandlung der Hyperboreer-Frage seiner Ansicht
nach grosse Vorsicht und Sorgfalt erforderte; und der wichtigste Grund fiir
diese Vorsicht konnte gewesen sein, dass er eben nicht in der Lage war, fiir die
ithm vorliegenden und ausschliesslich griechischen Nachrichten iiber die Hy-
perboreer (von Dichtern wie ‘Homer’, Hesiod, Aristeas und von den Bewoh-
nern von Delos) eine Bestidtigung durch nicht-griechische Nachrichtentrager,
die in grosserer Ndhe zu diesem geheimnisvollen Volk lebten (wie etwa die
Issedonen iiber die Skythen), zu bekommen. Und diese Annahme, dass Hero-
dot einer Bezeugung der Hyperboreer durch nichtgriechische Informanten wie
die Issedonen (und die Skythen) grossen Wert beigemessen hitte, ldsst sich
durch die Beobachtung stiitzen, dass Herodot im Falle der Arimaspen im
vierten Buch tatsdchlich so spricht, als hitte er inzwischen seine Meinung iiber
ihre Existenz gedndert, nachdem er mehr (und anscheinend unabhingige) In-
formationen iiber sie erhalten hatte: In 3,116,2 zweifelte er ja, wie zu sehen
war, doch sehr stark daran, dass ein solches Volk wie die eindugigen Arima-
spen iiberhaupt einen Platz in unserer Welt haben konnte; in Buch 4 aber
spricht er dreimal von den Arimaspen (4,13,1; 27; 32), ohne noch den leisesten
Zweifel an ihrer Existenz zu dussern. Was hier den entscheidenden Unter-

16 Romm, «Hyperboreans» (oben Anm. 12). In seinem Buch von 1992 (oben Anm. 3) 173 klingt
Romms Stellungnahme nun allerdings neutraler: «in his inquiry into the Hyperboreans, ...,
Herodotus seems completely at a loss for reasons either to believe or disbelieve the traditional
stories, and settles for repeating them without taking any position at all.» Vgl. auch Stein
(oben Anm. 4) zu 4,36,1.

17 An anderen Stellen argumentiert er vehement gegen zu schematische Konzeptionen von der
Oberfldache der Erde; und in 3,115 weist er Berichte iiber einen grossen europiischen Strom
namens Eridanos zuriick, weil bereits sein Name zu deutlich ‘griechisch’ (und nicht ‘indigen’)
ist; und beide dieser Erwigungen liessen sich auch bei den Hyperboreern in Anwendung
bringen. Es verdient ferner Beachtung, dass auch die Namen der ersten beiden ‘hyperborei-
schen’ Middchen, die mit Opfergaben nach Delos gekommen sein sollen (Hdt. 4,33,3), Hypero-
che und Laodike, rein griechisch sind (vgl. Wilamowitz [oben Anm. 15] 103 Anm. 2). Insge-
samt mag Herodot an der Hyperboreer-Vorstellung iiberdies gestort haben, dass man sie sich
in einer lieblichen Region der Erde dachte, wihrend sie nach seiner Konzeption der Randge-
biete der Erde unter extremen klimatischen Bedingungen zu leiden hitten (vgl. oben S. 22).



30 Heinz-Giinther Nesselrath

schied gegeniiber der skeptischen (bzw. geradezu ungldubigen) Haltung in
Buch 3 ausmacht, i1st die Tatsache, dass Herodot inzwischen annehmen durfte,
in dieser Frage nunmehr iiber zwei Quellen zu verfiigen, die offenbar nicht
miteinander in Verbindung standen, namlich eine griechische (Aristeas) und
eine nicht-griechische (die Issedonen in der Vermittlung durch die Skythen),
welche beide die Existenz der Arimaspen und der Greifen als Faktum darstel-
len'8. Dabei mag Herodot (als durchaus rationalistisch denkender Grieche)
immer noch Zweifel gehabt haben, ob ein eindugiges Volk iiberhaupt denkbar
ist; aber die Tatsache, dass zwei verschiedene und anscheinend voneinander
unabhingige Quellen tatsdchlich von diesen aussergewohnlichen Wesen spra-
chen, hat ihn zumindest dazu veranlasst, sachlich (und ohne Bekundung eines
Zweifels) iiber sie zu referieren'®. Dagegen brachte er es nicht fertig, liber die

18 Zum weiteren Erscheinen der Arimaspen auf mittelalterlichen Weltkarten (die sich nach dem
richteten, was bei Plin. Nat. 4,88, vgl. 6,50 und 7,10, bei Pomponius Mela 2,2 und Solinus
15,20 und 23 iiber sie stand) vgl. O. Peschel, Abhandlungen zur Erd- und Volkerkunde (Leipzig
1877) 40f.

19 Uber Herodots ‘skythische’ Etymologie des Namens der Arimaspen in 4,27 hat man sich oft
sehr ungldubig gedussert (vgl. H. Humbach, «Scytho-Sarmatica», Die Welt der Slaven 5 (1960)
323; Dowden [oben Anm. 9] 492); es hat daneben immer wieder ernstzunehmende Versuche
gegeben, den Namen zu erkldaren: vgl. Tomaschek (oben Anm. 7): «Der iranische Name
Arimagpd ... bedeutet ‘Besitzer von wilden, von Steppenrossen’ [zd. airima ‘Eindde’, épnpia,
skolot. arima, wofiir félschlich ‘eins’ als Bedeutung angegeben wird, os. armi-st ‘abgesondert
sitzend, allein’]»; dhnlich Westberg (oben Anm. 9) 190, der auch eine Kombination ari =
‘noble’ + Maspioi [Name eines persischen Stammes in Hdt. 1,125] in Erwédgung zieht). Es hat
auch Versuche gegeben, den Namen auf einen nicht-iranischen Ursprung zuriickzufiihren:
Erman (oben Anm. 8) 712, Fussnote nimmt tatarisch-sibirische Herkunft an und versucht mit
einem linguistischen Missverstiandnis zu erkldren, warum die Arimaspen in den Ruf der
Eindugigkeit gelangten: «Ndhme man nun an, diese Erzdhlung sei beildufig mit denselben
Ausdriicken erfolgt, welche 1500 Jahre spater von den Nachfolgern der Issedonen, den Samo-
jeden oder auch den in Samojitien verkehrenden Slaven, gebraucht wurden, als sie dem
damaligen Aristeas (dem Nowgoroder Jurja Tardsowitsch) iiber die damaligen Arimaspen
oder fremden Erzsucher berichteten, so wiare das Missverstandnis von der Eindugigkeit nicht
schwer zu erkldren; denn auch damals war, auf eine leicht zu missdeutende Weise, die Rede
von einem engen Seh-loche, dessen jene seltsamen Bergbewohner sich bedienten; aber Tara-
sowitsch verstand zum Gliick, dass die Erzahler das Slavische okno, d.i. Fenster in Wohnung
oder Bergwerk, nicht oko oder Auge damit gemeint haben, wihrend Aristeas gar leicht von
einem Oppa oder 6@Uaipdg nehmen konnte, was nur auf eine 16n1pa sich bezog. ... — In dem
Tatarischen Dialekte der Jakuten wiren iibrigens Aruinasi die, welchen eine einzelne Offnung
zukommt, von aruin ein Vereinzeltes und eine Insel und as 6ffne die Thiir! sasun ich 6ffne
(...).» — B. Laufer, «Die Sage von den goldgrabenden Ameisen», T oung Pao 9 (1908) 452 =
Kleinere Schriften 1 (Wiesbaden 1976) 1294 erwigt mongolischen Ursprung des Namens («Es
miisste ... ein grosser Zufall sein, wenn wir im Mongolischen das Wort drdm-ddék in dem Sinne
von ‘eindugig’ finden und dasselbe nicht mit dem Namen der Arimaspen ... in Zusammen-
hang stehen sollte»); vgl. Bolton (oben Anm. 7) Anm. 15 zu S. 118.

Neuerdings wird sogar damit gerechnet, dass Herodots Erkldrung richtiger ist als meist ange-
nommen: vgl. Sir Harold W. Bailey, «The second stratum of the Indo-Iranian gods», in: J. R.
Hinnels (ed.), Mithraic Studies 1 (Manchester 1975) 12 Anm. 25: «... There are traces of an
archaic base pau-: pu- ‘to watch’, beside pa- ‘to watch cattle’ ... If the base were Indo-European



Herodot und die Enden der Erde 31

Hyperboreer — obwohl sie keine anomalen Ziige in ihrer physischen Erschei-
nung aufweisen und daher viel leichter hidtten akzeptiert werden kdnnen als
die Arimaspen - zu sprechen, ohne sowohl am Anfang (4,32) wie auch am
Ende (4,36,1) seines langen Exkurses iiber sie die Frage nach ihrer Existenz zu
stellen; und auch innerhalb der Exkurs-Kapitel scheinen seine Zweifel nie sehr
fern zu sein.

So kann man die Hyperboreer und die Arimaspen als Testfdlle fiir die Art
und Weise betrachten, in der Herodot mit Quellen umgeht und wie er ihren
Wert einschétzt. Im Anschluss daran sei nunmehr gefragt, ob diese Frage nach
den Quellen auch noch bei anderen aussergewohnlichen Geschichten Herodots
tiber Volker und Wesen, die in den dusseren Regionen der Erde leben, etwas
hergeben kann. Es wurde bereits eine der unglaublichsten Geschichten er-
wahnt, die man in Herodots ganzem Werk finden kann: die Kapitel 102-105 in
Buch 3, die von den ‘goldgrabenden Ameisen’ in einer Wiistengegend des
nordlichen Indien handeln und von einem indischen Volksstamm, der es sich
auf ingenidse Weise zu seinem Metier gemacht hat, dieses Gold zu stehlen —
und dies in einer hochst waghalsigen Operation (vgl. unten), denn diese Amei-
sen sind nicht von der normalen (und vergleichsweise winzigen) Art, sondern
grosser als Fiichse (3,102,2), und sie haben es auch iliberhaupt nicht gern, wenn
man ihnen ihr Gold zu stehlen versucht! Da ist es nicht verwunderlich, dass
Herodot diese menschlichen Riuber als die payipwtatol ... Tvé®dv bezeichnet
(3,102,1). Wie gehen sie bei ihrer aussergewohnlichen Tatigkeit zu Werk? Sie
stellen ein Gespann von drei Kamelen zusammen, ein weibliches in der Mitte
und ein minnliches an jeder Seite, dann besteigen sie selbst das weibliche
(102,3) und ziehen los, wobei sie ihre Anmarschphase absichtlich so wihlen,
dass sie an ihrem Ziel zur Zeit der grossten Hitze ankommen, wenn die Amei-
sen unter der Erde bleiben (104,1); diese Zeit der grossten Hitze aber ist —
jedenfalls in jenen Gegenden, wie Herodot erzihlt — frilhmorgens (104,2; dar-
auf ist zuriickzukommen). Sobald die Inder ihr Ziel erreicht haben, fiillen sie
in grosser Eile alle mitgebrachten Sicke mit dem Goldsand, den die Ameisen
wahrend ihres Grabens an die Oberfldche transportiert haben, und rasen sofort
auf ihren Reittieren zuriick; (das Folgende in wortlicher Ubersetzung:) «denn
wie die Perser erzdhlen, entdecken die Ameisen augenblicklich durch ihren
Geruchssinn, was vor sich geht, und nehmen die Verfolgung auf» (105,1). Und
nun kommt der Punkt, wo dem Leser endlich mitgeteilt wird, warum die Inder
denn drei Kamele zusammenspannten, bevor sie zu ihrem Raubzug aufbra-
chen: Da jene Ameisen sehr schnell und sehr aggressiv sind, brauchen die

(s)p(h)eu-, the Greek VA& would belong here, and Latin bubulcus. The mysterious onod of
Herodotos iv. 27 is stated to mean ‘eye’ as the second component in the ethnic name 'Apipa-
onol. Iranian arma-, arima- ‘alone, one’ is attested in Avestan, Sogdian and Ossetic ...»,
zustimmend zitiert von Th. Poljakov, «A Phoenician ancestor of the Cyclops», ZPE 53 (1983)
97 Anm. 8.



32 Heinz-Giinther Nesselrath

menschlichen Rduber allen Vorsprung, den sie nur kriegen kdonnen; immer
noch aber wiirden die Ameisen — jedenfalls diese Ameisen — sie wahrscheinlich
einholen, und um dem vorzubeugen, lassen die flichenden R&duber die zwei
mannlichen Kamele eines nach dem anderen frei und geben sie als Beute den
verfolgenden Ameisen preis; das iibrigbleibende weibliche Kamel ist das
schnellste von den dreien, und dies vor allem deswegen, weil die Inder vor
ithrem Aufbruch darauf geachtet haben, ein Muttertier zu nehmen, das noch
sehr jungen Nachwuchs hat (102,3); weil diese Muttertiere so schnell wie mog-
lich zu ihren Jungen zuriickgelangen wollen, laufen sie so schnell sie nur kon-
nen und sind auf diese Weise an Geschwindigkeit selbst den wiitendsten Amei-
sen iiberlegen. Herodot beschliesst seine Erzahlung mit der Feststellung: «Auf
diese Weise gewinnen die Inder den grosseren Teil ihres Goldes, wie die Perser
sagen; ein geringerer Teil wird durch Graben im Boden gewonnen» (105,2).
Fast jeder, der bei der Herodot-Lektiire zum ersten Mal mit dieser Ge-
schichte konfrontiert wird, diirfte sich veranlasst fithlen, verwundert oder auch
entgeistert seinen Kopf zu schiitteln angesichts einer der seltsamsten — viel-
leicht auch lustigsten — Geschichten, die er wohl je gelesen hat; Herodot selbst
aber verrdt nicht das kleinste Zeichen von Ungldubigkeit (ganz anders als bei
seiner Behandlung der Hyperboreer und auch bei seiner ersten Erwdahnung der
Arimaspen): er berichtet alle die gerade skizzierten Einzelheiten in einem ruhi-
gen und durchaus nicht sensationsheischenden Erzihlstil?’. Warum erzihit
Herodot von diesen wundersamen Ameisen und ihrem Gold wie von der
selbstverstiandlichsten Sache der Welt? Seine Haltung kdonnte erneut etwas zu
tun haben mit der Qualitdt der Quellen, die ihm fiir diese Geschichte zur
Verfiligung standen: Es wurden zwei Stellen zitiert, an denen Herodot auf «die
Perser» als seine Gewihrsleute in dieser Sache verweist (105,1 und 2); und an
einer dritten Stelle behauptet er sogar: «Einige von diesen Ameisen sind im
Besitz des persischen Grosskonigs, nachdem sie in ihrem Lebensraum gejagt
und gefangen wurden» (102,2)?!. Mit diesem Satz ist nicht gesagt, dass Herodot
mit seinen eigenen Augen diese bemerkenswerten Tiere gesehen hitte; er im-
pliziert aber, dass es Perser gab, die fiir sich in Anspruch nahmen, diese ‘Amei-
sen’ in der Domaéne ihres Herrschers gesehen und nicht nur von irgendwelchen
Indern mit zweifelhafter Glaubwiirdigkeit eine abenteuerliche Geschichte er-

20 Er benutzt dazu auch durchgehend direkte Rede; die Verwendung indirekter Rede kann einen
Hinweis darauf geben, dass der Autor sich von dem, was er erzihlt, distanziert. Vgl. dazu auch
unten S. 43 mit Anm. 46.

21 Pearson (oben Anm. 6) 346 entdeckt im Zusammenhang mit den indischen Geschichten bei
Herodot iiberhaupt «a greater readiness to believe reports about peoples and regions with
which Persian authorities have come into contact». Nach Fehling (oben Anm. 2) 97 sind alle
diese Verweise fiktional: «it may be that he [= Herodot] simply invented the story on the
analogy of the very similar one of the gold-guarding griffins» (ibid.; vgl. dazu auch oben Anm.
7); aber wahrend wir in 3,116,1 und 4,13,1 nur knappe Hinweise auf Arimaspen und Greifen
bekommen, ist die Geschichte von den indischen Ameisen detailliert erzdhlt, und von einer
ganzen Reihe ihrer Details ldsst sich inzwischen sagen, dass sie auf Fakten basieren (s. unten).



Herodot und die Enden der Erde 33

zdhlt bekommen zu haben. Dieser Hinweis auf tatsdchliche dyi¢ (auch wenn
Herodot in diesem Fall nicht selbst der Augenzeuge war) konnte fiir Herodot
den Ausschlag gegeben haben, eine sachliche Haltung gegeniiber den Riesen-
ameisen einzunehmen.

Es ist in diesem Zusammenhang nicht uninteressant, dass es bemerkens-
werte Fortsetzungen der Ameisengeschichte weit iiber Herodot hinaus gibt:
Kundige und weltgewandte griechische Reisende im Gefolge der persischen
und indischen Eroberungen Alexanders d.Gr. scheinen Herodots Bericht ndm-
lich ernstgenommen und selber Nachforschungen in dieser Sache angestellt zu
haben; wenigstens zwei von ihnen, Alexanders Admiral Nearchos und - einige
Jahrzehnte spidter — Megasthenes, der als Botschafter des Diadochenkonigs
Seleukos an den Hof des indischen Herrschers Chandragupta (Sandrokottos
im Griechischen) ging, haben der Nachwelt weitere bemerkenswerte Hinweise
auf diese respekteinflossenden Ameisen hinterlassen: Dem Geographen Stra-
bon zufolge, der diese Nachrichten in seinem Werk bewahrt hat (15,1,44
p. 706)?2, behauptete Nearchos, er habe selbst Felle dieser Tiere gesehen, und
sie seien denen von Leoparden dhnlich gewesen (Nearchos, FGrHist 133 F 8);
und Megasthenes, wie Strabon weiter sagt, gab einen Bericht von diesen Amei-
sen und ihrem Gold, der in vielen Details (freilich nicht in allen) mit dem von
Herodot iibereinstimmt. Megasthenes hielt auch fest, wie die Inder hiessen, die
jene gefahrvollen Expeditionen zum Gold der Ameisen unternahmen: er
nannte sie Aépdar (Megasthenes FGrHist 715 F 23); beim Alteren Plinius, der
in dieser Sache ebenfalls — wenigstens indirekt — auf Megasthenes zuriickzuge-
hen scheint, heissen sie Dardae (Nat. 6,67; 11,111)23. Dieses zusitzliche Detail
und die (von Herodot) etwas abweichende Darstellung der Methode, mit der
die Aépdar an das Ameisengold gelangen, zeigen, dass Megasthenes die friiher
von Herodot erzidhlte Geschichte nicht einfach iibernahm, sondern dass er sich
offenbar weitere — wahrscheinlich lokal-indische - Informationen besorgte.
Dem Alteren Plinius zufolge (Nat. 11,111) waren iiberdies die ‘Horner’ einer
solchen Riesenameise — wir wissen nicht genau, zu welcher Zeit — im Herakles-
tempel von Erythrai, einer griechischen Stadt in Kleinasien, ausgestellt.

22 Strabons eigene Einstellung zu diesen Nachrichten ist ambivalent und nicht ganz klar: in 2,1,9
p. 70 behandelt er Berichte iiber — u.a. — die goldgrabenden Ameisen, wie sie Daimachos
(FGrHist 716 F 5) und Megasthenes (FGrHist 715 F 27) gaben, mit grosstem Misstrauen; in
15,1,44 p. 706 dagegen berichtet er, was Nearchos (FGrHist 133 F 8b) und Megasthenes
(FGrHist 715 F 23) iiber die Ameisen zu erzéhlen haben, ohne irgendeine Bekundung von
Ungldubigkeit.

23 Vgl. zu diesem indischen Volksstamm auch Tomaschek, «Dardai», RE 4,2 (1901) 2153f.; bei
Ptol. Geogr. 7,1,42 werden sie Aapddpar genannt, bei Dion. Perieg. 1138 Aapdavéec.

24 Die Horner erschienen gelegentlich so unglaubwiirdig, dass man erwog, in Plinius’ Text
cornua durch coria zu ersetzen (vgl. S. Wahl, Erdbeschreibung von Ostindien, Hamburg 1805-
1807, Bd. 2, 484f.). — Dass die goldgrabenden Ameisen den Athenern des 4. Jh. v.Chr. ein
Begriff waren, zeigt die Tatsache, dass der Komodiendichter Eubulos in einer Komoédie
berichten liess, wie seine goldhungrigen Landsleute einmal gegen Ameisen am Hymettos

3 Museum Helveticum



34

Heinz-Giinther Nesselrath

Die Ameisengeschichte findet eine Fortsetzung sogar noch iiber die

Antike hinaus: Im spédteren 16. Jh. hielt Ogier Ghiselin von Busbeck (oder de
Busbecq) im vierten seiner ‘Tiirkischen Briefe’? fest, dass noch im Jahre 1559

25

ausgezogen seien (PCG V, fr. 19 K.-A.; vgl. Harpokration y 14 p. 267 Keaney). Die goldgra-
benden Ameisen sind auch bei mehreren anderen Dichtern anzutreffen: bei Kallimachos
(Call. fr. 202,58f. Pf. [ypvoov pév Ivdikol kbveg / BuocdVev ndpunkeg oicovot ...]; vgl. Pfeiffer
ad loc. [+ add. in vol. 2 p. 118]), bei Theokrit (Id. 17,107; vgl. das Scholion), bei Properz
(3,13,5); sie gehen als gefahrliche Angreifer auch in den Alexanderroman ein (Ps.-Callisth.
2,29; 3,7-16). In der Kaiserzeit greift sie und die noAvypvsdtator Tvé@dv Dion Chrysostomos,
Or. 35 (= 18 Arn.), 23 auf: 16 8¢ ypvciov AapBavovst Tapd pupufK®yv. ool 8¢ gioty AAmnE-
kov peiloveg, taAAa 8¢ Gpotol toig map’ Nuiv. dpdittovotl 8¢ katd Yiic, domnep ol Aoiroi
pOPUNKES. O 8€ XoOg avTolg £0TL Ypuoiov KATAPDTATOV TAVIMV XPLCIMV Kol CTIATVOTATOV.
giolv obv mAnciov épekiic donep koAmvoi 100 yhypatog, kai 10 nediov dmav GoTpanTeL.
XUAETOV OVV 1€l £07T1L PG TOV HAL0V, Kai TOAROL TBV EMYEIPOLVIMY ISETY TAC dyelg Siepd-
pnoav. oi 8& Tpocolkodveg Avipwnol Ty petatd ydpav SleAddviec Epnuov odoav ov TOA-
ANV €0’ appatov, vrolevEavieg innovg tayioTovg, apikvodvtal tiig peonuppiac, fviko ded0-
Kool Katd yig: Enerta evyoust TOV YOOV GpRACOVTES. ol 8¢ aicVavOouevol Sumkovot Kal
pdyovtal katarafovies, Emg v AnoVAvmoty 1) ATOKTEIVOOLY- AAKIL®TATOL Yap Eiot IMplov
andvtov. Hote ovTol ye émicTavial 10 xpuoiov Omdoov éotiv dfov, kai ovdE mpoievial
npdtepov 1 anoVavelv ... Die meisten der von Dion erzihlten Einzelheiten sind bereits aus
Herodot bekannt; einige der absurderen Elemente (wie das seltsame Kamel-Dreiergespann)
wurden dabei weggelassen und durch ‘normalere’ ersetzt; in manchem wurde die Phantastik
aber auch noch erhoht (die ganze Ebene gleisst und blitzt vor Hiigeln von Gold). Arrian
nimmt eine skeptischere Haltung ein: MgyacUévng te axonv annyéetat, xai £€yd 61t ovdEV
T0UTOL ATPEKEGTEPOV Avarypdwyal Ex®, AinuL EK®V TOV UREP T@V poppnkev Adyov (Ind. 15,7,
15,4 = Nearchos FGrHist 133 F 8; 15,5-7 = Megasthenes FGrHist 715 F 23). Kurze Anspie-
lungen auf die Geschichte gibt es bei Clemens von Alexandria (Paed. 2,120,1) und bei Themi-
stios (Or. 27 p. 337¢). In der geographischen Literatur erscheinen die Ameisen bei Pomponius
Mela 3,62, Plin. Nat. 11,111 (vgl. oben im Text und den Anfang dieser Anm. sowie 33,66) und
Solin. 30,23 (der die Ameisen nach Athiopien versetzt; von ihm abhingig Isid. Etym. 12,3,9).
Zu den seit Ktesias begegnenden Verwechslungen mit den goldhiitenden Greifen vgl. oben
Anm. 7.

Augerii Gisleni Busbequii Legationis Turcicae Epistolae Quattuor, erstmals zusammen ediert
1589, hier zitiert nach der Ausgabe Hanau 1605, 258f.: «... plures ultro citroque nuncii com-
mearunt, etiam oratoris titulo quidam a Persa ad Turcam cum muneribus ... et in his [scil.
muneribus] aliquando inusitati generis animantes, qualem memini dictum fuisse allatam
formicam Indicam mediocris canis magnitudine, mordacem admodum et saevam ...» (ein
Hinweis darauf findet sich bei Bunbury [oben Anm. 9] 230 Anm. 6 und How/Wells, A4
commentary on Herodotus, vol. 1, Oxford 1912 ad 3,102). Von Busbeck war in den Jahren
1554-1562 kaiserlich-habsburgischer Gesandter in Istanbul, und das in seinem 4. Brief festge-
haltene Ereignis fand dann auch Eingang in die Historiarum sui temporis pars secunda des
franzosischen Historikers Thuanus (De Thou), mit fast wortlicher Ubernahme von Busbecks
Beschreibung der ‘indischen Ameise’ (in: Tomus 4, Paris 1609, p. 112); Thuanus’ Zeugnis
wird von Baehr (Herodoti Halicarnassensis Musae. Textum ad Gaisfordii editionem recogno-
vit, perpetua tum Fr.Creuzeri tum sua adnotatione instruxit ... J. C. F. Baehr, Leipzig 21857,
Vol. 2) p. 201 und von G. Rawlinson (History of Herodotus. A new English version, edited with
copious notes and appendices ..., Vol. 2, London 1862, 492 ad loc.) zitiert.

Von Busbecks ‘Tiirkische Briefe’ sind noch in diesem Jahrhundert einmal ins Deutsche
(W. von den Steinen, Vier Briefe aus der Tiirkei von Ogier Ghiselin von Busbeck, Erlangen
1926) und ins Englische (E. S. Forster, The Turkish Letters of Ogier Ghiselin de Busbecq,
Oxford 1927) iibersetzt worden; wiahrend aber von den Steinen an der betreffenden Stelle



Herodot und die Enden der Erde 35

der Schah von Persien eines von diesen mysteriosen Tieren (von Busbeck
beschreibt es als «formica Indica, canis mediocris magnitudine, mordax admo-
dum et saevar) Siileiman II., dem damaligen Herrscher des osmanischen Rei-
ches, zum Geschenk machte; damit ergibt sich iibrigens eine bemerkenswerte
Analogie zu Herodots Bemerkung, der persische Konig habe einige von diesen
Tieren in seinem Besitz. Und schliesslich hat die Geschichte auch noch ein
Kapitel in unserer eigenen Gegenwart: Vor nur wenig mehr als einem Jahr-
zehnt unternahm der abenteuerlustige franzosische Forscher Michel Peissel
mehrere zum Teil recht gefdhrliche Reisen in den Norden des modernen
Kaschmir (und das ist in der Tat ungefdhr die Gegend, die Herodot Nordin-
dien nennt), und er publizierte 1984 ein Buch iiber diese Reisen mit dem
vielsagenden Titel The Ants’ Gold: The Discovery of the Greek El Dorado in the
Himalayas®*. In diesem Buch berichtet Peissel, wie er an den Ufern des oberen
Indus zu den letzten Vertretern eines alten Volkes gelangte, das von seinen
kaschmirischen Nachbarn Darade genannt wurde, ein Name, der auf hochst
auffillige Weise dem der Aépdat oder Dardae nahekommt, die von Megasthe-
nes, Strabo und Plinius erwdhnt werden; und eines Nachts eroffneten zwei
Angehorige dieses Volkes Peissel am Lagerfeuer: «unsere Viter haben uns
davon erzdhlt, wie sie goldenen Sand aus den Erdbauen von — Murmeltieren
sammelten» (144), in einer abgelegenen und gebirgigen Gegend mit dem Na-
men ‘Ebene von Dansar’. Man hat in der Tat schon frither vermutet, dass
Herodots riesige Ameisen in Wahrheit Murmeltiere waren?’ (sonst wiren die

(S. 209) ebenfalls von einer «indischen Ameise» spricht, iibersetzt Forster (S. 219) «Indian
ant-eater» (ohne weiter etwas dazu zu sagen). — Zu weiteren Zeugnissen aus der islamischen
Welt iiber die goldgrabenden Ameisen vgl. F. Schiern, Uber den Ursprung der Sage von den
goldgrabenden Ameisen (Kopenhagen/Leipzig 1873) 7.

26 Den ersten Hinweis auf dieses Buch verdanke ich Stephanie West.

27 Vgl. bereits Chr. Lassen, Indische Alterthumskunde, Erster Band: Geographie und Geschichte
(Bonn 1847) 850: Vor allem die Angaben des Nearchos und des Megasthenes «beweisen, dass
das Thier keine wirkliche Ameise war, sondern ein anderes, welches mit Ameisen Ahnlichkeit
hatte. Nun finden sich auf den sandigen Ebenen Tiibets Murmelthiere, welche in Hohlen
zusammenleben und deren Felle noch gegenwirtig einen wichtigen Handelsartikel bilden ...
Es gibt ihrer zwei Arten; die grossere haben [sic] eine Lange von 24 Zoll; der obere Theil des
Felles ist besetzt mit Ringen von schwirzlicher, réthlich gelber und schwarzer Farbe; das Fell
des Panthers ist ebenfalls mit ringférmigen Flecken besetzt; die Lebensweise dieser Thiere ist
der der Ameisen dhnlich. Dieses giebt die Vermuthung an die Hand, dass die Inder des
Tieflandes die Benennung Ameise auf das ihnen unbekannte Thier des Hochlandes iibertra-
gen haben ...» (in Anm. 1 auf S. 851 stellt Lassen noch einen anderen méglichen Grund fiir die
Namensiibertragung zur Diskussion: «A. von Humboldt hat ... im nordlichen Mexico die
Beobachtung gemacht, dass die Ameisen die Korner einer weiss glinzenden, dem Hyalith
dhnlichen Substanz in ihre Hohlen zusammenschleppten. Es ldsst sich vermuthen, dass auch
die alten Inder diese Sitte der Ameisen, Korner glinzender Substanzen zu sammeln, bemerkt
hatten»); ferner A. Cunningham, Laddk (London 1854) 232f.; Peschel (oben Anm. 18) 43f.,
der Lassens Hinweise noch folgendermassen ergidnzt: «... Da nur die Felle, nicht die lebendi-
gen Thiere in die Hdnde der Kaufleute gelangten, so konnte der eine die Grosse von Fiichsen
und der andere von Hunden ihnen beilegen. Die Inder nannten sie Ameisen wegen ihrer



36

Heinz-Giinther Nesselrath

hellenistischen Forschungsreisenden auch kaum in der Lage gewesen, so etwas
wie die pelzigen Hiute dieser ‘Ameisen’ zu erwdhnen); aber Peissels Gewéhrs-
leute — die vielleicht oder sogar recht wahrscheinlich Darden?® und damit die

28

Erdbauten ... Die Alten waren darin [= im Klassifizieren von Tieren] so naiv, dass bekanntlich
das romische Recht die Bienen unter die wilden Thiere rechnet, wihrend der arabische
Plinius, Kazwini ... die Ratten und Kaninchen ... unter die Insekten rechnet ...»; Bunbury
(oben Anm. 9) 257 («the skins of these marmots are among the commonest of all the furs now
brought to India»); vgl. ferner Hennig 1930 (oben Anm. 10) 331f., der ebenfalls, «<nach Mega-
sthenes und Arrian, den Stamm der Darden in der heutigen afghanischen Landschaft Dardi-
stan» mit Herodots Indern identifiziert, und dens. 1936 (oben Anm. 10) 58 u. 180 mit weiterer
Literatur (Col. Montgomerie, «Trans-Himalayan explorations», Journal of the Royal Geogra-
phic Society 1869, 152). Zuletzt 1. C. Beavis, Insects and other invertebrates in Classical
Antiquity (Exeter 1988) 211 (die Kenntnis dieses Buches verdanke ich R. Lanszweert). Asheri
(oben Anm. 4) ad Hdt. 3,102,2 weist ebenfalls knapp auf Versuche hin, die Riesenameisen mit
verschiedenen ‘wirklichen’ Tierarten zu identifizieren. Der bisher letzte, der fiir die Gleich-
setzung ‘goldgrabende Ameisen’ = Murmeltiere mit plausiblen Griinden eintritt, ist Pritchett
(oben Anm. 9) 90-94, der u.a. auf die Analogie des bei Xen. Anab. 1,5,2 erwdhnten péyag
otpodvog (‘grosser Spatz’ = Vogel Strauss) hinweist.

Bereits alte chinesische Quellen (z.B. Chao Hun im Ch’u Tz’u aus dem 3. Jh. v.Chr.) sprechen
von Riesenameisen in der mongolischen Wiiste, vgl. Bolton (oben Anm. 7) 81 und oben Anm.
8; ferner Laufer (oben Anm. 19) 442 = 1284, der aber 443 = 1285 die Murmeltier-These vollig
ausschliessen will, weil auch in indischen, tibetischen und mongolischen Quellen stets vom
Gold der Ameisen (und nicht von dem anderer Tiere) die Rede sei und die ‘Ameisen’
wiederum auf eine sprachliche Verwechslung im Mongolischen zuriickgingen (vgl. unten
Anm. 32). Aber wenn der Begriff ‘Ameisengold’ erst einmal in der Welt war, konnte er bei der
Aufnahme (wie es sie offensichtlich gegeben hat) durch andere Volker durchaus mit realen
Beobachtungen — z.B. eben von Erdbauten, wie man sie von Ameisen kannte — verbunden
werden; dass dies schon in der Antike offensichtlich geschah, zeigen die hellenistischen Nach-
richten von ‘Ameisenfellen’ und als Tempelweihgeschenke verwendeten ‘Ameisenhérnern’
(oben S. 33). — Gegen die Murmeltier-These auch Schiern (vgl. oben Anm. 25) 14, der hervor-
hebt, dass Murmeltiere alles andere als schnell und angriffslustig sind und S. 33ff. seine
Theorie zu begriinden versucht, dass mit den ‘Ameisen’ schon in alter Zeit in Wahrheit
tibetische Goldgridber gemeint sind. Aber was ist dann mit den Tieren, die bereits fiir den
persischen Grosskonig und spéter den Schah gefangen wurden (vgl. oben)?

Mit dem Begriff ‘Darden’ sind freilich in moderner ethnologischer und sprachwissenschaft-
licher Literatur einige Probleme verkniipft: wie weit ldsst sich dieser erstmals dank Megasthe-
nes in Europa bekanntgewordene Name wirklich noch mit Volkerschaften und Sprachen
zusammenbringen, die heute im nordindisch-kaschmirisch-tibetischen Raum anzutreffen
sind? Dass hier die Forscher seit dem 19. Jh. vielfach einem identifikatorischen Wunschden-
ken erlegen seien (d.h. eine antike Bezeichnung auf heutige Bevolkerungsgruppen im genann-
ten Raum iibertragen haben, ohne dass diese Gruppen sich selbst noch so nennen), ist die
These von G. E. Clark («<Who were the Dards? A review of the ethnographic literature of the
north-western Himalaya», Kailash: Journal of Himalayan Studies 5, 1977, 323-356); die Dar-
den Peissels nennen sich selbst Minaro, und dieses Volk wurde bereits zu Beginn dieses
Jahrhunderts von A. H. Francke, einem vielfach zu spekulativ vorgehenden ‘Dardenforscher’
(vgl. Clark 341), mit den urspriinglichen Darden identifiziert (z.B. in: «The Dards at Kha-
latse», Memoirs of the Asiatic Society of Bengal 1/19, 1906, 413-419). Auf der anderen Seite
stammt der erste Beleg des Namens ‘Darden’ in neuzeitlicher Forschungsliteratur von einem
Mann, der wohl kaum einen westlich-antiken Bildungshintergrund hatte und der daher auch
selbst die Identifizierung ‘seiner’ Darden mit den antiken noch nicht vornimmt (das tut dann
freilich derjenige, der diesen Beitrag auf Englisch zugédnglich machte, vgl. Clark 329 und 331):



Herodot und die Enden der Erde 37

entfernten Nachkommen der goldjagenden und ameisentrotzenden poyiumta-
tot Ivddv sind, von denen Herodot spricht — scheinen zum ersten Mal unab-
héangiges und authentisches Erkldrungsmaterial zu einer der wohl eigenartig-
sten Geschichten in Herodots Historien beizubringen; man darf daher wohl
annehmen, dass die bislang nur spekulative Identifizierung von Riesenamei-
sen und Murmeltieren wahrscheinlich richtig ist, und dass deshalb auch Hero-
dots Ameisengeschichte nicht vollig fabulés und noch viel weniger etwas ist,
das er selbst erfunden hitte.

Es gab im iibrigen bereits in fritheren Zeiten gewisse Anzeichen dafiir,
dass zumindest einige Details in Herodots Erzdhlung, obwohl auf den ersten
Blick kaum glaubhaft, nichtsdestoweniger urspriinglich auf tatsichlicher Beob-
achtung beruhten: Oft z.B. hat man angenommen, dass Herodots eigenartige
Angaben zur tiglichen Temperaturentwicklung in jener abgelegenen nordindi-
schen Region (der Morgen sei dort die heisseste Zeit, der Mittag mit dem in
Griechenland vergleichbar und der Nachmittag sehr bald schon recht kiihl:
104,2-3) nicht viel mehr sei als eine Extrapolierung seiner generellen Vorstel-
lung von der Erde als einer flachen Scheibe, bei der die im Osten aufgehende
Sonne am Morgen dort auch die grosste Hitze verursacht, wiahrend der Nach-
mittag entsprechend kiihl sein muss, weil die Sonne dann schon ganz weit
entfernt im Westen steht?®. Man muss in diesem Zusammenhang jedoch dar-
auf hinweisen, dass Herodot diese eigenartige Temperaturkurve nicht fiir den
ganzen Osten der Erde in Anspruch nimmt (auch nicht fiir ganz Indien, was
auf dasselbe hinausliefe), sondern nur fiir diese besondere Gegend Nordin-
diens. Bereits im letzten Jahrhundert hat der Oxforder Althistoriker George
Rawlinson in seiner englischen Herodotiibersetzung (vgl. oben Anm. 25), die

Izzet Ullah (ein Begleiter des noch zu erwihnenden englischen Forschungsreisenden Moor-
croft, vgl. unten Anm. 30), «Travels beyond the Himalaya», Quarterly Oriental Magazine
(Calcutta 1825). Ferner hat K. Jettmar (in: «Kafiren, Nuristani, Darden: Zur Kldrung des
Begriffssystems», Anthropos 77, 1982, 254-263) auf Clark’s Skeptizismus geantwortet, nicht
wenige Gemeinsamkeiten von bestimmten in dem betreffenden Raum lebenden Menschen
(die zudem eine gemeinsame Sprache, das Shina, sprechen) zusammengetragen (256f.) sowie
Belege aus mittelalterlichen indischen Quellen angefiihrt, die offensichtlich von dieser Bevol-
kerung handeln und sie als ‘Darada’ bezeichnen (vgl. auch J. Frembgen, «Neues Schrifttum
iiber die Dardvdlker Nordpakistans 1975-1980», Anthropos 76, 1981, 231). «Es ist daher der
Schluss unvermeidlich, dass die Nachkommen der Leute, die vor 700 Jahren den Staat der
Darada bildeten, heute Shina sprechen. Darada — das muss der heute vergessene Volksname
der Shina-Sprecher sein» (Jettmar 258). Diese Folgerung wird auch durch den Befund, dass
diese Bezeichnung der betreffenden Bevolkerung heute (und auch in den indischen Quellen)
nur von anderen und nicht von ihr selbst fiir sich selbst verwendet wird (Clark 340; Jettmar
258f.), nicht ins Wanken gebracht; vielleicht wurde ja bereits Megasthenes der Name ‘Darden’
von Nichtangehorigen dieses Volkes vermittelt. — Fiir die wertvollen Hinweise auf die in
dieser Anm. zitierte Literatur bin ich meinem Berner Kollegen Roland Bielmeier zu grossem
Dank verpflichtet.

29 Vgl. A. Lesky, «Aithiopika», in: Gesammelte Schriften (Bern/Miinchen 1966) 416; Ballabriga
(oben Anm. 5) 157-159, der 158f. auch auf mit dieser Anschauung verbundene Schwierigkei-
ten aufmerksam macht.



38 Heinz-Giinther Nesselrath

auch wertvolle Anmerkungen enthilt, den Bericht eines britischen Forschungs-
reisenden vom Anfang des 19. Jh. in jenen Weltgegenden, William Moorcroft,
zitiert, in dem Moorcroft auch von den Temperaturen «der Region n6rdlich
des Himalaya» (und das ist wieder die Gegend von Nordkaschmir) spricht3°.
Moorcroft fand dort eine Temperaturkurve im Tagesverlauf vor, die der von
Herodot beschriebenen sehr dhnlich ist: ein schnelles und starkes Aufwirmen
frith am Morgen, und die Riickkehr der Kélte sehr frith am Nachmittag, sobald
namlich die Sonne hinter die hohen Berggipfel gesunken war.

Eine weitere bemerkenswerte Einzelheit in Herodots Bericht wird von
einem noch erheblich friiheren und erheblich beriihmteren europiischen Rei-
senden in diesen Gegenden bestitigt: Als im 13. Jh. Marco Polo durch Zentral-
asien nach China unterwegs war, hielt er in seinen Aufzeichnungen fest, dass
auch die dort lebenden Tataren Mutterkamele, die kiirzlich geworfen hatten,
benutzten, um so schnell wie mdglich nach Hause zu kommen?3! — genauso wie
Herodots goldjagende Inder, die auf diese Weise dem Zorn der gefdhrlichen
Ameisen zu entgehen suchen. So lédsst sich abschliessend zu den von Herodot
aus dem fernen Indien berichteten Wunderdingen resiimieren: Obwohl sicher
erst mancherlel zusammenkommen musste, bevor die Geschichte von den
goldgrabenden Ameisen die Gestalt annahm, in der man sie jetzt bei Hdt.
3,102-105 findet, hat Herodot doch in aller Wahrscheinlichkeit wirklich Nach-
richten iiber eigenartige Dinge in Nordindien verwertet, die zu ihm iiber persi-
sche Vermittler gelangten3?. Den Bericht dieser Vermittler (kombiniert mit

30 W. Moorcroft, «A journey to lake Mdnasarovara in Un-dés, a province of Little Tibetr,
Asiatick Researches 12 (1816) 375-534. Moorcroft’s Bemerkungen zur Temperaturfolge fin-
den sich auf S. 398f. (+ Anm.); an mehreren Stellen weist er auch auf den Goldreichtum der
Gegend hin (S. 435.436.437.440.454.458); und auf S. 438f. steht einer dieser Hinweise in
grosser Ndhe zu der Beschreibung eines unbekannten Tieres: «... Animals of a fawn colour
about twice the size of a rat without tails, and having much longer ears than rats; Q. Marmot?
They burrow in the ground ... surrounding hills said to contain gold, which is sometimes
found in lumps of considerable size ...» Wie die Einfligung in Kursive (von der Redaktion der
Asiatick Researches?) zeigt, wurde auch bereits in Moorcrofts Publikation die Identifizierung
dieser Tiere mit Murmeltieren erwogen.

31 Hinweis darauf bei How/Wells (oben Anm. 25) ad Hdt. 3,105; vgl. Bolton (oben Anm. 7) 80f.

32 A. Locher (in: Projektgruppe Plinius [Hrsg.], Gold und Vergoldung bei Plinius dem Alteren,
Tiibingen 1993, 76-79) weist zu Recht auf das Faktum hin, dass zwischen Herodot und dem,
was auch immer der indische Ursprung der Ameisengeschichte einmal gewesen ist, zwei
Sprachgrenzen liegen: der Name der Tiere, die im Griechischen zu ‘Ameisen’ wurden, musste
zuerst vom Indischen ins Persische und dann vom Persischen in Herodots Sprache iibersetzt
werden. Locher zitiert zwei bemerkenswerte Beispiele dafiir, wie Dinge verfilscht werden
konnten, wenn sie Sprachgrenzen iiberquerten: In Hiob 4,11 haben hebriische Texte den
Lowen (‘laisch’) — die griechische Septuaginta iibersetzte dieses Wort mit pupunkoAiéwv; und
der griechische Geograph Agatharchides von Knidos spricht an einer Stelle einmal von einer
besonderen arabischen Art von Lowen, die angeblich ‘Ameisen’ genannt worden sei... (cap.
68f. ap. Phot. Bibl. cod. 250 p. 717 [aus dem 5. Buch Ilepi tfig EpvUpdg BGardcong des
Agatharchides] ot katd TV 'Apapiav AéovTeg ... yiAdtepor pév eiot kal Upacitepot ... obto 6
T01g TpLYOUact OTIABoVTIEG MOTE A0 TV AOXEVOV EavDOTNTA ATOAGUTELY XPLOD TAPUTAT-



Herodot und die Enden der Erde 39

ihrer Versicherung, dass sie tatsachlich solche ‘Ameisen’ im Besitz ihres Gross-
konigs gesehen hidtten) fand er offenbar vertrauenswiirdig genug, um ihn nie-
derzuschreiben, ohne — wie im Fall der Hyperboreer und (zunéchst auch) der
Arimaspen - eigene Zweifel daran zu vermerken?33.

Ahnliche Beobachtungen lassen sich an einem friiheren Abschnitt des
dritten Buches machen, und damit sollen diese Bemerkungen zu Herodots
Behandlung der Enden der Erde abgeschlossen werden: In seinem Uberblick
iiber die éoyatial tfjg oikeouévng in 3,106-116 (vgl. oben) wirft Herodot in
Kap. 114 auch einen kurzen Blick auf Athiopien und hebt hervor, dass dieses
Land im dusseren Siidwesten der Erde «viel Gold, riesige Elefanten, alle Arten
von wilden Bdumen, Ebenholz und die hochgewachsensten, schonsten und
langlebigsten Menschen enthilt». Dieses Volk, die ‘langlebigen Athiopen’, hat
bereits in einem fritheren Teil des 3. Buches (Kap. 17-24) eine wichtige Rolle
gespielt, dort ndmlich, wo Herodot von den Vorbereitungen berichtet, die der
persische Konig Kambyses trifft, um ihr Land anzugreifen und es seinem
Reich einzuverleiben. Kambyses leitet diese Operation mit der Aussendung
von Spionen ein, die er aus einem Volk namens Ichthyophagen rekrutiert hat,
die angeblich nahe dem Siiden Agyptens an der Kiiste des heutigen Roten
Meeres lebten. Offiziell sollen diese Spione als Geschenke iiberbringende per-
sische Gesandte vor dem dthiopischen Konig auftreten; dieser aber — da er
nicht nur der hochgewachsenste und schonste seines Volkes ist (aufgrund die-
ser Kriterien hat man ihn zum Konig gemacht: 3,20,2), sondern auch, wie es
scheint, der kliigste — durchschaut sofort die wahre Mission der Ichthyophagen
und trédgt ihnen auf, dem Kambyses eine ernste Warnung zu iibermitteln: erst
wenn die Perser in der Lage seien, die grossen und starken Bogen zu handha-
ben, die die Athiopen benutzen und von denen er den ‘Gesandten’ einen
mitgibt, erst dann sollten sie es wagen, die Athiopen iiberhaupt anzugreifen.
Fiir die von den ‘Gesandten’ mitgebrachten persischen Geschenke hat der
dthiopische Konig nichts als Verachtung iibrig (mit Ausnahme des Weins), da
er die ganze Lebensweise seines Volkes flir besser und einem langen Leben
zutraglicher erachtet. Schliesslich zeigt der Konig den ‘Gesandten’ auch noch
einige der Wunder seines Landes, bevor er sie gehen ldsst: eine Quelle mit
besonderem Wasser (es ist so leicht, dass nichts auf ihm schwimmen kann, es
macht alles, was mit ihm in Beriihrung kommt, rein und gldanzend, und es

olav. (69) TV 8¢ KoAovuévov HUPUAK®V Ol PEV TAETOTOL KATA TNV 18€av TdV Aom@Y 00dEV
TAPAAAATTOVS, TV 88 TdV aidoiwv OOV AnEcTpappévny £XOVoLy, évavtiav Tolg GAAOLGS).
Ahnlich Strab. 16,4,15 p. 774: Aéovot 10i¢ xadovpuévolg popunély (Hinweis bei Pritchett [oben
Anm. 9] 92). — Laufer (oben Anm. 19) 449-451 = 1291-1293 vermutet eine linguistische
Verwechslung zwischen einem mongolischen Stammesnamen (Shiraighol) und dem mongoli-
schen Wort fiir ‘Ameise’ (shirgol).

33 Die Vorstellung von grossen Ameisen passt natiirlich auch durchaus zu Herodots genereller
Ansicht, dass in den dusseren Regionen der Erde viele Lebewesen (und auch Menschen) von
grosseren als ‘normalen’ Ausmassen zu finden sind: vgl. Hdt. 3,106,2 und 114.



40 Heinz-Giinther Nesselrath

duftet auch lieblich); danach ein Gefdngnis, wo alle Insassen mit goldenen
Ketten gefesselt sind3*; sodann den sogenannten ‘Tisch der Sonne’ (oder ‘des
Sonnengottes’), eine mysteriose Vorrichtung, die Herodot schon an einer etwas
fritheren Stelle seines dthiopischen Exkurses besprochen hat (3,18)%%; und
schliesslich noch Sarkophage aus einer glasdhnlichen Substanz (die man angeb-
lich in der dthiopischen Erde findet), in welche die Athiopen ihre Toten nach
der Mumifizierung zu betten pflegen (3,23,2-24,2)%. «Nachdem sie dies alles
gesehen hatten», fahrt Herodot fort, «kehrten die Spione nach Hause zuriick»
(24,4). Kambyses aber, als er die Botschaft vernimmt, mit der seine ‘Gesand-
ten’ vom dthiopischen Konig zuriickkehren, gerdt in blinde Wut und zieht
sofort aus, um diesen impertinenten Konig in die Knie zu zwingen. Sein Heer
jedoch kommt gerade nur einen fiinften Teil des Weges weit (25,4); denn da die
Soldaten sehr schlecht verproviantiert sind, beginnen sie bereits, sich gegensei-
tig aufzufressen, noch bevor sie die Sandgebiete der siidlichen Wiiste errei-
chen. Voller Entsetzen kehrt Kambyses um; und das ist das Ende der Ge-
schichte.

Was soll man nun auch noch von dieser Herodot-Geschichte iiber ein
weiteres geheimnisvolles Volk, das sozusagen am Ende der Welt lebt, halten?
Gegeniiber den Hyperboreern nahm Herodot eine sehr reservierte Haltung ein
(vgl. oben), und er wies auch die Nachrichten iiber die Arimaspen zunichst
zuriick, bevor er sie dann doch akzeptierte (wenn auch vielleicht mit Vorbehal-
ten), weil sie ihm von zwei Seiten bezeugt wurden, die ihm voneinander unab-
hidngig zu sein schienen (vgl. oben); seine Haltung gegeniiber den langlebigen
Athiopen ist eher vergleichbar mit der gegeniiber den goldjagenden Indern, wo
er an keiner Stelle einen Zweifel iiber die wundersame Geschichte um die
goldgrabenden Ameisen dusserte. Bei diesen Indern freilich verwies er mehrere
Male auf persische Gewihrsleute; wir haben nichts dergleichen fiir die langle-

34 Ein utopisches Detail, das in der Tat von Thomas Morus in seine Utopia iibernommen wurde:
aurum argentumaque (...) sic apud se habent, ut ab nullo pluris aestimetur, quam rerum ipsarum
natura meretur ... ex auro atque argento matellas passim ac sordidissima quaeque vasa confi-
ciunt, ad haec catenas ac crassas compedes quibus cohercent servos iisdem ex metallis operan-
tur. Postremo quoscunque aliquod crimen infames facit, ab horum auribus anuli dependent
aurel, digitos aurum cingit, aurea torques ambit collum, et caput denique auro vincitur (book 2,
p. 150,16-152,13 Surtz/Hexter); vgl. dazu bereits M. Hadas, «Utopian sources in Herodotusy,
ClassPhil 30 (1935) 113f. (auch Romm [oben Anm. 3] 56 Anm. 31); in Surtz’ und Hexter’s
Utopia-Kommentar steht nur ein Hinweis auf Hdt. 2,172.

35 Dazu Lesky (oben Anm. 29) 410f.; Inge Hofmann/A. Vorbichler, Der Athiopenlogos bei Hero-
dot. Beitrdge zur Afrikanistik 3 (Wien 1979) 111-116, die hier auch persische Vorstellungen
mitverarbeitet sehen (vor allem 114f.); zuletzt Pritchett (oben Anm. 9) 124 mit Hinweis auf
C. L. Woolley/D. Randall-Maclver, Karanog (Philadelphia 1910) 56 und A. J. Arkell, 4 history
of the Sudan (London 21961) 150. Ob sich dabei — wie Arkell a.0. es tut — Meroé ohne weiteres
mit der Stadt der ‘langlebigen Athiopen’ identifizieren lisst, erscheint fraglich (vgl. unten
S. 42).

36 Zu den mythischen Untertonen dieser Wunderdinge vgl. Hofmann/Vorbichler (oben Anm.
35) 116-127.



Herodot und die Enden der Erde 41

bigen Athiopen, denn hier zitiert Herodot nirgends bestimmte Berichterstatter
— es sei denn die Ichthyophagen, von denen es heisst, sie hitten Kambyses
nach ihrer Riickkehr nach Agypten alles berichtet (25,1; vgl. 23,3 g eyov ... oi
KO TAOKOTOL).

Man hat allerdings bezweifelt, ob es wirklich jemals eine solch eigenartige
Mission (halb Gesandtschaft, halb Spionage) wie die der Ichthyophagen gab?’;
erneut aber gibt es auch in diesen Kapiteln einige Details, die man nicht
einfach auf herodoteische Erfindungen zuriickfiihren kann. Erstens: Dass ein
Volk (oder mehrere Volker) siidlich von Agypten im Ruf stand, hochgewach-
sen und schon zu sein, ldsst sich auch noch in einer anderen antiken Quelle
nachlesen, die mit Sicherheit von Herodot unabhingig war, im Alten Testa-
ment (Isaiah 45,14: «Der Erwerb Aegyptens und der Gewinn Aethiopiens und
die Sabder, die hochgewachsenen, werden zu dir hiniiberkommen ...»). Es ist
vielleicht auch von Interesse, dass der englische Gelehrte Sayce, der in der
Regel gegeniiber allem von Herodot Berichteten zu dusserster Skepsis neigte,
in diesem Fall darauf hinwies, dass die Menschen mehrerer nubischer Stimme
noch in der Gegenwart hochgewachsen und ausgesprochen wohlgestaltet
seien38, Zweitens: Ein Bogen wie der, den der dthiopische Konig den ‘Gesand-
ten’ iibergibt, um die Stidrke der Perser auf die Probe zu stellen (3,21,3) — einer
von offenbar beeindruckenden Dimensionen und daher schwer zu handhaben
- ein solcher Bogen ist in der Tat auch aus anderen Quellen als die wichtigste
und stark ins Auge fallende Waffe der historischen Athiopier bekannt®. An-
dere Dinge freilich in Herodots Bericht gehdren deutlich zu einer irrealen und
idealisierenden Beschreibung dieses so weit jenseits der bekannten Welt leben-
den Volkes: Die Langlebigkeit, die fiir sie typisch sein soll, wird auch anderen

37 Fehling (oben Anm. 2) betrachtete diese ‘Verbindungsleute’ zwischen Kambyses und den
langlebigen Athiopen offensichtlich als eine weitere von Herodots Erfindungen (vgl. S. 100
und dann auch S. 191f. seines Buches); dagegen Hofmann/Vorbichler (oben Anm. 35) 39, die
die Ichthyophagen als eine Art ‘mythische’ Vermittler an der Schwelle zwischen zwei ver-
schiedenen Welten, dem Reich des Kambyses und Athiopien, betrachten (a.O. 37f. 40f.).

38 Sayce (oben Anm. 8) 238 Anm. 2: «The men belonging to several Nubian tribes at the present
day are tall and ... exceedingly handsome.»

39 «Avant d’appeler la Nubie ‘pays de Koush’ les Egyptiens ’avaient nommée Ta-Seti ‘pays de
I’arc’ ...» Ballabriga (oben Anm. 5) 214 (vgl. Herodot selbst in 7,69,1, wo die dthiopischen
Kontingente im persischen Heer beschrieben sind; Diod. 3,8; Strabon 16,2,3 p. 772; s. auch
How/Wells (oben Anm. 25) ad loc. und Appendix V § 4 CThe Ethiopian expedition’), p. 395.
Zu weiteren Details der Athiopen-Kapitel, die offenbar eine faktische Grundlage haben, vgl.
Torgny Sdve-Sdderbergh, «Zu den dthiopischen Episoden bei Herodot», Eranos 44 (1946) 79:
«Auf Auskiinfte in Agypten konnten die beiden Exkurse iiber die tpanefa tod fAiov (3,18)
bzw. die dthiopische K&nigswahl zuriickgehen ... Die Lage des ‘Sonnentischs’ (Aslp®v éoti £v
1® npoacteie) stimmt mit der des wiedergefundenen Sonnentempels in Meroé iiberein, und
die dthiopische Konigswahl kennen wir durch Stelen des Aspelta (...) und des Nastesen. Schon
die Tatsache, dass der Konig gewidhlt wurde, in Verbindung mit der herkdmmlichen griechi-
schen Auffassung von der Schonheit der Athiopen diirfte jedoch zur Erkldrung fiir die Version
Herodots geniigen (10v &v 1@V 4oTdV Kpivoot péyiotdv Te elvat ..., Todtov afedol Pact-
Agvew).» Zum ‘Sonnentisch’ vgl. allerdings Hofmann/Vorbichler (oben Anm. 35) 115f.



42 Heinz-Giinther Nesselrath

Volkern zugeschrieben, iiber die Griechen idealisierende Darstellungen schrie-
ben (etwa bestimmten indischen Stimmen in hellenistischen Berichten*?). Der
dthiopische Konig verachtet das Brot, das nach Aussage der ‘Gesandten’ das
Hauptnahrungsmittel der Perser ist, und hebt stattdessen hervor, dass die
Athiopen von Fleisch und Milch leben; er kritisiert auch das Firben von
Kleidern und die Verwendung kiinstlicher Diifte (22,1 und 3); er scheint also
weder Ackerbau noch manche anderen Phinomene fortgeschrittenerer Kultu-
ren zu kennen; er hat auf diese Weise etwas vom Flair des ‘edlen Wilden’ an
sich. Auf der anderen Seite freilich leben seine Athiopen in einer richtigen
Stadt (vgl. 3,18 év 1® mpoactie und 24,4 mepi tnv wOAv), und sie haben
elaborierte Begribnissitten, vergleichbar denen der Agypter (24,2-4). All dies
fligt sich zu einem etwas eigentiimlichen Kompositbild zusammen, einem Mo-
saik aus Fakten und Fiktion.

Wer konnte fiir die Entstehung — und damit letztlich: die Erfindung -
dieses Bildes verantwortlich gewesen sein? Ich wage zu behaupten: nicht Hero-
dot; es scheint eher so, dass er es en bloc iibernommen hat, denn an einer
anderen Stelle — in seinem zweiten Buch — gibt er uns noch ein anderes und
zwar vollig andersartiges Bild von Athiopien*!: Dort namlich (2,29-30) ver-
sucht er, den Lauf des Niles so weit flussaufwirts zu beschreiben, wie es seine
Informationen erlauben; und diese erstrecken sich — nach seinen Angaben — bis
auf eine Entfernung von vier Monatsreisen jenseits der siiddgyptischen Grenz-
station Elephantine: Zunichst finde sich jenseits der dgyptischen Grenze eine
aus Agyptern und Athiopen gemischte Bevolkerung; dann folgten ‘nomadi-
sche’ Athiopen; nach der Hilfte des Weges (d.h. nach zwei Monatsreisen)
gelange man nach Meroé€, einer grossen Stadt, welche die «Metropolis der
anderen Athiopen» sei (2,29,6); nach weiteren zwei Monaten erreiche man die
sogenannten ‘Deserteure’ (angeblich ein dgyptisches Heer, das einmal zu den
Athiopen iiberlief), und mit ihnen versiegen Herodots Quellen (2,31). In dieser
ganzen Ubersicht aber fillt kein einziges Wort iiber jene faszinierenden ‘lang-
lebigen Athiopen’, die im dritten Buch eine so wichtige Rolle spielen; wohinge-
gen dort wiederum kein Leser auf den Gedanken kommen konnte, dass Hero-
dot auch noch irgendetwas iiber andere Athiopier gewusst hitte (namentlich
die des zweiten Buches). Auch der Perserkonig Kambyses scheint auf seinem
schliesslich abgebrochenen Marsch nach Siiden, um die langlebigen Athiopen
zu unterwerfen (3,25) keine von diesen anderen, ‘historischeren’ Athiopiern
anzutreffen*’; noch findet sich da irgendein Hinweis auf Meroé, die grosse

40 Vgl. Onesikritos FGrHist 134 F 11 und 24.

41 In 4,183,4 gibt es sogar noch eine ‘dritte’ Sorte von Athiopen: die tpwyAoddtar Aidionec, die
irgendwo im Westen Afrikas ein sehr primitives Leben fiihren und von den Garamanten
gejagt werden; vgl. Ballabriga (oben Anm. 5) 193-196.

42 Fiir Hinweise, dass es wirklich ein Zusammentreffen von Persern und (historischen) Athio-
piern gab, vgl. Romm (oben Anm. 3) 54 Anm. 22, der auf die sogenannte ‘Stele von Dongola’
verweist, die wahrscheinlich mit dieser persischen Invasion in Zusammenhang steht (eine



Herodot und die Enden der Erde 43

Stadt, die Kambyses sicherlich zu passieren gehabt hétte. Friihere Kommenta-
toren Herodots** haben deshalb zu Recht zwischen diesen zwei Athiopien, von
denen Herodot in verschiedenen Teilen seines Werkes spricht, unterschie-
den*4: Das Athiopien des Buches 2 ist eng verbunden mit Herodots Bemiihun-
gen, soviel wie moglich iiber die geheimnisvollen Quellen des Nils zu erfahren;
das Athiopien des Buches 3 dagegen ist ein viel fabuldseres Land, das auch als
‘Chimire’ kaum zu trennen ist von den Geschichten iiber die erfolglosen Ex-
pansionsziige, die Kambyses von Agypten aus unternahm. Nachrichten iiber
seinen Siidzug konnten immerhin von iiberlebenden Teilnehmern dieses Zu-
ges (Perser; vielleicht auch griechische Soldner#’) mitgebracht worden sein,
und vielleicht hatten bereits sie mirchenhafte Dinge iiber Volker jenseits der
bekannten Linder gehort — Dinge, die im iibrigen vielleicht auch als willkom-
mene Erklidrung dafiir dienen konnten, weshalb der Zug gescheitert war; in
weiteren Stadien (und wohl immer noch vor Herodot) wurde die Geschichte
mit wundersamen Details vielleicht noch weiter ausgeschmiickt. Herodot
selbst scheint zumindest versucht zu haben, gewisse Komponenten der Ge-
schichte, denen er weniger Glauben schenkte, von anderen zu trennen: es ist
nidmlich zu beachten, wie er konsequent indirekte Rede benutzt, als er von den
ungewOhnlichen Dingen zu berichten hat, die der dthiopische Konig den ‘Ge-
sandten’ zeigte, wahrend alles andere in dieser Episode in direkter Rede
wiedergegeben ist4S.

Was lasst sich resiimierend iiber Herodots Bemiihungen, ein Bild von den
dusseren Regionen der ihm bekannten Welt zu entwerfen, feststellen? Da er in
diesem Bereich mit seinem bevorzugten ‘Forschungsinstrument’, der Autop-

deutsche Ubersetzung dieser Inschrift findet sich bei Hennig [oben Anm. 10] 1936, 84f.);
dagegen allerdings Sive-Soderbergh (oben Anm. 39) 78 Anm. 1, der sich auf andere Datierun-
gen der betreffenden Stele beruft: 4hnlich Hofmann/Vorbichler (oben Anm. 35) 142.

43 Stein (oben Anm. 4) zu 3,25,6: «Die Stelle zeigt, dass H. die ‘langlebenden’ Athiopen und die
von Mero€ sich nicht identisch dachte ...»; How/Wells (oben Anm. 25) bemerken in Bd. 1, 261
«It will be at once obvious how much less H. knows here of the country south of Egypt than he
does in 1i. 29seq.» und sehen darin eine Stiitze fiir ihre These, dass Buch 2 der am spitesten
geschriebene Teil der Historien war. Vgl. auch Ballabriga (oben Anm. 5) 214.

44 Diese Unterscheidung ist eine andere als die von Hom. Od. a 23 ausgehende (in ‘westliche’
und ‘6stliche’ Athiopen), die sich in verschiedenen Formen die ganze Antike hindurch findet:
vgl. Lesky (oben Anm. 29) 417-420; eine Ubersicht iiber die verschiedenen Athiopen-Vorstel-
lungen bei antiken Autoren bietet auch Ramin (oben Anm. 12) 73-80. Ahnlich wie bei
Herodot gibt es auch bei Diodor zwei verschiedene #dthiopische Vdlker, ein idealisiertes
(3,2-7) und ein ‘real-negroides’ (3,8); vgl. Ballabriga (oben Anm. 5) 215 Anm. 167.

45 Vgl. zu den griechischen S6ldnern Hdt. 3,25,7. Zu diesen Soldnern als Informationsquellen
vgl. Sdave-Soderbergh (oben Anm. 39) 77.

46 Vgl. dazu auch oben Anm. 20. Zur distanzierenden Wirkung, die indirekte Rede hat, vgl.
H. D. Westlake, «Aéygtot in Thucydides», Mnemosyne 30 (1977), der 361f. die ‘Aéyetar-Pra-
xis’ Herodots bespricht; Romm (oben Anm. 3) 93 Anm. 26. Mabel Lang, Narrative and
discourse in Herodotus (Cambridge, Mass./London 1984) bespricht nur die Verwendung von
Reden und Gesprichen in direkter und indirekter Form in Herodots Werk und befasst sich
nicht mit in direkter oder indirekter Rede dargebotenen Berichten des Autors selbst.



44 Heinz-Giinther Nesselrath: Herodot und die Enden der Erde

sie?’, kaum etwas ausrichten konnte, scheint er sich vor allem zweier Kriterien
bedient zu haben, um zwischen glaubwiirdigen und unglaubwiirdigen Nach-
richten oder Phinomenen unterscheiden zu kdnnen: zum einen seines eigenen
Urteils, ob bestimmte Dinge im Rahmen der Natur iiberhaupt moglich sind;
und zum anderen, ob es Bezeugungen dieser Dinge gibt, und wenn ja, von
welcher Qualitit sie sind*®. Das zweite Kriterium scheint das wichtigere zu
sein®’, denn im Fall der Arimaspen sieht es so aus, als habe die Tatsache, dass
zwel und zwar — in Herodots Augen jedenfalls — zwei voneinander unabhén-
gige Quellen fiir ihre Existenz vorhanden waren, seine anfanglichen Zweifel an
diesem Volk vielleicht nicht vollig ausgerdaumt, aber doch verstummen lassen.
Wenn keine (oder nicht ausreichende) Zeugen solcher Art sich finden lassen,
tendiert Herodot dazu, die betreffenden Fragen offen zu lassen (wie in dem
Fall des dusseren nordlichen Ozeans in 3,115,2); und er mag dann auch eigene
Zweifel an diesen schlecht bezeugten Phinomenen festhalten oder wenigstens
andeuten (wie im Zusammenhang mit den Hyperboreern in 4,36,1). In den
Fillen, wo er eine kaum glaubliche Geschichte zu akzeptieren scheint (wie die
der goldgrabenden Ameisen und die der langlebigen Athiopen), verlisst er sich
wahrscheinlich auf Nachrichten, denen er trauen zu konnen glaubte; aber auch
in diesen Fillen hat er anscheinend nicht jeder Einzelheit das gleiche Ver-
trauen geschenkt: im dthiopischen Exkurs des Buches 3 zeigt der Gebrauch der
indirekten Rede bei den wunderlicheren Ziigen der Geschichte, dass Herodot
doch auf wenigstens etwas Distanz zu diesen Einzelheiten bedacht war. Nir-
gendwo in diesen Abschnitten aber hat die Annahme, Herodot selbst habe
diese Geschichten iiber die Enden der Erde erfunden, einen hohen Grad von
Wahrscheinlichkeit. Die Kriterien, mit denen man Herodot arbeiten sieht, um
Fakten und Fiktion iiber die éoyatial tfig oikeopuévne voneinander zu trennen,
haben ihn sicherlich nicht davor bewahrt, Irrtiimer zu begehen; aber im Gan-
zen machen sie doch einen guten und wissenschaftlichen Eindruck.

47 Dazu G.Schepens, L’autopsie dans la méthode des historiens grecs du Ve siécle avant J.-C.
(Bruxelles 1980) 56-70, und zur Unmoéglichkeit, sie bei den éoyatiai anzuwenden, 63.

48 Vgl. Edelmann (oben Anm. 6) 85f.: «<An die Stelle des empirisch Nachweisbaren konnen fiir
die jenseits dieser Grenzen liegenden Gebiete hochstens hypothetische Schlussfolgerungen
treten, die durch kritische Auseinandersetzung mit den axof] Aeyéueva auf Grund von ratio-
nalen Erwidgungen zustandekommen.» Doch scheint Herodot auch in diesen Grenzbereichen
einer — soweit als méglich abgesicherten — Bezeugung noch den Vorrang einzurdumen. Zur
Gewichtung von dwyig, ioTopin, akon, yvoun vgl. D. Miiller, «<Herodot — Vater des Empiris-
mus? Mensch und Erkenntnis im Denken Herodots», in: Gnomosyne: Festschrift W. Marg
(Miinchen 1981) 311-314.

49 K. von Fritz (oben Anm. 6) glaubt eine Entwicklung von einem anfangs noch stark vom
Rationalismus des Hekataios geprédgten zu einem immer stirker ‘empiristischen” Herodot
festzustellen: «the empirico-rationalistic criticism of his first period is replaced by some kind
of empirical skepticism» (338); vgl. auch vorher schon 328.



	Herodot und die Enden der Erde

