Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 52 (1995)

Heft: 1

Artikel: Variations énonciatives, relations avec les dieux et fonctions poétiques
dans les Hymnes homérique

Autor: Calame, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-40561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-40561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Variations énonciatives, relations avec les dieux
et fonctions poétiques dans les Hymnes homériques

Par Claude Calame, Lausanne

Nul n’ignore que seules conjecture et reconstruction hypothétique peu-
vent retracer pour nous ’histoire des Hymnes homériques. Transmise sous ce
titre par une trentaine de manuscrits datant en général du XVe siécle et présen-
tant souvent d’autres textes tels les Hymnes de Callimaque, les Argonautiques
orphiques, voire I’Eros de Moschos ou I'lliade, I'Odyssée et des textes hésio-
diques, cette collection de trente-trois compositions de longueur trés inégale
(de 3 a 580 vers) pourrait avoir été constituée au Ve sieécle de notre e¢re par
Proclus, qui y aurait ajouté ses propres Hymnes. Au dela de ce terminus ante
quem, quelques indices fort ténus permettent néanmoins de remonter, par dela
I’évident travail d’édition de ’époque alexandrine, jusqu’a I’époque classique:
ils conduisent a formuler I’hypothése qu’un «manuel» édité a I'intention des
rhapsodes récitant les poémes homériques est déja en circulation au Ve siécle
avant notre ére'.

Quelle que soit la date de leur collection, on peut se demander quel a été€ le
critére de réunion de ces compositions. Du point de vue formel, elles n’ont en
effet guére en commun que leur langue et leur rythme épique et, du point de
vue du contenu, ’adresse finale a un dieu, dont on vient de chanter les mérites.
En dépit de I’extréme disparité qui marque leur étendue, les Hymnes homéri-
ques n’auraient-ils pas da leur réunion en une méme collection a une fonction
commune? Ceci conformément a 'un des traits fondamentaux de la poésie
. archaique grecque qui fait que, jusqu’a I’époque alexandrine en tout cas, toute
. manifestation littéraire ne saurait se concevoir en dehors de circonstances
| ‘'rituelles, voire cultuelles précisesZ.

i De ce point de vue, il n’y a rien a tirer de la dénomination méme de ces
poémes. On sait en effet qu’a I’époque de leur composition le terme Uuvoc a un
spectre sémantique si large qu’il ne désigne aucun genre ni aucune forme

1 Description des manuscrits et établissement de leur filiation chez T. W. Allen/W. R. Halliday/
E. E. Sikes, The Homeric Hymns (Oxford 21936) XI-LVIII; mise au point sur l'histoire du
texte et de la collection chez F. Cassola, Inni omerici (Milano 1975) LVII-LXVI et 593-622;
voir aussi Th. Gelzer, «Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8)», Mus
Helv 44 (1987) 150-167, et id., «Zum Codex Mosquensis und zur Sammlung der Homerischen
Hymnen», Hyperboreus 1 (1994) 113-136.

2 Voir en dernier lieu a ce propos R. Kannicht, «Thalia. Uber den Zusammenhang zwischen
Fest und Poesie bei den Griechen», in: W. Haug/R. Warning (edd.), Poetik und Hermeneutik
XIV: Das Fest (Miinchen 1989) 29-52, et B. Gentili, «Die pragmatischen Aspekte der archai-
schen griechischen Dichtung», 4&A4 36 (1990) 1-17.



Hymnes homériques 3

poétiques en particulier’. Thucydide en revanche, le premier pour nous, re-
court au terme de mpooipiov pour désigner I’Hymne homérique a Apollon; il
cite cette composition parce qu’elle fait allusion au festival que rendaient au
dieu les Ioniens réunis a Délos*. L’étymologie supposée du terme npooiptov —
«qui indique le chemin (oipoc)» ou «qui précéde le chant (oiun)» comme le
proposerent déja les anciens — montre qu’il renvoie a un prélude poétique. Son
emploi notamment chez Pindare référe ce terme technique a un prélude qui
semble pouvoir assumer, suivant les circonstances, aussi bien la forme de la
citharodie que celle de la récitation aédique ou rhapsodique, sinon celle du
chant mélique’.

Le flou qui régne sur la désignation des Hymnes homériques en tant
qu’hymnes ou comme proémes se retrouve dans les résultats d’'une analyse de
leur contenu. Les Hymnes concourent d’une part a la célébration de différents
dieux: c’est 1a I'invariant retenu par Platon quand, dans un passage célébre de

3 L’emploi du terme Upvog peut se référer aussi bien a un chant épique (Hom. Od. 8,429)ou a la
Théogonie d’Hésiode (v. 33; cf. Op. 662) qu’a une composition mélique chorale (Alcm. fr. 27
Davies) ou a une élégie érotique (Thgn. 993); voir Cassola, op. cit. (n. 1) IX-XII, et H. W.
Smyth, Greek Melic Poets (London 1900) XXVII-XXXII.

4 Thuc. 3,104,4-5, citant avec de nombreuses variantes le texte de I’ Hymne a Apollon 146-150
et 165-172 (voir aussi Plat. Phaed. 60d et Pind. Pyth. 1,1-10): cf. A. Aloni, L’aedo e i tiranni.
Ricerche sull’Inno omerico ad Apollo (Roma 1989) 37-47. Rappelons que la scholie 4 Thucy-
dide ad loc. glose le terme technique mpooiptov par le terme Ouvog, selon I'usage tardif qui
désigne par ce mot le chant d’¢loge adressé aux dieux (cf. infra n. 6). Pour nous, la désignation
des Hymnes homériques comme Ouvol ne remonte pas plus haut que Diod. Sic. 1,15,7, cf.
aussi 1,38,3 et 4,30,4.

5 Chez le méme Pindare, la Pythique 1,4 par ’emploi de npooipiov semble renvoyer a la forme
dansée et chantée de la citharodie, la Néméenne 2,1-3, au travail des rhapsodes, et la Pythique
7,2, peut-étre a une forme mélique et chorale: cf. notamment G. Nagy, Pindar’s Homer. The
Lyric Possession of an Epic Past (Baltimore/London 1990) 353-360. Pour I’étymologie (déja
proposée par Quint. Inst. or. 4,1,2) et les différents emplois du terme mpooipiov, on verra
I'analyse exhaustive de H. Koller, «Das kitharodische Prooimion. Eine formgeschichtliche
Untersuchungy, Philologus 100 (1956) 159-206, qui voudrait limiter 'emploi de ce mot au
prélude introduisant un chant citharodique (cf. encore infra n. 35) alors que A. Aloni, «Proe-
mio e funzione proemiale nella poesia greca arcaica», in: Lirica greca e latina. Atti del Conve-
gno di studi polacco-italiano, Poznan 2-5 maggio 1990 (Roma 1990) 99-130, voudrait étendre
la forme du proéme a tous les vers initiaux ou est employé le verbe (£€)apyxesVar. On verra
encore les ¢tudes plus prudentes de M. Costantini/J. Lallot, «Le prooimion est-il un proéme?»,
in: Etudes de littérature ancienne 111. Le texte et ses représentations (Paris 1987) 13-27, de O.
Kollmann, Das Prooimion der ersten Pythischen Ode Pindars (Wien/Berlin 1989) 55-60, et de
A. Gostoli, «L’inno nella citarodia greca arcaica», in: A. C. Cassio/G. Cerri (edd.), L’inno tra
rituale e letteratura nel mondo antico. Atti di un Colloguio, Napoli 21-24 ottobre 1991 (Roma
1993) 95-105. L’histoire de la substitution du terme Ouvog a celui de npooipiov pour la
désignation des Hymnes homériques est retracée par A. Aloni, «Prooimia, Hymnoi, Elio
Aristide e i cugini bastardi», Quad. Urb. Cult. Class. 33 (1980) 23-40, qui voit dans ces poémes
des compositions «rhapsodiques»; cf. aussi Cassola, op. cit. (n. 1) XII-XVI. Déja F. A. Wolf,
Prolegomena ad Homerum sive De operum Homericorum prisca et genuina forma variisque
mutationibus et probabili ratione emendandi (Halle 1795) 106-108, considérait que les
Hymnes homériques constituent des proémes.

38 A 10



4 Claude Calame

la République (10,607a), le philosophe écarte de la cité idéale les compositions
poétiques a I’exception «des hymnes aux dieux et des €éloges (€yxmuia) aux
hommes de bien»®. A parcourir le corpus qui nous est parvenu, on ajoutera que
ces compositions homériques s’adressent parfois a des héros divinisés, tels les
Dioscures. D’autre part, les Hymnes présentent aussi une demande adressée a
la divinité chantée; dans cette mesure ils s’insérent dans la catégorie tres vaste
de la priére. Il s’agit la également d’un trait distinctif reconnu par Platon dans
un passage non moins commenté des Lois (3,700ab): parmi les genres musi-
caux traditionnels, les prieres aux dieux, appelées ‘hymnes’, sont distinguées
du thréne, mais aussi du péan ou du dithyrambe consacré a Dionysos. Et
quand la question se pose de savoir quel type de poésie favoriser dans la cité
(Leg. 7,801ce), on retient «les hymnes aux dieux et les éloges (§ykdpia) associés
aux prieres»! Hymne, louange et priére se rejoignent donc pour constituer un
'méme genre de poésie, la poésie d’éloge adressée aux dieux ou aux héros.

Au regard du philologue contemporain, le premier trait distinctif a carac-
tériser les Hymnes homériques concerne les formes de ’expression. Rythme
hexamétrique, lexique homérique, diction épique distinguent d’emblée ces
compositions de I'«Hymne a Aphrodite» de Sappho (fr. 1 Voigt, en strophes
sapphiques et dialecte lesbien), des Péans ou des Dithyrambes de Pindare
(rythmes éoliens ou dactylo-épitrites, lexique et dialecte doriens, de méme que
les quelques fragments d’Hymnes qui sont parvenus jusqu’a nous: frr. 29-51
Maehler); mais ils les distinguent aussi des hymnes de culte tels le célebre
hymne crétois a Couros (/nscr. Cret. 111 2; ioniques majeurs, dialecte occiden-
tal), ’hymne a Péan/Asclépios d’Erythrées en Ionie septentrionale (fr. mel.
adesp. 934 Page = Paian 37 Kippel: rythme dactylique, dialecte dorien) ou
I’hymne «magique» a Hermes (PGM VIII, 1-60; prose, xoivr}), sans compter les
innombrables hymnes évidemment littéraires intégrés par exemple dans les
textes tragiques’.

6 Pour Aristote, Poet. 4,1448b24-27, la poésie d’éloge des origines, opposée a la poésie du
blame, se divisait aussi en buvol et €yxopia: voir déja Plat. Resp. 10,607a et Leg. 700b. Les
rhéteurs postalexandrins dénomment spécifiquement Opuvot les éloges adressés aux dieux: ce
sont Théon d’Alexandrie, II, p. 109,24-26, Hermogeéne, II, p. 13,21-24, et Ménandre le Rhé-
teur, III, p. 331,18-20 Spengel. Sur les emplois tardifs du terme bpvog, voir encore M. Lattke,
Hymnus. Materialien zu einer Geschichte der antiken Hymnologie (Freiburg Schweiz/Go6ttin-
gen 1991) 13-79.

7 Ces hymnes de culte sont comparés les uns avec les autres par R. Wiinsch, «<Hymnos», RE 9
(1916) 140-183 (156-170), par E. Des Places, «La priére cultuelle dans la Gréce ancienney,
Rev. Sciences Rel. 1 (1959) 343-359, et par J. M. Bremer, «Greek Hymns», in: H. S. Versnel
(ed.), Faith, Hope and Worship. Aspects of Religious Mentality in the Ancient World (Leiden
1981) 193-215, avec les breves indications complémentaires données infra n. 42; pour les
hymnes ‘magiques’, voir F. Graf, «Prayer in Magic and Religious Ritualy, in: Ch. A. Faraone/
D. Obbink (edd.), Ancient Greek Magic and Religion (New York/London 1991) 188-213, et
P. Poccetti, «Forma e tradizione dell’inno magico nel mondo classico», in: Cassio/Cerri, op.
cit. (n. 5) 179-204. Par ailleurs, I’analyse comparative conduite par R. Janko, Homer, Hesiod
and the Hymns. Diachronic Development in Epic Diction (Cambridge 1982) 99-200, révéle au



Hymnes homériques 5

En revanche bien habile sera celui capable de tracer une distinction nette
entre ces différentes compositions hymniques du point de vue des formes du
contenu. Les analyses de structure proposées jusqu’ici ont plutdt mis en lu-
miére les nombreux recoupements existant entre les hymnes aux dieux, quelles
que soient les formes poétiques qu’ils assument, et les priéres cultuelles dont le
prototype passe pour étre la célébre priére de Chrysés a Apollon dans I'Iliade®.
On s’est en effet apergu que la structure tripartite définie au début de ce siécle
par une analyse du corpus de toutes les adresses aux dieux présentées par la
littérature grecque se répétait dans les formes poétiques et cultuelles assimilées
aux hymnes, en particulier dans les Hymnes homériques: a la tripartition cano-
nique ‘invocatio — epica (ou media) pars — preces’ on préfére maintenant le
schéma anglo-saxon ‘invocation — argument — petition’®. Du point de vue de la
définition du caractére propre des Hymnes homériques, les études modernes de
contenu ne nous conduisent a vrai dire pas beaucoup plus loin que les réfle-
xions de Platon sur la poésie adressée aux dieux. Il s’agit donc de porter une
attention majeure aux modes de I’adresse aux dieux dans les Hymnes et aux
processus énonciatifs particuliers qu’ils présentent; cette approche devrait dé-
finir la spécificité de ces poémes hymniques tout en donnant quelques indica-
tions sur leur fonction.

sein méme de la diction homérique qui unit les Hymnes a 'intérieur d’un méme corpus des
disparités en général expliquées par des dates de composition différentes; d’autre part, la
collection des Hymnes présenterait en son sein «relatively advanced stages in the extant
development of the epic Kunstsprache».

8 Hom. I/ 1,27-42. La difficulté de ce partage est relevée par exemple par Des Places, art. cit.
(n. 7) 343; elle se marque dans I’intitulé méme des contributions qui analysent la structure de
ces adresses aux dieux: «priére cultuelle» pour Des Places, mais <hymns» pour Bremer, art. cit.
(n. 7). Des hésitations analogues marquent I’étude de base de H. Meyer, Hymnische Stilele-
mente in der friithgriechischen Dichtung (Diss. Wiirzburg 1933) 6-10 et 51-53: les priéres a
proprement parler (Hom. I/. 1,37-42; Sapph. fr. 1 Voigt) se révélent rapidement comporter de
nombreux «kulthymnische Elemente»! Voir aussi ’étude de P. Wiilfing, «<Hymnos und Ge-
bety», Stud. Clas. 20 (1981) 21-31. D’autre part, L. Kippel, Paian. Studien zur Geschichte der
Gattung (Berlin/New York 1992) 189-200, a montré les analogies structurales qui rappro-
chent le Péan d’Erythrées (fr. mel. adesp. 934 Page = Paian 37 Kippel) des Hymnes homéri-
ques.

9 Selon la proposition de Bremer, art. cit. (n. 7) 196, qui se fonde sur I’étude essentielle de
C. Ausfeld, «De Graecorum precationibus quaestiones», Jahrb. Class. Philol., Suppl. N.F. 28
(1903) 505-547; voir également Meyer, op. cit. (n. 8) 3-5, et, pour les priéres homériques, J. V.
Morrison, «The Function and Context of Homeric Prayers: A Narrative Perspective», Hermes
119 (1991) 145-157. A. M. Miller, From Delos to Delphi. A Literary Study of the Homeric
Hymn to Apollo (Leiden 1986) 1-5, donne de la structure de ‘I’hymne de culte’ (‘invocation —
hypomnesis - request’) une spécification relative aux Hymnes homériques: ‘exordium — mid-
section (descriptio et narratio) — epilogue’; voir encore a ce propos Koller, art. cit. (n. 5)
175-176, et Cassola, op. cit. (n. 1) XXI, qui nomme ‘congedo’ la partie finale des Hymnes.
Dans son esquisse d’analyse structurale des Hymnes, R. Janko, «The Structure of the Homeric
Hymns: A Study of Genre», Hermes 109 (1981) 9-24, se contente de distinguer entre ‘intro-
duction’, ‘middle section’ et ‘conclusion’.



6 Claude Calame

1. Evocationes

Q Si I'on considére les Hymnes homériques dans les trois parties constitu-
tives qu’ils partagent avec les autres formes de priéres, littéraires ou cultuelles,
quelques différences frappent, qui marquent tout d’abord la partie initiale de
I’invocation, de ’adresse a la divinité concernée.

Au contraire de tous les textes classés dans la catégorie générale de la
priere, les Hymnes ne débutent pas par une adresse directe au dieu. Soit le
“locuteur/narrateur déclare a la premiére personne qu’il va chanter la divinité
(«¢Je commence a chanter Déméter ...», H. hom. 13,1); soit il s’adresse a la Muse,
sans se nommer lui-méme, pour lui demander de chanter la divinité («chante,
Muse mélodieuse, Castor et Pollux ...», H. hom. 17,1); soit encore il se nomme
en tant que destinataire du chant demandé a la Muse («chante-moi, Muse
mélodieuse, Méter ...», H. hom. 14,1-2). C’est donc dire que dans ces diffé-
rentes formes d’exorde la divinité n’apparait, a la troisi€éme personne, que
comme l’objet du chant annoncé; c’est dire surtout que ces trois types de
formulation correspondent exactement a celles qui ouvrent les textes homéri-
ques ou des sections de I'Iliade et de 1’Odyssée: on verra respectivement
I’énoncé concluant le prélude au ‘Catalogue des vaisseaux’ dans 1'lliade, le
début du poe¢me lui-méme, et le début de I’Odyssée ou le premier vers du
proeme du ‘Catalogue des vaisseaux’'°.

Cette maniere de présenter le dieu a la troisiéme personne facilite le pas-
sage, apres I’énumération de quelques-unes de ses qualifications et épicléses, a
la description ou au récit de 'un ou de I'autre de ses bienfaits ou de quelque
exploit de sa biographie. Non pas que ce développement en description ou en
narration laudatives des épicléses du dieu soit absent des autres formes de
priére a nous étre parvenues, mais cette arétalogie ouvre la possibilité de récits
de type homérique comme les présentent les Hymnes les plus longs. A I’excep-
tion de 'Hymne a Démeéter ou la présence aux cotés de la déesse de sa fille
Perséphone rend la formule d’introduction un peu plus complexe, le long récit
des Hymnes a Apollon, a Hermes ou a Aphrodite est introduit par un pronom
relatif prédicatif; son emploi correspond a une procédure de prédication typi-

10 Hom. I/ 2,493, Il. 1,1, Od. 1,1, Il. 2,484. Sans qu’elle soit spécifiquement attribuée aux
Hympnes, la distinction dans I'invocation de la divinité et dans la pars epica entre ‘Er-Stil et
‘Du’-Stil a été abondamment commentée par E. Norden, Agnostos Theos. Untersuchungen zur
Formgeschichte religidser Rede (Leipzig/Berlin 1913) 143-166; elle a été exploitée en ce qui
concerne les Hymnes par Miller, op. cit. (n. 9) 2-3. Pour une analyse comparative des formules
d’exorde dans la poésie épique en général, je renvoie a I'étude présentée dans Le récit en Gréce
ancienne. Enonciations et représentations de poétes (Paris 1986) 37-47 et 177-187; voir main-
tenant aussi les remarques rapides de W. H. Race, «How Greek Poems Begin», Yale Class.
Stud. 29 (1992) 13-38. Les termes employés dans ces formes d’exorde pour désigner le chant
(de 1a Muse ou du locuteur) sont en général identiques a ceux qu’utilisent les préludes de la
poésie homérique: asidewv, (Evv)enelv, voire vuvelv, par 'emploi de la forme pvrhoopat,
I’'Hymne a Apollon et 'Hymne 7 font exception: cf. infra n. 28.



Hymnes homériques 7

quement ‘hymnique’!!. En contraste avec les compositions les plus bréves, les
Hympnes de longueur intermédiaire tels ceux dédiés a Aphrodite (6), a Diony-
sos (7), a Pan (19) ou a Artémis (27) donnent une bonne idée des ces virtualités
de développement!?. Permettant de développer dans plusieurs directions
I’éloge du dieu, elles s’inscrivent dans les possibilités d’extension de po¢mes
dépendant encore d’une tradition orale.

Les exceptions a cette présentation hymnique du dieu sont peu nom-
breuses. Dans quatre compositions de la collection, néanmoins, le locuteur
s’adresse directement a la divinité, par des formes de I'impératif et du vocatif.
Dans deux d’entre elles, dédiées respectivement a Hestia (24) et a cette divinité
accompagnée d’Hermes (29), la bréve description introduite par le pronom
relatif hymnique se déroule a la deuxiéme personne, comme dans certaines
formes de priére. S’agirait-il dés lors d’une erreur de classement de la part du
compilateur de la collection? L’allusion au chant qui conclut ces deux Hymnes
(méme si le premier semble incomplet) et que I’on verra déterminante pour les
poémes de la collection empéche de le penser!3. De méme en va-t-il de ' Hymne
21 consacré a Apollon. Cette trés bréve composition présente une variation
encore plus frappante par rapport aux trois formes traditionnelles d’invocation
indirecte de la divinité. Ici, I’éloge chanté du dieu est confié non pas a la Muse,
mais au cygne, ce volatile a la voix mélodieuse, protégé par Apollon lui-méme.
On doit peut-étre a cette habile substitution le renversement dans les positions
actantielles qui caractérise ’ouverture de ce poéme: a Apollon la deuxiéme
personne, au cygne la troisiéme!“. Reste le probléme posé par ’Hymne a Ares
(8) dont I'insertion dans la collection des Hymnes homériques a été unanime-

11 On relira a ce sujet I’étude déterminante de Norden, op. cit. (n. 10) 168-176, qui tire ses
exemples de nombreuses formes de priére. Au terme de son étude consacrée a la «Polionimia
divina e economicita formulare in Omero», Quad. Urb. Cult. Class. 72 (1993) 7-44, L. Sbar-
della reléve ’abondance des épithétes qualifiant les dieux dans les Hymnes; ce trait particulier
doit sans doute étre mis en relation avec la fonction cultuelle de ces compositions.

12 La bipartition traditionnelle des compositions de la collection en Hymnes ‘courts’ et Hymnes
‘longs’ a cristallisé la question de leur structure dans une perspective génétique: on s’est
longuement disputé pour savoir si les uns tiraient leur origine des autres, et vice versa, ou
pour décider si les compositions les plus bréves ne constituaient que des excerpta des plus
développées! L’imbroglio des arguments et contre-arguments sur la question ainsi posée est
résumé par L. H. Lenz, Der homerische Aphroditehymnus und die Aristie des Aineias in der
Ilias (Bonn 1975) 276-286. R. Parker, «The Hymn to Demeter and the Homeric Hymns»,
Greece & Rome 28 (1991) 1-17, a cherché a montrer comment le récit de I’Hymne a Déméter
est construit a partir d’éléments panhelléniques et d’éléments en relation probable avec le lieu
d’exécution du poéme.

13 A propos de I’occasion probable de ces deux Hymnes, voir Allen/Halliday/Sikes, op. cit. (n. 1)
417-418 et 427-428, ainsi que Cassola, op. cit. (n. 1) 395-396 et 425.

14 Dans ce cas, cet Hymne ne devrait pas étre considéré comme incomplet, privé qu’il serait de
sa partie d’exorde et par conséquent constitué de la seule partie de la priére, comme le pense
Cassola, op. cit. (n. 1) 379; sur les qualités musicales et apolliniennes du cygne, cf. ibid., 578,
avec les références données par C. Calame, Alcman. Introduction, texte critique, témoignages,
traduction et commentaire (Roma 1983) 348.



8 Claude Calame

ment reconnue comme une erreur. Tout dans la structure de ce poéme, dans
son lexique, dans I’accumulation d’épithétes qu’il présente le désigne comme
une priere philosophique tardive (probablement d’inspiration néoplatoni-
cienne), voire comme un hymne orphique!>. Nous parvenons ainsi a la limite
de toute classification dans une catégorie créée a posteriori; dans le cas particu-
lier des Hymnes, elle a probablement été définie pour répondre aux exigences
de I’édition de compositions qui, au moment de leur création et de leur exécu-
tion, ne répondaient a aucune classification particuliére!

L’énoncé singulier des vers d’introduction des Hymnes leur confére la
forme d’une ‘evocatio’ plutdt que celle d’une ‘invocatio’. Cette évocation tend a
établir entre la divinité et le locuteur, dont ’expression n’est parfois qu’impli-
cite, une relation médiate, qui passe par ’acte méme du chant.

2. Preces

Cet apercu des marques énonciatives et des instances occupant les posi-
tions actantielles qu’elles définissent dans le systtme de la communication
dessiné par le poéme du début des Hymnes nous conduit en leur terme: de

Ievocatio’ aux ‘preces’, appelées ‘petition’, mais aussi ‘epilogue’ ou ‘congedo’
“par nos savants contemporains, lecteurs des Hymnes. Du point de vue énon-
ciatif, on assiste dans ces vers de conclusion a un changement significatif.
' Apres avoir assumé lui-méme 1’éloge du dieu sous la forme d’une description/
narration ou en avoir délégué le chant a la Muse, le locuteur/narrateur s’a-
dresse en conclusion directement au dieu dont les mérites viennent d’étre
vantés. Différant passablement dans leur formulation et leur contenu au-dela
de I’adresse bien marquée a la deuxi¢me personne (emploi de 'impératif et du
vocatif, souvent souligné par I'usage du pronom 7to1), ces épilogues sont en
général constitués de la combinaison variable d’éléments récurrents. Les plus
fréquents parmi eux se révelent présenter des indications précieuses quant a la
fonction des poémes de la collection.

2.1. Requétes explicites

Un certain nombre d’Hymnes se confondent dans leurs vers de conclusion
avec les textes de priére dans la mesure ou ils présentent aux dieux une de-
mande explicite: «<accorde-nous bonne fortune et bonheur» demande a Athéna
le chanteur de I’Hymne 11; «fais don de la valeur et de la prospérité» demande-
t-on a Héraclés dans I’Hymne 15 ou a Héphaistos dans I’Hymne 20. La requéte
se limite parfois 8 demander la simple faveur du dieu (H. hom. 23, & Zeus); elle
peut aussi porter sur les ressources de la vie quand elle s’adresse au Soleil

15 Voir a ce sujet I'utile mise au point de Cassola, op. cit. (n. 1) 297-299, ainsi que M. L. West,
«The Eighth Homeric Hymn and Proclus», Class. Quart. 64 (1970) 300-304, et Gelzer, art. cit.
(n. 1) (avec une discussion exhaustive de ’'abondante bibliographie a ce sujet).



Hymnes homériques 9

comme dans ’Hymne 31, peut-€tre plus tardif. Point de surprise donc a trou-
ver une demande plus précise, conforme aux qualifications du dieu, a la fin de
I’Hymne a Ares (8) que 'on a vu constituer une priére a proprement parler.

Mais les lecteurs des Hymnes a la recherche d’indices renvoyant a la
fonction poétique de ces compositions n’ont pas manqué de relever le yeu
concluant I’Hymne 6 adressé a Aphrodite. Son «auteur» demande trés précisé-
ment 4 la déesse de la séduction amoureuse de lui permettre de remporter la
victoire dans «ce» concours (£v Ay®vi T@1d¢); une épreuve que ’on a évidem-
ment identifiée avec le concours rhapsodique auquel devait étre destiné ce
proéme. Adressé a Dionysos conduisant son thiase de Nymphes courotrophes,
I’Hymne 26 ou I’on demande au dieu le privilége d’un retour avec le retour des
saisons présente peut-étre aussi une allusion a une féte annuelle'®. A la priére
relative aux circonstances mémes d’énonciation du poéme louant les séduc-
tions d’Aphrodite habillée par les Heures, on pourrait encore associer I’Hymne
24 dont on a vu qu’il débutait par une adresse a la deuxiéme personne; dans
cette composition, Hestia est priée de venir dans «cette» maison (tévd’ dva
oikov) pour accorder au chant du locuteur le charme (y&ptwv). Si dans cet
Hymne I’'invocation de la déesse du foyer est sans doute motivée par le fait que
le chant est exécuté dans une maison «privée», dans un autre Hymne, dédié a
Aphrodite (10), le souhait d’un chant «aimable» (iuegpdeccav: «qui suscite le
désir») se trouve explicitement en relation avec la qualité désirable (ipeptdg)
du visage et du sourire de la déesse de 'amour!”’.

La relation entre la pri€re, le dieu et le chant qui est en train d’étre exécuté
peut étre si étroite qu’au terme de I’Hymne 6, c’est a Aphrodite que le locuteur
demande d’entonner son chant, et non pas a la Muse. Il en va de méme dans
I’Hymne 25 ou le locuteur, apreés avoir fait I’éloge de la relation privilégiée qui
unit les Muses et Apollon aux aédes et aux joueurs de lyre, demande a ces
enfants de Zeus d’honorer son propre poéme!8. Et, sans expliciter la relation de
la divinité avec le chant, I’ Hymne 13 — qui, en trois vers, représente la structure
minimum et canonique de I’Hymne homérique — invite en conclusion Déméter
a protéger «cette» cité (tvde noAv) et & commencer elle-méme le chant!®.

16 Pour Koller, art. cit. (n. 5) 176 et 193-194, ayov désignerait le chant présenté dans un
concours de citharédes. L’allusion a une féte annuelle que présente I’ HHymne 26 est commen-
tée par Cassola, op. cit. (n. 1) 407.

17 A propos du charme érotique attribué en Greéce archaique au chant, voir en dernier lieu les
références que j’ai données dans I Greci e [’eros. Simboli, pratiche, luoghi (Roma/Bari 1992)
27-37.

18 Les vers formant la partie centrale de cet Hymne coincident avec les vers 94-97 de la Théogo-
nie d’Hésiode; il ne faut voir dans cette identité, au-dela de toute explication génétique, qu’un
effet du patrimoine commun d’une tradition orale: cf. Cassola, op. cit. (n. 1) 401-402, qui
(p. 580) propose de comprendre avdpec dowdoi ... kai kwapiotali comme «1 poeti che si
accompagnano con la lira».

19 Dans I'analyse comparative citée n. 8, 189-206, Kdppel a montré que le Péan d’Erythrées
présente a la fois des éléments énonciatifs qui permettent sa répétition dans des situations



10 Claude Calame

Mais les études sur la priére dans ’Antiquité montrent que jamais on
n’adresse au dieu un souhait sans le motiver; et sans répondre a un souci de
réciprocité. On est habilité a demander parce que I’on a donné, parce que 1’on
est en train de donner, que le dieu lui-méme par le passé a donné, enfin parce
qu’il appartient au dieu d’accorder I'objet demandé?°. Cette motivation de la
demande constitue I'un des fondements de la partie médiane de la priére qui
peut donc se développer en un long éloge descriptif et/ou narratif. Or, en plus
des quelques cas mentionnés ou la demande de protection a I’égard du chant
est fondée dans une qualité correspondante du dieu invoqué, deux textes sont a
cet égard parfaitement explicites. Adressé a Terre, '’ Hymne 30 demande a la
déesse d’octroyer les ressources de la vie qui réjouissent le cceur en échange du
chant (&vt’ @1dfig v. 18), du chant donc que le locuteur est en train d’exécuter.
De méme en va-t-il dans le long Hymne consacré a Déméter: la féconde pros-
périté de la civilisation céréalicole dont tout le récit de I’Hymne fournit la
légende étiologique, le chanteur du poéme propose a Déméter et a Perséphone
de la lui accorder «en échange du chant»?!.

2.2. Formes de salut

C’est dans ce contexte qu’il convient de comprendre le ‘salut’ au dieu qui,
par la forme yaipe, ouvre la partie finale de la plupart des Hymnes homériques
(27 cas sur 33). En général comprise dans son sens second de formule de congé
et d’adieu, cette forme de I'impératif renvoie plutdt au sens propre du verbe
xoipgwv: ‘se réjouir de’, ‘prendre plaisir a’22. En effet le xaipe adressé au dieu est
souvent assorti d’un adverbe oVtwg, ‘ainsi’, qui référe ’expression a ce qui
précéde (11 cas sur 27); la réjouissance renvoie donc au chant d’éloge qui
constitue la partie centrale de I’Hymne. Parfois, I’emploi de termes formés sur
la méme racine tend a expliciter la relation entre la requéte adressée au dieu et
le plalslr musical qu’on lui propose en échange. Ainsi dans I’Hymne 18, 'invite
a se réjouir est dédoublée pour étre adressée a4 un Hermeés lui-méme généreux
en sujets de réjouissance (yapiddra, v. 12). L’Hymne 30 suscite peut-étre un
écho entre le xaipe adressé a Terre, qu’en échange du chant on a sollicitée pour
les ressources de vie qu’elle offre, et les réjouissances chorales (v. 14, x0poig ...
v. 15, naifovoor yxaipovot) des jeunes filles honorées par la déesse. Dans

cultuelles distinctes et, dans les différentes versions qui nous en sont parvenues, des varia-
tions relatives a ces circonstances d’exécution, elles-mémes variables.

20 Ces différentes formes d’argumentation dans la priére sont résumées par Bremer, art. cit. (n.
7) 196.

21 Voir le commentaire détaillé de N. J. Richardson, The Homeric Hymn to Demeter (Oxford
1974) 322-324, qui remarque (p. 69) que I’Hymne 30 a peut-étre été influencé par ’'Hymne a
Déméter.

22 A la suite d’autres études, H. S. Versnel, «Religious mentality in ancient prayer», in: Versnel
(ed.), op. cit. (n. 7) 1-64 (43-48), indique que du point de vue de 'orant, '’emploi de yapig
implique I'idée d’éloge (du dieu) et que du point de la divinité, il renvoie a celle de réjouis-
sance.



Hymnes homériques 11

I’Hymne 26, le plaisir de Dionysos est aussi celui du locuteur (v. 12, nuéc
xaipovtog) qui «souhaite revenir au retour de la saison». Mais en plus de ces
probables échos renvoyant a la réciprocité du plaisir musical, I’Hymne a la
Mere des dieux (14) comme I’ Hymne a Artémis (9) donnent a xaipe un complé-
ment grammatical sans ambiguité: les deux déesses, en méme temps que leurs
consceurs, sont invitées a se réjouir du chant (dowdfjt). De méme, dans I’Hymne
a Apollon, le dieu se réjouit en son ceeur (Emtépreat Ntop, v. 146) comme le
ferait tout mortel (tépyarto Yvpodv, v. 153) au spectacle des Ioniens qui se
réjouissent eux-mémes (t€pmovoty, v. 150) en exécutant dans la «grace» (xapiv,
v. 153) danses et chants; des chants qui par ailleurs célebrent (uvnoauevor,
v. 150) le dieu lui-méme dans le festival (dy®v) qui lui est consacré a Délos?.

La réjouissance musicale ne peut ainsi que réjouir le dieu a qui elle est
'destinée; chanter une divinité, c’est bien lui rendre un honneur susceptible de
'payer en retour ses propres faveurs. De méme que le dieu détient la possibilité
d’accorder un chant aimable (H. hom. 10: cf. § 2.1), de méme le poéte peut-il
susciter des bienfaits de la part du dieu ou I’en remercier par 'offrande de son
propre chant. La réciprocité du do ut des dans les Hymnes peut étre assurée
enticrement par le chant hymnique lui-méme?*.

2.3. Contrats de réciprocite

Qu’il s’agit bien dans la partie conclusive de la plupart des Hymnes d’affir-
mer la réciprocité des prestations respectives du dieu interpelé et du locuteur-
poe¢te transformé en orant se marque encore dans le fort contraste énonciatif
entre fu et je. A 'appel du dieu a 'impératif (yaipe, 6, etc., souvent souligné
en kai oV pugv ovtm yaipe) répond en général une affirmation marquée du je, en
une formulation qui conclut ’ensemble de la composition: affirmation forte du
locuteur/narrateur une fois encore dans sa fonction de chanteur, d’aéde.

Dans douze cas en effet, le je est juxtaposé au tu a travers la formule avtap
£YD Kol oglo Kol AAANG pvioop’ aowdfic. On relévera d’abord que ’emploi du
connecteur avtdp est ici loin d’étre indifférent. Opposé a la fin de ’Hymne a
Apollon et de ’'Hymne a Hermes (voir aussi les Hymnes 19 et 29) au pév de la
formule kal oL pév oVt yaipe, il rend ’idée de succession proche de son sens

23 Les vers de conclusion de I’Hymne 9 combinent des formules qui représentent peut-étre des
doublets: cf. Cassola, op. cit. (n. 1) 567 et 303. On verra encore I’Hymne 24 ou la demande
d’intervention adressée a Hestia (cf. supra) est assortie d’une requéte relative a la ‘faveur’
(x&prv) accordée au chant! Les emplois homériques de yaipelv impliquant la joie (et donc la
reconnaissance) éprouvée a la réception d’un don sont énumérés par J. Latacz, Das Wortfeid
‘Freude’ in der Sprache Homers (Heidelberg 1966) 76-78. E. Scheid-Tissinier, Les usages du
don chez Homére (Nancy 1994) chap. I1.8, montre désormats que ’emploi de yaipetv implique
I'idée d’une réjouissance réciproque.

24 Dans une étude intitulée «Do ut des?», Scienze dell’Antichita 3/4 (1989/90) 45-54, C. Grotta-
nelli a montré que par un large usage des termes dérivés de yap-, la plupart des inscriptions
votives classiques se proposent elles-mémes en échange d’un don demandé au dieu dédica-
taire.



12 Claude Calame

étymologique, en tant que connecteur formé de adte et de &p’: «a mon tour, je
vais chanter et ta personne et un autre chant». On reconnaitra par ailleurs dans
la forme pvicopar 'un de ces futurs «performatifs» que ’on rencontre fré-
quemment dans la poésie mélique; ils indiquent ’action rituelle dans laquelle
le locuteur et partant I’exécutant (souvent choral) du poéme est sur le point ou
a lintention de s’engager?. Cette activité, c’est dans le cas présent, comme
dans de nombreux poe¢mes méliques, celle du chant; elle est désignée par un
verbe qui ne renvoie a la mémoire que dans la mesure ou la fonction de
remémoration, incarnée dans la figure de Mnémosyné, correspond dans une
tradition essentiellement orale au moment de la création et de la production
du poeme.

Ce verbe de la célébration attachée a la mémoire est employé dans le
passage cité de ’Hymne a Apollon (v. 160, pvnodueval ... buvov aeidovorv),
mais aussi dans la formule d’introduction de ’Hymmne 7, 1a ou I’on trouve
d’habitude la forme deicopon, ou dans la conclusion de I’Hymne a Dionysos ou
I’oubli du dieu entraine pour les aédes ‘’oubli’ du chant ‘sacré’. L’occurrence
de ce verbe dans ce contexte confirme la valeur créative et productive de la
‘mémoire’ aédique?. L’exécution du chant, dont le texte coincide avec
I’Hymne concerné, représente une offrande; elle représente le contre-don pro-
posé au dieu en échange de la faveur demandée, une faveur qui concerne
souvent le chant lui-méme. Le confirment encore les trois Hymnes (16, 19, 21)
ou le moyen méme de la priére (AMtopat) ou de la propitiation ({Aapat) est
précisément le chant (6owdT1); inversément, dans I’Hymne 25 déja cité, le locu-
teur demande a Apollon et aux Muses d’assurer a son propre chant la célébrité
(v. 6, unv Tiunoat’ Aownv).

2.4. Formules de transition

Plus surprenante est l’allusion a un autre chant (GAAng pviocow’ aowdfc)

qui conclut, en plus.des compositions que Ton vient de citer, les Hymnes 6, 10,
1,>25 27, 28, 30 et 33 )Sl la formule de ‘salut’ avec oVt renvoie bien au chant
d’eloge qui vient d’étre exécuté, ’emploi du futur performatif semble confir-
' mer cette référence a un chant nouveau que I’on est sur le point de commencer
\i et qui sera aussi chanté en I’honneur du dieu. C’est ainsi en tout cas que I’on

25 Sur sens et étymologie de avtdp, voir J. D. Denniston, The Greek Particles (Oxford 21954) 55.
Ces futurs performatifs et rituels gardent toute la valeur intentionnelle et volitive du futur
grec: cf. W. J. Slater, «Futures in Pindar», Class. Quart. 63 (1969) 86-94, et J. Humbert,
Syntaxe grecque (Paris 21960) 136 et 151-153.

26 Les fonctions poétiques de la mémoire et de I’oubli en Gréce archaique ont fait ’objet de tres
nombreuses études; parmi les plus récentes, on mentionnera celle de M. Simondon, La mé-
moire et l'oubli dans la poésie grecque jusqu’a la fin du V* siecle av. J.-C. (Paris 1982) 103-127,
ainsi que celles de J. Rudhardt, «Mnémosyné et les Muses», et de D. Bouvier, «L’aéde et
I’aventure de mémoire: Remarques sur le probléme d’une dimension religieuse de la mémoire
dans I'lliade et I’Odyssée», in: Ph. Borgeaud (ed.), La mémoire des religions (Genéve 1988)
37-62 et 63-78.



Hymnes homériques 13

peut comprendre le double kai qui associe dans cette formulation le dieu a «un
autre chant» (d.oldn).

Souvent cités, trois Hymnes présentent une formule encore beaucoup plus
explicite quant au passage a un autre chant. En concluant son bref poéme par
I’expression oed 8’€yd apEapevog petapfnoopar dGAlov & buvov (v. 9, «moi,
apres avoir commencé par toi, je vais passer a un autre chant»), le locuteur de
FHymne 9 dédi€ a Artémis montre a la fois que son chant d’éloge de la divinité
_est maintenant achevé (emploi de l'aoriste), qu’il ne s’agissait que d’un pré-
[ude; et-quiit-a-Pintention de le faire suivre immédiatement d’un chant du
méme type, également qualifié de buvog. La fonction de prélude assumée par
ces neuf vers consacrés a chanter les mérites conjoints de la déesse et de son
frére Apollon a Claros est soulignée par le vers précédant la formule de conclu-
sion: c’est bien en louant Artémis et a partir de cet éloge que le locuteur
commence a chanter (v. 8, avtap £yd o€ npdta kai ek cEVeV Apyol’ Aeidev);
ceci en réponse a la demande adressée a la déesse et a ses compagnes de se
réjouir a I’écoute de son chant (dowdfjt)?’. On retrouve en abrégé le méme
mouvement dans la conclusion de I’Hymne 18 consacré a Hermes et dans celle
de ’Hymne a Aphrodite, apres le long récit épique de ’amour de la déesse avec
le jeune Anchise?.

C’est dans ce contexte qu’il convient de lire I’Hymne type, consacré a
Déméter (13): apres avoir déclaré qu’il commengait par chanter (v. 1, dpyop’
aeidev) Déméter et sa fille Perséphone, le locuteur peut prier la déesse, sans la

27 En particulier Koller, art. cit. (n. 5) 176-177, s’est appuyé sur ces passages temporels et
aspectuels du présent a I’aoriste puis au futur pour justifier le caractére de proeme assumé par
les Hympnes; cf. aussi G. Nagy, Greek Mythology and Poetics (Ithaca/London 1990) 53-56.

28 Sans doute est-ce a partir de ces textes qu’il faut lire les deux passages des Hymnes qui
semblent faire allusion a ’existence d’épilogues concluant le chant épique de méme que le
proéme qui I’introduit. Figurant dans la double formule de conclusion de I’ Hymne a Dionysos
(qui, incomplet, présente par ailleurs plusieurs ‘doublets’: cf. Cassola, op. cit. [n. 1] 465-466),
la premiére assertion assure le dieu que les aédes au nombre desquels se compte le locuteur
(v. 17, ol 8¢ o’dodoi Gidopev) le chantent «au début et a la fin» (apyopevor Afyoviég te);
intégrée a la bréve partie centrale de I’'Hymne 21 dédié a Apollon, la seconde affirme que
«’aéde a la phorminx mélodieuse ... te chante en permanence (aitv deider), le premier et le
dernier (mp®dToV 1€ KOl Votatov)r. L’hypothése que certains parmi les Hymnes étaient en fait
chantés comme épilogues a été formulée par Meyer, op. cit. (n. 8) 19-24; en faisant le point sur
la question, Cassola, op. cit. (n. 1) XXI-XXII, n’exclut pas ’existence d’hymnes de conclu-
sion, dont nous ne possédons par ailleurs aucune attestation. Or, en relevant que les deux
formulations mentionnées se retrouvent aux vers 34 et 48 de la Théogonie d’Hésiode (cf. aussi
Theogn. 3 et infra n. 37) et en s’appuyant sur la série de paralléles donnés par A. S. F. Gow,
Theocritus 1. Commentary (Cambridge 1950) 327, commentant le début de I’Hymne aux
Ptolémées (Theocr. 17,1), M. L. West, Hesiod. Theogony (Oxford 1966) 166-167, fait remar-
quer que la fin des ceuvres d’Hésiode ne présente pas non plus de salut renouvelé aux Muses.
Le paralléle offert par I’adresse de Nestor a Agamemnon dans I'Iliade 9,96-113 (év ool pgv
MEw, oo 8’ apEopatr), mais aussi la présence d’aiév dans le deuxiéme énoncé cité montrent
que ces affirmations concernent I'intervention présente; elles sont par conséquent relatives
aux Hymnes eux-mémes, consacrés du début a la fin, en permanence, au dieu loué.



14 Claude Calame

moindre contradiction, de commencer le chant (v. 3, dpxe & dowdfic). Le pré-
lude est assumé par le locuteur tandis que le chant qui lui fait suite jouit de la
protection de la déesse invoquée. L’Hymne 6 dédi¢ a Aphrodite suit le méme
mouvement: a la déclaration par le locuteur de son intention de chanter la
déesse couronnée d’or (v. 2, dicopar) et a ’éloge de sa beauté succéde, en
conclusion, la priére d’entonner le chant méme du poéte (v. 20, éunyv & &vtv-
vov @owdnVv); ce chant est présenté dans une seconde formule comme un ‘autre
chant’.

On aimerait naturellement en savoir davantage sur la forme et le sujet du
chant ainsi introduit. Seuls deux Hymnes, en général considérés comme plus
tardifs, sont a ce propos un peu plus disserts. Le locuteur/narrateur de I’ Hymne
a Hélios (31) déclare, aprés le prélude mis dans la bouche de la Muse, vouloir
glorifier (v. 18, xkAftow) les hauts faits des mortels héroisés; de son coté, le
poete de I’Hymne a la Lune (32), apreés avoir demandé aux Muses de célébrer
Séléné et avoir chanté ses qualités, dit en conclusion son intention — en com-
mengant par la déesse (v. 18, €0 &’ apyduevog)! — de chanter (ucopan) la gloire
des demi-dieux «dont les aédes glorifient (xAgiovowv) les hauts faits, eux les
serviteurs des Muses»?’. Point n’est besoin d’une longue analyse lexicale pour
montrer que les différents termes utilisés dans les Hymnes pour décrire le
chant introduit dans les préludes désignent le chant épique, le chant de type
homérique; un chant qui assume la forme énonciative d’une récitation ryth-
mée, un chant accompagné par la musique sans étre lui-méme réellement
mélodique. En effet quand il n’est pas dénomme¢ par le terme tres général de
vuvog, ce chant regoit la dénomination de owd1) compris en tant qu’activité et
produit de cette activité; son ‘auteur’ est ou un aede ou un rhapsode s’il est vrai
que ce second terme, tant discuté, désigne tout chanteur qui récite son poe¢me
sans le mettre en musique?. La priére laudative aux dieux des Hymnes ne fait
donc qu’introduire, avec les procédés de la poésie €pique, la célébration narra-
tive — de type aédique — des héros homériques?3'.

29 Fonction et date des Hymnes 31 et 32 sont évoquées par Cassola, op. cit. (n. 1) 439-440.

30 Le sens de aoidr comme capacité de ’aéde et comme son produit est précisé dans le Lexikon
des friihgriechischen Epos 1 (Gottingen 1979) 976-980; pour le sens de aowddg, cf. A. Ford,
Homer. The Poetry of the Past (Ithaca/London 1992) 14-16. Le statut du rhapsode s’inscrit
dans la suite de celui de ’aéde: cf. Cassola, op. cit. (n. 1) XXII-XXIX, A. Ford, «The Classical
Definition of paymidiar, Class. Philol. 83 (1988) 300-307, et Nagy, op. cit. (n. 5) 21-28; voir
aussi, en relation avec les proémes homériques, I’étude d’A. Pagliaro, Saggi di critica seman-
tica (Messina/Firenze 1953) 3-62.

31 1l convient de rappeler ici que dans une édition de I'lliade du 1¢ siécle av. J.-C., le texte
homérique était précédé de celui d’'un proéme dont le premier vers évoque le début de
I’Hymne 25, adressé aux Muses et a Apollon: références chez Cassola, op. cit. (n. 1) LVIII-LX.
On remarquera par ailleurs que le début des Argonautiques d’Apollonios de Rhodes combine
une adresse hymnique a Apollon et un exorde de poé¢me épique: cf. C. S. Byre, «The Narrator’s
Addresses to the Narratee in Apollonius Rhodius’ Argonautica», TAPhA 121 (1991) 215-227,
et S. Goldhill, The Poet’s Voice. Essays on Poetics and Greek Literature (Cambridge 1991)
286-289.



Hymnes homériques 15

3. Epicae laudes

Encadrée par la prise de contact poétique du locuteur/narrateur avec le
dieu et par la priére que lui adresse le locuteur/orant, c’est plus spécialement la
partie descriptive et narrative de I’Hymne homérique qui se développe selon
les modes de la poésie €pique, en particulier dans les compositions les plus
longues. A travers la prédication par une accumulation d’adjectifs qualificatifs
et d’épicléses, par des formes participiales et/ou par une proposition relative se
développant en narration, cette partie est spécifiquement consacrée a 1’éloge
du dieu: donc, plutdt ‘epica laus’ qu’‘epica pars’. Selon une étude de contenu
portant sur les Hymnes brefs, la louange de la divinité chantée en prélude a une
performance épique porte soit sur I’efficacité d’une action spécifique du dieu
parmi les mortels, soit sur son apparition particuliére a ’occasion de 'une de
ces actions, soit encore sur un épisode de sa biographie sacrée2.

Or on constate que, quel que soit le dieu évoqué, la musique occupe
souvent dans cette «partie épique» une place importante. Sans disposer ici de
I’espace nécessaire pour passer systématiquement en revue toutes les allusions
aux manifestations musicales que présente la partie descriptive et narrative
des Hymnes, on relévera quelques cas significatifs. Les évocations de la musi-
que dans les biographies hymniques des dieux peuvent aller des cris que fait
retentir la terre (idynoe; un verbe peut-étre utilisé pour le chant dans I’Hymne
19,18) a 'occasion de la naissance d’Athéna dans I’Hymne 28 au beau chceur
des Muses et des Charites dont Artémis prend la téte pour chanter Lété6 quand
la déesse rejoint a Delphes son frére Apollon dans I’Hymne 27. Elles vont de
I’évocation du bruit des crotales, des tambourins et des flites qu’affectionne
Méter dans I’Hymne qui lui est consacré (14) a la description des vétements et
des bijoux de séduction dont les Heures se parent, comme Aphrodite, quand
elles vont rejoindre le cheeur des dieux (H. hom. 6). Mais qu’ils soient brefs ou
longs, les Hymnes les plus disserts sur les manifestations musicales sont €vi-
demment ceux consacrés aux dieux dont le champ d’action inclut la musique.
La partie narrative de ’'Hymne 19 consacré a Pan s’étend longuement sur les
danses des Nymphes conduites par les mélodies que le dieu caprin joue sur sa
syrinx; le narrateur parvient a placer dans la bouche de ces jeunes danseuses le
récit des amours d’Hermés et de la fille de Dryops qui conduisent a la nais-
sance du dieu monstrueux. Et faut-il évoquer la longue narration de I’'invention
de la lyre et de son don a Apollon qui couvre une grande partie de I’Hymne a
Hermes?

32 Cf. Lenz, op. cit. (n. 12) 11-13. Une étude comparative (mais pas contrastive) des ‘thémes’
propres notamment a la partie centrale des Hymnes vient d’étre présentée par C. O. Pavese,
«L’inno rapsodico. Analisi tematica degli Inni omerici», in: Cassio/Cerri (edd.), op. cit. (n. 5)
155-178. Pour les différents modes de la prédication ‘hymnique’, voir Norden, op. cit. (n. 10)
143-176, et a propos des formes assumées par la partie centrale des Hymnes, voir Janko,
op. cit. (n. 9) 11-15.



16 Claude Calame

Mais le privilége de I’expression musicale sous toutes ses formes, c’est
évidemment Apollon lui-méme qui le détient. Dans I’étrange Hymne 21 ou
I’éloge épique (v. 1, deider) du dieu est confié au cygne, la partie descriptive
(exceptionnellement énoncée a la deuxiéme personne) met le dieu en relation
avec ’aéde a la douce voix qui, tenant la phorminx mélodieuse, le chante33.
Cette relation privilégiée se précise encore dans I’ Hymne 25 dédié aux Muses, a
Apollon et a Zeus. Si ce dernier prend sous sa protection les rois, toute la vie
terrestre des aédes — on I’a vu — dépend des Muses et d’Apollon. Cette bréve
évocation des attributions des dieux chantés débouche sur un pakapiopuog ou
le bonheur se définit par une relation privilégiée avec les Muses, les Muses par
lesquelles la voix (avdn)) s’écoule douce de la bouche. Et dans le grand Hymne
bipartite consacré a Apollon - ce dieu tellement chanté (ebvuvov) que le locu-
teur ne sait comment le célébrer (nd¢ ... 6° duvnow; v. 19-20), le développe-
ment délien comme la narration delphique conduisent a la description de
représentations musicales: qu’il s’agisse du grand festival que les Ioniens orga-
nisent en ’honneur du dieu de la lyre a Délos au milieu des danses et des
chants dont le plus remarquable est celui du cheeur des Déliades, les servantes
du dieu (v. 146-173), ou qu’il s’agisse de la procession paradigmatique des
Crétois qui, au son de la phorminx du dieu lui-méme et en chantant le péan
inspiré par la Muse, se dirigent vers Delphes pour y occuper le sanctuaire
oraculaire (v. 513-523)34,

Quand I’éloge se porte sur le dieu de la musique, la partie descriptive et
narrative de ’Hymne homérique assume par rapport au role joué par I’en-
semble de la composition un caractére réflexif frappant. Non seulement le
chant des Déliades reprend contenu et fonction de I’ Hymne a Apollon puisque
ces jeunes filles, aprés avoir célébré (buvriowoiv) Apollon, puis Létd et Arté-
mis, chantent un ‘hymne’ a la gloire des héros (uvnodauevat ... Ypvov deidovot,
v. 158-164) pour charmer les tribus des mortels; mais, a travers un hymne dans
I’Hymne (voir le yaipete adressé directement aux Déliades au v. 166), le locu-
teur introduit une oc@payic, une signature qui, tout en lui conférant la qualité
du plus doux des aédes (§81o10¢ doddV), I'identifie avec «’aveugle de Chio»
(v. 165-176). Homérique, le npooiuiov, le prélude adressé aux dieux de Délos
et introduisant le chant épique est ici assumé par un cheeur de jeunes filles.
Est-ce a dire que les Hymnes homériques, dont la fonction introductive ne
devrait plus faire de doute, étaient chantés par un chceur? Ou, sinon par un
groupe de choreutes, en tout cas par un a¢de entouré d’un cheeur, selon le mode

33 On a pu se demander si, dans son étrangeté énonciative, cet Hymne 21 ne coincidait pas avec
la seule partie finale, soit la priére, d’'un hymne plus long: cf. Cassola, op. cit. (n. 1) 379.

34 Les données du probleme épineux posé par les deux parties, ‘délienne’ et ‘delphique’, de
I’Hymne a Apollon sont résumées par Miller, op. cit. (n. 9) 111-117, qui défend I'unité de la
composition; voir également a ce sujet la bonne mise au point d’Aloni, op. cit. (n. 4) 17-31,
avec la these unitaire exposée aux pp. 107-131, et ’étude de J. Strauss Clay, The Politics of
Olympus. Form and Meaning in the Major Homeric Hymns (Princeton 1989) 17-94.



Hymnes homériques 17

citharodique illustré par de nombreuses descriptions de performances épiques
dans I'lliade ou I’Odyssée? Comparés par exemple aux compositions citharodi-
ques de Stésichore, lexique, diction et rythme des Hymnes rapprochent en fait
davantage les proémes de la collection — comme on I’a déja indiqué — de la
récitation aédique ou rhapsodique?.

Quoi qu’il en soit, les Hymnes homeériques, dans leur structure et leur
contenu, se polarisent essentiellement sur le chant: soit que la formulation
énonciative singuliére de ’evocatio porte I’attention de I’auditeur sur la compé-
tence discursive du narrateur/locuteur3®, soit que les formes des preces centrent
la réciprocité du do ut des sur le chant, soit encore que la laus epica releve
volontiers les qualités musicales de la divinité invoquée. Peut-on mieux faire
pour introduire le chant d’un récit épique?

4. Au-dela des Hymnes

Autant dans leurs formes énonciatives que par la relation sémantique de
leur contenu avec le chant, les Hymnes homériques affirment leur spécificité.
Une étude contrastive avec les formes poétiques contemporaines et de fonc-
tion analogue ne ferait que la confirmer. On ne peut, en guise de conclusion,
qu’en donner un apergu.

Si I’on fait abstraction des simples appels a la Muse qui, comme dans
I’Iliade ou I’Odyssée, font du poéme concerné ’expression méme de la divinité,
quelques poémes élégiaques présentent des exordes qui, a I'instar des Hymnes
homeériques, ssmblent proposer les termes d’un échange. La relative autonomie
énonciative de ces vers introductifs (présence des formes du je et du fu) semble
les constituer en de brefs proémes. C’est en particulier le cas de deux groupes
de deux distiques élégiaques parmi ceux qui ouvrent le corpus des poémes
attribués a Théognis; sans doute leur édition en téte du corpus est-elle elle-
méme significative quant a leur statut de prélude. Dans le premier (v. 1-4), le
locuteur assure Apollon qu’il chantera ce dieu aussi bien au début qu’au centre
et au terme de son poeéme; en échange il demande a la divinité toutes sortes de
biens. Dans le second (v. 11-14), Artémis est invoquée pour détourner du
locuteur les puissances de la mort, mais sans que la demande soit explicite-
ment assortie d’un terme de réciprocité?’. Si cette seconde adresse introduit

35 Par comparaison avec le récit des amours d’Arés et d’Aphrodite par Démodocos chez Ho-
mere, Od. 8,266-366, C. Miralles, Come leggere Omero (Milano 1992) 91-110, a émis I’hypo-
thése que les Hymnes étaient destinés a une exécution de type citharodique; voir aussi, dans le
méme sens, Koller, art. cit. (n. 5).

36 Voir a ce sujet Calame, op. cit. (n. 10) 42-43.

37 Dans son analyse de structure, Meyer, op. cit. (n. 8) 43—-47, a bien montré que les vers 11-14 se
rapprochent davantage de la forme des hymnes de culte alors que les vers 1-4 tiennent de la
structure des proémes homériques. C’est a cette conclusion que parvient également B. A. Van
Groningen, Théognis. Le premier livre (Amsterdam 1966) 9-15; il reléve que I'expression du

2 Museum Helveticum



18 Claude Calame

par le pronom relatif hymnique une trés bréve epica laus qui pourrait consti-
tuer le terme de ’échange, la premiére s’en dispense.

Mais dans une perspective comparative et contrastive, le lecteur est avant
tout frappé par le fait que de telles demandes sont attachées dans les Hymnes
homeériques a la partie terminale de la composition. Les formes 86¢ ou didov
mettent un point final par exemple a ’'Hymne 11 adressé a Athéna ou a
I’Hymne 15 destiné a Héracles, mais I'invite est assortie de la forme yaipe3®.
D’autre part, les deux compositions attribuées a Théognis se caractérisent par
une adresse directe a la divinité. C’est aussi le cas dans les trois distiques
d’introduction de la premiére E/égie de Solon. Adressés aux Muses invoquées a
la deuxiéme personne, ces vers formulent — sans proposition de réciprocité —
une demande générale de prospérité (v. 3, OABov 861¢) avant de souhaiter de la
part des hommes I’acquisition d’une réputation (v. 4, 86&a) en rapport avec la
fonction du poéte et, par conséquent, avec le poéme didactique qui suit®. Ces
quelques adresses initiales et directes a la divinité non seulement ne se confon-
dent formellement qu’avec la partie terminale des Hymnes homériques (pre-
ces), mais elles n’introduisent pas un chant différent. En dépit de leur autono-
mie énonciative et sémantique, elles font partie intégrante du poéme qu’elles

\ouvrent. Elles ne peuvent donc gggj:tre présentées en elles-mémes comme la
contre-partie de la faveur demandée au dieu. Elles ne constituent pas des

!‘proémes’ au sens antique du terme.

? A cet égard, les différences qui séparent le prélude de la Théogonie d’Hé-
siode des vers d’introduction des Travaux et les Jours sont parfaitement révéla-
trices. Comme plusieurs savants I’ont relevé, le prologue de la Théogonie (v. 1-
104) se présente comme un véritable hymne aux Muses; plus exactement, il
assume les formes énonciatives et la structure d’un Hymne homérique adressé
aux filles de Zeus. D’une part, dans la formule d’introduction et dans sa reprise
au v. 36, les Muses apparaissent en effet a la troisi€me personne comme objet
du chant que le locuteur (dans un nous englobant) se propose d’entonner.
D’autre part, I’evocatio et la longue epica laus qui se développe en récits dans le
récit sur plus de cent vers débouchent au v. 104 sur une bréve prieére; celle-ci
suit la formulation de la conclusion de I’Hymne 25 adressé aux Muses et a
Apollon. En échange de la réjouissance procurée aux Muses (yaipete), le locu-

v. 2 signifie ‘toujours’ (cf. supra n. 28). Voir aussi S. Novo Taragna, «Il linguaggio poetico dei
‘proemi’ della silloge teognidea (I,1-38)», Civil. Class. Crist. 5 (1984) 213-237.

38 On se référera encore a la formule terminale des Hymnes 20, 23, 30 et 31, et naturellement a
celle de ’'Hymne 8 a Areés (voir supra n. 15)!

39 Sol. fr. 1,1-6 Gentili-Prato. Au milieu d’une bibliographie germanique récente marquée par
I'inflation, voir I’étude de K. Alt, «Solons Gebet zu den Musen», Hermes 107 (1979) 387-406,
et la mise au point de H.-G. Nesselrath, «Gottliche Gerechtigkeit und das Schicksal des
Menschen in Solons Musenelegie», MusHelv 49 (1992) 150-167; la fonction particuliére du
prologue de ce poéme de Solon est définie par A. Loeffler, «La valeur argumentative de la
perspective énonciative dans le fr. 1 G.-P. de Solon», QUCC 14 (1993) 23-26.



Hymnes homériques 19

teur leur demande un chant a son tour charmant (861e ipepdecoav Godnv).
Quant au récit théogonique lui-méme, il est engagé au v. 105 par une invite aux
Muses a célébrer «la race des immortels qui ...»; sa formulation rappelle le
début d’un poeme épique tel que I'Iliade™.

En contraste avec le proeme de la Théogonie, ni le deuxiéme poéme de
Théognis, ni I’élégie de Solon, ni méme le prélude des Travaux d’Hésiode ne
sont plus présentés comme un hommage aux dieux*!. En effet, au terme du bref
prélude des Travaux, c’est le je qui, comme dans I’Elégie aux Muses de Solon,
assume lui-méme, face a un destinataire précis, le discours poétique qui suit.
C’est que, comme chez Solon, au mode de la narration épique s’est substitué le
mode de la poésie didactique*?. Ces modifications énonciatives essentielles
trouvent leur explication moins dans la forme rythmique des poémes con-
cernés que dans leur destination et leur situation d’énonciation: poémes
adressés non pas a un dieu, mais a un homme (méme si Persés ou Cyrnos
peuvent correspondre a des figures génériques), dans le cadre d’un banquet et
non pas d’une occasion cultuelle plus large, avec une fonction pragmatique de
parénése inconnue dans les Hymnes homériques ou dans les poémes épiques
qu’ils introduisent. La valeur performative des Hymnes, en tant que chants de
prélude, est au contraire centrée sur la relation entre divinité et activité du
poete.

40 Les analogies que présente le prélude de la Théogonie par rapport aux Hymnes homériques
ont été relevées déja par P. Friedlander, «Das Proomium von Hesiods Theogonie», Hermes 49
(1914) 1-16, repris dans E. Heitsch (ed.), Hesiod (Darmstadt 1966) 277-294; voir également
W. M. Minton, «The Proem-Hymn of Hesiod’s Theogony», Trans. Am. Philol. Assoc. 101
(1970) 357-377, et ’analyse énonciative de ce prélude que j’ai développée dans 'op. cit. (n. 10)
43-47 et 60-62 (avec p. 198 n. 9 pour d’autres références bibliographiques).

41 Ressemblances et différences entre structure des Hymnes homériques et prologue des Travaux
ont été relevées par E. Livrea, «Il proemio degli Erga considerato attraverso 1 vv. 9-10»,
Helikon 6 (1966) 442-475; voir aussi L. Bona Quaglia, G/i ‘Erga’ di Esiodo (Torino 1973)
15-32. Dans «Le proéme des Travaux d’Hésiode, prélude a une poésie d’action», étude a
paraitre a Lille dans un volume collectif intitulé Hésiode, j’ai essayé de montrer I'impact sur la
fonction de ’ensemble du poeéme de ces variations énonciatives vis-a-vis des Hymnes.

42 1l convient enfin de remarquer qu’indépendamment des différences dialectales et rythmiques
mentionnées dans les études comparatives citées supra n. 7, quelques hymnes épigraphiques
présentent en leur début (evocatio) une mention de la divinité a la troisiéme personne qui
rappelle celle familiére aux Hymnes homériques: cf. IG IV 12,131 = fr. mel. adesp. 935 Page
(«Chantez avec moi, déesses, la mere des dieux, comment elle est venue ...»), ou ’hymne de
Liménius = p. 149s. Powell («Chantez, Muses de Piérie, le dieu de Pyth6 qui ...»), mais en
général cette adresse indirecte se combine avec une invocation directe a la divinité concernée:
c’est par exemple le cas dans I’hymne adressé a Péan/Asclépios d’Erythrées (fr. mel. adesp.
934 Page = Paian 37 Kippel) cité au début de cette étude (cf. supra n. 8) ou dans le Péan
d’Isyllos (p. 149-159 Powell = Paian 40 Képpel).



	Variations énonciatives, relations avec les dieux et fonctions poétiques dans les Hymnes homérique

