Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 51 (1994)

Heft: 3

Artikel: Contrepoints de Callimaque

Autor: Hurst, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Contrepoints de Callimaque

Par André Hurst, Genéve

Au moment ou il publiait le Pap. Oxy. 2528 (vol. 30, 1964) contenant un
commentaire d’Euphorion, E. Lobel se posait la question de savoir si un poéte
hellénistique pouvait écrire un commentaire de I’'un de ses propres poémes'.
Rudolf Pfeiffer, tout en reconnaissant qu’il n’y aurait pas de parall¢le dans
I’antiquité, ne tient pas la chose pour exclue?.

Sans prétendre résoudre ici un probléme qui demanderait sur Euphorion
de nouveaux documents, on peut considérer que la question posée permet
d’éclairer de maniére révélatrice des textes de poetes alexandrins qui, pour
avoir fait couler beaucoup d’encre, n’en contiennent pas moins des interroga-
tions encore en suspens.

|

En effet, si ’'on se demande dans quelle mesure création poétique et com-
mentaire coexistent chez un poéte comme Callimaque (et la question est 1égi-
time, compte tenu de ’ampleur de I’ceuvre en prose perdue de ce poéete), des
perspectives se dessinent qu’il vaut la peine d’examiner. Le texte visé, et que
I’on voudrait tenter de restituer par ce moyen, est la célébre «clausule» de
I’'Hymne a Apollon (Hy. 2,105-114)3.

Texte indubitablement programmatique et problématique tout a la fois, ce
morceau est couramment tenu pour un manifeste des gouts littéraires de Calli-
maque, ou, a tout le moins, pour une déclaration «métalittéraire», que I’on peut
par conséquent considérer comme située simultanément sur le versant de la
création et sur celui de la critique:

105 0 PVYOVOc AndAAwvOC €n’ odata AdUplog einev-
«OUK Adyapot TOV Godov 0g o0d’ dca TOVTOG AEidEL.»
1oV PUOVOV OO mY Todi T Hracev ®OE T EeLmev-
«Aocovpiov motdpolo pEyag POog, AAAL Td TOALN
Apata yig Kal ToALOV £’ LOATL CLPEETOV EAKEL.

1 Le texte de ce papyrus est repris dans Supplementum Hellenisticum, edd. P. Parsons/H.
Lloyd-Jones (Berlin/New-York 1983) no. 432, 221sq.

2 R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship, t. 1 (Oxford 1968) 150 et n. 5.

3 Sur ce texte trés discuté, voir en dernier lieu F. Williams, Callimachus, Hymn to Apollo, A
Commentary (Oxford 1978); A. Kéhnken, «Apollo’s Retort to Envy’s Criticism (Two Ques-
tions of Relevance in Callimachus, Hymn 2, 105ss.)», AJPh 102 (1981) 411-422; K. Bassi,
«The Poetics of Exclusion in Callimachus’ Hymn to Apollo», TAPhA 119 (1989) 219-231.



Contrepoints de Callimaque 151

110 Anoi §’ovk and mavtdg LOWP PopEovat LEATTL,
AL’ NTIC Kavapn T€ Kol AxpAovTog AvEPTEL
nidaxog &€ iepfic OAlyN AlPag dxpov AwToVv.»
xoipe, ava&- 0 8¢ Mdpog, v’ 6 PUovog, Evda véorto.

«L’Envie se glisse furtivement a I’oreille d’Apollon: ‘Je n’admire pas un poéte
dont le chant ne s’¢tale pas comme la vaste mer’. Du pied, Apollon repousse
Envie et lui déclare: ‘Il est vaste, le cours du fleuve assyrien, mais il charrie
bien des souillures et bien du limon. A Dé&o, les mélisses n’apportent pas une
eau quelconque, mais celle qui sourd, pure et limpide, goutelettes, d’une source
sacrée, pureté supréme.’ Salut, Seigneur, et que Grogne rejoigne Envie, c’est 1a
mon veu.»

Ce morceau célebre doit étre placé plus particulierement dans deux con-
textes qui nous sont accessibles (ceux qui ne le seraient plus seraient les «arts
poétiques» contenus dans la bibliothéque d’Alexandrie, ou encore I’histoire des
relations personnelles du poéte avec son entourage princier): le contexte fourni
par quelques autres ceuvres de Callimaque d’abord, celui de cet hymne particu-
lier ensuite.

Quand Callimaque est-il amené a parler de littérature? On est tenté de
répondre qu’il le fait de maniére ininterrompue. En cela, il ne ferait d’ailleurs
que perpétuer un usage qu’on peut faire remonter aux aédes homériques eux-
memes: on se rappelle comment R. Pfeiffer a attiré ’attention sur le fait que
I’lliade contient des éléments de son propre commentaire*. Il convient par
conséquent de préciser la question si I’on tient a ne pas rester dans le vague.

Pour échapper a une définition trop large selon laquelle tout texte litté-
raire contiendrait son commentaire implicite, a savoir des éléments qui orien-
tent le lecteur vers une perception choisie par le poéte, nous fixerons comme
regle de sélection des textes la présence d’une déclaration ouvertement métalit-
téraire. C’est-a-dire que le texte devra parler d’'un texte et non pas glisser
simplement des indices, a la limite purement implicites, sur la nature de ce
qu’il entend transmettre.

II

Avant de prendre en considération I’épigramme 28 Pf., qui constitue ma-
nifestement une piece d’un dossier ainsi défini, un cas plus élémentaire de
texte interne au texte se présente: celui de I’épigramme 15 Pf.:

Twovon, tic & €oot; pa daipovag, ob ¢° av EREYVoV,
el un Twovéov natpdg Enfiv dvoua

oTHANL Kol MAdvpva e méAc N péyo enui
xfipov avidicVal cov téoty Evdvuévn.

4 R. Pfeiffer (supra, n. 2) 4.



152 André Hurst

«Timonoé’, mais qui es-tu? Par les dieux, je ne t’aurais pas reconnue s’il n’y
avait pas, écrit sur la stele, le nom de ‘Timothéos’, ton pére, et celui de ta cité:
‘Méthymna’. Je peux bien le dire, ton époux ‘Euthyménes’ doit se consumer de
chagrin.»

A premiére vue, ce texte bref ne nous renseigne pas sur les intentions
poétiques de Callimaque. Cependant, il est clair que pour percevoir ces vers, il
faut imaginer un texte inscrit a 'intérieur du texte: un texte qui serait le «vrai»
texte, a savoir I’inscription funéraire de Timonoé, gravée «sur la stéle» (v. 3), et
dont I’épigramme de Callimaque — qui feint pourtant d’étre gravée dans la
pierre elle aussi, c’est a tout le moins sa forme qui I'implique - ne ferait que
nous parler. Pour décomposer les éléments, on aurait tout d’abord 1’épitaphe
suivante: «Timonoé, fille de Timothéos, de Méthymne; son époux Euthy-
ménes» vel sim. Entre ce texte supposé et le lecteur, Callimaque interpose un
lecteur qui s’exprime a la premiére personne du singulier. Les paroles émises
par cette instance d’énonciation constituent a la fois une lecture a I’état brut
(on est amené a penser que sans ce lecteur, nous n’aurions pas connaissance du
texte de I’inscription supposée) et une série de remarques qui font que le «je»
de I’épigramme parle du texte que nous lisons avec lui. Dans I’ordre, il y a: une
interrogation sur I'identité de la défunte (la lecture suit donc le déroulement de
I'inscription sur la pierre supposée), la constatation que les noms de Timo-
théos, son pere, et de Méthymna, sa cité, permettent au «je» d’identifier Timo-
noé, mais également de se prononcer sur le chagrin que doit ressentir ’époux.
Ainsi, deux textes se mélent et se livrent simultanément: celui de I’inscription
imaginaire d’une part, celui qu’émet en contrepoint ce qu’on pourrait appeler
la seconde instance d’énonciation. A I’effet obtenu par des changements de
niveaux du discours poétique, judicieusement souligné par Hutchinson?, vient
s’ajouter une variation obtenue par le changement d’instance d’énonciation:
on passe tour a tour du texte de I'inscription au texte de celui qui en parle.

D’une certaine manieére, I’épigramme 28 Pf. nous apparait d’abord comme
une antithése de ce petit poéme: le texte, ou mieux /es textes dont elle nous
parle ne sont pas contenus dans I’épigramme, et pour cause:

ExVaipw 10 moinua 10 KUKAKOV, 00d¢ keAehlmt
yoipw tic TOAOVE e Kai O Pépet.

ULoE® Kal TEPIQOLTOV EPMUEVOV, 00O’ A0 KPMVG
nive- olkyoive tdvta ta dnpoota.

Avoavin, ov 8¢ vaiyt kaAog KaAdg — Al mply eimely
TOUTO GO NY®, ENOL TIG «AAAOC EXEL>.

3 woéw Meineke: piod codd. ovd’ Meineke: 001’ codd.

«Je déteste le poéme cyclique, et je ne prends aucun plaisir au chemin qui méne
les foules de-ci de-la. Un amant trop entouré me fait horreur, et je ne bois pas a

5 G. O. Hutchinson, Hellenistic Poetry (Oxford 1988) e.g. 31. 36, etc.



Contrepoints de Callimaque 153

la fontaine. Ce qui est public me répugne. Lysanias, on peut dire que tu es joli,
oul, joli. Mais avant qu’on ait eu le temps de le dire, un écho fait bien entendre:
‘Je l’ai’».6

Le «poéme cyclique» est simplement désigné au lecteur comme I’exemple
de ce que le «je», premiére instance d’énonciation, rejette. Les critéres du rejet
sont donnés par trois images: la route, I’objet aimé, I’eau; il s’agit de ne pas
suivre la route ou circule la foule, de ne pas aligner ses golits amoureux sur
ceux d’autrui, de ne pas boire de la méme eau que tout le monde. Le distique
final, dont I'authenticité se trouve parfois contestée, ne fait en somme que
développer le théme amoureux, théme qui apparait d’abord comme enchassé
entre les deux autres images du rejet. On observe cependant un élément sup-
plémentaire: ce développement contient une sorte de petite comédie qu’il con-
vient d’élucider a la maniére dont on pergoit une énigme alexandrine’. Une
voix dit: «Lysanias, on peut dire que tu es joli, oui, joli»®. Aprés ce qui précede,
on est conduit a penser que Lysanias est un mepi@oltog €pOUEVOS, un «objet
aimé» trop entouré. Le lien avec I'idée fondamentale de ’épigramme n’est pas
difficile a établir; il réside en ceci que celuil qui s’exprime ainsi ne témoigne
d’aucune originalité: il répéte simplement ce que d’autres ont dit — ses rivaux

6 Textuellement: «un autre le possede», ce que je tente de rendre par une déclaration faisant
écho a «joli», pour retrouver I’effet de sonorité «en écho» de 'original. Il est évident que I’écho
n’est pas congu comme absolument «mécanique» dans le texte (inversion des positions respec-
tives de vaiyl /néchi/, et de €xel /échi/, en début et en fin de phrase). capdg indique par
conséquent non pas que la reproduction serait «exacte», mais que le sens de la phrase émise
par I’écho est sans équivoque.

7 Puisqu’il va s’agir d’un jeu sur des sonorités, on songe évidemment aux anagrammes de
Lycophron, aux jeux sur les lettres observables chez Théocrite (Syrinx) ou encore aux énigmes
portant sur les sons et les lettres, dont on trouve un apergu chez Athénée (10, 448b-d et
458a-459f). Pour I'effet d’écho, cf. Anthologia Graeca, ed. H. Beckby (Miinchen 1957-58) t. 4,
Index, s.v. Echo (als Stilmittel) ainsi que G. Giangrande, «Callimaco e I’eco», QUCC (1990)
150-161. On ne se dissimulera pas que ce savant préconise une interprétation de I’épigramme
tres différente de la notre. A ses yeux, en effet, la pointe de I'épigramme se trouverait dans le
fait que Lysanias ne serait pas un nepigortog €pmpevog pour Callimaque (sens de ov 8€), et
que I’écho viendrait justement le détromper sur ce point. Si tel était le cas, I’épigramme
signifierait-elle que Callimaque se trompe d’objet aimé? Faudrait-il en induire qu’il se trompe
aussi bien dans le domaine de ses gotts littéraires que dans celui de ses penchants amoureux?
Et qu’il fait donc du poéme cyclique sans le vouloir tout comme il courtise un inconstant en
s’imaginant que c’est un étre d’exception? On voit que cette interprétation conduit a une
impasse. En outre, puisque I’étude en question préconise, au nom de I’effet d’écho, la correc-
tion de GAAOG en k@AXog, on relevera que le principe de I'utilisation de I’écho en littérature
souffre des distortions entre I’énoncé et I’écho (e.g. AP 7,548: I’interrogation n’est pas reprise,
AP 9,176: écho sélectif qui produit la négation de ce qu’il est supposé reproduire), et que la
correction de GAAog en kdAAog pour faire écho a xaAdg ne résoud pas vraiment le probléme
d’une compléte adéquation, compte tenu du fait que ’accent demeure un trait pertinent du
grec.

8 Cette traduction implique que 8¢ est percu dans le cadre d’une opposition que les locuteurs
mis en scéne par Callimaque établissent entre Lysanias et d’autres ép@pgvor: on peut tenir
pour une trivialité du discours amoureux I'affirmation selon laquelle I’objet aimé «n’est pas
comme les autres».



154 André Hurst

en amour, dans le cas particulier. Il s’agit donc bien du comportement de ceux
qui «suivent la grand route», qui «boivent a la fontaine» ou écrivent des
poémes cycliques: a la maniére de ceux qui entourent ainsi leur «idole», ces
gens-la semblent former des groupes dont les membres sont tous taillés sur le
méme modele, et dont les comportements sont de ce fait prévisibles. La pointe
finale, qui introduit I’écho (et il convient ici de conserver le texte tel que
I’établit Pfeiffer) constitue deés lors la mise en accusation la plus dure qu’on
puisse imaginer a I’égard de ceux qui aimeraient le «poe¢me cyclique»: alors que
I’homme fondu dans la masse ne trouve pas moyen de faire autre chose que
reproduire mécaniquement le comportement de son voisin, I’écho, mode par
excellence mécanique de reproduction du son, apporte un élément d’origina-
lité, un commentaire en quelque sorte: GAAOG £xel se substitue par le jeu des
sons a vayi kaAdg (et la répétition de karog préfigure ’écho en méme temps
qu’elle suggére le groupe autour de Lysanias), un peu comme si le découpage
d’un enregistrement produisait un commentaire intelligent du texte contenu
dans cet enregistrement méme?®.

Le message est donc simple: ceux qui répetent la forme du poéme cyclique
sont bien des «échos» les uns des autres puisqu’ils ne manifestent pas d’origina-
lité; mais I’écho réel, tout entier naturel et mécanique, fait toutefois mieux
qu’eux. Ainsi le «poéme bref» produit par I’écho, constitué en commentaire des
déclarations uniformes du groupe des amoureux, se présente-t-il a la pointe de
I’épigramme comme supérieur a tout ce qui peut résulter des conduites unifor-
misantes — les premiers visés étant les auteurs de poemes «cycliques».

On le constate, comme dans I’épigramme de Timonog, le lecteur se trouve
en face de plusieurs instances d’énonciation: la premiere fait valoir ses gouts.
Un amoureux s’exprime ensuite (la premiére voix du poéme? une autre?) alors
qu’une nouvelle instance d’énonciation fait irruption de maniére quasi-impré-
vue dans I’espace du poéme: I’écho, dont les sonorités prennent la forme d’un
commentaire du compliment amoureux et, par ricochet, celle d’une déclara-
tion ironique sur le poéme cyclique: constitué en écho imitatif, le poéme cycli-
que fait moins bien que I’écho naturel, ce dernier nous étant présenté comme
doué pour la brieveté et le sens critique. Ainsi, les textes dont il est question au
premier vers de I’épigramme se trouvant relayés a I’intérieur du poéme par la
fadeur de la déclaration amoureuse banale, notre épigramme parle bien d’un
texte intérieur a son propre texte, tout comme I’épigramme de Timono¢.

Si, dans I’épigramme 27 Pf., le nom d’Hésiode apparait au génitif comme
premier mot du poéme, c’est pour servir de référence a 1’éloge que Callimaque
entend décerner a son contemporain Aratos:

‘How6d0v 16 T’ detopa kol 0 1pOmog- oV TOV AoddV
EoyaTOV, GAA’ OKVE® U1 TO PLEALYPOTATOV

9 Pour un cas analogue d’écho apparemment doué d’intelligence, cf. Anthologia Graeca, ed.
H. Beckby (Miinchen 1957-58) 16,152 et note t. 4, 548.



Contrepoints de Callimaque 155

TOV EMEwV 0 ToAevg anepaato- xaipete Asmtal
pPNoleg, ApNTov GUUPBOAOV AYPLTTVINC.

1 16 v’ Blomfield: 108’ codd. aowd@®v Scaliger: aowdév codd.
4 obuPorov aypurving Ruhnken: cdvtovog dypurvin codd.

«D’Hésiode c’est le ton, c’est le tour. Il n’est pas le moindre des chantres, celui
que le po¢te de Soles a pris pour modele, j’ose le dire, c’est le plus raffiné. Salut,
paroles subtiles, vous qui d’Aratos attestez les veilles.»

C’est également au génitif qu’apparait le nom d’Aratos, comme pour ser-
vir, au dernier vers, de pendant a celui d’Hésiode!'°.

Entre ces deux noms, le poéte qui dit «je» (0kvéw, 2) change de mode
d’expression: il passe de la déclaration, exprimée par le recours a I’indicatif, a
une sorte de salutation hymnique finale (yoipete, 3) qui implique la prise de
congé!!. Le message sous-jacent est que la lecture du poéme d’Aratos est termi-
née, que le rapprochement avec Hésiode arrive par conséquent au terme d’une
lecture et que le poéte dépose le rouleau contenant le texte dont il est question.
Par contrecoup, ce texte se met a exister matériellement: on nous place mani-
festement devant un «lecteur interposé» qui, par sa déclaration, atteste qu’il a
lu le poéme, et cela au moment précis ou le poeme de Callimaque arrive lui
aussi a son terme. Dans le silence qui suit, on voit s’ouvrir I’espace d’une
lecture d’Aratos a laquelle Callimaque invite le lecteur de son épigramme. En
effet, les vers ou il s’exprime a I’indicatif ont posé le décor qualitatif, la saluta-
tion hymnique insiste sur la présence matérielle des «paroles subtiles»: le lec-
teur est désormais convoqué pour prendre le relais de Callimaque, il tient en
quelque sorte le livre entre ses mains.

Dans I’épigramme 27 Pf., on constate donc que I’évocation du monde de
la poésie sous I’aspect de deux textes (Hésiode, Aratos) conduit, par le canal du
premier lecteur interposé qu’est le poéte, a un jeu sur une double lecture: ce qui
pourrait s’intituler «4pres une lecture d’Aratos» pour Callimaque, aspire en
quelque sorte a devenir un «Avant une lecture d’Aratos» pour le lecteur de
Callimaque. Ou encore: s1 Aratos, dans une certaine mesure, vous fait lire
Hésiode, le «je» de I’épigramme vous fera lire Aratos. Comme dans les épi-
grammes 28 Pf. et 15 Pf., le poéme désigne du doigt un autre texte, mais il est
clair désormais que les modes sur lesquels il peut le faire varient: instrument
neutre dans I’épigramme de Timonoé¢, le doigt du poéte se fait accusateur dans
I’épigramme sur les poémes cycliques, cependant qu’il désigne, ici, un objet
proposé a I’admiration du lecteur.

10 Outre le fait qu’il pourrait s’agir d’'une subtile allusion a un jeu de mots d’Aratos lui-méme; cf.
P. Bing, «A Pun on Aratus’ Name in Verse 2 of the Phainomena», HSCP 93 (1990) 281-285.

11 Cf. Hom. Hy. 1,20; 3,545; 4,579; 5,292 etc. Call. Hy. 1,94; 2,114; 3,268; 4,326; 5,141; 6,134
(Callimaque ne faillit donc jamais a la regle). Prise de congé également chez Apollonios de
Rhodes (4rg. 4,1773sqq.) sur le mode hymnique, a la fin de son poéme.



156 André Hurst

III

Si de courts textes comme ces trois épigrammes peuvent donner lieu a une
lecture qui fait apparaitre aux cotés du poete d’autres voix, il est évident
qu’avant d’aborder la redoutable clausule de ’Hymne a Apollon, un détour
s’impose a travers la production hymnique de Callimaque.

Deux textes surtout semblent présenter une opposition significative
lorsqu’on les considere dans la perspective de notre question: ’Hymne a Zeus
(1), et T Hymne a Artémis (3).

Dans I’Hymne a Artémis, plus encore que dans les trois hymnes 4 Délos,
Pour le bain de Pallas, A Déméter, une ligne de force conduit le texte: celle d’un
récit trés fortement centré sur le destinataire de I’hymne. Artémis peut se
concevoir a la fois comme celle dont la geste offre la matiére de ’hymne et
comme celle qui, par sa premiere réplique, ordonne le contenu du texte. Les
premiers vers, débutant de maniéere traditionnelle par le nom de la divinité,
annoncent les thémes des armes, de la chasse, du cheeur de la déesse et de sa
résidence sur les montagnes ou se déroulent ses «jeux» (Eyidacvar v. 3); dés
que le poéte a fixé son point de départ (v. 4), ’ensemble de ces thémes se trouve
repris en charge par Artémis elle-méme. L’hésitation que le poéte lui préte
dans sa demande initiale a Zeus souligne le fait que c’est bien elle qui fait les
choix (vv. 8-9); c’est donc bien elle, aussi, qui domine le savoir sous-jacent
(«les Cyclopes me fabriqueront des traits» vv. 9-10). D’une certaine maniere,
Artémis est ici le support du programme complet de ’ceuvre. Ses demandes
portent sur les points suivants: virginité, armes, dons de la chasse, compagnes
océanides, nymphes, montagnes, rapports réglés et mesurés avec les humains.
Elles vont se trouver exaucées au gré du déroulement de I’hymne:

29-39 virginité (implicite dans la réponse de Zeus: £énévevoe yeAdooog)!?,
cités
40-45 Océanides
46-86 armes
87-109 chasse
110-169 rapports avec les humains et, comme pendant, le rapport avec les
dieux (141-169).
170-182 nymphes
183-224 montagnes, iles, cités, nymphes favorites
225-268 développement final sur les épithetes de la déesse.

L’ordre n’est pas mécanique, on le voit. Le poete se permet d’ailleurs de
rejeter a la fin de ’hymne une partie «obligée» sur les épithétes de la dédica-
taire, partie que I'on attendrait plutét en début de texte (voir 'Hymne a

12 R. Pfeiffer (privatim) voyait une forme d’humour de Callimaque dans le fait qu’il asseyait
Artémis sur les genoux de Zeus («ausgerechnet da!») au moment ou elle demande la virginité.
Le rire de Zeus irait dans le méme sens.



Contrepoints de Callimaque 157

Zeus'3); cependant, la demande initiale d’Artémis, avec son insistance sur
I’autorité de la déesse (retrait de 'une des demandes), comporte bien I’en-
semble du programme qui va se dérouler dans I’hymne. Le premier veeu for-
mulé aprés celui de la virginité, la moAvowvouin (v. 7), «multiplicité des épi-
thétes», sert de «finale» a I’ensemble de I’hymne, enchassant le reste de la
thématique et conférant, a la limite, et par I’accumulation, une sorte d’ampleur
a ce poeme en lui-méme bref. Cependant, cette ampleur souligne a son tour
I’'importance du centre, du point focal de ’hymne qu’est la figure d’Artémis. Il
y a, certes, pour les initiés, des références extérieures (e.g. une allusion possible
aux Aitwa dans les vers 146-161, a propos de la gloutonnerie d’Hérakles), elles
ne changent rien au fait que ’hymne est centré, pour le fond, sur la figure
divine qu’il se propose de célébrer, au point que Callimaque nous donne I’im-
pression d’avoir laissé les rénes aux mains d’Artémis. Il est révélateur qu’apreés
la déclaration du prélude, les deux moments ou le lecteur est renvoyé explicite-
ment au fait qu’il entend la voix d’un poéte sont constitués par des questions: il
s’agit des vers 113 et 116, ou la réponse, immédiate, n’est pas assignée a une
instance précise, ainsi que des vers 183-186, ou le poéte obtient une gradation
de cet effet en désignant Artémis comme I’origine du savoir qu’il expose, ce qui
renvoie a I'image de la déesse qui sait, telle que la réplique initiale I’a profilée.
Ces questions sont d’ailleurs manifestement exploitées pour renforcer 1’auto-
rité d’Artémis sur le déroulement du texte'4.

A c6té d’un tel hymne, ou le poéte n’apparait que pour montrer combien il
s’efface, ’Hymne a Zeus offre un contraste flagrant. Certes, I’énoncé du nom
de la divinité au premier vers et méme comme premier mot de ’hymne se situe
indiscutablement dans la ligne d’un procédé de facture traditionnel, cepen-
dant, la phrase interrogative par laquelle s’ouvre le texte inaugure un climat de
questionnement et de doute érudit (méme si la réponse attendue est évidente;
il n’est rien de préférable a Zeus). Ce climat est propice a ’affirmation d’une
distance entre le po¢te et son hymne.

Le choix technique de la deuxiéme personne du singulier, de I’adresse
continue a Zeus, sert d’un bout a I'autre de ’hymne a souligner le méme
dessein poétique: pour le lecteur, la figure divine est posée comme la matiére
sur laquelle s’exerce le savoir-faire du poéte. Grace a ce procédé, Zeus et sa

13 Ou les Hymnes Homériques 3,19sqq. pour la partie délienne et 179sqq. pour la partie pythi-
que; 4,2.

14 En cours de travail, j’ai eu connaissance d’'une étude a paraitre de Peter Bing et Volker
Uhrmeister (publication prévue dans JHS), intitulée «The Unity of Callimachus’ Hymn to
Artemis». On verra que nos vues convergent sur plus d’un point. Peter Bing a présenté ce
travail dans le cadre d’une invitation aux Universités de Genéve et Lausanne (février 1993). A
cette occasion, nous avons constaté que nous nous rencontrions également sur plusieurs
points touchant ’analyse de ce qu’il nomme le «jeu polyphonique» (polyphonal play) dans
I’Hymne a Apollon. Je le remercie de m’avoir soumis son texte sur ce poéme («Impersonation
of Voice in Callimachus’ Hymn to Apollo», paru depuis lors dans 74PhA4 123, 1993, 181-198)
et d’avoir bien voulu relire le mien en me faisant d’utiles remarques.



158 André Hurst

geste sont réaffirmés comme préexistants au poéme, ils ont un statut qui ne
dépend pas de la voix qui énonce le texte. En effet, cette derni¢re, dés les
interrogations initiales, se définit comme I’expression d’un regard critique
posé sur le déroulement de I’hymne: existe-t-il un sujet préférable (1-3)?
Quelles épithétes choisir (4-5)? Comment trancher les problemes que posent
des traditions divergentes (6-9)? L’eau dans laquelle Rhéa doit laver Zeus
nouveau-né donne lieu a un déploiement d’érudition géographique ou la pré-
sence d’un regard critique sur le poéme s’affirme sans interruption (15-41). Or,
cependant que ces questions se posent, ’hymne semble se dérouler sur un
mode «ordinaire»: nom du dieu, lieux de son pouvoir, histoire de sa naissance,
etc.

Un point fort de cette mise en paralléle d’'une progression de ’hymne et
d’un regard posé sur son déroulement est trés évidemment constitué par le
récit de la croissance de Zeus: Callimaque convoque alors ses prédécesseurs
(Ies «anciens poetes», v. 60) pour les accuser d’erreur. Une réflexion «critique»
permet en effet d’aboutir a la conclusion qu’une divinité ne saurait admettre
un tirage au sort entre des lots par trop inégaux (il s’agit des parties du monde
que Zeus, Poséidon et Hadés se seraient réparties par tirage au sort, vv. 60—
6715) — sans que jamais cesse de planer le sourire ironique qui marque des le
début le climat poétique du texte. Ainsi, au moment ou Zeus devient adulte, au
moment ou il s’affirme en face des autres divinités et vient occuper sa position
de pouvoir, le poéte lui aussi s’affirme vis-a-vis de ses prédécesseurs et prend la
place de poeéte-critique, livrant simultanément, et explicitement, un texte et la
réflexion a laquelle ce texte se trouve lié.

Le lecteur ne peut donc s’empécher de ressentir I'impression qu’il entend
un poeme «a deux voix»: une instance d’énonciation récite un hymne a Zeus
cependant que, simultanément, une seconde instance discute la validité de ce
premier texte implicite.

La distance ne saurait étre plus marquée par rapport a I’Hymne a Artémis,
entierement centré sur une dynamique issue de la figure célébrée elle-méme.
La ressemblance, en revanche, ne saurait étre plus frappante avec un poéme
comme I’épigramme de Timonoé: dans les deux cas, le texte s’énonce en insis-
tant sur le fait qu’il parle de lui-méme dans I’exacte mesure ou ce «lui-méme»
est constitué par un autre texte demeurant implicite.

IV

Ayant ainsi tenté d’éclaircir les voies qui s’offrent & Callimaque et les
variations qu’il peut tirer de I’application diversifiée de son procédé de «voix
critique», ou de double instance d’énonciation, on peut en tirer parti dans la
lecture de la clausule de ’Hymne a Apollon.

15 A noter que le principe énoncé aux vers 63sq. (¢n’ icain yap Eoike/mAacVat, «on tire au sort
lorsque les lots sont égaux») ne choque pas le scholiaste qui le commente.

Klassisch-Philologisches Seminar



Contrepoints de Callimaque 159

Une premiere remarque portera sur I’énoncé méme du nom divin. La
tradition veut que ce nom figure au début de I’hymne!'®. En apparence, le début
de I’Hymne a Apollon se plie a cette régle: olov 6 TOTOA®VOC £5eicaTo Sdo-
vivog 0pnng («comme 1l s’agite, le rameau du laurier d’Apollon»!); le nom divin
est bien énoncé, mais a propos de son laurier, et pour inaugurer I’exposé d’un
certain nombre de préliminaires a I’épiphanie attendue du dieu. Ces prépara-
tifs (écarter les impies, ouvrir les portes, entonner le chant) s’accompagnent de
manifestations de la présence du dieu (le laurier et le sanctuaire sont secoués,
le pied du dieu heurte la porte, le palmier délien s’incline, le cygne fait en-
tendre son chant); le segment s’achéve par I’injonction faite aux jeunes gens
d’étre préts a entonner le chant et de se livrer a la danse (v. 8)'7.

Par conséquent, lorsque le nom d’Apollon réapparait au début du vers 9,
’auditeur a 'impression qu’il se trouve devant le véritable début de I’hymne a
Apollon. Mais est-ce bien le cas? Ce que ’on pergoit n’est pas une invocation a
proprement parler, mais une sorte d’explication du texte qui, au début d’un
hymne a Apollon, invoquerait la présence du dieu. Explication d’ailleurs ac-
compagnée du veeu pieux de se trouver au nombre de ceux que le dieu favorise.
Un chant semble avoir commencé (hymne? péan?!3): les sons de la lyre sont
encouragés, le texte dit explicitement qu’elle n’est «plus oisive» (v. 16).

Cette sensation auditive est du reste confortée par le vers 17, qui nous
invite a faire silence «cependant que nous entendons» le chant qui honore
Apollon. Le participe présent ne laisse planer aucun doute: ce n’est pas avant le
chant, mais une fois qu’il a déja débuté qu’on incite ’auditeur a se comporter
d’'une maniére conforme a la cérémonie qui se déroule: les mots que I’on
pergoit ne sont par conséquent pas donnés pour ceux-la mémes que chanterait
le cheeur en s’accompagnant de la lyre — ces mots-1a, nous n’en percevons qu’un
¢cho, passés qu’ils sont au crible des choix que fait la voix qui nous parle et qui
commente la circonstance.

Des lors, ’auditeur de I’hymne, que nous sommes, est tenté de se deman-

16 Cf. Hom Hy. 2,1; 3,1 et 177; 4,1; 5,1 etc. pour Callimaque: 1,1; 3,1 (dans ces deux cas, le nom
du dieu est le premier mot du texte); 4, 1-2 présente une variante: Tnv iepnyv .../AfjAov. Les
hymnes 5 et 6 présentent également des variantes de «mise en scéne», mais le nom divin figure
au premier vers (5) ou au second (6).

17 L'un des experts du MusHelv me signale qu’a propos d’Horace, F. Cairns (4JPh 92, 1971,
439-444) a déja classé le second hymne de Callimaque (avec le cinquiéme et le sixiéme) dans
une catégorie de textes ou il pergoit un cheeur et des indications d’exécution («built-in stage
directions»), suivant en cela des suggestions faites par W. J. Slater a propos de Pindare
(«Futures in Pindar», CQ N.S. 19, 1969, 86-94). On verra que la polyphonie va plus loin que
cet effet d’indications relatives a I’exécution.

18 On peut en effet se demander si le chant intégré a I’hymne est un autre hymne ou si ’appari-
tion du refrain in in (sous cette forme pour I'étymologie proposée a partir de inut) ne devrait
pas faire songer a un péan. Selon la maniére dont L. Kédppel, Paian, Studien zur Geschichte
einer Gattung (Berlin 1992) 82sqq., définit le «Sitz im Leben» du péan, le chant intégré a notre
hymne pourrait convenir: on y observe en effet ’évocation d’un «salut» obtenu de la part
d’une divinité - en ’occurrence la victoire d’Apollon sur le monstre.



160 André Hurst

der si, en tendant l’oreille, il ne lui serait pas possible d’entendre le «véritable»
hymne a Apollon, qui offre I’occasion de ces digressions, celui que chantent les
jeunes gens accompagnés a la lyre, bref, le texte qui sous-tend celui que I'on
entend. On se demande par conséquent s’il ne faudrait pas chercher dans le
texte de Callimaque tel qu’il se déroule pour nous des lemmes et des commen-
taires.

On revient assez vite de cette tentation peut-étre trop naive: en effet, des
ces premiers vers, on observe que Callimaque procéde par une répartition plus
ou moins insistante de ce que I’on pourrait appeler des indicateurs de distance,
ces déclarations ou I’on ressent bien que la voix qui nous parle marque une
distance d’avec le contexte religieux supposé, et tout particulierement d’avec la
récitation méme de ’hymne. Lorsque ’on entend dire, par exemple, que le
cheeur doit se préparer a chanter (v. 8), que I’on entend la lyre (v. 16), que ’'on
se trouve invité a entonner le refrain «ié, ié» (v. 25) — cette derniére invite étant
suivie d’une sorte d’aparté sur I’actualité politique (vv. 26-27) —, on ne peut
s’empécher de se sentir en quelque sorte tenu a distance du chant.

La situation est moins nette lorsque 1’élément d’intervention de la voix
poétique dans le déroulement supposé de I’hymne se manifeste sous la forme
d’un appendice érudit, comme c’est le cas au vers 35: [ToO®Vi te tekunpato («A
Pytho, on en trouve les preuves»). Qui parle ainsi? Est-ce encore notre «guide»
dans cette cérémonie? Est-ce le texte du chant per¢u au second plan? Ou
encore, lorsqu’on se tourne vers les savoirs d’Apollon (vv. 42-46), doit-on
comprendre que, cette fois-ci, le chant nous parvient sans qu’une voix interpo-
sée nous parle, ou faut-il au contraire supposer que, cependant que I’hymne se
déroule de maniére supposée traditionnelle, avec I'un ou I'autre des récits
fondateurs de tel ou tel aspect des Tipai d’Apollon, nous percevons de notre
cOté des mots qui ouvriraient le champ plus complet des savoirs relatifs a
Apollon, sorte de scholie tirée d’un traité nepl AndéAAwvog?

On est tenté, en tous cas, d’identifier un indicateur de distance dans k-
kAokouev du vers 47 («nous lui attribuons le nom de ...» cf. LSJ 3 s.v. III),
d’autant plus que les vers 48—-53 ressemblent a ce qu’un érudit pourrait offrir
comme documentation pour expliquer I’épithéte de Nouiog, «pasteur», appli-
quée au dieu. Rien n’est certain, cependant, car d’'une part on peut dire que le
récit de type explicatif appartient a la tradition hymnique (que ’on songe par
exemple a I’épisode d’Onchestos dans I’Hymne homérique a Apollon, vv. 231-
238'9), d’autre part les vers qui suivent, et qui sont consacrés au pouvoir de
fonder des cités, vont faire surgir un théme central: la cité de Cyréne, fondée
sur ordre d’Apollon par un ancétre du «je», promise par Apollon aux rois
d’Alexandrie (c’est ainsi, a tout le moins, que le comprennent les scholies), cité
bien évidemment connectée avec le «je» qui reconnait et cette cité et ces rois

19 Cf. A. Schachter, «<Homeric Hymn to Apollo, Lines 231-238 (The Onchestos Episode): An-
other Interpretation», BICS 23 (1976) 102-104.



Contrepoints de Callimaque 161

pour les siens. L’indicateur de distance par rapport au chant qu’on pourrait lire
dans la mention de «ma cité» (v. 65) peut simultanément se percevoir comme
un point d’unisson entre la voix qui guide 'auditeur et celle qui entonne le
chant en I’honneur d’Apollon, dés lors que I’action civilisatrice d’Apollon,
déroulée au gré de ’hymne, porte sur la fondation d’une cité qui relie la geste
du dieu et 'appartenance politique de la voix qui présente le chant. La remar-
que vaut également, dans une certaine mesure, pour I'introduction par £€y® de
I’épithéte «Carnéien» (v. 71), dans la mesure, justement, ou cette épithéte se
situe dans la perspective de la fondation de Cyréne a partir de Sparte.

Avec 11 in Kapveie du vers 80, Callimaque prépare le vers 97, ou ce refrain
servira d’amorce. L’apparition de ce refrain, posé au vers 25 comme marque de
distance entre les voix qui chantent et celle qui commente, est ici particuliére-
ment habile. En effet, I’'usage tel qu’il nous est transmis par I’épigraphie atteste
que ce cri rituel peut intervenir sous forme d’interruption dans le texte d’un
chant qui par ailleurs continue de dérouler normalement sa syntaxe?’. Par
conséquent, le statut des mots i1 i) Kapveie moAvAAite du vers 80 n’est pas
clair. On peut se trouver en face d’une citation du «chant pergu» reprise ensuite
de maniére explicative par le «je» interposé; on peut aussi bien se trouver dans
le corps de ’hymne lui-méme. Ainsi se trouve introduite la séquence qui con-
clut la partie consacrée a Cyréne, et qui semble dominée par 'unisson des deux
VOIX.

Sitot cette partie achevée, une marque de distance est placée justement sur
le refrain in) ir) motfjov. La voix dit que «nous entendons» (dkovopev, v. 97) ces
mots, et poursuit par une explication étiologique du refrain, if] étant rapproché
du verbe inut (lancer), tandis que le tout est rapporté au combat d’Apollon et
du serpent pour la domination de Pytho. L’auditeur se trouve donc confronté a
une discussion sur le contenu de I’hymne: 1l est clair que nous entendons la
VOIX qui commente; or, cette discussion sur le contenu précéde une discussion
sur la forme.

Nous voici donc a la clausule: de fait, si I'instance d’énonciation des vers
105-114 peut se permettre de commenter la dimension de I’hymne apreés avoir
expliqué une fois encore a la maniere d’'une scholie un élément du chant que
nous entendons s’éloigner a cette occasion, c’est qu’entretemps le chant est
précisément arrivé a son terme: seule demeure ’instance d’énonciation qui, au
début, plantait le décor de la récitation hymnique et exhortait le checeur?!. On a
d’ailleurs souligné déja, pour d’autres raisons, les rapprochements qui s’impo-

20 Cf. le Péan de Dion dans J. U. Powell, Collectanea Alexandrina (Oxford 1925) 137-138. Sur
I'utilisation antique du refrain comme marque du genre et sur son exécution, cf. le livre cité de
L. Kédppel (supra, n. 15) 39-42 et 65-70.

21 La relation entre le cheeur et I’ao180g (v. 8 ol 8¢ véou ... v. 106 ovk dyapar tOV Godov) se
congoit sur le modéle auteur-exécutant que présente déja I’hymne homérique a Apollon (Hy.
Ap. 165-173).

11 Museum Helveticum



162 André Hurst

sent entre le début et la fin de I’hymne??; il convient d’ajouter qu’entre un
début ou I’apparition d’Apollon est sur le point de se produire et une fin qui
nous montre Apollon subitement présent, une vive opposition de climat s’ins-
taure: a I’exaltation religieuse, a 'intrusion du surnaturel dépeinte avec viva-
cité vient s’opposer, en fin de texte, une discussion rationnelle sur ’hymne. Au
début, la voix, marquée d’enthousiasme, interpelle: «ne vois-tu pas»? (ovy
opaaig v. 4); elle se situe a ’avant-sceéne. A la fin, tout au contraire, elle s’efface
pour céder la parole: le «je» est devenu spectateur; il nous livre un élément de
commentaire tellement lourd d’implications qu’il ne le prend méme plus a son
compte (d’ou, peut-tre, cette insistance sur ginev 105, Eeunev 107): des puis-
sances prennent le relais, puissances qui se nomment Apollon (apparu au gré
de la féte) et DUo6vog, une force qu’Apollon lui-méme repoussera, achevant
ainsi I’ceuvre de mise a I’écart inaugurée par le je» critique au début du poéme
(v. 2), une force telle que le poéte ne peut rien contre elle?? et que seul un dieu
peut donc soumettre.

On constate que tout I’hymne est dominé par un contrepoint entre la voix
«critique», qui guide ’auditeur, et le chant que I’on croit percevoir. Le poeéte
joue de ce contrepoint pour produire a ’occasion des effets d’unisson ou, au
contraire, pour affirmer la distance qui sépare I’exécution implicite d’un
hymne a Apollon et I’énoncé d’un texte qui commente a la fois le texte et la
circonstance de sa récitation.

Ce qu’il est convenu d’appeler la «clausule» de I’hymne doit étre pergu, a la
lumiere de cette analyse, comme I'un des deux temps forts ou seule se fait
entendre la premiére instance d’énonciation: le premier de ces deux temps se
situe au début, lorsque le chant n’a pas encore débuté et que le dieu n’a pas
encore fait son apparition; ce premier moment se distingue, on I’a vu, par des
indices de vivacité soulignant la présence, au premier plan, de I’énonciateur
(en particulier son interpellation directe de ’auditeur). Le deuxiéme moment
se situe symétriquement apres la fin de I’exécution du chant: on a vu qu’il s’agit
du point d’appui qu’utilise la voix critique pour parler de la dimension du
chant et non plus de son contenu. Cette fois-ci, le «poéte» (si I’on veut bien
nommer ainsi la premiére instance d’énonciation) saisit ’occasion non plus
pour s’affirmer, mais bien pour s’effacer: si I’on excepte la «signature hymni-
que» finale, 1égere, du vers 114 et des «indications de mise en scéne» aux vers
105 et 107, on peut dire qu’il a cédé la parole a des pouvoirs qui le dépassent. 11
evonuel devant cet affrontement dans lequel il cesse de prétendre a la parole.
Le vers final, passé la formule rituelle yoipe dvo&, ne va justement plus se

22 On songe a l'opposition des impies et des hommes pieux, reflétée dans le choix que fait
Apollon de la bonne et de la mauvaise poésie, ainsi qu’au role attribué au «pied» d’Apollon
dans les deux cas. Cf. F. Williams (supra, n. 3) 18 et surtout K. Bassi (supra, n. 3) 219-231 (en
particulier 228-231); pour la symétrie: A. Hurst, Apollonios de Rhodes, maniere et cohérence
(Genéve 1967) 168.

23 Voir a ce sujet I’étude d’A. Kohnken (supra, n. 3) 411-422.



Contrepoints de Callimaque 163

conformer a I'usage qui voudrait que le poéte revienne au premier plan pour
promettre au dieu de nouveaux chants; tout au contraire, le veeu émis dans ce
dernier vers ne fait que se rattacher a I’action du dieu, et ¢’est donc le dieu qui
se trouve poussé au premier plan. Le dernier mot de I’hymne, forme verbale a
I’optatif (véorto) signale un effacement final de I’énonciation elle-méme: I’es-
pace du veeu qui s’ouvre de la sorte est entiérement dévolu a I’action de la
divinité et, donc, propice a ’éclosion de la poésie.

C’est, par conséquent, un véritable «retour au silence»?* que cette fin de
I’hymne. Mais, alors que le silence du cheeur qui avait terminé son chant n’était
indiqué que par le fait méme qu’une discussion s’engageait sur la dimension du
chant, le retour au silence de la voix critique se fait sentir tout d’abord par la
maniére dont elle cede la parole apreés avoir si fortement marqué son insistante
présence, puis par la mutation que cela implique dans le climat de piété qui
marque le temps qui précede et celui qui suit I’exécution de I’hymne: ’exhorta-
tion au chant fait place a une retraite dans un silence ou, désormais, Apollon a
pris place. Cette subite présence d’Apollon, jointe a la nature des propos qu’il
tient, laisse I’auditeur sur 'impression d’une sorte d’intronisation du poéte de
I’hymne. Ainsi, le silence sur lequel débouche le veeu final est davantage por-
teur de poésie future que ne I’auraient été des promesses de chants nouveaux.

A ce titre, la «clausule» ne se lit pas seulement dans un éclairage nouveau
qui vient de sa fonction dans I’économie contrapuntique des voix de I’hymne,
elle correspond également a cette tendance de I’art hellénistique qui consiste a
reprendre des éléments traditionnels sous un éclairage nouveau, avec un point
de vue différent® (ici: la promesse de chants nouveaux a la fin d’un hymne).
De méme qu’Aratos «relit» les générations hésiodiques a travers la constella-
tion de la Vierge (Phaen., 96-136), de méme son admirateur Callimaque relit
ici la clausule ordinaire d’'un hymne et souligne par la que ce qu’on vient
d’entendre est a la fois un hymne et une réflexion sur la maniere de I’écrire.

24 On pourrait le rapprocher de la fin de la Syrinx théocritéenne, dans laquelle la diminution des
vers tend vers l'invisible, le dernier mot étant justement vnAgevoTmt «invisible», avant la
disparition d’Echo et du poéme qui lui est consacré.

25 Un autre exemple callimachéen pourrait se trouver dans la maniere dont le sacrifice qui
devrait précéder les noces de Cydippé est vu a travers les yeux des animaux sacrifiés (reflet
dans I’eau lustrale du couteau du sacrificateur, cf. fr. 75 Pf., 10-11).



	Contrepoints de Callimaque

