
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 51 (1994)

Heft: 3

Artikel: Contrepoints de Callimaque

Autor: Hurst, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Contrepoints de Callimaque

Par Andre Hurst, Geneve

Au moment oü il publiait le Pap. Oxy. 2528 (vol. 30, 1964) contenant un
commentaire d'Euphorion, E. Lobel se posait la question de savoir si un poete
hellenistique pouvait ecrire un commentaire de l'un de ses propres poemes'.
Rudolf Pfeiffer, tout en reconnaissant qu'il n'y aurait pas de parallele dans

l'antiquite, ne tient pas la chose pour exclue2.

Sans pretendre resoudre ici un probleme qui demanderait sur Euphorion
de nouveaux documents, on peut considerer que la question posee permet
d'eclairer de maniere revelatrice des textes de poetes alexandrins qui, pour
avoir fait couler beaueoup d'encre, n'en contiennent pas moins des interroga-
tions encore en suspens.

I

En effet, si l'on se demande dans quelle mesure creation poetique et
commentaire coexistent chez un poete comme Callimaque (et la question est
legitime, compte tenu de l'ampleur de l'oeuvre en prose perdue de ce poete), des

perspectives se dessinent qu'il vaut la peine d'examiner. Le texte vise, et que
l'on voudrait tenter de restituer par ce moyen, est la celebre «clausule» de

VHymne ä Apollon (Hy. 2,105-114)3.
Texte indubitablement programmatique et problematique tout ä la fois, ce

morceau est couramment tenu pour un manifeste des goüts litteraires de

Callimaque, ou, ä tout le moins, pour une declaration «metalitteraire», que l'on peut
par consequent considerer comme situee simultanement sur le versant de la
creation et sur celui de la critique:

105 ö OOövog AnöXAcovog e7i' ouaTa Mtfpiog eircev-

«oük dyauai töv doiSov ög oü8' öaa TiövTog dei8ei.»
töv Oi)övov coköAAcov 7io8i t' f\Xaa&v cb8e t' eei7rev*

«'Aaaupiou Trorduoio ueyag pöog, äXXä xä noXXä

XupaTa yng Kai noXXöv ecp' üSaTi onpcpeTÖv eAKei.

1 Le texte de ce papyrus est repris dans Supplementum Hellenisticum, edd. P. Parsons/H.
Lloyd-Jones (Berlin/New-York 1983) no. 432, 22lsq.

2 R. Pfeiffer. History of Classical Scholarship. t. I (Oxford 1968) 150 et n. 5.

3 Sur ce texte tres discute, voir en dernier lieu F. Williams. Callimachus, Hymn to Apollo, A

Commentary (Oxford 1978): A. Köhnken, «Apollo's Retort to Envy's Criticism (Two Questions

of Relevance in Callimachus. Hymn 2. 105ss.)». AJPh 102 (1981) 411-422; K Bassi.
«The Poetics of Exclusion in Callimachus' Hymn to Apollo». TAPhA 119 (1989) 219-231.



Contrepoints de Callimaque 151

no Anoi 8'oük änö navxöq i38cop cpopeouai ueAiaaai,
dA/V f|Tig Kaüapf) Te Kai dxpdavTog äveprcei
7ti8aKog ki% iepfjg ÖAiyn Aißag aKpov dcoTOV.»

Xaipe, dvaig* ö 8e Mcouog, iv' ö Otfövog, evi)a veoiTO.

«L'Envie se glisse furtivement ä l'oreille d'Apollon: 'Je n'admire pas un poete
dont le chant ne s'etale pas comme la vaste mer'. Du pied, Apollon repousse
Envie et lui declare: TI est vaste, le cours du fleuve assyrien, mais il charrie
bien des souillures et bien du limon. A Deo, les melisses n'apportent pas une
eau quelconque, mais celle qui sourd, pure et limpide, goutelettes, d'une source
sacree, purete supreme.' Salut, Seigneur, et que Grogne rejoigne Envie, c'est lä

mon vceu.»
Ce morceau celebre doit etre place plus particulierement dans deux con-

textes qui nous sont accessibles (ceux qui ne le seraient plus seraient les «arts
poetiques» contenus dans la bibliotheque d'Alexandrie, ou encore l'histoire des
relations personnelles du poete avec son entourage princier): le contexte fourni
par quelques autres ceuvres de Callimaque d'abord, celui de cet hymne particulier

ensuite.
Quand Callimaque est-il amene ä parier de litterature? On est tente de

repondre qu'il le fait de maniere ininterrompue. En cela, il ne ferait d'ailleurs
que perpetuer un usage qu'on peut faire remonter aux aedes homeriques eux-
memes: on se rappelle comment R. Pfeiffer a attire Tattention sur le fait que
Ylliade contient des elements de son propre commentaire4. II convient par
consequent de preciser la question si l'on tient ä ne pas rester dans le vague.

Pour echapper ä une definition trop large selon laquelle tout texte
Iitteraire contiendrait son commentaire implicite, ä savoir des elements qui orien-
tent le lecteur vers une perception choisie par le poete, nous fixerons comme
regle de selection des textes la presence d'une declaration ouvertement metalit-
teraire. C'est-ä-dire que le texte devra parier d'un texte et non pas glisser
simplement des indices, ä la limite purement implicites, sur la nature de ce

qu'il entend transmettre.

II

Avant de prendre en consideration l'epigramme 28 Pf, qui constitue ma-
nifestement une piece d'un dossier ainsi defini, un cas plus elementaire de
texte interne au texte se presente: celui de l'epigramme 15 Pf:

Tiuovön, Tig 8' eaai; ud Saijiovag, ou a' dv e7ueyvcov,
ei jif] Tiuoi)eou TiaTpög e7ifjv övojia

GTf|Am Kai Mf]Thj|j.va Tef| TCÖAig- t) ueya cpnui

Xfjpov dvidaüai aov 7iöaiv Emhjuevn,.

4 R. Pfeiffer (supra. n. 2) 4.



152 Andre Hurst

«'Timonoe', mais qui es-tu? Par les dieux, je ne t'aurais pas reconnue s'il n'y
avait pas, ecrit sur la stele, le nom de 'Timotheos', ton pere, et celui de ta cite:

'Methymna'. Je peux bien le dire, ton epoux 'Euthymenes' doit se consumer de

chagrin.»
A premiere vue, ce texte bref ne nous renseigne pas sur les intentions

poetiques de Callimaque. Cependant, il est clair que pour percevoir ces vers, il
faut imaginer un texte inscrit ä l'interieur du texte: un texte qui serait le «vrai»

texte, ä savoir l'inscription funeraire de Timonoe, gravee «sur la stele» (v. 3), et
dont l'epigramme de Callimaque - qui feint pourtant d'etre gravee dans la

pierre eile aussi, c'est ä tout le moins sa forme qui l'implique - ne ferait que
nous parier. Pour decomposer les elements, on aurait tout d'abord l'epitaphe
suivante: «Timonoe, fille de Timotheos, de Methymne; son epoux
Euthymenes» vel sim. Entre ce texte suppose et le lecteur, Callimaque interpose un
lecteur qui s'exprime ä la premiere personne du singulier. Les paroles emises

par cette instance d'enonciation constituent ä la fois une lecture ä l'etat brut
(on est amene ä penser que sans ce lecteur, nous n'aurions pas connaissance du
texte de l'inscription supposee) et une serie de remarques qui fönt que le «je»
de l'epigramme parle du texte que nous lisons avec lui. Dans l'ordre, il y a: une
interrogation sur l'identite de la defunte (la lecture suit donc le deroulement de

l'inscription sur la pierre supposee), la constatation que les noms de Timotheos,

son pere, et de Methymna, sa cite, permettent au «je» d'identifier Timonoe,

mais egalement de se prononcer sur le chagrin que doit ressentir l'epoux.
Ainsi, deux textes se melent et se livrent simultanement: celui de l'inscription
imaginaire d'une part, celui qu'emet en contrepoint ce qu'on pourrait appeler
la seconde instance d'enonciation. A l'effet obtenu par des changements de
niveaux du discours poetique, judicieusement souligne par Hutchinson5, vient
s'ajouter une Variation obtenue par le changement d'instance d'enonciation:
on passe tour ä tour du texte de l'inscription au texte de celui qui en parle.

D'une certaine maniere, l'epigramme 28 Pf. nous apparait d'abord comme
une antithese de ce petit poeme: le texte, ou mieux les textes dont eile nous
parle ne sont pas contenus dans l'epigramme, et pour cause:

'Extfaipco tö 7roir|(j.a tö kukatköv, oüSe KeXeutfcoi

Xaipco rig noXkoix; cb8e Kai cb8e cpepei.

uiaeco Kai nepicpoiTOV epcbuevov, oö8' a7tö Kpf|vng
mvco* aiKxaivco ndvxa xd Snuöaia.

Auaavir], au 8e vaixi KaAÖg KaAög - dXkä rcpiv ei^eiv
touto aacpcog fixcb, cpnai Tig* «dAAog exei».

3 uiaea) Meineke: uioco codd. oüö' Meineke: oüx' codd.

«Je deteste le poeme cyclique, et je ne prends aucun plaisir au chemin qui mene
les foules de-ci de-lä. Un amant trop entoure me fait horreur, et je ne bois pas ä

5 G. O. Hutchinson, Hellenistic Poetry (Oxford 1988) e.g. 31. 36, etc.



Contrepoints de Callimaque 153

la fontaine. Ce qui est public me repugne. Lysanias, on peut dire que tu es joli,
oui, joli. Mais avant qu'on ait eu le temps de le dire, un echo fait bien entendre:
'Je Tai'».6

Le «poeme cyclique» est simplement designe au lecteur comme l'exemple
de ce que le «je», premiere instance d'enonciation, rejette. Les criteres du rejet
sont donnes par trois images: la route, l'objet aime, l'eau; il s'agit de ne pas
suivre la route oü circule la foule, de ne pas aligner ses goüts amoureux sur
ceux d'autrui, de ne pas boire de la meme eau que tout le monde. Le distique
final, dont l'authenticite se trouve parfois contestee, ne fait en somme que
developper le theme amoureux, theme qui apparait d'abord comme enchässe

entre les deux autres images du rejet. On observe cependant un element sup-
plementaire: ce developpement contient une sorte de petite comedie qu'il
convient d'elucider ä la maniere dont on percoit une enigme alexandrine7. Une
voix dit: «Lysanias, on peut dire que tu es joli, oui, joli»8. Apres ce qui precede,
on est conduit ä penser que Lysanias est un 7iepicpoiTog epco|j.evog, un «objet
aime» trop entoure. Le lien avec l'idee fondamentale de l'epigramme n'est pas
difficile ä etablir; il reside en ceci que celui qui s'exprime ainsi ne temoigne
d'aucune originalite: il repete simplement ce que d'autres ont dit - ses rivaux

6 Textuellement: «un autre le possede», ce que je tente de rendre par une declaration faisant
echo ä «joli», pour retrouver l'effet de sonorite «en echo» de l'original. II est evident que l'echo
n'est pas concu comme absolument «mecanique» dans le texte (inversion des positions respectives

de vatxt /nechi/, et de e^ei /echi/, en debut et en fin de phrase). oaepchq indique par
consequent non pas que la reproduction serait «exacte», mais que le sens de la phrase emise

par l'echo est sans equivoque.
7 Puisqu'il va s'agir d'un jeu sur des sonorites, on songe evidemment aux anagrammes de

Lycophron, aux jeux sur les lettres observables chez Theocrite (Syrinx) ou encore aux enigmes

portant sur les sons et les lettres, dont on trouve un apercu chez Athenee (10, 448b-d et
458a-459f). Pour l'effet d'echo, cf. Anthologia Graeca, ed. H. Beckby (München 1957-58) t. 4,
Index, s.v. Echo (als Stilmittel) ainsi que G. Giangrande, «Callimaco e l'eco», C2^'CC(1990)
150-161. On ne se dissimulera pas que ce savant preconise une interpretation de l'epigramme
tres differente de la notre. A ses yeux, en effet, la pointe de l'epigramme se trouverait dans le

fait que Lysanias ne serait pas un Ttepicpoixoc; epcbuevo«; pour Callimaque (sens de oü 5e), et

que l'echo viendrait justement le detromper sur ce point. Si tel etait le cas, l'epigramme
signifierait-elle que Callimaque se trompe d'objet aime? Faudrait-il en induire qu'il se trompe
aussi bien dans le domaine de ses goüts litteraires que dans celui de ses penchants amoureux?
Et qu'il fait donc du poeme cyclique sans le vouloir tout comme il courtise un inconstant en

s'imaginant que c'est un etre d'exception? On voit que cette interpretation conduit ä une
impasse. En outre, puisque l'etude en question preconise, au nom de l'effet d'echo, la correction

de äXXoq en KäXXoq, on relevera que le principe de l'utilisation de l'echo en litterature
souffre des distortions entre l'enonce et l'echo (e.g. AP 7,548: l'interrogation n'est pas reprise,
AP 9,176: echo selectif qui produit la negation de ce qu'il est suppose reproduire), et que la
correction de ä)JXoq en KäXXoq pour faire echo ä KaXöq ne resoud pas vraiment le probleme
d'une complete adequation, compte tenu du fait que l'accent demeure un trait pertinent du

grec.
8 Cette traduction implique que 86 est percu dans le cadre d'une Opposition que les locuteurs

mis en scene par Callimaque etablissent entre Lysanias et d'autres epcbuevoi: on peut tenir

pour une trivialite du discours amoureux l'affirmation selon laquelle l'objet aime «n'est pas
comme les autres».



154 Andre Hurst

en amour, dans le cas particulier. II s'agit donc bien du comportement de ceux
qui «suivent la grand route», qui «boivent ä la fontaine» ou ecrivent des

poemes cycliques: ä la maniere de ceux qui entourent ainsi leur «idole», ces

gens-lä semblent former des groupes dont les membres sont tous tailles sur le

meme modele, et dont les comportements sont de ce fait previsibles. La pointe
finale, qui introduit l'echo (et il convient ici de conserver le texte tel que
l'etablit Pfeiffer) constitue des lors la mise en aecusation la plus dure qu'on
puisse imaginer ä l'egard de ceux qui aimeraient le «poeme cyclique»: alors que
l'homme fondu dans la masse ne trouve pas moyen de faire autre chose que
reproduire mecaniquement le comportement de son voisin, l'echo, mode par
excellence mecanique de reproduction du son, apporte un element d'origina-
lite, un commentaire en quelque sorte: dÄAog exei se substitue par le jeu des

sons ä vaixi KaAog (et la repetition de Ka?.ög prefigure l'echo en meme temps
qu'elle suggere le groupe autour de Lysanias), un peu comme si le decoupage
d'un enregistrement produisait un commentaire intelligent du texte contenu
dans cet enregistrement meme9.

Le message est donc simple: ceux qui repetent la forme du poeme cyclique
sont bien des «echos» les uns des autres puisqu'hs ne manifestem pas d'origina-
lite; mais l'echo reel, tout entier naturel et mecanique, fait toutefois mieux
qu'eux. Ainsi le «poeme bref» produit par l'echo, constitue en commentaire des

declarations uniformes du groupe des amoureux, se presente-t-il ä la pointe de

l'epigramme comme superieur ä tout ce qui peut resulter des conduites unifor-
misantes - les premiers vises etant les auteurs de poemes «cycliques».

On le constate, comme dans l'epigramme de Timonoe, le lecteur se trouve
en face de plusieurs instances d'enonciation: la premiere fait valoir ses goüts.
Un amoureux s'exprime ensuite (la premiere voix du poeme? une autre?) alors
qu'une nouvelle instance d'enonciation fait irruption de maniere quasi-impre-
vue dans l'espace du poeme: l'echo, dont les sonorites prennent la forme d'un
commentaire du compliment amoureux et, par ricochet, celle d'une declaration

ironique sur le poeme cyclique: constitue en echo imitatif, le poeme cyclique

fait moins bien que l'echo naturel, ce dernier nous etant presente comme
doue pour la brievete et le sens critique. Ainsi, les textes dont il est question au
premier vers de l'epigramme se trouvant relayes ä l'interieur du poeme par la
fadeur de la declaration amoureuse banale, notre epigramme parle bien d'un
texte interieur ä son propre texte, tout comme l'epigramme de Timonoe.

Si, dans l'epigramme 27 Pf, le nom d'Hesiode apparait au genitif comme
premier mot du poeme, c'est pour servir de reference ä l'eloge que Callimaque
entend decerner ä son contemporain Aratos:

'Haiö8ou tö t' deiajia Kai ö TpÖTiog* oü töv doiScov

eaxaTOv, dAA' ÖKveco uf| tö ueAixpÖTaTOv

9 Pour un cas analogue d'echo apparemment doue d'intelligence. cf. Anthologia Graeca. ed.

H. Beckby (München 1957-58) 16,152 et note t. 4. 548.



Contrepoints de Callimaque 155

tcov ercecov ö ZoAeüg äfteuäcgaTO* xaipeTe AeTtTai

pfjaieg, ApfiTOU aüußoAov dypi)7iving.

1 xö x' Blomfield: xo8' codd. dotScov Scaliger: äoiööv codd.
4 cnJußo^ov dypu7tvir)c; Ruhnken: crüvxovog äypuTtvir* codd.

«D'Hesiode c'est le ton, c'est le tour. II n'est pas le moindre des chantres, celui
que le poete de Soles a pris pour modele, j'ose le dire, c'est le plus raffine. Salut,
paroles subtiles, vous qui d'Aratos attestez les veilles.»

C'est egalement au genitif qu'apparait le nom d'Aratos, comme pour servir,

au dernier vers, de pendant ä celui d'Hesiode10.
Entre ces deux noms, le poete qui dit «je» (ÖKveco, 2) change de mode

d'expression: il passe de la declaration, exprimee par le recours ä l'indicatif, ä

une sorte de salutation hymnique finale (xaipeTe, 3) qui implique la prise de
conge11. Le message sous-jacent est que la lecture du poeme d'Aratos est terminee,

que le rapprochement avec Hesiode arrive par consequent au terme d'une
lecture et que le poete depose le rouleau contenant le texte dont il est question.
Par contrecoup, ce texte se met ä exister materiellement: on nous place mani-
festement devant un «lecteur interpose» qui, par sa declaration, atteste qu'il a

lu le poeme, et cela au moment precis oü le poeme de Callimaque arrive lui
aussi ä son terme. Dans le silence qui suit, on voit s'ouvrir l'espace d'une
lecture d'Aratos ä laquelle Callimaque invite le lecteur de son epigramme. En
effet, les vers oü il s'exprime ä l'indicatif ont pose le decor qualitatif, la salutation

hymnique insiste sur la presence materielle des «paroles subtiles»: le
lecteur est desormais convoque pour prendre le relais de Callimaque, il tient en
quelque sorte le livre entre ses mains.

Dans l'epigramme 27 Pf, on constate donc que l'evocation du monde de
la poesie sous l'aspect de deux textes (Hesiode, Aratos) conduit, par le canal du
premier lecteur interpose qu'est le poete, ä un jeu sur une double lecture: ce qui
pourrait s'intituler «Apres une lecture d'Aratos» pour Callimaque, aspire en
quelque sorte ä devenir un «Avant une lecture d'Aratos» pour le lecteur de

Callimaque. Ou encore: si Aratos, dans une certaine mesure, vous fait lire
Hesiode, le «je» de l'epigramme vous fera lire Aratos. Comme dans les

epigrammes 28 Pf. et 15 Pf, le poeme designe du doigt un autre texte, mais il est
clair desormais que les modes sur lesquels il peut le faire varient: instrument
neutre dans l'epigramme de Timonoe, le doigt du poete se fait accusateur dans
l'epigramme sur les poemes cycliques, cependant qu'il designe, ici, un objet
propose ä l'admiration du lecteur.

10 Outre le fait qu'il pourrait s'agir d'une subtile allusion ä un jeu de mots d'Aratos lui-meme; cf.

P. Bing, «A Pun on Aratus' Name in Verse 2 ofthe Phainomena», HSCP 93 (1990) 281-285.
11 Cf. Hom. Hy. 1.20: 3,545: 4.579; 5,292 etc. Call. Hy. 1,94; 2,114; 3,268; 4,326; 5.141: 6,134

(Callimaque ne faillit donc jamais ä la regle). Prise de conge egalement chez Apollonios de

Rhodes (Arg. 4,1773sqq.) sur le mode hymnique. ä la fin de son poeme.



156 Andre Hurst

III
Si de courts textes comme ces trois epigrammes peuvent donner lieu ä une

lecture qui fait apparaitre aux cötes du poete d'autres voix, il est evident
qu'avant d'aborder la redoutable clausule de YHymne ä Apollon, un detour
s'impose ä travers la production hymnique de Callimaque.

Deux textes surtout semblent presenter une Opposition significative
lorsqu'on les considere dans la perspective de notre question: YHymne ä Zeus
(1), et YHymne ä Artemis (3).

Dans YHymne ä Artemis, plus encore que dans les trois hymnes A Delos,
Pour le bain de Pallas, A Demeter, une ligne de force conduit le texte: celle d'un
recit tres fortement centre sur le destinataire de l'hymne. Artemis peut se

concevoir ä la fois comme celle dont la geste offre la matiere de l'hymne et

comme celle qui, par sa premiere replique, ordonne le contenu du texte. Les
Premiers vers, debutant de maniere traditionnelle par le nom de la divinite,
annoncent les themes des armes, de la chasse, du chceur de la deesse et de sa

residence sur les montagnes oü se deroulent ses «jeux» (e\j/idaai)ai v. 3); des

que le poete a fixe son point de depart (v. 4), l'ensemble de ces themes se trouve
repris en charge par Artemis elle-meme. L'hesitation que le poete lui prete
dans sa demande initiale ä Zeus souligne le fait que c'est bien eile qui fait les

choix (w. 8-9); c'est donc bien eile, aussi, qui domine le savoir sous-jacent
(«les Cyclopes me fabriqueront des traits» w. 9-10). D'une certaine maniere,
Artemis est ici le support du programme complet de l'ceuvre. Ses demandes

portent sur les points suivants: virginite, armes, dons de la chasse, compagnes
oceanides, nymphes, montagnes, rapports regles et mesures avec les humains.
Elles vont se trouver exaucees au gre du deroulement de l'hymne:

29-39 virginite (implicite dans la reponse de Zeus: e7ieveuae yeXdaaag)12,
cites

40-45 Oceanides
46-86 armes

87-109 chasse
110-169 rapports avec les humains et, comme pendant, le rapport avec les

dieux (141-169).
170-182 nymphes
183-224 montagnes, iles, cites, nymphes favorites
225-268 developpement final sur les epithetes de la deesse.

L'ordre n'est pas mecanique, on le voit. Le poete se permet d'ailleurs de

rejeter ä la fin de l'hymne une partie «obligee» sur les epithetes de la dedicataire,

partie que l'on attendrait plutöt en debut de texte (voir YHymne ä

12 R. Pfeiffer (privatim) voyait une forme d'humour de Callimaque dans le fait qu'il asseyait
Artemis sur les genoux de Zeus («ausgerechnet da!») au moment oü eile demande la virginite.
Le rire de Zeus irait dans le meme sens.



Contrepoints de Callimaque 157

Zeus13); cependant, la demande initiale d'Artemis, avec son insistance sur
l'autorite de la deesse (retrait de l'une des demandes), comporte bien
l'ensemble du programme qui va se derouler dans l'hymne. Le premier vceu
formule apres celui de la virginite, la 7ioA.ucovi)|j.ir| (v. 7), «multiplicite des

epithetes», sert de «finale» ä l'ensemble de l'hymne, enchässant le reste de la

thematique et conferant, ä la limite, et par l'accumulation, une sorte d'ampleur
ä ce poeme en lui-meme bref. Cependant, cette ampleur souligne ä son tour
l'importance du centre, du point focal de l'hymne qu'est la figure d'Artemis. II
y a, certes, pour les inities, des references exterieures (e.g. une allusion possible
aux Ama dans les vers 146-161, ä propos de la gloutonnerie d'Herakles), elles

ne changent rien au fait que l'hymne est centre, pour le fond, sur la figure
divine qu'il se propose de celebrer, au point que Callimaque nous donne
l'impression d'avoir laisse les renes aux mains d'Artemis. II est revelateur qu'apres
la declaration du prelude, les deux moments oü le lecteur est renvoye explicitement

au fait qu'il entend la voix d'un poete sont constitues par des questions: il
s'agit des vers 113 et 116, oü la reponse, immediate, n'est pas assignee ä une
instance precise, ainsi que des vers 183-186, oü le poete obtient une gradation
de cet effet en designant Artemis comme l'origine du savoir qu'il expose, ce qui
renvoie ä l'image de la deesse qui sait, teile que la replique initiale l'a profilee.
Ces questions sont d'ailleurs manifestement exploitees pour renforcer l'autorite

d'Artemis sur le deroulement du texte14.

A cöte d'un tel hymne, oü le poete n'apparait que pour montrer combien il
s'efface, YHymne ä Zeus offre un contraste flagrant. Certes, l'enonce du nom
de la divinite au premier vers et meme comme premier mot de l'hymne se situe
indiscutablement dans la ligne d'un procede de facture traditionnel, cependant,

la phrase interrogative par laquelle s'ouvre le texte inaugure un climat de

questionnement et de doute erudit (meme si la reponse attendue est evidente;
il n'est rien de preferable ä Zeus). Ce climat est propice ä l'affirmation d'une
distanee entre le poete et son hymne.

Le choix technique de la deuxieme personne du singulier, de l'adresse
continue ä Zeus, sert d'un bout ä l'autre de l'hymne ä souligner le meme
dessein poetique: pour le lecteur, la figure divine est posee comme la matiere
sur laquelle s'exerce le savoir-faire du poete. Gräce ä ce procede, Zeus et sa

13 Ou les Hymnes Homeriques 3,19sqq. pour la partie delienne et 179sqq. pour la partie pythi¬
que; 4,2.

14 En cours de travail, j'ai eu connaissance d'une etude ä paraitre de Peter Bing et Volker
Uhrmeister (publication prevue dans JHS), intitulee «The Unity of Callimachus' Hymn to
Artemis». On verra que nos vues convergent sur plus d'un point. Peter Bing a presente ce
travail dans le cadre d'une invitation aux Universites de Geneve et Lausanne (fevrier 1993). A
cette occasion, nous avons constate que nous nous rencontrions egalement sur plusieurs
points touchant l'analyse de ce qu'il nomme le «jeu polyphonique» (polyphonal play) dans

YHymne ä Apollon. Je le remercie de m'avoir soumis son texte sur ce poeme («Impersonation
of Voice in Callimachus' Hymn to Apollo», paru depuis lors dans TAPhA 123, 1993, 181-198)
et d'avoir bien voulu relire le mien en me faisant d'utiles remarques.



158 Andre Hurst

geste sont reaffirmes comme preexistants au poeme, ils ont un Statut qui ne

depend pas de la voix qui enonce le texte. En effet, cette derniere, des les

interrogations initiales, se definit comme l'expression d'un regard critique
pose sur le deroulement de l'hymne: existe-t-ü un sujet preferable (1-3)?
Quelles epithetes choisir (4-5)? Comment trancher les problemes que posent
des traditions divergentes (6-9)? L'eau dans laquelle Rhea doit laver Zeus

nouveau-ne donne lieu ä un deploiement d'erudition geographique oü la
presence d'un regard critique sur le poeme s'affirme sans interruption (15-41). Or,
cependant que ces questions se posent, l'hymne semble se derouler sur un
mode «ordinaire»: nom du dieu, lieux de son pouvoir, histoire de sa naissance,
etc.

Un point fort de cette mise en parallele d'une progression de l'hymne et
d'un regard pose sur son deroulement est tres evidemment constitue par le
recit de la croissance de Zeus: Callimaque convoque alors ses predecesseurs
(les «anciens poetes», v. 60) pour les accuser d'erreur. Une reflexion «critique»
permet en effet d'aboutir ä la conclusion qu'une divinite ne saurait admettre
un tirage au sort entre des lots par trop inegaux (il s'agit des parties du monde

que Zeus, Poseidon et Hades se seraient reparties par tirage au sort, w. 60-
6715) - sans que jamais cesse de planer le sourire ironique qui marque des le

debut le climat poetique du texte. Ainsi, au moment oü Zeus devient adulte, au
moment oü il s'affirme en face des autres divinites et vient occuper sa position
de pouvoir, le poete lui aussi s'affirme vis-ä-vis de ses predecesseurs et prend la
place de poete-critique, livrant simultanement, et explicitement, un texte et la
reflexion ä laquelle ce texte se trouve lie.

Le lecteur ne peut donc s'empecher de ressentir l'impression qu'il entend
un poeme «ä deux voix»: une instance d'enonciation recite un hymne ä Zeus
cependant que, simultanement, une seconde instance discute la validite de ce

premier texte implicite.
La distanee ne saurait etre plus marquee par rapport ä YHymne ä Artemis,

entierement centre sur une dynamique issue de la figure celebree elle-meme.
La ressemblance, en revanche, ne saurait etre plus frappante avec un poeme
comme l'epigramme de Timonoe: dans les deux cas, le texte s'enonce en insis-
tant sur le fait qu'il parle de lui-meme dans l'exacte mesure oü ce «lui-meme»
est constitue par un autre texte demeurant implicite.

IV

Ayant ainsi tente d'eclaircir les voies qui s'offrent ä Callimaque et les

variations qu'il peut tirer de l'application diversifiee de son procede de «voix
critique», ou de double instance d'enonciation, on peut en tirer parti dans la
lecture de la clausule de YHymne ä Apollon.

15 A noter que le principe enonce aux vers 63sq. (kiC ioait*i yap eoiKe/7rri/\.acrt)ai, «on tire au sort
lorsque les lots sont egaux») ne choque pas le scholiaste qui le commente.

Klassisch-Philologisches Semfnaf



Contrepoints de Callimaque 159

Une premiere remarque portera sur l'enonce meme du nom divin. La
tradition veut que ce nom figure au debut de l'hymne16. En apparence, le debut
de YHymne ä Apollon se plie ä cette regle: oiov ö TCOTuöAAcovog eaeiaaTO 8dcp-

vivog 'öptvr]^ («comme il s'agite, le rameau du laurier d'Apollon»!); le nom divin
est bien enonce, mais ä propos de son laurier, et pour inaugurer l'expose d'un
certain nombre de preliminaires ä l'epiphanie attendue du dieu. Ces prepara-
tifs (ecarter les impies, ouvrir les portes, entonner le chant) s'accompagnent de
manifestations de la presence du dieu (le laurier et le sanctuaire sont secoues,
le pied du dieu heurte la porte, le palmier delien s'incline, le cygne fait
entendre son chant); le segment s'acheve par l'injonction faite aux jeunes gens
d'etre prets ä entonner le chant et de se livrer ä la danse (v. 8)17.

Par consequent, lorsque le nom d'Apollon reapparait au debut du vers 9,

l'auditeur a l'impression qu'il se trouve devant le veritable debut de l'hymne ä

Apollon. Mais est-ce bien le cas? Ce que l'on percoit n'est pas une invocation ä

proprement parier, mais une sorte d'explication du texte qui, au debut d'un
hymne ä Apollon, invoquerait la presence du dieu. Explication d'ailleurs
aecompagnee du vceu pieux de se trouver au nombre de ceux que le dieu favorise.
Un chant semble avoir commence (hymne? pean?18): les sons de la lyre sont
encourages, le texte dit explicitement qu'elle n'est «plus oisive» (v. 16).

Cette Sensation auditive est du reste confortee par le vers 17, qui nous
invite ä faire silence «cependant que nous entendons» le chant qui honore
Apollon. Le participe present ne laisse planer aucun doute: ce n'est pas avant le

chant, mais une fois qu'U a dejä debute qu'on incite l'auditeur ä se comporter
d'une maniere conforme ä la ceremonie qui se deroule: les mots que l'on
percoit ne sont par consequent pas donnes pour ceux-lä memes que chanterait
le choeur en s'aecompagnant de la lyre - ces mots-lä, nous n'en percevons qu'un
echo, passes qu'ils sont au crible des choix que fait la voix qui nous parle et qui
commente la circonstance.

Des lors, l'auditeur de l'hymne, que nous sommes, est tente de se deman-

16 Cf. Hom Hy. 2,1; 3,1 et 177; 4,1; 5,1 etc. pour Callimaque: 1,1; 3,1 (dans ces deux cas, le nom
du dieu est le premier mot du texte); 4, 1-2 presente une Variante: xfjv iepfjv .../AfjXov. Les

hymnes 5 et 6 presentent egalement des variantes de «mise en scene», mais le nom divin figure
au premier vers (5) ou au second (6).

17 L'un des experts du MusHelv me signale qu'ä propos d'Horace. F. Cairns (AJPh 92. 1971.

439-444) a dejä classe le second hymne de Callimaque (avec le cinquieme et le sixieme) dans

une categorie de textes oü il percoit un chceur et des indications d'execution («built-in stage
directions»), suivant en cela des suggestions faites par W. J. Slater ä propos de Pindare
(«Futures in Pindar», CQ N.S. 19, 1969. 86-94). On verra que la polyphonie va plus loin que
cet effet d'indications relatives ä l'execution.

18 On peut en effet se demander si le chant integre ä l'hymne est un autre hymne ou si l'appari¬
tion du refrain if] if) (sous cette forme pour l'etymologie proposee ä partir de tn.pi) ne devrait
pas faire songer ä un pean. Selon la maniere dont L. Käppel, Paian, Studien zur Geschichte
einer Gattung (Berlin 1992) 82sqq., definit le «Sitz im Leben» du pean, le chant integre ä notre
hymne pourrait convenir: on y observe en effet l'evocation d'un «salut» obtenu de la part
d'une divinite - en l'occurrence la victoire d'Apollon sur le monstre.



160 Andre Hurst

der si, en tendant l'oreille, il ne lui serait pas possible d'entendre le «veritable»

hymne ä Apollon, qui offre l'occasion de ces digressions, celui que chantent les

jeunes gens accompagnes ä la lyre, bref, le texte qui sous-tend celui que l'on
entend. On se demande par consequent s'il ne faudrait pas chercher dans le

texte de Callimaque tel qu'il se deroule pour nous des lemmes et des commentaires.

On revient assez vite de cette tentation peut-etre trop naive: en effet, des

ces premiers vers, on observe que Callimaque procede par une repartition plus
ou moins insistante de ce que l'on pourrait appeler des indicateurs de distanee,
ces declarations oü l'on ressent bien que la voix qui nous parle marque une
distanee d'avec le contexte religieux suppose, et tout particulierement d'avec la
recitation meme de l'hymne. Lorsque l'on entend dire, par exemple, que le

chceur doit se preparer ä chanter (v. 8), que l'on entend la lyre (v. 16), que l'on
se trouve invite ä entonner le refrain «ie, ie» (v. 25) - cette derniere invite etant
suivie d'une sorte d'aparte sur l'actualite politique (w. 26-27) -, on ne peut
s'empecher de se sentir en quelque sorte tenu ä distanee du chant.

La Situation est moins nette lorsque l'element d'intervention de la voix
poetique dans le deroulement suppose de l'hymne se manifeste sous la forme
d'un appendice erudit, comme c'est le cas au vers 35: nuücovi Te TeK|if|paio («A
Pythö, on en trouve les preuves»). Qui parle ainsi? Est-ce encore notre «guide»
dans cette ceremonie? Est-ce le texte du chant percu au second plan? Ou

encore, lorsqu'on se tourne vers les savoirs d'Apollon (w. 42-46), doit-on
comprendre que, cette fois-ci, le chant nous parvient sans qu'une voix interpo-
see nous parle, ou faut-il au contraire supposer que, cependant que l'hymne se

deroule de maniere supposee traditionnelle, avec l'un ou l'autre des recits
fondateurs de tel ou tel aspect des Tiuai d'Apollon, nous percevons de notre
cöte des mots qui ouvriraient le champ plus complet des savoirs relatifs ä

Apollon, sorte de scholie tiree d'un traite nepi 'AnöAXcovog?
On est tente, en tous cas, d'identifier un indicateur de distanee dans ki-

KAT)aKouev du vers 47 («nous lui attribuons le nom de ...» cf. LSJ 3 s.v. III),
d'autant plus que les vers 48-53 ressemblent ä ce qu'un erudit pourrait offrir
comme documentation pour expliquer l'epithete de Nöuiog, «pasteur», appliquee

au dieu. Rien n'est certain, cependant, car d'une part on peut dire que le

recit de type explicatif appartient ä la tradition hymnique (que l'on songe par
exemple ä l'episode d'Onchestos dans YHymne homerique ä Apollon, w. 231—

23819), d'autre part les vers qui suivent, et qui sont consacres au pouvoir de

fonder des cites, vont faire surgir un theme central: la cite de Cyrene, fondee
sur ordre d'Apollon par un ancetre du «je», promise par Apollon aux rois
d'Alexandrie (c'est ainsi, ä tout le moins, que le comprennent les scholies), cite
bien evidemment connectee avec le «je» qui reconnait et cette cite et ces rois

19 Cf. A. Schachter. «Homeric Hymn to Apollo. Lines 231-238 (The Onchestos Episode):
Another Interpretation», BICS 23 (1976) 102-104.



Contrepoints de Callimaque 161

pour les siens. L'indicateur de distanee par rapport au chant qu'on pourrait lire
dans la mention de «ma cite» (v. 65) peut simultanement se percevoir comme
un point d'unisson entre la voix qui guide l'auditeur et celle qui entonne le
chant en l'honneur d'Apollon, des lors que l'action civilisatrice d'Apollon,
deroulee au gre de l'hymne, porte sur la fondation d'une cite qui relie la geste
du dieu et l'appartenance politique de la voix qui presente le chant. La remarque

vaut egalement, dans une certaine mesure, pour l'introduction par eyco de

l'epithete «Carneien» (v. 71), dans la mesure, justement, oü cette epithete se

situe dans la perspective de la fondation de Cyrene ä partir de Sparte.
Avec in, if] Kapveie du vers 80, Callimaque prepare le vers 97, oü ce refrain

servira d'amorce. L'apparition de ce refrain, pose au vers 25 comme marque de
distanee entre les voix qui chantent et celle qui commente, est ici particulierement

habile. En effet, l'usage tel qu'il nous est transmis par l'epigraphie atteste
que ce cri rituel peut intervenir sous forme d'interruption dans le texte d'un
chant qui par ailleurs continue de derouler normalement sa syntaxe20. Par
consequent, le Statut des mots if] if| Kapveie 7r.oAuAA.iTe du vers 80 n'est pas
clair. On peut se trouver en face d'une citation du «chant percu» reprise ensuite
de maniere explicative par le «je» interpose; on peut aussi bien se trouver dans
le corps de l'hymne lui-meme. Ainsi se trouve introduite la sequence qui conclut

la partie consacree ä Cyrene, et qui semble dominee par l'unisson des deux
voix.

Sitöt cette partie achevee, une marque de distanee est placee justement sur
le refrain if] if] rcaifjov. La voix dit que «nous entendons» (dKOUOuev, v. 97) ces

mots, et poursuit par une explication etiologique du refrain, if] etant rapproche
du verbe injn (lancer), tandis que le tout est rapporte au combat d'Apollon et
du serpent pour la domination de Pythö. L'auditeur se trouve donc confronte ä

une discussion sur le contenu de l'hymne: il est clair que nous entendons la
voix qui commente; or, cette discussion sur le contenu precede une discussion
sur la forme.

Nous voici donc ä la clausule: de fait, si l'instance d'enonciation des vers
105-114 peut se permettre de commenter la dimension de l'hymne apres avoir
explique une fois encore ä la maniere d'une scholie un element du chant que
nous entendons s'eloigner ä cette occasion, c'est qu'entretemps le chant est
precisement arrive ä son terme: seule demeure l'instance d'enonciation qui, au
debut, plantait le decor de la recitation hymnique et exhortait le chceur21. On a
d'ailleurs souligne dejä, pour d'autres raisons, les rapprochements qui s'impo-

20 Cf. le Pean de Dion dans J. U. Powell, Collectanea Alexandrina (Oxford 1925) 137-138. Sur
l'utilisation antique du refrain comme marque du genre et sur son execution. cf. le livre cite de
L. Käppel (supra. n. 15) 39-42 et 65-70.

21 La relation entre le chceur et l'doi8ö<; (v. 8 oi 8e veoi v. 106 oük äyauai xöv doiSöv) se

coneoit sur le modele auteur-executant que presente dejä l'hymne homerique ä Apollon (Hy.
Ap. 165-173).

11 Museum Helveticum



162 Andre Hurst

sent entre le debut et la fin de l'hymne22; il convient d'ajouter qu'entre un
debut oü l'apparition d'Apollon est sur le point de se produire et une fin qui
nous montre Apollon subitement present, une vive Opposition de climat s'ins-
taure: ä l'exaltation religieuse, ä l'intrusion du surnaturel depeinte avec viva-
cite vient s'opposer, en fin de texte, une discussion rationnelle sur l'hymne. Au
debut, la voix, marquee d'enthousiasme, interpelle: «ne vois-tu pas»? (oü%

öpdaig v. 4); eile se situe ä l'avant-scene. A la fin, tout au contraire, eile s'efface

pour ceder la parole: le «je» est devenu spectateur; il nous livre un element de

commentaire tellement lourd d'implications qu'il ne le prend meme plus ä son
compte (d'oü, peut-etre, cette insistance sur ei7iev 105, eei7tev 107): des

puissances prennent le relais, puissances qui se nomment Apollon (apparu au gre
de la fete) et Oi)övog, une force qu'Apollon lui-meme repoussera, achevant
ainsi l'ceuvre de mise ä l'ecart inauguree par le «je» critique au debut du poeme
(v. 2), une force teile que le poete ne peut rien contre eile23 et que seul un dieu
peut donc soumettre.

On constate que tout l'hymne est domine par un contrepoint entre la voix
«critique», qui guide l'auditeur, et le chant que l'on croit percevoir. Le poete
joue de ce contrepoint pour produire ä l'occasion des effets d'unisson ou, au
contraire, pour affirmer la distanee qui separe l'execution implicite d'un
hymne ä Apollon et l'enonce d'un texte qui commente ä la fois le texte et la
circonstance de sa recitation.

Ce qu'il est convenu d'appeler la «clausule» de l'hymne doit etre percu, ä la
lumiere de cette analyse, comme l'un des deux temps forts oü seule se fait
entendre la premiere instance d'enonciation: le premier de ces deux temps se

situe au debut, lorsque le chant n'a pas encore debute et que le dieu n'a pas
encore fait son apparition; ce premier moment se distingue, on l'a vu, par des

indices de vivacite soulignant la presence, au premier plan, de l'enonciateur
(en particulier son Interpellation directe de l'auditeur). Le deuxieme moment
se situe symetriquement apres la fin de l'execution du chant: on a vu qu'il s'agit
du point d'appui qu'utüise la voix critique pour parier de la dimension du
chant et non plus de son contenu. Cette fois-ci, le «poete» (si l'on veut bien
nommer ainsi la premiere instance d'enonciation) saisit l'occasion non plus
pour s'affirmer, mais bien pour s'effacer: si l'on excepte la «signature hymnique»

finale, legere, du vers 114 et des «indications de mise en scene» aux vers
105 et 107, on peut dire qu'il a cede la parole ä des pouvoirs qui le depassent. II
eücpuuet devant cet affrontement dans lequel il cesse de pretendre ä la parole.
Le vers final, passe la formule rituelle %atpe avat\, ne va justement plus se

22 On songe ä l'opposition des impies et des hommes pieux, refletee dans le choix que fait
Apollon de la bonne et de la mauvaise poesie, ainsi qu'au röle attribue au «pied» d'Apollon
dans les deux cas. Cf. F. Williams (supra. n. 3) 18 et surtout K. Bassi (supra, n. 3) 219-231 (en

particulier 228-231); pour la symetrie: A. Hurst, Apollonios de Rhodes, maniere et coherence

(Geneve 1967) 168.

23 Voir ä ce sujet l'etude d'A. Köhnken (supra. n. 3) 411-422.



Contrepoints de Callimaque 163

conformer ä l'usage qui voudrait que le poete revienne au premier plan pour
promettre au dieu de nouveaux chants; tout au contraire, le vceu emis dans ce

dernier vers ne fait que se rattacher ä l'action du dieu, et c'est donc le dieu qui
se trouve pousse au premier plan. Le dernier mot de l'hymne, forme verbale ä

l'optatif (veoiTo) signale un effacement final de l'enonciation elle-meme: l'es-

pace du vceu qui s'ouvre de la sorte est entierement devolu ä l'action de la

divinite et, donc, propice ä l'eclosion de la poesie.
C'est, par consequent, un veritable «retour au silence»24 que cette fin de

l'hymne. Mais, alors que le silence du chceur qui avait termine son chant n'etait
indique que par le fait meme qu'une discussion s'engageait sur la dimension du
chant, le retour au silence de la voix critique se fait sentir tout d'abord par la
maniere dont eile cede la parole apres avoir si fortement marque son insistante
presence, puis par la mutation que cela implique dans le climat de piete qui
marque le temps qui precede et celui qui suit l'execution de l'hymne: l'exhorta-
tion au chant fait place ä une retraite dans un silence oü, desormais, Apollon a

pris place. Cette subite presence d'Apollon, jointe ä la nature des propos qu'il
tient, laisse l'auditeur sur l'impression d'une sorte d'intronisation du poete de

l'hymne. Ainsi, le silence sur lequel debouche le vceu final est davantage por-
teur de poesie future que ne l'auraient ete des promesses de chants nouveaux.

A ce titre, la «clausule» ne se lit pas seulement dans un eclairage nouveau
qui vient de sa fonetion dans l'economie contrapuntique des voix de l'hymne,
eile correspond egalement ä cette tendance de l'art hellenistique qui consiste ä

reprendre des elements traditionnels sous un eclairage nouveau, avec un point
de vue different25 (ici: la promesse de chants nouveaux ä la fin d'un hymne).
De meme qu'Aratos «relit» les generations hesiodiques ä travers la consteUation

de la Vierge (Phaen., 96-136), de meme son admirateur Callimaque relit
ici la clausule ordinaire d'un hymne et souligne par lä que ce qu'on vient
d'entendre est ä la fois un hymne et une reflexion sur la maniere de l'ecrire.

24 On pourrait le rapprocher de la fin de la Syrinx theoeriteenne, dans laquelle la diminution des

vers tend vers l'invisible. le dernier mot etant justement vriXeüaxcoi «invisible». avant la

disparition d'Echo et du poeme qui lui est consacre.
25 Un autre exemple callimacheen pourrait se trouver dans la maniere dont le sacrifice qui

devrait preceder les noces de Cydippe est vu ä travers les yeux des animaux sacrifies (reflet
dans l'eau lustrale du couteau du sacrificateur, cf. fr. 75 Pf., 10-11).


	Contrepoints de Callimaque

