
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 51 (1994)

Heft: 1

Artikel: Menippeisches in der Spätantike : von Lukian zu Julians Caesares und
zu Claudians In Rufinum

Autor: Nesselrath, Heinz-Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menippeisches in der Spätantike:
Von Lukian zu Julians Caesares und zu Claudians In Rufinum

Von Heinz-Günther Nesselrath, Bern

Wollte man die Wirkung des Satirikers Lukian über seine Zeit hinaus
allein nach den Zeugnissen bestimmen, die ihn explizit zur Kenntnis nehmen,
so musste man annehmen, dass diese Wirkung bis zur Zeit des byzantinischen
Patriarchen Photios nur eine äusserst bescheidene war: Im 3. Jh. würdigt
Philostrat, obwohl er ein umfängliches Werk über die 'Sophisten' seiner Zeit
verfasst, den 'Sophisten' aus Samosata keiner Silbe; im 4. Jh. findet er zwar
eine kurze Erwähnung bei Laktanz (Div. Inst. 1,9,8) und bei Eunapios (Vit.
Soph. 2,1,9 p. 454) und im 5. Jh. bei dem Abt Isidor von Pelusion (Epist. 4,55);
im übrigen aber herrscht altum silentium. Dass er freilich in allen diesen
Jahrhunderten gelesen worden ist, dafür spricht schon die Tatsache, dass seine

Werke bis heute in so grosser Zahl überliefert wurden1; und dass diese Werke
bereits in der Spätantike nicht nur gelesen wurden, sondern ebenfalls bereits
damals - und nicht erst in Byzanz oder in der westeuropäischen Neuzeit2 -
ihrerseits wieder literarische Anregungen ausstrahlten, soll im folgenden an
zwei Werken des 4. Jh. zu zeigen versucht werden. Im einen Fall geht es dabei
um die wahrscheinlich Ende des Jahres 362 im syrischen Antiochia geschriebene

Satire Caesares des Kaisers Julian, eine Schrift, bei der man zwar schon

vor geraumer Zeit auf zahlreiche Parallelen zu Lukian hingewiesen, auf der
anderen Seite aber auch mehrfach energisch bestritten hat, dass sie wirklich
auf lukianisches Vorbild zurückgeht; bei dem anderen Fall hat man an
umfänglicheren lukianischen Einfluss bisher noch kaum gedacht, und zwar
vielleicht deshalb, weil er in die lateinische Literatur der Spätantike führt, nämlich
zu der Invektive In Rufinum des Dichters Claudian. Wenn es sich im folgenden

wahrscheinlich machen lässt, dass Lukians Werk in beiden Fällen wesentliche

Inspirationen geliefert hat, dann hätte der Satiriker aus Samosata schon
in dieser Zeit ein blühenderes Fortleben gehabt, als es bisher den Anschein
hatte3.

* Überarbeitete und um Anmerkungen ergänzte Fassung eines Vortrags, der auf der 21. Tagung
der Mommsen-Gesellschaft in Berlin 1991 gehalten wurde; allen Teilnehmern der anschliessenden

Diskussion sei hiermit für ihre konstruktiven Beiträge gedankt. Zu danken habe ich
ferner der Redaktion des Museum Helveticum - und aus diesem Kreis besonders Thomas
Gelzer - für wertvolle ergänzende Hinweise.

1 Dass das Schriften-Corpus dabei auch noch eine Reihe von Spuria in sich aufnahm, lässt sich
ebenfalls als Zeugnis einer durchaus vorhandenen Attraktivität des Namens Lukian verstehen.

2 Vgl. dazu Chr. Robinson, Lucian and His Influence in Europe (London 1979) 65ff.
3 R. Helm, «Lukianos», RE 13,2 (1927) 1773 führt über die oben im Text Genannten hinaus



Menippeisches in der Spätantike 31

Beginnen wir mit Julians Caesares: Hier deutet, wie ein Durchgang durch
die Schrift zeigen kann, schon beim ersten Blick nicht wenig auf das Vorbild
Lukians hin; das ist bereits von Rudolf Helm umfassend herausgestellt
worden4. Bereits die Einleitung erinnert an lukianische Muster: Der Haupterzählung

ist ein kurzer Dialog zwischen dem Erzähler selbst und einem guten
Bekannten oder Freund vorangestellt (306A-307A)5; ähnliche Einleitungsgespräche

finden sich sowohl im Ikaromenipp als auch in der Nekyomanteia,
zwei Kernstücken in Lukians menippeischem (Euvre, ferner im Nigrinus und
im Symposion; wie der Erzähler im Nigrinus und im Symposion ziert sich auch
der Erzähler Julian am Beginn seiner Caesares, bevor er wirklich mit dem
liOüo«; beginnt, den er erzählen will; und wie sein Pendant im Nigrinus
bekommt er daraufhin von seinem Gesprächspartner vorgehalten, dass er mit
seiner captatio benevolentiae äusserst rhetorisch wirke (vgl. Nigr. 10 - Caes.

307A).
Dann aber geht es doch endlich los: Thema der Erzählung der Caesares ist

ein grosses Festbankett, das der vergöttlichte Romulus-Quirinus anlässlich des
Saturnalienfestes6 den olympischen Göttern und den im Jenseits befindlichen
römischen Kaisern ausrichtet. Es wird zunächst die Herrichtung des Festlokals
für die Götter (oberhalb der Mondsphäre) beschrieben (307B-308D), und
dabei verwendet Julian auffällig viel Raum - nicht weniger als neun Zeilen - für
den Hinweis, dass es bei der Anordnung der Sitz- bzw. Liegegelegenheiten für
die verschiedenen Götter keinerlei Streit und Gezänk gab (308B). Warum
soviel Umschweife um ein so belangloses Detail? Die einleuchtendste Erklärung

ist, dass Julian hier ein satirischer Topos aus dem Zeus Tragodos
vorgeschwebt hat, wo Lukian in extenso vorführt, wie seine Götter anlässlich einer
wichtigen Zusammenkunft um die besten Plätze rangeln (Iup. trag. 7-12).
Solche zankenden Götter waren kaum nach dem Geschmack des Neuplatonikers

Julian; wenn er glaubte, ein solches Detail ausdrücklich zurückweisen zu
müssen, dann offenbar, weil es in seinem literarischen Vorbild ein wichtiges
Element war.

noch die Epistolographen Alkiphron und Aristainetos, die Romanautoren Heliodor und
Achilles Tatios sowie Libanios als wahrscheinliche Rezipienten lukianischen Einflusses an.
Bei den Hetären- und Parasitenbriefen des Alkiphron wurde dies allerdings aufgrund der
unsicheren Datierung Alkiphrons gelegentlich bezweifelt; zu der Nachwirkung Lukians bei
Libanios vgl. R. Förster, «Libaniana», RhM 32 (1877) 88 Anm. 3 und H.-G. Nesselrath,
Lukians Parasitendialog (Berlin/New York 1985) 120 Anm. 398.

Helm, Lucian und Menipp (Leipzig/Berlin 1906) 73-75, vor allem in der langen Anm. 1 auf
S. 74; was Helm hier zusammengetragen hat, kann nur noch in Einzelheiten etwas ergänzt
werden.
Dabei handelt es sich wahrscheinlich um Julians bewährten Ratgeber und Praefectus Praetorio

Orientis 'Sallustius' bzw. Salutius Secundus; vgl. A. H. M. Jones/J. R. Martindale/J. Morris,

The Prosopography ofthe Later Roman Empire I (Cambridge 1971)814-817 (s.v. Saturni-
nius Secundus Salutius 3).

Griechisch Kpövta, daher auch der 'offizielle' Titel der Schrift, Zu|X7töatov f| Kpövta.



32 Heinz-Günther Nesselrath

Nach der Vorstellung der Götter betreten die anderen von Romulus-Qui-
rinus Geladenen die Szene: die römischen Kaiser, die ihrer historischen
Reihenfolge nach - beginnend mit Julius Caesar (308D) und endend mit dem
Usurpator Magnentius (316A), der Julians kaiserlichem Vetter und Vorgänger
Constantius II. in den 350er Jahren zu schaffen machte - aufmarschieren; ihre
Vorstellung bildet den ersten grossen Erzählabschnitt der Caesares. Die Kaiser
bekommen ihre Plätze 'eine Etage tiefer' als die Götter zugewiesen, nämlich in
der sublunaren Sphäre des Himmels (vgl. 307C); obwohl wir uns aber auch
damit noch weit oberhalb der Erde befinden, ist die 'Bühne', auf der sie agieren,

bei Julian zu einer bemerkenswerten Mischung von himmlischem Jenseits
und 'alter' mythischer Unterwelt geworden7: Die Bösewichter Caligula und
Nero können nämlich von hier aus auf direktem Wege in den Tartaros bzw. in
den Kokytos geworfen werden (31 OB, 3IOC); verantwortlich für diese schnell
und energisch durchgreifende Justiz ist zum einen die Göttin AiKn, die
traditionell ihren Platz im Himmel hat8, daneben aber agieren auch Gestalten, die
sonst nur in der Unterwelt zu finden sind: die strafausführenden noivai
(31 OB) und mehrfach der Totenrichter Minos (312D, 313D, 315D). Der jenseitige

Leib des Kaisers Tiberius trägt auf seinem Rücken schlimme Male von
den Verbrechen, die er zu Lebzeiten begangen hat (309C-D) - ein Detail, das
schon im Totengericht des platonischen Gorgias9, dann aber auch in Lukians
Cataplus (Kap. 24.28) zu finden ist. Die schon genannten strafenden noivai
tauchen bei Lukian in der Nekyomanteia (Kap. 11) auf, und von dieser lukiani-
schen Schrift könnte auch eine Episode besonderer Art in Julians Schilderung,
wie die einzelnen Kaiser die Szene betreten, inspiriert sein: Dem Kaiser Aurelian,

den man wegen vieler Mordtaten vor dem Richterstuhl des Minos festzuhalten

versucht, springt der von ihm besonders verehrte Sonnengott bei und
macht geltend, dass Aurelian für seine Taten schon genug gebüsst habe (313D-
314A); ähnlich erhält in Nekyomanteia 13 der syrakusanische Tyrann Dionys
einen Fürsprecher in dem Philosophen Aristipp und kommt deshalb glimpflich

davon10. Diese Einzelheiten zeigen, dass in diesem ersten grösseren
Abschnitt von Julians uütfoc; in der Tat weithin die Atmosphäre eines Totengerichts

herrscht, wie es mehrere von Lukians Schriften schildern. Aber auch
noch eine andere Perspektive kommt hier ins Spiel: Wie erwähnt, sitzen die

7 Bereits vor Julian freilich ist im kaiserzeitlichen Platonismus die Vorstellung anzutreffen,
dass die sublunare Sphäre ein - zumindest temporärer - Aufenthaltsort der menschlichen
Seelen nach dem Tod und damit eine Art Unterweltsbereich ist; vgl. Plut. De facie in orbe
lunae 27 p. 942F und 28 p. 943C (mit weiteren Hinweisen bei H. Cherniss, in: Plutarch's
Moralia Bd. 12, Cambridge, Mass. 1957, ad loca).

8 Vgl. Hesiod, Op. 256-260; Solon fr. 4,14f. West.
9 Plat. Gorg. 524C; vgl. auch Rep. 10.614C.

10 Helm, a.O. (oben Anm. 4) 75 hat bei dem seinen Richtern entlaufenden Aurelian nicht an den
lukianischen Dionys, sondern an den Tyrannen Megapenthes in Catapl. 3f. gedacht;
allerdings nimmt Aurelian erst Reissaus, als er schon vor dem Totengericht steht, Megapenthes
bereits, bevor er überhaupt zu Charons Nachen kommt.



Menippeisches in der Spätantike 33

olympischen Götter ja 'eine Etage höher' (307B-C) und können so die
Gelegenheit wahrnehmen, von dieser 'höheren Warte' aus das sukzessive Sich-Ein-
finden der römischen Kaiser nicht nur zu beobachten, sondern auch ständig
mit mehr oder weniger abschätzigen Bemerkungen zu kommentieren, wobei
sich vor allem der alte Silen hervortut; das erinnert an die Situation in Lukians
Zeus Tragodos, wo die Götter ebenfalls von 'höherer Warte' aus (nämlich vom
Olymp) die beiden philosophischen Kontrahenten Timokles und Damis
beobachten und deren Streitigkeiten kommentieren; das Vorbild von Julians Silen
ist dabei deutlich Lukians Momos11. Beide Hauptkomponenten dieser ersten
grosse Szene der Caesares - die kommentierende göttliche Schau vom Himmel
herab und das Unterweltlich-Totengerichtsartige des Aufmarsches der
römischen Kaiser - haben jedenfalls deutliche Pendants in Schriften Lukians.

Sobald alle Kaiser - oder jedenfalls diejenigen, die nicht bereits sofort
aufgrund ihrer Missetaten des Banketts verwiesen wurden - vollständig anwesend

sind, beginnt der nächste grosse Abschnitt der Caesares (316A): Hermes
verspürt den Wunsch, die versammelten Monarchen in einem Wettkampf auf
die Probe zu stellen, Zeus gefällt dieser Einfall, und Romulus-Quirinus möchte
anschliessend den Sieger dieses Agons als vollwertigen Gott auf Dauer an
seiner Seite installieren. Auf Intervention des Herakles - eines anderen ver-
göttlichten Menschen - hin wird bemerkenswerterweise auch noch Alexander
d.Gr. zu diesem Agon zugelassen (316B-D); und bei den Kaisern selbst einigen
sich die Götter darauf, dass nicht alle, sondern von vornherein nur die
herausragenden an diesem Wettkampf teilnehmen sollen: Julius Caesar, Octavian,
Trajan, dann auch (auf Wunsch des Kronos) Marc Aurel und (auf Wunsch des

Dionysos) Constantin d.Gr. (317A-318A). In 318D-319D proklamiert Hermes
feierlich die Eröffnung des Wettkampfes (so wie er im Zeus Tragodos, Kap. 6,
auch allen Göttern die Anberaumung einer wichtigen Versammlung
proklamiert)12, und mit diesem Wettkampf bekommen die Caesares auf eine längere
Strecke hin (320A-329D) eine neue Atmosphäre: Die sechs Kontrahenten stel-

11 Statt mit Momos wird Silen manchmal eher mit Lukians Darstellung des Menipp verglichen
(vgl. M. D. Gallardp, «Los simposios de Luciano, Ateneo, Metodio y Luciano», Cuadernos de

filologia cläsica 4, 1972, 285); aber weder ist Menipp ein Gott noch ein ständiger Bewohner
des Olymp. Es ist freilich zuzugeben, dass Julians Silen durchaus nicht in allem ein Abbild
von Lukians Momos ist (sonst hätte Julian ja auch bei Momos bleiben können); J. Martin,
Symposion (Paderborn 1931) 232 betont die bei Julian beschriebene homoerotische Hinwendung

Silens zu Dionysos als Hauptunterschied zu Lukians Momos (einen homoerotischen
Zug hat Silen freilich schon im euripideischen Kyklops, V. 553-555). W. Schmid, Gesch. d. Gr.

Litt. 2,2 (München 61924) 1019 hat daraufhingewiesen, dass Silen in Synesios' Laus calvitiei
(6) mit einer neuplatonischen Deutung versehen ist.

12 Es ist immer wieder daraufhingewiesen worden, dass die ersten fünf Anapäste dieser Prokla¬
mation PMG 863) sich - mit dem Unterschied nur eines Wortes (^r)yet statt üp%ei) - auch
in Lukians Demonax (Kap. 65 PMG 865) finden; es ist allerdings fraglich, ob auf diese
Koinzidenz viel zu geben ist, denn in beiden Fällen handelt es sich um die Adaption der zu
Beginn der Olympischen Spiele üblichen Festproklamation (vgl. Philostr. Gymn. 1; vgl. auch
J. Jüthner, Philostratos über Gymnastik, Leipzig/Berlin 1909, z.St. S. 199f).

3 Museum Helveticum



34 Heinz-Günther Nesselrath

len nacheinander in einer Rede ihre eigenen Leistungen heraus und erheben
Anspruch auf den ersten Platz; dieser Vorgang hat ein deutliches Vorbild in
dem 25. [12.] unter den Totengesprächen Lukians, in dem sich ebenfalls
Alexander und der Karthager Hannibal um den Titel des besten Feldherrn streiten
und der hinzukommende Römer Scipio (Africanus maior) das Wortgefecht
schliesslich zugunsten Alexanders entscheidet13. Am deutlichsten ist diese lu-
kianische Konstellation von Julian nachgebildet in den Reden Caesars (320A-
322A) und Alexanders (322A-325C), den beiden ersten Plaidoyers, die am
sorgfältigsten ausgearbeitet und dabei auch gezielt gegeneinander ausgerichtet
sind; dort geht es im Grunde ebenfalls vor allem um die Frage nach dem
besseren Feldherrn.

Mit dieser Redenabfolge ist der Agon aber noch nicht zu Ende: In einem
anschliessenden 'zweiten Durchgang' (329D-335B) werden die Kontrahenten
vielmehr noch in eine Art 'Kreuzverhör' genommen und sollen die grundlegenden

7r.poaipeaei(; ihres Lebens angeben; dieses Frage-und-Antwort-Spiel erinnert

an Lukians Vitarum Audio, wo die Hauptvertreter der einzelnen
philosophischen Richtungen in ganz ähnlicher Weise nach ihren Grundsätzen befragt
werden14. Bis auf das kurze 'Finale' (335C-336C), das Julian in eine bittere
antichristliche Tirade hat ausarten lassen, sind wir damit am Ende der Caesares

angelangt. Es liesse sich noch auf gewisse Einzelheiten hinweisen, in denen
sich ebenfalls lukianische Reminiszenzen verbergen könnten15, aber auch so
dürfte deutlich geworden sein, dass alle grösseren Teile der Caesares bei
Lukian eine Inspirationsquelle finden konnten.

13 Gewisse Parallelen gibt es auch zum 12. [14.] Totengespräch zwischen Alexanderund seinem
Vater, Philipp II. von Makedonien: Wie bei Julian (320C-D) Caesar seinem Gegner Alexander

vorhält, dass er mit den Persern nur verachtenswerte Gegner gehabt habe, tut auch

Philipp diese Gegner als leicht und verachtenswert ab: Ttvcov expärriaac; aü ye ä^iouccxcov
dvSpcöv, öq 5eiAoT<; äei a*jvn.vextfr*c; ...; 'EXkf\vcov Kparetv epyov r\v Mf|5(ov 8e Kai nepacöv
Kai XaXSaicov, xpuaocpöpoov avüpdöTtcov Kai äßptöv, ouk oicrOa chq npö aoü uöptoi uera KAeäp-
Xov äveAüövcec; eKpärr|aav oü8' eig xetpac; ÜTTOuetvävccov eAüelv eKeivcov ...;

14 Ein in mancher Hinsicht ähnliches Frage-und-Antwort-Spiel bietet Plutarchs Convivium Sep¬

tem sapientium in Kap. 7-8 (152E-153D); aber dort ist die Art der Fragen anders, und die
Sieben Weisen treten auch nicht wirklich miteinander in Wettstreit. Bei Julians Vorliebe für
Plutarch ist dessen Einfluss im übrigen nicht ausgeschlossen (Martin [oben Anm. 11] 232 sieht
Plutarchs «Freundschaftspaar Solon-Äsop in dem Verhältnis Dionysos-Seilenos wiederholt»

und weist 232 Anm. 8 auf einige Korrespondenzen zwischen den beiden Schriften hin);
aber sowohl vom Inhalt als auch vom Ablauf her steht diesem Teil der Caesares die Vitarum
Audio erheblich näher.

15 Octavian als "Göttermacher' in 332D mag an die Polemik des Momos gegen neue Götter im
Deorum concilium erinnern und der von Silen in 328C an die Adresse Marc Aureis gerichtete
Stoikerspott an ähnliche Witzeleien Lukians; Martin (oben Anm. 11) 238 hat - obwohl er im
übrigen nicht an lukianischen Einfluss in den Caesares glaubt - in dem so deutlichen Verweis
Julians auf Mithras am Schluss der Satire (336C) einen «Protest gegen die Ausschliessung
der fremdländischen Götter» in Lukians Iup. trag. 8 und Deor. conc. 9 vermutet; d.h. Julian
hätte sich hier ähnlich bewusst gegen sein Vorbild gewandt wie bei der Schilderung, dass die
Götter ohne allen Streit zu Beginn ihre Plätze einnehmen (vgl. oben S. 31).



Menippeisches in der Spätantike 35

Trotz dieser zahlreichen Ähnlichkeiten, die zwischen einer Reihe von
Werken Lukians und den Caesares festzustellen sind, hat aber die Meinung,
dass Julian in seiner Satire auf Lukian zurückgeht, keineswegs ungeteilte
Zustimmung gefunden. Julian selbst, der sonst durchaus nicht darüber schweigt,
welchem Vorbild (etwa Platon oder Plutarch) er folgt, hat mit keiner Silbe

daraufhingewiesen, dass er in den Caesares von Lukian inspiriert sein könnte.
Auf Julians Gründe für ein solches Verhalten ist noch zurückzukommen (vgl.
unten S. 39); jedenfalls war dieses Schweigen eines der Hauptargumente
derjenigen, die Lukians Einfluss auf die Caesares leugneten, und es hat auch den
Befürwortern dieses Einflusses immer zu schaffen gemacht: Derjenige, der am
umfänglichsten und überzeugendsten lukianische Töne in den Caesares
nachgewiesen hat, Rudolf Helm, hat sie doch nur «möglicherweise auf Luciannach-
ahmung» zurückgeführt16; demgegenüber haben sich Wilhelm Schmid in seiner
Literaturgeschichte17 und in neuerer Zeit der Julian-Editor Lacombrade18 und
Jennifer Hall19 entschiedener für eine solche Nachahmung ausgesprochen.
Andere aber wollten die Caesares unmittelbar auf eine Schrift Menipps selbst
zurückführen und stellten Lukians Vermittlerfunktion in Abrede, so vor allem
Johannes Geffcken20 und Joseph Martin21; Martin glaubte sogar, die Caesares

speziell auf Menipps Symposion zurückführen zu können, was freilich bei dem
Wenigen, was über dieses Werk heute noch bekannt ist, ausserordentlich kühn
erscheint22. Nachdem die Frage nach Julians Vorbild zunächst aber zwei so

16 Helm (oben Anm. 4) 73; er zeigt sich auch sonst noch mehrfach unentschieden (74: «Aber es

ist doch möglich, dass Lucian der Vermittler gewesen ist»; 75 Anm. 0: «Ausgeschlossen ist
aber natürlich auch bei Julian nicht, dass er direkt auf Menipp zurückging; denn besondere
deutliche Beziehungen auf Lucian vermag ich weiter nicht zu entdecken. Zitiert hat ihn Julian
nirgends ...»; auch 206 Anm. 4: «Julian, Symposion 317ff. mit dem Wettkampf zwischen
Alexander, Caesar. Oktavian. Trajan. Mark Aurel und Konstantin wage ich nicht als Beweis

für eine solche Szene bei Menipp heranzuziehen, weil die Benutzung Lucians bei ihm
denkbar wäre»); vgl. auch seinen Ä£-Artikel «Lukianos» (oben Anm. 3) 1773.67. Dieses
Schwanken haben andere (vgl. unten Anm. 20 und 21) als Argument gegen eine Lukian-Nach-
ahmung Julians gedeutet.

17 W. Schmid (oben Anm. 11) 1020: «voll von lucianischen Reminiszenzen».
18 L'Empereur Julien, CEuvres completes II 2 (Paris 1964) 26f.
19 J. Hall. Lucian's Satire (New York 1981) 127. Hall nimmt daneben auch noch Einflüsse der

Apocolocyntosis an (vgl. dazu bereits R. Hirzel, Der Dialog II 345).
20 J. Geffcken, «Studien zur griechischen Satire», Neue Jahrbücherfür das klassische Altertum 27

(1911) 477 Anm. 6 und 492; vgl. auch dens.. Kaiser Julianus (Leipzig 1914) 149.

21 A.O. (oben Anm. 11) 233f. und 239.
22 «Über das menippische Gastmahl lässt sich gar nichts sagen» (Geffcken [oben Anm. 20] 480).

Von Menipps Symposion existiert noch ein einziges kurzes Fragment (überliefert bei Ath.
14,629ef: in dem Werk sei ein Tanz namens köouou eK7njpa>aiq erwähnt gewesen): Martin
(oben Anm. 11) 235-240 folgert aus der Gegenüberstellung mit einem anderen Werk
Menipps. dem Arkesilaos. dass Menipps Symposion «ein Symposion der Himmlischen» gewesen
und die gemeinsame Vorlage von Senecas Apocolocyntosis. Lukians Ikaromenipp und Julians
Caesares sei (a.O. 239). Aus dem Arkesilaos ist aber ebenfalls nur noch ein kurzes Fragment -
bei Ath. 14,664e - erhalten, das zwar aus einer Gastmahlssituation stammt, aber kaum über



36 Heinz-Günther Nesselrath

verschiedene Antworten erhalten hatte, wurde sie gar nicht mehr weiter diskutiert,

sondern man gab sich mit halben Lösungen zufrieden oder verzichtete
ganz auf eine weitere Klärung: Selbst Helm, der soviel Lukianisches zu den
Caesares zusammengetragen hatte, wollte ein direktes Zurückgehen Julians
auf Menipp nicht ausschhessen (vgl. oben Anm. 16); und wo in neueren
Publikationen die Frage überhaupt noch auftaucht, belässt man es meist bei einer
unentschiedenen Haltung23. Gelegentlich wird das Problem sogar als mehr
oder weniger irrelevant abgetan; wo man mit lukianischem Einfluss noch rechnet,

wird er eher gering veranschlagt24.
Angesichts dieser Meinungsverschiedenheiten bzw. Unsicherheiten können

einige generelle Überlegungen zu der Frage, wie lange Menipp selbst in der
Antike wohl überhaupt gelesen worden ist, nützlich sein: Lukian selbst gibt zu
verstehen, dass er diesen «alten Kyniker» erst regelrecht wieder habe «ausgraben»

müssen (Bis Acc. 33: Mevuutöv xiva xcov rca^aicöv kuvcov avopo^at;);
doch ist diesem Zeugnis die Ansicht entgegengehalten worden, dass Menipps
Schrifttum zu Lukians Zeit wenigstens gebildeteren Zeitgenossen noch direkt
bekannt gewesen sei25. Wenn man sich jedoch die Bezeugung Menipps und
seiner Werke aus dieser und der darauffolgenden Zeit etwas näher ansieht,
sind Zweifel an einer solchen Ansicht berechtigt. Diejenigen, die in Lukians
Zeit und danach überhaupt noch von Menipp sprechen, lassen sich an den

Fingern einer Hand abzählen: Lukians Zeitgenosse Marc Aurel erwähnt
Menipp zwar einmal kurz in seinen Selbstbetrachtungen (6,47,4), dies aber innerhalb

einer Reihe von Persönlichkeiten, von denen es insgesamt heisst öxi
7r.dAxu KeTvxai; und aus der kurzen Charakteristik, die Marc Aurel dem Menipp
in diesem Zusammenhang zuteilwerden lässt, lässt sich kaum folgern, dass er

den Ablauf des ganzen Werkes Auskunft zu geben vermag. Martins weitreichende Schlüsse

beruhen auf seiner - auf Helm zurückgehenden - weitestgehenden Identifizierung des Schaffens

Lukians mit dem Menipps und nehmen damit den Charakter einer petitio principii an.
23 Vgl. A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur (Bern 31971) 975 («eine Satire in der Art

Menipps»); R. Pack, «Notes on the Caesares of Julian», TAPhA 11 (1946) 151 Anm. 1 zitiert
die skizzierten entgegengesetzten Meinungen ohne eigene Stellungnahme; Gallardo (oben
Anm. 11) 296 referiert ebenfalls beide Positionen ohne wirkliche Entscheidung; G. W. Bower-
sock, «The Emperor Julian on his predecessors», YCIS 27 (1982) 159 spricht sibyllinisch-zwei-
deutig von «... Lucian and Menippus, whose dialogues provided the modeis for Julian's
satire ...»; A. Dihle, Die griechische und lateinische Literatur der Kaiserzeit (München 1989) 463

nennt die Caesares zurückhaltend «eine Satire in der Manier Lukians».
24 So bei B. Baldwin, «The Caesares of Julian», A7'o60(1978)449: «there has been too much talk

of Menippan [sie] satire and Lucian»; Baldwin (ebd.) rechnet mit «reminiscences of the

Dialogues ofthe Dead Yet such effects do not make the Caesares a Lucianic satire Julian
probably had some acquaintance with the satirist, albeit overt echoes are not abundant.» Die
in der zugehörigen Fussnote (4) angeführten Stellen sind in der Tat nicht aussagekräftig, oft
allerdings auch nur unkritisch aus den Fussnoten der Julian-Ausgabe von Wilmer Cave

Wright, Loeb Class. Library Bd. 2 (London 1913) 343ff. übernommen. Zuletzt hat auch J.

Bouffartigue. L Empereur Julien et la culture de son temps (Paris 1992) 294-296 und 397-400
den nachprüfbaren Einfluss Lukians auf Julian als eher gering veranschlagt.

25 Hall (oben Anm. 19) 68f.



Menippeisches in der Spätantike 37

ihn selbst noch gelesen hat; die an dieser Stelle versammelten Namen konnten
jedem Kompendium entnommen werden. Der gleichfalls zeitgenössische Gellius

führt Menipp einmal innerhalb einer Reihe berühmter Philosophen an, die
ihre Laufbahn als Sklaven begonnen hätten (2,18,7), und das gleiche Detail
liest man bei dem wohl etwas späteren Diogenes Laertius (6,99), der dazu zwei
Quellenautoren nennt: einen irgendwann vorher in der Kaiserzeit anzusetzenden

Achaikos ev 'Hüikoic, und den im 1. Jh. v.Chr. Philosophengeschichte
schreibenden Diokles von Magnesia. Einer von den beiden (oder ein vergleichbarer

Autor)26 könnte auch der Gewährsmann des Gellius gewesen sein; jedenfalls

spricht weder bei ihm noch bei Diogenes Laertius irgendetwas dafür, dass
diese biographischen Angaben mit Menipp-Lektüre zusammenhängen. Für
weitere (im übrigen höchst zweifelhafte) Details aus Menipps Leben nennt
Diogenes Laertius an der genannten Stelle den in peripatetischer Tradition
stehenden Hermipp von Alexandria (fr. 39 Wehrli) als Quelle27; an einer anderen

Stelle allerdings scheint er sogar ein Stück aus Menipps Aioyevooc, npaorc;
zu zitieren (6,29), doch nennt er gleich anschliessend die Aioyevouc; npaorc;
eines (nicht weiter bekannten) Eubulos, der also der Vermittler des Menipp-
Passus gewesen sein könnte. Diogenes Laertius ist auch sonst nicht als 'Selbstleser',

sondern als Kompilator bekannt; und in der Tat gibt es zumindest ein
Indiz dafür, dass er auch in diesem Fall Menipp nicht selbst gelesen hat: hätte
er es getan, dann würde die Aioyevooc; npaoicj mit einiger Wahrscheinlichkeit
in dem Schriftenverzeichnis auftauchen, das er in 6,101 von Menipp bietet;
dort aber fehlt sie.

Dann bleibt als einziger Autor, der etwas von Menipp in der Kaiserzeit
zitiert, noch der um 200 schreibende Athenaeus: l,32e (wo nur die Athenaeus-
Epitome erhalten ist) wird innerhalb einer Übersicht über verschiedene
Weinsorten im Zusammenhang mit dem Wein von Myndos bemerkt, dass Menipp
diese Stadt ä^uo7iöxic; genannt habe; 14,629ef heisst es innerhalb eines Referats

über verschiedene Arten von Tänzen, Menipp habe in seinem Zuurcöoiov
einen Tanz namens köouou eKmjpcüorc; erwähnt28; und 14,664e dient ein
wörtliches Zitat aus Menipps 'ApKeoiXaoq dazu, eine längere, vor allem aus
Komödienstellen bestehende Belegreihe zum Gebrauch des Wortes jiaxxün abzurunden.

An dieser Stelle wird am deutlichsten, dass alle diese Zitate schon vorher
beieinander standen und nicht erst durch umfängliche eigene Lektüre von

26 Die Schrift Fiept töv ev TtatSeia 8ia7tpeyävTü)v Soütaov des Hermippos von Berytos scheidet
hier wahrscheinlich deswegen aus, weil er wohl nicht vor dem späteren 2. Jh. v.Chr. geschrieben

haben kann (vgl. W. Schmid [oben Anm. 11] 868).
27 Zu den Quellen von Diogenes Laertius' Menipp-Biographie vgl. W. Crönert, Kolotes und

Menedemos (München 1906) 2 (mit Nachtrag S. 173).
28 Vgl. dazu K. Latte, De saltationibus Graecorum (Giessen 1913) lff. (Latte vergleicht ein

Referat über Tanzarten bei Poll. 4,99ff, das in manchem auffallende Übereinstimmungen
mit der Athenaeus-Partie zeigt und damit auf eine gemeinsame Quelle hindeutet; S. 3f.

speziell zu dem Menipp-Passus; S. 6 stimmt Latte der Ansicht Früherer zu, dass Ath.
14,629cff. aus dem Grammatiker Tryphon stammt).



38 Heinz-Günther Nesselrath

Athenaeus zusammengetragen wurden; er zitiert selber zwei etwas frühere
Autoren, die ihm dieses Material wahrscheinlich an die Hand gegeben haben:
mehrfach einen im 1. Jh. v.Chr. schreibenden Artemidor (mit '0\|/apxuxiKai
rXwoaai) und den aus der frühen Kaiserzeit stammenden Lexikographen
Dorotheos von Askalon sogar mit dem speziellen Werk üepi 'Avxupdvouc; Kai 7tepi

ifjc; 7rapä xoT<; vecoxepoic; kcöuikoTc; uaTTÜnc;. Aber auch an den beiden zuvor
genannten Athenaeus-Stellen spricht die ganze Art und Weise der dortigen
Referate dafür, dass Athenaeus sich aus schon vorhandenen lexikalischen
Übersichten bediente und dabei die Belege aus Menipp einfach mit übernahm.

Das Ergebnis dieser Übersicht: ausserhalb Lukians gibt es in seiner und
der folgenden Zeit (bis hin zu Julian) keinen einzigen sicheren Beleg dafür,
dass Menipps Werk wirklich noch selbst gelesen wurde. Dabei spielte sicher
auch eine Rolle, dass Menipp schon rein stilistisch in eine Zeit gehörte (nämlich

die des sich der Koine bedienenden Hellenismus), die in dem seit Beginn
der Kaiserzeit immer mächtiger auftretenden Attizismus einfach als überholt
galt; es ist ja kein Zufall, dass uns nur noch ganz wenige Prosaschriften aus
dieser Zeit in einiger Vollständigkeit überliefert sind. Vielleicht ist auch
Lukian nur deshalb auf Menipp besonders aufmerksam geworden, weil dieser
Autor aus der näheren Umgebung seiner syrischen Heimat stammte; nachdem
Lukian Menippeisches in wendiges, untadeliges kaiserzeitliches Attisch umgesetzt

hatte, war jedenfalls für alle Späteren erst recht kein Anlass mehr vorhanden,

auf den stilistisch überholten Vorgänger zurückzugreifen29.
Neben diesen allgemeinen Überlegungen, die die Möglichkeit, dass Autoren

nach Lukian noch auf Menipp zurückgegriffen hätten, bereits recht gering
erscheinen lassen, kann man weitere Argumente für diese These vielleicht auch
aus der näheren Betrachtung zumindest einiger der Elemente gewinnen, in
denen Julians Darstellung lukianischen Vorbildern zu entsprechen scheint.
Die Verfechter der Meinung, dass die Caesares noch auf Menipp selbst zurückgehen,

müssen annehmen, dass alle diese Entsprechungen auch schon bei
Menipp existiert haben; diese Annahme ist aber in vielen Fällen nur als unbeweisbare

Hypothese möglich30 und sogar ausgesprochen unwahrscheinlich in anderen,

wo sich charakteristische Elemente am sinnvollsten gerade als
Weiterentwicklungen Lukians gegenüber Menipp - soweit man auf diesem unsicheren
Gebiet überhaupt Aussagen machen kann - erklären lassen: Der Rede-Agon
der sechs Monarchen um die Spitzenstellung hat. wie schon gesagt, ein
deutliches Vorbild in einem lukianischen Totengespräch; die Totengespräche aber

29 Auch die Entwicklung des Prosimetrums könnte dafür sprechen, dass ein Autor wie Julian
sich an Lukian und nicht mehr an Menipp orientierte: Wenn der Vergleich mit den Römern
Varro und Seneca hier einigermassen stichhaltig ist. muss der originale Menipp viel mehr
dichterische Einlagen (seien es Parodien schon vorhandener Verse oder auch neu geschaffene)
enthalten haben als sein Nachgestalter Lukian: bei Julian nimmt sich der Anteil der Verseinlagen

innerhalb der Caesares ähnlich reduziert aus.
30 Mit solchen Hypothesen argumentiert z.B. Martin (oben Anm. 11) 234 und 239.



Menippeisches in der Spätantike 39

scheinen eine aus der satirischen Unterweltsdarstellung Menipps entwickelte
eigenständige Form zu sein, die vor Lukian in der antiken Literatur nicht
anzutreffen ist31. Auch die an die Vitarum Audio erinnernde Befragung der
Teilnehmer des Agons setzt wohl die weitere Ausformung eines ursprünglich
menippischen Einfalls durch Lukian voraus: Was Menipp in der Aioyevoix;
7rpaoTc; an einem Philosophen vorführte, spielte Lukian in der Vitarum Audio
an allen philosophischen Sekten durch, und eben diese Befragung in Serie
findet sich dann auch bei Julian.

Es bleibt aber noch die Frage: Warum hat Julian seine Inspirationsquelle
Lukian nicht offen genannt? Der wichtigste Grund dürfte in der weltanschaulichen

Ausrichtung des Kaisers liegen32: Innerhalb seines neuplatonischen
Gedankengebäudes hat Julian bis zu einem gewissen Grad auch die Aussagen
anderer philosophischer Schulen akzeptiert (namentlich Aristotelisches und
Stoisches), die Ansichten der Skeptiker aber und der Epikureer mehrfach
scharf abgelehnt33; wenn aber Lukian überhaupt Sympathien für bestimmte
philosophische Richtungen äussert, so gehen sie gerade in epikureische und
skeptische Richtung. Damit konnte Julian gar nicht anders als den Samosaten-
ser entschieden ablehnen; das brauchte ihn freilich nicht daran zu hindern, ihn
zu lesen. Auch in anderen Fällen nämlich scheint Julian Inspirationen aus
Lektüre bezogen zu haben, die er nicht explizit würdigt, z.B. aus den Aithiopika

des Heliodor, aus denen er die Ekphrasis einer Belagerung gut für eine
ähnliche Schilderung in seiner ersten Lobrede auf Kaiser Constantius II.
gebrauchen konnte34. Lukian mag für Julian ähnlich leichte - und kaum weiter
ernstzunehmende - Kost wie Heliodor gewesen sein (und sei es nur, um sich
die Langeweile seiner Internierungsjahre auf Macellum zu vertreiben); auf

31 «Menippische Satiren sind diese 'Totengespräche' nicht... Wohl aber fanden wir, dass sie auf
dem Boden der Menippnachahmung erwachsen sind»; so Helm (oben Anm. 4) 213, der auf
den Seiten davor (190ff.) zeigt, wie Lukian aus menippischen Anregungen (aber auch anderen

Vorbildern) das Corpus seiner Dialogi mortuorum als dann weit in die Weltliteratur hinein
fortwirkende Gattung herausgebildet hat. Man könnte diese Totengespräche auch als Verbindung

menippeischer Thematik mit platonischer Dialogform und damit als etwas für Lukian
recht Typisches ansehen; und die Kontrahenten, die Lukian gerade in seinem 25. Totengespräch

mit epideiktischen Selbst-Enkomien gegeneinander antreten lässt, konnte Menipp ja
zu zwei Dritteln noch gar nicht kennen. Zwar hat man verschiedentlich von diesem Gespräch
auf eine ähnliche Szene schon bei Menipp geschlossen, aber hier ist Helm (oben Anm. 4) 206

Anm. 4 mit Recht vorsichtiger.
32 Vgl. dazu Lacombrade (oben Anm. 18) 27: «II [= Julian] ne pouvait se reclamer de cette

mauvaise lecture [= der menippeischen Schriften Lukians] pour des raisons trop evidentes,
l'esprit negateur du sophiste de Samosate allant ä l'encontre de ses convictions profondes.»

33 Zu Julians Ablehnung der Skeptiker und Epikureer vgl. vor allem seine Bemerkung in Fragm.
Epist. 30IC: Mn,xe 'EittKOÜpeiog eioixco Xöyoq uf|xe noppcbvetoc;- f]8r| uev yäp Kal/hq 7totf|-

oavxec; ot t)eoi Kai ävr]pf|Kacnv, coaxe eK^einetv Kai rä nke.loi.ci tcov ßtßWcov. Zu Epikur vgl.
ferner Julians Äusserungen in npöc; toüc; ä7rai5eüxooc; KÜvac; 195B, Ad Themist. 255B-C und
259B sowie Eic; xf)v ur*xepa xcöv t)etov 162A.

34 Vgl. dazu N. Holzberg, Der antike Roman (München/Zürich 1986) 12lf. mit weiteren Litera¬

turhinweisen; Bouffartigue (oben Anm. 24) 532 mit Anm. 98.



40 Heinz-Günther Nesselrath

jeden Fall zeigen die Caesares, auch wenn sie in manchem viel schwerfälliger
wirken als die satirischen Skizzen des Samosatensers, doch fast in jedem ihrer
Abschnitte lukianisches Erbe.

Auf der lateinischen Seite der spätantiken Literaturgeschichte denkt man
bei dem Stichwort 'Menippeische Satire' in der Regel nur an Martianus Capel-
las De nuptiis Mercurii et Philologiae und an Boethius' De consolationephilosophiae,

vornehmlich didaktisch ausgerichtete Werke also, die man sich am
ehesten in der Tradition der Menippeen Varros, kaum dagegen der Satiren
Lukians zu denken hat. Dennoch gibt es auch im lateinischen Bereich in der
Spätantike zumindest ein Werk, das bei näherem Hinsehen in manchen
Komponenten von Lukian inspiriert sein könnte: das zwischen 395 und 397
entstandene Invektivgedicht des Dichters Claudian gegen den oströmischen
Machthaber Rufinus, in dem nicht formal, aber inhaltlich einige nicht unwichtige

Partien an Menippeen Lukians erinnern, und zwar die, die an einem
typisch menippeischen Ort, im Hades, spielen. In keinem anderen zeitpolitischen

Gedicht Claudians35 spielt die Unterwelt eine so grosse Rolle wie in der
Rufinus-Invektive; in diesem Orcus, der mit allen bekannten Details der antiken

Mythologie ausgestattet ist, ist sowohl die umfangreiche erste Szene des

ersten Rufinus-Buches (V. 25-122) als auch die ähnlich ausführliche letzte des
zweiten (V. 454-527) angesiedelt; der Hades stellt mithin den Rahmen des von
Claudian geschilderten Geschehens dar, das vom Aufstieg des Rufinus am Hof
von Konstantinopel bis zu seinem Sturz und Tod reicht. Was nun die grosse
Schlussszene im zweiten Buch betrifft, in der der Bösewicht Rufinus nach
seinem Ableben vor den Totenrichter Minos gelangt und von diesem zur Strafe
für seine Schandtaten auf alle Zeit in den untersten Winkel des Barathron
verdammt wird, so hat man hier bisher auf Parallelen zur Apocolocyntosis
Senecas hingewiesen, an deren Ende auch der tote Claudius vor den unterweltlichen

Richterstuhl gezogen und für seine Missetaten bestraft wird (Kap. 14-
15)36. In der Tat ist auffällig, wie sowohl in der Apocolocyntosis als auch bei
Claudian der zu richtende Bösewicht am Ende eine unerwartet andere Strafe
bekommt als die, auf die das Gerichtsverfahren zunächst zuzulaufen scheint:
Claudius wird zuerst dazu verdammt, auf ewig mit einem durchlöcherten
Würfelbecher spielen zu müssen, dann aber dem Kaiser Caligula als Sklave
zugesprochen, der ihn gleich weiter 'verschenkt'; bei Rufinus macht man sich
zunächst darauf gefasst, ihn für seine Verbrechen bald in irgendein hässliches

35 De raptu Proserpinae ist - als mythologisches Gedicht - natürlich ein anderer Fall.
36 Vgl. den Kornmentar von H. Levy zu Claudians Rufinus-Gedicht, S. 209f. und 214. Auch

andere haben n Senecas Apocolocyntosis ein wesentliches Vorbild für die letzte grosse Szene

der Rufinus-Ir ektive gesehen: vgl. A. Kurfess, «Zu Claudius Claudianus' Invektiven», Hermes

76 (1941) 9-' P. L. Schmidt, Politik und Dichtung in der Panegyrik Claudians (Konstanz
1976) 60: S. Ko r, Die Invektive in der griechischen und römischen Literatur (Meisenheim
am Glan 1980) 3.



Menippeisches in der Spätantike 41

Tier verwandelt zu sehen, da Claudian einen ausführlichen Exkurs über solche
strafenden Metempsychosen gibt, kurz bevor die Verhandlung gegen Rufinus
beginnt (V. 480-493); aber dann erfolgt statt dessen die bereits erwähnte Ver-
stossung ins unterste Barathron (V. 520-527). Es bleibt freilich zu beachten,
dass bei Claudian vor diesem d7üpoo8ÖKT)xov das Urteil noch nicht gesprochen
ist, während bei Seneca ein schon gesprochenes Urteil ganz unerwartet
umgewandelt wird; es könnte also sein, dass die Analogie zwischen Seneca und
Claudian nur eine zufällige ist und nicht dadurch zustandekam, dass Claudian
sich von der Apocolocyntosis hätte inspirieren lassen; und diese Erwägung
gewinnt an Plausibilität dadurch, dass es auch ganz greifbare Unterschiede
zwischen Senecas und Claudians Unterwelt gibt: In der Apocolocyntosis wird
das Totengericht von Aeacus geleitet, bei Claudian ist Aeacus dagegen der
'Türhüter' der Unterwelt (neben Cerberus), und die Richterpflichten obliegen
hier dem Minos (und dem Rhadamanthys). Diese Konstellation konnte Claudian

nicht bei Seneca, aber in anderen, und zwar griechischen satirischen
Behandlungen der mythischen Unterwelt finden: Bereits in den Fröschen des

Aristophanes tritt ein Hades-Türhüter auf, der zwar nicht im Dramentext
selbst, aber dann später in den Sprecherzuweisungen einer Reihe von
Handschriften als Aiakos identifiziert ist37. Wie weit diese Identifikation des i)o-
poopöc; in der Text-Geschichte zurückreicht, ist wohl nicht mehr genauer zu
bestimmen, aber sie dürfte in der frühen Kaiserzeit bereits existiert haben:
Bereits bei dem Mythographen Apollodor, der wohl am ehesten im 1. oder
2. Jh. n.Chr. seine Bibliotheke verfasst hat38, ist Aiakos der Verwahrer der
Schlüssel zur Unterwelt (Bibl. 3,159), und die Rolle des Türstehers hat er dann
eben auch und mehrfach in den Unterweltsdarstellungen Lukians (vgl. Catapl.
4, Lud. 439, Nee. 8); die eigentlichen Totenrichter sind bei Lukian wie bei
Claudian Minos und Rhadamanthys (beide in gleichberechtigter Position
Lud. 7; Nee. 11-13 ist Minos der alleinige oder jedenfalls der Hauptrichter, da
Rhadamanthys nur einmal kurz Nee. 10 erwähnt ist40). Andere Elemente der
Unterweltsbeschreibung vom Ende des zweiten Rufinus-Buches finden sich
sowohl bei Seneca als auch bei Lukian, namentlich der 'Empfang', der dem
toten Tyrannen (Claudius bei Seneca, Megapenthes in Lukians Cataplus, Rufinus

bei Claudian) von seinen einstigen Opfern bereitet wird.
37 Vgl. hierzu jetzt K. Dover, Aristophanes Frogs, ed. with introd. and comm. (Oxford 1993)

50-55.
38 Zur Datierung Apollodors vgl. J. G. Frazer, Apollodorus, The Library, vol. 1 (London/New

York 1921) ix-xvi; M. Van der Valk, «On Apollodori Bibliotheca», REG 71 (1958) 167 hält
das spätere 1. Jh. v.Chr. für möglich, das 1. Jh. n.Chr. jedoch für das wahrscheinlichste.

39 Hier hat bereits Birt im Testimonienapparat seiner Claudian-Ausgabe darauf hingewiesen,
dass wie bei Claudian (Rufin. 2,456f.) Aiakos und Kerberos als Eingangswächter zusammen
genannt sind.

40 Umgekehrt ist in Catapl. 13.18 und 23-29 Rhadamanthys der einzige Totenrichter, und
Minos taucht nicht auf. Hat Claudian seine eigene Gestaltung des Totengerichts - Minos als

erster Richter, Rhadamanthys in einer benachbarten «zweiten Kammer» (Rufin. 2,476-480) -
vielleicht aus diesen «Variationen» bei Lukian zusammengesetzt?



42 Heinz-Günther Nesselrath

Es hat nun früher auch die Vermutung gegeben, dass Claudian die satirischen

Inspirationen seiner Unterweltsbeschreibung nicht aus Seneca und
Lukian separat, sondern aus einer ihnen gemeinsamen Quelle bezogen habe41;

aber die skizzierten Widersprüche bei der personellen Besetzung des Totengerichts

lassen dies kaum zu. Lukian muss also als ein durchaus wahrscheinliches
Vorbild für Claudian betrachtet werden, und die Stellen, wo er für Claudian
Pate gestanden haben könnte, lassen sich durch einen Blick auf das erste Rufi-
nus-Buch noch vermehren; denn wie schon gesagt, spielt nicht nur das Ende
des von Claudian in der Rufinus-Invektive dargestellten Geschehens in der
Unterwelt, sondern auch sein Anfang: Die erste grosse Szene des ersten Buches
beschreibt in kräftig-düsteren Farben ein concilium deforme (V. 28), eine
Versammlung der Unterwelts-Ungeheuer, einberufen von der Furie Allecto, der
die Zustände auf Erden zu glücklich sind und die da dringend Abhilfe schaffen
möchte (V. 45-65). Auf Allectos Klagen weiss schliesslich ihre 'Kollegin' Me-

gaera Rat: Sie schlägt vor, ihren persönlichen Zögling Rufinus - der sogar sie

selbst noch an schändlichen Listen übertreffe - nach Konstantinopel zu senden
und dort sein unheilvolles Werk tun zu lassen (V. 66-115). In der darauf
folgenden Abstimmung findet Megaeras Vorschlag überwältigende Zustimmung:

Orantem sequitur clamor cundaeque profanas / porrexere manus inven-
taque tristia laudant (V. 116f.).

Was Claudian in dieser Szene beschreibt, könnte man als die Übertragung
eines epischen concilium deorum in die Unterwelt bezeichnen, angereichert
mit Zügen, die an eine antike Volksversammlung erinnern (vgl. in V. 68-73
das Gemurmel der erregten Menge, nachdem Allecto ihre Eröffnungsrede
gehalten hat, und vor allem die 'demokratische' Zustimmung durch %eipoxovetv
im Anschluss an Megaeras Vorschlag in den oben zitierten Versen 116f). Es

gibt in der mir bekannten antiken Literatur nur noch eine weitere Stelle, die
eine unterweltliche 'Volksversammlung' beschreibt: der Kyniker Menipp
erlebt sie in Lukians Nekyomanteia (Kap. 19-20), nachdem er lebend in den
Hades hinabgestiegen ist, um dort über einige ihn bewegende philosophische
Streitfragen Klarheit zu erhalten; der in dieser Volksversammlung
eingebrachte Vorschlag - ein Psephisma gegen die Reichen - wird wie in der
Rufinus-Invektive durch allgemeine %eipoxovia verabschiedet, und in diesem
Psephisma ist darüber hinaus für die Reichen gerade eine solche strafende Met-
empsychose (Verwandlung in Esel, die sich 250000 Jahre lang mit Lasten
abschinden sollen) anvisiert, wie sie in dem erwähnten Exkurs am Ende von

41 Vgl. I. Levy. La legende de Pythagore de Grece en Palestine (Paris 1927) 121 f.; 121 Anm. 2 ist

er sogar der Meinung, dass Claudians Totengerichtsschilderung direkt auf die seriöse Vorlage
von Menipps Nekyia, die er bei Herakleides Pontikos oder in dessen Umfeld lokalisiert,
zurückgreift: «Ainsi seulement s'explique la reunion dans son recit d'elements disperses entre
Lucien et Virgile.» Ist es nicht wesentlich näherliegend anzunehmen, dass Claudian diese

Elemente einfach aus der Lektüre Vergils (den er mit Sicherheit gelesen hat) und Lukians
kombinierte?



Menippeisches in der Spätantike 43

Rufinus II mit weiteren Beispielen ausgeführt wird. Claudian konnte bei
Lukian also Anregungen nicht nur für sein abschliessendes Totengericht, sondern
auch für sein einleitendes concilium deforme finden.

Und vielleicht erklärt ein Rückgriff auf Lukians menippeische Satiren
auch ein bestimmtes Detail im Prooemium des ersten Buchs der Rufinus-In-
vektive (V. 1-24): Dort legt sich Claudian die alte Streitfrage vor, ob der Lauf
der Welt von einer alles überwachenden gerechten Vorsehung bestimmt werde
(die stoische Auffassung) oder ob da nur zufällige Konfigurationen von Atomen

eine Rolle spielten, ohne dass göttliche Mächte an dem Geschehen Anteil
nähmen (die epikureische Auffassung); die Tatsache aber, dass ein Bösewicht
wie Rufinus nun doch sein verdientes Ende gefunden hat, gibt dem Dichter
dann wieder den Glauben an die göttliche Vorsehung zurück. Für die in diesen
Versen skizzierte 'weltanschauliche Alternative' gibt es in der lateinischen
Literatur mehrere prominente Vorbilder; Birt weist in seinem Testimonien-
apparat u.a. auf ein Chorlied in Senecas Phaedra (959-988) und auf das
Prooemium des 2. Lucan-Buches hin42. Was diesen Vorbildern aber fehlt, ist die
explizite Wendung ins Persönliche, die Claudian diesen Gedanken in seinem
Prooemium gibt: Saepe mihi dubiam traxit sententia mentem (dann auch
zum Abschluss des Prooemiums: iam non ad culmina rerum / iniustos crevisse

queror, V. 21 f.). Eine solche 'persönliche Betroffenheit' von philosophischen
Fragen zeigt nun aber auch Lukians Menipp, nicht nur in der bereits mehrfach
angeführten Nekyomanteia43, sondern auch im Ikaromenipp44; und in beiden
Fällen lässt diese persönliche Betroffenheit Menipp zu aussergewöhnlichen
Mitteln greifen: In der Nekyomanteia geht er in die Unterwelt, weil er mit den
verschiedenen Weltmodellen, die ihm die Philosophen anbieten, nicht
zurechtkommt; im Ikaromenipp fliegt er aus dem gleichen Grund sogar hinauf
zum Götterhimmel. In beiden Fällen beginnt die satirische Darstellung mit
einer ganz persönlichen Aporie; und Claudian stellt eine ähnliche, als 'persönlich'

zumindest ausgegebene, Aporie an den Beginn der Rufinus-Invektive.
Sowohl Einleitung als auch Rahmenhandlung dieser Invektive weisen also

Züge auf, zu denen Lukians Menippeen Claudian anregen konnten. Bei einem
Dichter, der aus dem ägyptischen Alexandria stammte45 und die Jahre seiner
Heranbildung (auch und gerade, was die literarischen Impulse zum eigenen

42 H. Funke, Papers of the Liverpool Latin Seminar 5 (1985) 360-362 zieht als Vorbild für
Claudians Prooemium auch Eur. Hipp. 1104-1117 in Betracht; doch sind die Entsprechungen

vager als in den oben genannten Textstellen.
43 Nee. 3: ev ueyciXT) oüv Ka*3eiaxf)Keiv äucpißo^ig, oük ei8cb<; ö xt xpnaaiunv euaoxco, als er

feststellt, dass das Götterverhalten in den grossen alten Dichtungen und die Moralgebote der

Gesetzgeber einander widersprechen; auch 4: ercet 8e 5iT*KÖpot)v kzX.
44 Icar. 4-8.
45 Vielleicht macht die Tatsache, dass auch Lukian in seinem späteren Leben (vielleicht in den

170er Jahren) eine gewisse Zeit (die in ihrer Länge nicht mehr genauer bestimmbar ist) in
Ägypten und doch auch wohl in Alexandria verbrachte, die Vermutung noch plausibler, dass

man später dort seine Schriften lesen konnte.



44 Heinz-Günther Nesselrath: Menippeisches in der Spätantike

Dichten betrifft) in diesem Zentrum griechischer Literatur durchlebte, bevor
er in den lateinischen Westen ging und dort die römische Epik zu neuem
Leben brachte - bei einem solchen Mann wäre es geradezu verwunderlich,
wenn er nicht auch mit der griechischen menippeischen Tradition in Berührung

gekommen wäre; und bei ihm, der ungefähr eine Generation später als

Julian lebte und schrieb, wäre es noch unwahrscheinlicher, wenn er dabei auf
den bereits über 600 Jahre toten Menipp angewiesen gewesen wäre und nicht
vielmehr zu dem gegriffen hätte, der zwar in dieser Zeit immer noch weitgehend

totgeschwiegen, aber offenbar gelesen wurde: Lukian.


	Menippeisches in der Spätantike : von Lukian zu Julians Caesares und zu Claudians In Rufinum

