Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 51 (1994)

Heft: 1

Artikel: Menippeisches in der Spatantike : von Lukian zu Julians Caesares und
zu Claudians In Rufinum

Autor: Nesselrath, Heinz-Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menippeisches in der Spatantike:
Von Lukian zu Julians Caesares und zu Claudians In Rufinum

Von Heinz-Giinther Nesselrath, Bern

Wollte man die Wirkung des Satirikers Lukian iiber seine Zeit hinaus
allein nach den Zeugnissen bestimmen, die ihn explizit zur Kenntnis nehmen,
so miisste man annehmen, dass diese Wirkung bis zur Zeit des byzantinischen
Patriarchen Photios nur eine dusserst bescheidene war: Im 3. Jh. wiirdigt Phi-
lostrat, obwohl er ein umfangliches Werk iiber die ‘Sophisten’ seiner Zeit
verfasst, den ‘Sophisten’ aus Samosata keiner Silbe; im 4. Jh. findet er zwar
eine kurze Erwdhnung bei Laktanz (Div. Inst. 1,9,8) und bei Eunapios (Vit.
Soph. 2,1,9 p. 454) und im 5. Jh. bei dem Abt Isidor von Pelusion (Epist. 4,55),
im iibrigen aber herrscht altum silentium. Dass er freilich in allen diesen
Jahrhunderten gelesen worden ist, dafiir spricht schon die Tatsache, dass seine
Werke bis heute in so grosser Zahl iiberliefert wurden!; und dass diese Werke
bereits in der Spdtantike nicht nur gelesen wurden, sondern ebenfalls bereits -
damals - und nicht erst in Byzanz oder in der westeuropiischen Neuzeit? -
ihrerseits wieder literarische Anregungen ausstrahlten, soll im folgenden an
zwei Werken des 4. Jh. zu zeigen versucht werden. Im einen Fall geht es dabei
um die wahrscheinlich Ende des Jahres 362 im syrischen Antiochia geschrie-
bene Satire Caesares des Kaisers Julian, eine Schrift, bei der man zwar schon
vor geraumer Zeit auf zahlreiche Parallelen zu Lukian hingewiesen, auf der
anderen Seite aber auch mehrfach energisch bestritten hat, dass sie wirklich
auf lukianisches Vorbild zuriickgeht; bei dem anderen Fall hat man an um-
fanglicheren lukianischen Einfluss bisher noch kaum gedacht, und zwar viel-
leicht deshalb, weil er in die lateinische Literatur der Spatantike fiihrt, ndmlich
zu der Invektive In Rufinum des Dichters Claudian. Wenn es sich im folgen-
den wahrscheinlich machen ladsst, dass Lukians Werk in beiden Fillen wesent-
liche Inspirationen geliefert hat, dann hitte der Satiriker aus Samosata schon
in dieser Zeit ein blithenderes Fortleben gehabt, als es bisher den Anschein
hatte?.

* Uberarbeitete und um Anmerkungen erginzte Fassung eines Vortrags, der auf der 21. Tagung
der Mommsen-Gesellschaft in Berlin 1991 gehalten wurde; allen Teilnehmern der anschlies-
senden Diskussion sei hiermit fiir ihre konstruktiven Beitrdge gedankt. Zu danken habe ich
ferner der Redaktion des Museum Helveticum - und aus diesem Kreis besonders Thomas
Gelzer - fiir wertvolle erginzende Hinweise.

1 Dass das Schriften-Corpus dabei auch noch eine Reihe von Spuria in sich aufnahm, ldsst sich
ebenfalls als Zeugnis einer durchaus vorhandenen Attraktivitdt des Namens Lukian verste-
hen.

2 Vgl. dazu Chr. Robinson, Lucian and His Influence in Europe (London 1979) 65ff.

3 R. Helm, «Lukianos», RE 13,2 (1927) 1773 fiihrt iiber die oben im Text Genannten hinaus



Menippeisches in der Spatantike 31

Beginnen wir mit Julians Caesares: Hier deutet, wie ein Durchgang durch
die Schrift zeigen kann, schon beim ersten Blick nicht wenig auf das Vorbild
Lukians hin; das ist bereits von Rudolf Helm umfassend herausgestellt wor-
den*. Bereits die Einleitung erinnert an lukianische Muster: Der Haupterzih-
lung ist ein kurzer Dialog zwischen dem Erzdhler selbst und einem guten
Bekannten oder Freund vorangestellt (306A-307A)>; dhnliche Einleitungsge-
spriche finden sich sowohl im Ikaromenipp als auch in der Nekyomanteia,
zwel Kernstiicken in Lukians menippeischem (Euvre, ferner im Nigrinus und
im Symposion; wie der Erzdhler im Nigrinus und im Symposion ziert sich auch
der Erzdhler Julian am Beginn seiner Caesares, bevor er wirklich mit dem
povog beginnt, den er erzdhlen will; und wie sein Pendant im Nigrinus be-
kommt er darauthin von seinem Gesprachspartner vorgehalten, dass er mit
seiner captatio benevolentiae dusserst rhetorisch wirke (vgl. Nigr. 10 — Caes.
307A).

Dann aber geht es doch endlich los: Thema der Erzdhlung der Caesares ist
ein grosses Festbankett, das der vergottlichte Romulus-Quirinus anlésslich des
Saturnalienfestes® den olympischen Géttern und den im Jenseits befindlichen
romischen Kaisern ausrichtet. Es wird zundchst die Herrichtung des Festlokals
fiir die Gotter (oberhalb der Mondsphére) beschrieben (307B-308D), und da-
bei verwendet Julian auffdllig viel Raum - nicht weniger als neun Zeilen — fiir
den Hinweis, dass es bei der Anordnung der Sitz- bzw. Liegegelegenheiten fiir
die verschiedenen Goétter keinerlei Streit und Gezdnk gab (308B). Warum
soviel Umschweife um ein so belangloses Detail? Die einleuchtendste Erkli-
rung ist, dass Julian hier ein satirischer Topos aus dem Zeus Tragodos vorge-
schwebt hat, wo Lukian in extenso vorfiihrt, wie seine Gotter anlasslich einer
wichtigen Zusammenkunft um die besten Pldtze rangeln (Jup. trag. 7-12).
Solche zankenden Gotter waren kaum nach dem Geschmack des Neuplatoni-
kers Julian; wenn er glaubte, ein solches Detail ausdriicklich zuriickweisen zu
miissen, dann offenbar, weil es in seinem literarischen Vorbild ein wichtiges
Element war.

noch die Epistolographen Alkiphron und Aristainetos, die Romanautoren Heliodor und
Achilles Tatios sowie Libanios als wahrscheinliche Rezipienten lukianischen Einflusses an.
Bei den Hetdren- und Parasitenbriefen des Alkiphron wurde dies allerdings aufgrund der
unsicheren Datierung Alkiphrons gelegentlich bezweifelt; zu der Nachwirkung Lukians bei
Libanios vgl. R. Forster, «Libaniana», RhM 32 (1877) 88 Anm. 3 und H.-G. Nesselrath,
Lukians Parasitendialog (Berlin/New York 1985) 120 Anm. 398.

4 Helm, Lucian und Menipp (Leipzig/Berlin 1906) 73-75, vor allem in der langen Anm. 1 auf
S. 74; was Helm hier zusammengetragen hat, kann nur noch in Einzelheiten etwas ergianzt
werden.

5 Dabei handelt es sich wahrscheinlich um Julians bewdhrten Ratgeber und Praefectus Praeto-
rio Orientis ‘Sallustius’ bzw. Salutius Secundus; vgl. A. H. M. Jones/J. R. Martindale/J. Mor-
ris, The Prosopography of the Later Roman Empire 1 (Cambridge 1971) 814-817 (s.v. Saturni-
nius Secundus Salutius 3).

6 Griechisch Kpdvia, daher auch der ‘offizielle’ Titel der Schrift, Tvunooiov fj Kpovia.



32 Heinz-Giinther Nesselrath

Nach der Vorstellung der Gotter betreten die anderen von Romulus-Qui-
rinus Geladenen die Szene: die romischen Kaiser, die ihrer historischen Rei-
henfolge nach - beginnend mit Julius Caesar (308D) und endend mit dem
Usurpator Magnentius (316A), der Julians kaiserlichem Vetter und Vorginger
Constantius II. in den 350er Jahren zu schaffen machte — aufmarschieren; ihre
Vorstellung bildet den ersten grossen Erzdhlabschnitt der Caesares. Die Kaiser
bekommen ihre Plédtze ‘eine Etage tiefer’ als die Gotter zugewiesen, namlich in
der sublunaren Sphire des Himmels (vgl. 307C); obwohl wir uns aber auch
damit noch weit oberhalb der Erde befinden, ist die ‘Biihne’, auf der sie agie-
ren, bei Julian zu einer bemerkenswerten Mischung von himmlischem Jenseits
und ‘alter’ mythischer Unterwelt geworden’: Die Bosewichter Caligula und
Nero konnen namlich von hier aus auf direktem Wege in den Tartaros bzw. in
den Kokytos geworfen werden (310B, 310C); verantwortlich fiir diese schnell
und energisch durchgreifende Justiz ist zum einen die Go6ttin Aikm, die tradi-
tionell ihren Platz im Himmel hat®, daneben aber agieren auch Gestalten, die
sonst nur in der Unterwelt zu finden sind: die strafausfiihrenden Ilowai
(310B) und mehrfach der Totenrichter Minos (312D, 313D, 315D). Der jensei-
tige Leib des Kaisers Tiberius trdgt auf seinem Riicken schlimme Male von
den Verbrechen, die er zu Lebzeiten begangen hat (309C-D) - ein Detail, das
schon im Totengericht des platonischen Gorgias®, dann aber auch in Lukians
Cataplus (Kap. 24.28) zu finden ist. Die schon genannten strafenden ITowvai
tauchen bei Lukian in der Nekyomanteia (Kap. 11) auf, und von dieser lukiani-
schen Schrift kdnnte auch eine Episode besonderer Art in Julians Schilderung,
wie die einzelnen Kaiser die Szene betreten, inspiriert sein: Dem Kaiser Aure-
lian, den man wegen vieler Mordtaten vor dem Richterstuhl des Minos festzu-
halten versucht, springt der von ihm besonders verehrte Sonnengott bei und
macht geltend, dass Aurelian fiir seine Taten schon genug gebiisst habe (313D-
314A); dhnlich erhilt in Nekyomanteia 13 der syrakusanische Tyrann Dionys
einen Fiirsprecher in dem Philosophen Aristipp und kommt deshalb glimpf-
lich davon!®. Diese Einzelheiten zeigen, dass in diesem ersten grosseren Ab-
schnitt von Julians pdvog in der Tat weithin die Atmosphére eines Totenge-
richts herrscht, wie es mehrere von Lukians Schriften schildern. Aber auch
noch eine andere Perspektive kommt hier ins Spiel: Wie erwihnt, sitzen die

7 Bereits vor Julian freilich ist im kaiserzeitlichen Platonismus die Vorstellung anzutreffen,
dass die sublunare Sphire ein — zumindest temporidrer — Aufenthaltsort der menschlichen
Seelen nach dem Tod und damit eine Art Unterweltsbereich ist; vgl. Plut. De facie in orbe
lunae 27 p. 942F und 28 p. 943C (mit weiteren Hinweisen bei H. Cherniss, in: Plutarch’s
Moralia Bd. 12, Cambridge, Mass. 1957, ad locc.).

8 Vgl. Hesiod, Op. 256-260; Solon fr. 4,14f. West.

9 Plat. Gorg. 524C; vgl. auch Rep. 10,614C.

10 Helm, a.O. (oben Anm. 4) 75 hat bei dem seinen Richtern entlaufenden Aurelian nicht an den
lukianischen Dionys, sondern an den Tyrannen Megapenthes in Catapl. 3f. gedacht; aller-
dings nimmt Aurelian erst Reissaus, als er schon vor dem Totengericht steht, Megapenthes
bereits, bevor er iiberhaupt zu Charons Nachen kommt.



Menippeisches in der Spitantike 33

olympischen Gotter ja ‘eine Etage hoher’ (307B—C) und konnen so die Gele-
genheit wahrnehmen, von dieser ‘hGheren Warte’ aus das sukzessive Sich-Ein-
finden der romischen Kaiser nicht nur zu beobachten, sondern auch stindig
mit mehr oder weniger abschitzigen Bemerkungen zu kommentieren, wobei
sich vor allem der alte Silen hervortut; das erinnert an die Situation in Lukians
Zeus Tragodos, wo die Gotter ebenfalls von ‘hoherer Warte’ aus (ndmlich vom
Olymp) die beiden philosophischen Kontrahenten Timokles und Damis beob-
achten und deren Streitigkeiten kommentieren; das Vorbild von Julians Silen
ist dabei deutlich Lukians Momos!!. Beide Hauptkomponenten dieser ersten
grosse Szene der Caesares — die kommentierende gottliche Schau vom Himmel
herab und das Unterweltlich-Totengerichtsartige des Aufmarsches der romi-
schen Kaiser — haben jedenfalls deutliche Pendants in Schriften Lukians.
Sobald alle Kaiser — oder jedenfalls diejenigen, die nicht bereits sofort
aufgrund ihrer Missetaten des Banketts verwiesen wurden — vollstindig anwe-
send sind, beginnt der nichste grosse Abschnitt der Caesares (316A): Hermes
verspiirt den Wunsch, die versammelten Monarchen in einem Wettkampf auf
die Probe zu stellen, Zeus gefillt dieser Einfall, und Romulus-Quirinus mochte
anschliessend den Sieger dieses Agons als vollwertigen Gott auf Dauer an
seiner Seite installieren. Auf Intervention des Herakles — eines anderen ver-
gottlichten Menschen — hin wird bemerkenswerterweise auch noch Alexander
d.Gr. zu diesem Agon zugelassen (316B-D); und bei den Kaisern selbst einigen
sich die Gotter darauf, dass nicht alle, sondern von vornherein nur die heraus-
ragenden an diesem Wettkampf teilnehmen sollen: Julius Caesar, Octavian,
Trajan, dann auch (auf Wunsch des Kronos) Marc Aurel und (auf Wunsch des
Dionysos) Constantin d.Gr. (317A-318A). In 318D-319D proklamiert Hermes
feierlich die Er6ffnung des Wettkampfes (so wie er im Zeus Tragodos, Kap. 6,
auch allen Gottern die Anberaumung einer wichtigen Versammlung prokla-
miert)'?, und mit diesem Wettkampf bekommen die Caesares auf eine lingere
Strecke hin (320A-329D) eine neue Atmosphéare: Die sechs Kontrahenten stel-

11 Statt mit Momos wird Silen manchmal eher mit Lukians Darstellung des Menipp verglichen
(vgl. M. D. Gallardo, «Los simposios de Luciano, Ateneo, Metodio y Luciano», Cuadernos de
filologia clasica 4, 1972, 285); aber weder ist Menipp ein Gott noch ein stindiger Bewohner
des Olymp. Es ist freilich zuzugeben, dass Julians Silen durchaus nicht in allem ein Abbild
von Lukians Momos ist (sonst hitte Julian ja auch bei Momos bleiben konnen); J. Martin,
Symposion (Paderborn 1931) 232 betont die bei Julian beschriebene homoerotische Hinwen-
dung Silens zu Dionysos als Hauptunterschied zu Lukians Momos (einen homoerotischen
Zug hat Silen freilich schon im euripideischen Kyklops, V. 553-555). W. Schmid, Gesch. d. Gr.
Litt. 2,2 (Miinchen 1924) 1019 hat darauf hingewiesen, dass Silen in Synesios’ Laus calvitiei
(6) mit einer neuplatonischen Deutung versehen ist.

12 Es ist immer wieder darauf hingewiesen worden, dass die ersten fiinf Anapiste dieser Prokla-
mation (= PMG 863) sich — mit dem Unterschied nur eines Wortes (Afjyet statt dpyet) — auch
in Lukians Demonax (Kap. 65 = PMG 865) finden; es ist allerdings fraglich, ob auf diese
Koinzidenz viel zu geben ist, denn in beiden Fillen handelt es sich um die Adaption der zu
Beginn der Olympischen Spiele iiblichen Festproklamation (vgl. Philostr. Gymn. 7; vgl. auch
J. Jiithner, Philostratos iiber Gymnastik, Leipzig/Berlin 1909, z.St. S. 199f.).

3 Museum Helveticum



34 Heinz-Giinther Nesselrath

len nacheinander in einer Rede ihre eigenen Leistungen heraus und erheben
Anspruch auf den ersten Platz; dieser Vorgang hat ein deutliches Vorbild in
dem 25. [12.] unter den Totengesprichen Lukians, in dem sich ebenfalls Alex-
ander und der Karthager Hannibal um den Titel des besten Feldherrn streiten
und der hinzukommende Romer Scipio (Africanus maior) das Wortgefecht
schliesslich zugunsten Alexanders entscheidet!?. Am deutlichsten ist diese lu-
kianische Konstellation von Julian nachgebildet in den Reden Caesars (320A-
322A) und Alexanders (322A-325C), den beiden ersten Plaidoyers, die am
sorgféltigsten ausgearbeitet und dabei auch gezielt gegeneinander ausgerichtet
sind; dort geht es im Grunde ebenfalls vor allem um die Frage nach dem
besseren Feldherrn.

Mit dieser Redenabfolge ist der Agon aber noch nicht zu Ende: In einem
anschliessenden ‘zweiten Durchgang’ (329D-335B) werden die Kontrahenten
vielmehr noch in eine Art ‘Kreuzverhor’ genommen und sollen die grundlegen-
den mpoarpécerc ihres Lebens angeben; dieses Frage-und-Antwort-Spiel erin-
nert an Lukians Vitarum Auctio, wo die Hauptvertreter der einzelnen philoso-
phischen Richtungen in ganz dhnlicher Weise nach ihren Grundsédtzen befragt
werden!4. Bis auf das kurze ‘Finale’ (335C-336C), das Julian in eine bittere
antichristliche Tirade hat ausarten lassen, sind wir damit am Ende der Caesa-
res angelangt. Es liesse sich noch auf gewisse Einzelheiten hinweisen, in denen
sich ebenfalls lukianische Reminiszenzen verbergen kdénnten!s, aber auch so
diirfte deutlich geworden sein, dass alle grosseren Teile der Caesares bei Lu-
kian eine Inspirationsquelle finden konnten.

13 Gewisse Parallelen gibt es auch zum 12. [14.] Totengesprdch zwischen Alexander und seinem
Vater, Philipp II. von Makedonien: Wie bei Julian (320C-D) Caesar seinem Gegner Alexan-
der vorhilt, dass er mit den Persern nur verachtenswerte Gegner gehabt habe, tut auch
Philipp diese Gegner als leicht und verachtenswert ab: Tivov ékpdtnoag o¥ ye aopdyov
avdpdv, Og dethoig Gel ouvmvéxOng ...; EAMvov kpateiv Epyov fv ... MAdwv 8¢ kai [lepodv
xai XaAdaimv, xpucoedpmv avipdrmv kai aBpdv, odk olova b tpd cob popiot petd KAedp-
X0V aveAVdVTeg Ekpatnoayv ovd’ €ig YXEIPUG VIOUELVAVTOV EAVETV EKEIVQV ...;

14 Ein in mancher Hinsicht dhnliches Frage-und-Antwort-Spiel bietet Plutarchs Convivium sep-
tem sapientium in Kap. 7-8 (152E-153D); aber dort ist die Art der Fragen anders, und die
Sieben Weisen treten auch nicht wirklich miteinander in Wettstreit. Bei Julians Vorliebe fiir
Plutarch ist dessen Einfluss im iibrigen nicht ausgeschlossen (Martin [oben Anm. 11] 232 sieht
Plutarchs «Freundschaftspaar Solon-Asop ... in dem Verhiltnis Dionysos—Seilenos ... wieder-
holt» und weist 232 Anm. 8 auf einige Korrespondenzen zwischen den beiden Schriften hin);
aber sowohl vom Inhalt als auch vom Ablauf her steht diesem Teil der Caesares die Vitarum
Auctio erheblich naher.

15 Octavian als ‘Go6ttermacher’ in 332D mag an die Polemik des Momos gegen neue Goétter im
Deorum concilium erinnern und der von Silen in 328C an die Adresse Marc Aurels gerichtete
Stoikerspott an dhnliche Witzeleien Lukians; Martin (oben Anm. 11) 238 hat — obwohl er im
ibrigen nicht an lukianischen Einfluss in den Caesares glaubt - in dem so deutlichen Verweis
Julians auf Mithras am Schluss der Satire (336C) einen «Protest ... gegen die Ausschliessung
der fremdlandischen Gotter» in Lukians Jup. trag. 8 und Deor. conc. 9 vermutet; d.h. Julian
hitte sich hier dhnlich bewusst gegen sein Vorbild gewandt wie bei der Schilderung, dass die
Gotter ohne allen Streit zu Beginn ihre Pldtze einnehmen (vgl. oben S. 31).



Menippeisches in der Spatantike 35

Trotz dieser zahlreichen Ahnlichkeiten, die zwischen einer Reihe von
Werken Lukians und den Caesares festzustellen sind, hat aber die Meinung,
dass Julian in seiner Satire auf Lukian zuriickgeht, keineswegs ungeteilte Zu-
stimmung gefunden. Julian selbst, der sonst durchaus nicht dariiber schweigt,
welchem Vorbild (etwa Platon oder Plutarch) er folgt, hat mit keiner Silbe
darauf hingewiesen, dass er in den Caesares von Lukian inspiriert sein konnte.
Auf Julians Griinde fiir ein solches Verhalten ist noch zuriickzukommen (vgl.
unten S. 39); jedenfalls war dieses Schweigen eines der Hauptargumente derje-
nigen, die Lukians Einfluss auf die Caesares leugneten, und es hat auch den
Befiirwortern dieses Einflusses immer zu schaffen gemacht: Derjenige, der am
umfdnglichsten und iiberzeugendsten lukianische Tone in den Caesares nach-
gewiesen hat, Rudolf Helm, hat sie doch nur «méglicherweise auf Luciannach-
ahmungy zuriickgefiihrt'®; demgegeniiber haben sich Wilhelm Schmid in seiner
Literaturgeschichte!” und in neuerer Zeit der Julian-Editor Lacombrade!® und
Jennifer Hall!® entschiedener fiir eine solche Nachahmung ausgesprochen. An-
dere aber wollten die Caesares unmittelbar auf eine Schrift Menipps selbst
zuriickfiihren und stellten Lukians Vermittlerfunktion in Abrede, so vor allem
Johannes Geffcken?® und Joseph Martin?!'; Martin glaubte sogar, die Caesares
speziell auf Menipps Symposion zuriickfiihren zu konnen, was freilich bei1 dem
Wenigen, was iiber dieses Werk heute noch bekannt ist, ausserordentlich kiihn
erscheint?2. Nachdem die Frage nach Julians Vorbild zunichst aber zwei so

16 Helm (oben Anm. 4) 73; er zeigt sich auch sonst noch mehrfach unentschieden (74: «Aber es
ist doch mdglich, dass Lucian der Vermittler gewesen ist»; 75 Anm. 0: «Ausgeschlossen ist
aber natiirlich auch bei Julian nicht, dass er direkt auf Menipp zuriickging; denn besondere
deutliche Beziehungen auf Lucian vermag ich weiter nicht zu entdecken. Zitiert hat ihn Julian
nirgends ...»; auch 206 Anm. 4: «Julian, Symposion 317ff. mit dem Wettkampf zwischen
Alexander, Caesar, Oktavian, Trajan, Mark Aurel und Konstantin wage ich nicht als Beweis
fiir eine solche Szene bei Menipp heranzuziehen, weil ... die Benutzung Lucians bei ihm
denkbar wire»); vgl. auch seinen RE-Artikel «Lukianos» (oben Anm. 3) 1773,67. Dieses
Schwanken haben andere (vgl. unten Anm. 20 und 21) als Argument gegen eine Lukian-Nach-
ahmung Julians gedeutet.

17 W. Schmid (oben Anm. 11) 1020: «voll von lucianischen Reminiszenzeny.

18 L’Empereur Julien, (Euvres completes 11 2 (Paris 1964) 26f.

19 J. Hall, Lucian’s Satire (New York 1981) 127. Hall nimmt daneben auch noch Einfliisse der
Apocolocyntosis an (vgl. dazu bereits R. Hirzel, Der Dialog 11 345).

20 J. Geffcken, «Studien zur griechischen Satire», Neuwe Jahrbiicher fiir das klassische Altertum 27
(1911) 477 Anm. 6 und 492; vgl. auch dens., Kaiser Julianus (Leipzig 1914) 149.

21 A.O. (oben Anm. 11) 233f. und 239.

22 «Uber das menippische Gastmahl l4sst sich gar nichts sagen» (Geffcken [oben Anm. 20] 480).
Von Menipps Symposion existiert noch ein einziges kurzes Fragment (iiberliefert bei Ath.
14,629¢f: in dem Werk sei ein Tanz namens kOopov £KTUpWOLS erwidhnt gewesen); Martin
(oben Anm. 11) 235-240 folgert aus der Gegeniiberstellung mit einem anderen Werk Me-
nipps, dem Arkesilaos, dass Menipps Symposion «ein Symposion der Himmlischen» gewesen
und die gemeinsame Vorlage von Senecas Apocolocyntosis, Lukians Tkaromenipp und Julians
Caesares sei (a.0. 239). Aus dem Arkesilaos ist aber ebenfalls nur noch ein kurzes Fragment —
bei Ath. 14,664¢ — erhalten, das zwar aus einer Gastmahlssituation stammt, aber kaum iiber



36 Heinz-Giinther Nesselrath

verschiedene Antworten erhalten hatte, wurde sie gar nicht mehr weiter disku-
tiert, sondern man gab sich mit halben Losungen zufrieden oder verzichtete
ganz auf eine weitere Klarung: Selbst Helm, der soviel Lukianisches zu den
Caesares zusammengetragen hatte, wollte ein direktes Zuriickgehen Julians
auf Menipp nicht ausschliessen (vgl. oben Anm. 16); und wo in neueren Publi-
kationen die Frage iiberhaupt noch auftaucht, beldsst man es meist bei einer
unentschiedenen Haltung??. Gelegentlich wird das Problem sogar als mehr
oder weniger irrelevant abgetan; wo man mit lukianischem Einfluss noch rech-
net, wird er eher gering veranschlagt®*,

Angesichts dieser Meinungsverschiedenheiten bzw. Unsicherheiten kon-
nen einige generelle Uberlegungen zu der Frage, wie lange Menipp selbst in der
Antike wohl iiberhaupt gelesen worden ist, niitzlich sein: Lukian selbst gibt zu
verstehen, dass er diesen «alten Kyniker» erst regelrecht wieder habe «ausgra-
ben» miissen (Bis Acc. 33: Mévirmov Tva TAV TOAUDY KOVDV ... Avopv&ag);
doch ist diesem Zeugnis die Ansicht entgegengehalten worden, dass Menipps
Schrifttum zu Lukians Zeit wenigstens gebildeteren Zeitgenossen noch direkt
bekannt gewesen sei®>. Wenn man sich jedoch die Bezeugung Menipps und
seiner Werke aus dieser und der darauffolgenden Zeit etwas naher ansieht,
sind Zweifel an einer solchen Ansicht berechtigt. Diejenigen, die in Lukians
Zeit und danach iiberhaupt noch von Menipp sprechen, lassen sich an den
Fingern einer Hand abzihlen: Lukians Zeitgenosse Marc Aurel erwihnt Me-
nipp zwar einmal kurz in seinen Selbstbetrachtungen (6,47,4), dies aber inner-
halb einer Reihe von Personlichkeiten, von denen es insgesamt heisst Ott
naiot kelvtay, und aus der kurzen Charakteristik, die Marc Aurel dem Menipp
in diesem Zusammenhang zuteilwerden lisst, ldsst sich kaum folgern, dass er

den Ablauf des ganzen Werkes Auskunft zu geben vermag. Martins weitreichende Schliisse
beruhen auf seiner — auf Helm zuriickgehenden - weitestgehenden Identifizierung des Schaf-
fens Lukians mit dem Menipps und nehmen damit den Charakter einer petitio principii an.

23 Vgl. A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur (Bern 31971) 975 («eine Satire in der Art
Menipps»); R. Pack, «Notes on the Caesares of Julian», TAPhA 77 (1946) 151 Anm. 1 zitiert
die skizzierten entgegengesetzten Meinungen ohne eigene Stellungnahme; Gallardo (oben
Anm. 11) 296 referiert ebenfalls beide Positionen ohne wirkliche Entscheidung; G. W. Bower-
sock, «The Emperor Julian on his predecessors», YCIS 27 (1982) 159 spricht sibyllinisch-zwei-
deutig von «... Lucian and Menippus, whose dialogues provided the models for Julian’s sa-
tire ...»; A. Dihle, Die griechische und lateinische Literatur der Kaiserzeit (Miinchen 1989) 463
nennt die Caesares zuriickhaltend «eine Satire in der Manier Lukians».

24 So bei B. Baldwin, «The Caesares of Julian», K/io 60 (1978) 449: «there has been too much talk
of Menippan [sic] satire and Lucian»; Baldwin (ebd.) rechnet mit «reminiscences of the
Dialogues of the Dead ... Yet such effects do not make the Caesares a Lucianic satire ... Julian
probably had some acquaintance with the satirist, albeit overt echoes are not abundant.» Die
in der zugehorigen Fussnote (4) angefiihrten Stellen sind in der Tat nicht aussagekriftig, oft
allerdings auch nur unkritisch aus den Fussnoten der Julian-Ausgabe von Wilmer Cave
Wright, Loeb Class. Library Bd. 2 (London 1913) 343ff. iibernommen. Zuletzt hat auch J.
Bouffartigue, L’Empereur Julien et la culture de son temps (Paris 1992) 294-296 und 397-400
den nachpriifbaren Einfluss Lukians auf Julian als eher gering veranschlagt.

25 Hall (oben Anm. 19) 68f.



Menippeisches in der Spitantike 37

1hn selbst noch gelesen hat; die an dieser Stelle versammelten Namen konnten
jedem Kompendium entnommen werden. Der gleichfalls zeitgenossische Gel-
lius fiihrt Menipp einmal innerhalb einer Reihe beriihmter Philosophen an, die
ihre Laufbahn als Sklaven begonnen hitten (2,18,7), und das gleiche Detail
liest man bei dem wohl etwas spateren Diogenes Laertius (6,99), der dazu zwei
Quellenautoren nennt: einen irgendwann vorher in der Kaiserzeit anzusetzen-
den Achaikos €¢v 'HUwkoi¢ und den im 1. Jh. v.Chr. Philosophengeschichte
schreibenden Diokles von Magnesia. Einer von den beiden (oder ein vergleich-
barer Autor)?® konnte auch der Gewidhrsmann des Gellius gewesen sein; jeden-
falls spricht weder bei ihm noch bei Diogenes Laertius irgendetwas dafiir, dass
diese biographischen Angaben mit Menipp-Lektiire zusammenhéngen. Fiir
weitere (im iibrigen hochst zweifelhafte) Details aus Menipps Leben nennt
Diogenes Laertius an der genannten Stelle den in peripatetischer Tradition
stehenden Hermipp von Alexandria (fr. 39 Wehrli) als Quelle?’; an einer ande-
ren Stelle allerdings scheint er sogar ein Stiick aus Menipps Atoyévoug Ipdoic
zu zitieren (6,29), doch nennt er gleich anschliessend die Atoyévoug Ipdoig
eines (nicht weiter bekannten) Eubulos, der also der Vermittler des Menipp-
Passus gewesen sein konnte. Diogenes Laertius ist auch sonst nicht als ‘Selbst-
leser’, sondern als Kompilator bekannt; und in der Tat gibt es zumindest ein
Indiz dafiir, dass er auch in diesem Fall Menipp nicht selbst gelesen hat: hitte
er es getan, dann wiirde die Atoyévoug Ilpdolg mit einiger Wahrscheinlichkeit
in dem Schriftenverzeichnis auftauchen, das er in 6,101 von Menipp bietet;
dort aber fehlt sie.

Dann bleibt als einziger Autor, der etwas von Menipp in der Kaiserzeit
zitiert, noch der um 200 schreibende Athenaeus: 1,32e (wo nur die Athenaeus-
Epitome erhalten ist) wird innerhalb einer Ubersicht iiber verschiedene Wein-
sorten im Zusammenhang mit dem Wein von Myndos bemerkt, dass Menipp
diese Stadt aApondtic genannt habe; 14,629¢f heisst es innerhalb eines Refe-
rats iiber verschiedene Arten von Tdnzen, Menipp habe in seinem XZvunodciov
einen Tanz namens kOcpov £EKTOpwolc erwdhnt?®; und 14,664e dient ein wort-
liches Zitat aus Menipps ‘Apkeciiaog dazu, eine ldngere, vor allem aus Komo-
dienstellen bestehende Belegreihe zum Gebrauch des Wortes patton abzurun-
den. An dieser Stelle wird am deutlichsten, dass alle diese Zitate schon vorher
beieinander standen und nicht erst durch umfingliche eigene Lektiire von

26 Die Schrift ITepi 1@®v év taideig Sranpeydviov doviwv des Hermippos von Berytos scheidet
hier wahrscheinlich deswegen aus, weil er wohl nicht vor dem spiteren 2. Jh. v.Chr. geschrie-
ben haben kann (vgl. W. Schmid [oben Anm. 11] 868).

27 Zu den Quellen von Diogenes Laertius’ Menipp-Biographie vgl. W. Cronert, Kolotes und
Menedemos (Miinchen 1906) 2 (mit Nachtrag S. 173).

28 Vgl. dazu K. Latte, De saltationibus Graecorum (Giessen 1913) 1ff. (Latte vergleicht ein
Referat iiber Tanzarten bei Poll. 4,99ff., das in manchem auffallende Ubereinslimmungen
mit der Athenaeus-Partie zeigt und damit auf eine gemeinsame Quelle hindeutet; S. 3f.
speziell zu dem Menipp-Passus; S. 6 stimmt Latte der Ansicht Friiherer zu, dass Ath.
14,629cff. aus dem Grammatiker Tryphon stammt).



38 Heinz-Giinther Nesselrath

Athenaeus zusammengetragen wurden; er zitiert selber zwei etwas friihere Au-
toren, die ihm dieses Material wahrscheinlich an die Hand gegeben haben:
mehrfach einen im 1. Jh. v.Chr. schreibenden Artemidor (mit 'Owyaptotikai
I'A\®ooot) und den aus der frithen Kaiserzeit stammenden Lexikographen Do-
rotheos von Askalon sogar mit dem speziellen Werk Ilepi 'Avtipdvoug kal mepl
¢ mapa T0lg VEMTEPOLG KMUIKOTG patTing. Aber auch an den beiden zuvor
genannten Athenaeus-Stellen spricht die ganze Art und Weise der dortigen
Referate dafiir, dass Athenaeus sich aus schon vorhandenen lexikalischen
Ubersichten bediente und dabei die Belege aus Menipp einfach mit iibernahm.

Das Ergebnis dieser Ubersicht: ausserhalb Lukians gibt es in seiner und
der folgenden Zeit (bis hin zu Julian) keinen einzigen sicheren Beleg dafiir,
dass Menipps Werk wirklich noch selbst gelesen wurde. Dabei spielte sicher
auch eine Rolle, dass Menipp schon rein stilistisch in eine Zeit gehorte (ndm-
lich die des sich der Koine bedienenden Hellenismus), die in dem seit Beginn
der Kaiserzeit immer méachtiger auftretenden Attizismus einfach als iiberholt
galt; es ist ja kein Zufall, dass uns nur noch ganz wenige Prosaschriften aus
dieser Zeit in einiger Vollstandigkeit iiberliefert sind. Vielleicht ist auch Lu-
kian nur deshalb auf Menipp besonders aufmerksam geworden, weil dieser
Autor aus der ndheren Umgebung seiner syrischen Heimat stammte; nachdem
Lukian Menippeisches in wendiges, untadeliges kaiserzeitliches Attisch umge-
setzt hatte, war jedenfalls fiir alle Spateren erst recht kein Anlass mehr vorhan-
den, auf den stilistisch iiberholten Vorginger zuriickzugreifen®.

Neben diesen allgemeinen Uberlegungen, die die Moglichkeit, dass Auto-
ren nach Lukian noch auf Menipp zuriickgegriffen hétten, bereits recht gering
erscheinen lassen, kann man weitere Argumente fiir diese These vielleicht auch
aus der ndheren Betrachtung zumindest einiger der Elemente gewinnen, in
denen Julians Darstellung lukianischen Vorbildern zu entsprechen scheint.
Die Verfechter der Meinung, dass die Caesares noch auf Menipp selbst zuriick-
gehen, miissen annehmen, dass alle diese Entsprechungen auch schon bei Me-
nipp existiert haben; diese Annahme ist aber in vielen Fillen nur als unbeweis-
bare Hypothese moglich3? und sogar ausgesprochen unwahrscheinlich in ande-
ren, wo sich charakteristische Elemente am sinnvollsten gerade als Weiterent-
wicklungen Lukians gegeniiber Menipp - soweit man auf diesem unsicheren
Gebiet iiberhaupt Aussagen machen kann - erkldren lassen: Der Rede-Agon
der sechs Monarchen um die Spitzenstellung hat, wie schon gesagt, ein deut-
liches Vorbild in einem lukianischen Totengesprich; die Totengespriche aber

29 Auch die Entwicklung des Prosimetrums konnte dafiir sprechen, dass ein Autor wie Julian
sich an Lukian und nicht mehr an Menipp orientierte: Wenn der Vergleich mit den Romern
Varro und Seneca hier einigermassen stichhaltig ist, muss der originale Menipp viel mehr
dichterische Einlagen (seien es Parodien schon vorhandener Verse oder auch neu geschaffene)
enthalten haben als sein Nachgestalter Lukian; bei Julian nimmt sich der Anteil der Versein-
lagen innerhalb der Caesares dhnlich reduziert aus.

30 Mit solchen Hypothesen argumentiert z.B. Martin (oben Anm. 11) 234 und 239.



Menippeisches in der Spétantike 39

scheinen eine aus der satirischen Unterweltsdarstellung Menipps entwickelte
eigenstindige Form zu sein, die vor Lukian in der antiken Literatur nicht
anzutreffen ist®!. Auch die an die Vitarum Auctio erinnernde Befragung der
Teilnehmer des Agons setzt wohl die weitere Ausformung eines urspriinglich
menippischen Einfalls durch Lukian voraus: Was Menipp in der Atoyévoug
npdolg an einem Philosophen vorfiihrte, spielte Lukian in der Vitarum Auctio
an allen philosophischen Sekten durch, und eben diese Befragung in Serie
findet sich dann auch bei Julian.

Es bleibt aber noch die Frage: Warum hat Julian seine Inspirationsquelle
Lukian nicht offen genannt? Der wichtigste Grund diirfte in der weltanschau-
lichen Ausrichtung des Kaisers liegen32: Innerhalb seines neuplatonischen Ge-
dankengebdudes hat Julian bis zu einem gewissen Grad auch die Aussagen
anderer philosophischer Schulen akzeptiert (namentlich Aristotelisches und
Stoisches), die Ansichten der Skeptiker aber und der Epikureer mehrfach
scharf abgelehnt33; wenn aber Lukian iiberhaupt Sympathien fiir bestimmte
philosophische Richtungen &dussert, so gehen sie gerade in epikureische und
skeptische Richtung. Damit konnte Julian gar nicht anders als den Samosaten-
ser entschieden ablehnen; das brauchte ihn freilich nicht daran zu hindern, ihn
zu lesen. Auch in anderen Fillen ndmlich scheint Julian Inspirationen aus
Lektiire bezogen zu haben, die er nicht explizit wiirdigt, z.B. aus den Aithio-
pika des Heliodor, aus denen er die Ekphrasis einer Belagerung gut fiir eine
dhnliche Schilderung in seiner ersten Lobrede auf Kaiser Constantius II. ge-
brauchen konnte3*. Lukian mag fiir Julian dhnlich leichte — und kaum weiter
ernstzunehmende — Kost wie Heliodor gewesen sein (und sei es nur, um sich
die Langeweile seiner Internierungsjahre auf Macellum zu vertreiben); auf

31 «Menippische Satiren sind diese ‘Totengespriche’ nicht ... Wohl aber fanden wir, dass sie auf
dem Boden der Menippnachahmung erwachsen sind»; so Helm (oben Anm. 4) 213, der auf
den Seiten davor (190ff.) zeigt, wie Lukian aus menippischen Anregungen (aber auch anderen
Vorbildern) das Corpus seiner Dialogi mortuorum als dann weit in die Weltliteratur hinein
fortwirkende Gattung herausgebildet hat. Man konnte diese Totengesprdche auch als Verbin-
dung menippeischer Thematik mit platonischer Dialogform und damit als etwas fiir Lukian
recht Typisches ansehen; und die Kontrahenten, die Lukian gerade in seinem 25. Totenge-
sprdch mit epideiktischen Selbst-Enkomien gegeneinander antreten ldsst, konnte Menipp ja
zu zwei Dritteln noch gar nicht kennen. Zwar hat man verschiedentlich von diesem Gespréch
auf eine dhnliche Szene schon bei Menipp geschlossen, aber hier ist Helm (oben Anm. 4) 206
Anm. 4 mit Recht vorsichtiger.

32 Vgl. dazu Lacombrade (oben Anm. 18) 27: «Il [= Julian] ne pouvait ... se réclamer de cette
mauvaise lecture [= der menippeischen Schriften Lukians] pour des raisons trop évidentes,
’esprit négateur du sophiste de Samosate allant a I’encontre de ses convictions profondes.»

33 Zu Julians Ablehnung der Skeptiker und Epikureer vgl. vor allem seine Bemerkung in Fragm.
Epist. 301C: Mnte 'Emikovpeiog gioito Adyog unte Muppdvelog R8N pev yap xardg mon-
cavteg ol Ugol kal avnphkacty, ®ote ekieinev kai ta mAelota 1dv Pifiiov. Zu Epikur vgl.
ferner Julians Ausserungen in IIpdg Tovg dnardevtovg kOvag 195B, Ad Themist. 255B-C und
259B sowie Eig v untépa 1dv Oedv 162A.

34 Vgl. dazu N. Holzberg, Der antike Roman (Miinchen/Ziirich 1986) 121f. mit weiteren Litera-
turhinweisen; Bouffartigue (oben Anm. 24) 532 mit Anm. 98.



40 Heinz-Giinther Nesselrath

jeden Fall zeigen die Caesares, auch wenn sie in manchem viel schwerfalliger
wirken als die satirischen Skizzen des Samosatensers, doch fast in jedem ihrer
Abschnitte lukianisches Erbe.

Auf der lateinischen Seite der spiatantiken Literaturgeschichte denkt man
bei dem Stichwort ‘Menippeische Satire’ in der Regel nur an Martianus Capel-
las De nuptiis Mercurii et Philologiae und an Boethius’ De consolatione philoso-
phiae, vornehmlich didaktisch ausgerichtete Werke also, die man sich am
ehesten in der Tradition der Menippeen Varros, kaum dagegen der Satiren
Lukians zu denken hat. Dennoch gibt es auch im lateinischen Bereich in der
Spétantike zumindest ein Werk, das bei ndherem Hinsehen in manchen Kom-
ponenten von Lukian inspiriert sein konnte: das zwischen 395 und 397 ent-
standene Invektivgedicht des Dichters Claudian gegen den ostrémischen
Machthaber Rufinus, in dem nicht formal, aber inhaltlich einige nicht unwich-
tige Partien an Menippeen Lukians erinnern, und zwar die, die an einem
typisch menippeischen Ort, im Hades, spielen. In keinem anderen zeitpoliti-
schen Gedicht Claudians®® spielt die Unterwelt eine so grosse Rolle wie in der
Rufinus-Invektive; in diesem Orcus, der mit allen bekannten Details der anti-
ken Mythologie ausgestattet ist, ist sowohl die umfangreiche erste Szene des
ersten Rufinus-Buches (V. 25-122) als auch die dhnlich ausfiihrliche letzte des
zweiten (V. 454-527) angesiedelt; der Hades stellt mithin den Rahmen des von
Claudian geschilderten Geschehens dar, das vom Aufstieg des Rufinus am Hof
von Konstantinopel bis zu seinem Sturz und Tod reicht. Was nun die grosse
Schlussszene 1m zweiten Buch betrifft, in der der Bosewicht Rufinus nach
seinem Ableben vor den Totenrichter Minos gelangt und von diesem zur Strafe
fiir seine Schandtaten auf alle Zeit in den untersten Winkel des Barathron
verdammt wird, so hat man hier bisher auf Parallelen zur Apocolocyntosis
Senecas hingewiesen, an deren Ende auch der tote Claudius vor den unterwelt-
lichen Richterstuhl gezogen und fiir seine Missetaten bestraft wird (Kap. 14—
15)%. In der Tat ist auffillig, wie sowohl in der Apocolocyntosis als auch bei
Claudian der zu richtende Bosewicht am Ende eine unerwartet andere Strafe
bekommt als die, auf die das Gerichtsverfahren zunichst zuzulaufen scheint:
Claudius wird zuerst dazu verdammt, auf ewig mit einem durchlGcherten
Wiirfelbecher spielen zu miissen, dann aber dem Kaiser Caligula als Sklave
zugesprochen, der ihn gleich weiter ‘verschenkt’; bei Rufinus macht man sich
zunichst darauf gefasst, ihn fiir seine Verbrechen bald in irgendein hissliches

35 De raptu Proserpinae ist — als mythologisches Gedicht — natiirlich ein anderer Fall.

36 Vgl. den Kommentar von H. Levy zu Claudians Rufinus-Gedicht, S. 209f. und 214. Auch
andere haben in Senecas Apocolocyntosis ein wesentliches Vorbild fiir die letzte grosse Szene
der Rufinus-Ir:-ektive gesehen: vgl. A. Kurfess, «Zu Claudius Claudianus’ Invektiven», Her-
mes 76 (1941) 9-- P. L. Schmidt, Politik und Dichtung in der Panegyrik Claudians (Konstanz
1976) 60; S. Ko~ =r, Die Invektive in der griechischen und romischen Literatur (Meisenheim
am Glan 1980) 3.



Menippeisches in der Spitantike 41

Tier verwandelt zu sehen, da Claudian einen ausfiihrlichen Exkurs tiber solche
strafenden Metempsychosen gibt, kurz bevor die Verhandlung gegen Rufinus
beginnt (V. 480-493); aber dann erfolgt statt dessen die bereits erwdhnte Ver-
stossung ins unterste Barathron (V. 520-527). Es bleibt freilich zu beachten,
dass bei Claudian vor diesem anpocddxnrtov das Urteil noch nicht gesprochen
ist, wihrend bei Seneca ein schon gesprochenes Urteil ganz unerwartet umge-
wandelt wird; es konnte also sein, dass die Analogie zwischen Seneca und
Claudian nur eine zufillige ist und nicht dadurch zustandekam, dass Claudian
sich von der Apocolocyntosis hitte inspirieren lassen; und diese Erwigung
gewinnt an Plausibilitdt dadurch, dass es auch ganz greifbare Unterschiede
zwischen Senecas und Claudians Unterwelt gibt: In der Apocolocyntosis wird
das Totengericht von Aeacus geleitet, bei Claudian ist Aeacus dagegen der
‘Tiirhiiter’ der Unterwelt (neben Cerberus), und die Richterpflichten obliegen
hier dem Minos (und dem Rhadamanthys). Diese Konstellation konnte Clau-
dian nicht bei Seneca, aber in anderen, und zwar griechischen satirischen Be-
handlungen der mythischen Unterwelt finden: Bereits in den Frdschen des
Aristophanes tritt ein Hades-Tiirhiiter auf, der zwar nicht im Dramentext
selbst, aber dann spiter in den Sprecherzuweisungen einer Reihe von Hand-
schriften als Aiakos identifiziert ist?’. Wie weit diese Identifikation des Uv-
pwpdg in der Text-Geschichte zuriickreicht, ist wohl nicht mehr genauer zu
bestimmen, aber sie diirfte in der frithen Kaiserzeit bereits existiert haben:
Bereits bei dem Mythographen Apollodor, der wohl am ehesten im 1. oder
2. Jh. n.Chr. seine Bibliotheke verfasst hat38 ist Aiakos der Verwahrer der
Schliissel zur Unterwelt (Bibl. 3,159), und die Rolle des Tiirstehers hat er dann
eben auch und mehrfach in den Unterweltsdarstellungen Lukians (vgl. Catapl.
4, Luct. 4%, Nec. 8); die eigentlichen Totenrichter sind bei Lukian wie bei
Claudian Minos und Rhadamanthys (beide in gleichberechtigter Position
Luct. 7, Nec. 11-13 ist Minos der alleinige oder jedenfalls der Hauptrichter, da
Rhadamanthys nur einmal kurz Nec. 10 erwidhnt ist*?). Andere Elemente der
Unterweltsbeschreibung vom Ende des zweiten Rufinus-Buches finden sich
sowohl bei Seneca als auch bei Lukian, namentlich der ‘Empfang’, der dem
toten Tyrannen (Claudius bei Seneca, Megapenthes in Lukians Cataplus, Rufi-
nus bei Claudian) von seinen einstigen Opfern bereitet wird.

37 Vgl. hierzu jetzt K. Dover, Aristophanes Frogs, ed. with introd. and comm. (Oxford 1993)
50-55.

38 Zur Datierung Apollodors vgl. J. G. Frazer, Apollodorus, The Library, vol. 1 (London/New
York 1921) ix-xvi; M. Van der Valk, «<On Apollodori Bibliotheca», REG 71 (1958) 167 hilt
das spitere 1. Jh. v.Chr. fiir méglich, das 1. Jh. n.Chr. jedoch fiir das wahrscheinlichste.

39 Hier hat bereits Birt im Testimonienapparat seiner Claudian-Ausgabe darauf hingewiesen,
dass wie bei Claudian (Rufin. 2,456f.) Aiakos und Kerberos als Eingangswachter zusammen
genannt sind.

40 Umgekehrt ist in Catapl. 13.18 und 23-29 Rhadamanthys der einzige Totenrichter, und
Minos taucht nicht auf. Hat Claudian seine eigene Gestaltung des Totengerichts — Minos als

erster Richter, Rhadamanthys in einer benachbarten «zweiten Kammer» (Rufin. 2,476-480) —
vielleicht aus diesen «Variationen» bei Lukian zusammengesetzt?



42 Heinz-Giinther Nesselrath

Es hat nun friither auch die Vermutung gegeben, dass Claudian die satiri-
schen Inspirationen seiner Unterweltsbeschreibung nicht aus Seneca und Lu-
kian separat, sondern aus einer ihnen gemeinsamen Quelle bezogen habe?!;
aber die skizzierten Widerspriiche bei der personellen Besetzung des Totenge-
richts lassen dies kaum zu. Lukian muss also als ein durchaus wahrscheinliches
Vorbild fiir Claudian betrachtet werden, und die Stellen, wo er fiir Claudian
Pate gestanden haben konnte, lassen sich durch einen Blick auf das erste Rufi-
nus-Buch noch vermehren; denn wie schon gesagt, spielt nicht nur das Ende
des von Claudian in der Rufinus-Invektive dargestellten Geschehens in der
Unterwelt, sondern auch sein Anfang: Die erste grosse Szene des ersten Buches
beschreibt in kriftig-diisteren Farben ein concilium deforme (V. 28), eine Ver-
sammlung der Unterwelts-Ungeheuer, einberufen von der Furie Allecto, der
die Zustdnde auf Erden zu gliicklich sind und die da dringend Abhilfe schaffen
mochte (V. 45-65). Auf Allectos Klagen weiss schliesslich ihre ‘Kollegin’ Me-
gaera Rat: Sie schldgt vor, ihren personlichen Zogling Rufinus — der sogar sie
selbst noch an schiandlichen Listen iibertreffe — nach Konstantinopel zu senden
und dort sein unheilvolles Werk tun zu lassen (V. 66-115). In der darauf
folgenden Abstimmung findet Megaeras Vorschlag liberwiltigende Zustim-
mung: Orantem sequitur clamor cunctaeque profanas / porrexere manus inven-
taque tristia laudant (V. 116f.).

Was Claudian in dieser Szene beschreibt, konnte man als die Ubertragung
eines epischen concilium deorum in die Unterwelt bezeichnen, angereichert
mit Ziigen, die an eine antike Volksversammlung erinnern (vgl. in V. 68-73
das Gemurmel der erregten Menge, nachdem Allecto ihre Eroffnungsrede ge-
halten hat, und vor allem die ‘demokratische’ Zustimmung durch yeipotovelv
im Anschluss an Megaeras Vorschlag in den oben zitierten Versen 116f.). Es
gibt in der mir bekannten antiken Literatur nur noch eine weitere Stelle, die
eine unterweltliche ‘Volksversammlung’ beschreibt: der Kyniker Menipp er-
lebt sie in Lukians Nekyomanteia (Kap. 19-20), nachdem er lebend in den
Hades hinabgestiegen ist, um dort iiber einige ihn bewegende philosophische
Streitfragen Klarheit zu erhalten; der in dieser Volksversammlung einge-
brachte Vorschlag — ein Psephisma gegen die Reichen — wird wie in der Rufi-
nus-Invektive durch allgemeine xelpotovia verabschiedet, und in diesem Pse-
phisma ist dariiber hinaus fiir die Reichen gerade eine solche strafende Met-
empsychose (Verwandlung in Esel, die sich 250000 Jahre lang mit Lasten
abschinden sollen) anvisiert, wie sie in dem erwdhnten Exkurs am Ende von

41 Vgl. 1. Lévy, La légende de Pythagore de Grece en Palestine (Paris 1927) 121£,; 121 Anm. 2 ist
er sogar der Meinung, dass Claudians Totengerichtsschilderung direkt auf die seridse Vorlage
von Menipps Nekyia, die er bei Herakleides Pontikos oder in dessen Umfeld lokalisiert,
zuriickgreift: «Ainsi seulement s’explique la réunion dans son récit d’éléments dispersés entre
Lucien et Virgile.» Ist es nicht wesentlich ndherliegend anzunehmen, dass Claudian diese
Elemente einfach aus der Lektiire Vergils (den er mit Sicherheit gelesen hat) und Lukians
kombinierte?



Menippeisches in der Spatantike 43

Rufinus II mit weiteren Beispielen ausgefiihrt wird. Claudian konnte bei Lu-
kian also Anregungen nicht nur fiir sein abschliessendes Totengericht, sondern
auch fiir sein einleitendes concilium deforme finden.

Und vielleicht erkldrt ein Riickgriff auf Lukians menippeische Satiren
auch ein bestimmtes Detail im Prooemium des ersten Buchs der Rufinus-In-
vektive (V. 1-24): Dort legt sich Claudian die alte Streitfrage vor, ob der Lauf
der Welt von einer alles liberwachenden gerechten Vorsehung bestimmt werde
(die stoische Auffassung) oder ob da nur zufillige Konfigurationen von Ato-
men eine Rolle spielten, ohne dass gottliche Michte an dem Geschehen Anteil
ndhmen (die epikureische Auffassung); die Tatsache aber, dass ein Bosewicht
wie Rufinus nun doch sein verdientes Ende gefunden hat, gibt dem Dichter
dann wieder den Glauben an die gottliche Vorsehung zuriick. Fiir die in diesen
Versen skizzierte ‘weltanschauliche Alternative’ gibt es in der lateinischen
Literatur mehrere prominente Vorbilder; Birt weist in seinem Testimonien-
apparat u.a. auf ein Chorlied in Senecas Phaedra (959-988) und auf das Pro-
oemium des 2. Lucan-Buches hin*2. Was diesen Vorbildern aber fehlt, ist die
explizite Wendung ins Personliche, die Claudian diesen Gedanken in seinem
Prooemium gibt: Saepe mihi dubiam traxit sententia mentem ... (dann auch
zum Abschluss des Prooemiums: iam non ad culmina rerum / iniustos crevisse
queror, V. 21f.). Eine solche ‘personliche Betroffenheit’ von philosophischen
Fragen zeigt nun aber auch Lukians Menipp, nicht nur in der bereits mehrfach
angefiihrten Nekyomanteia®, sondern auch im ITkaromenipp**; und in beiden
Fillen ldsst diese personliche Betroffenheit Menipp zu aussergewohnlichen
Mitteln greifen: In der Nekyomanteia geht er in die Unterwelt, weil er mit den
verschiedenen Weltmodellen, die ihm die Philosophen anbieten, nicht zu-
rechtkommt; im Tkaromenipp fliegt er aus dem gleichen Grund sogar hinauf
zum Goétterhimmel. In beiden Fillen beginnt die satirische Darstellung mit
einer ganz personlichen Aporie; und Claudian stellt eine dhnliche, als ‘person-
lich” zumindest ausgegebene, Aporie an den Beginn der Rufinus-Invektive.

Sowohl Einleitung als auch Rahmenhandlung dieser Invektive weisen also
Ziige auf, zu denen Lukians Menippeen Claudian anregen konnten. Bei einem
Dichter, der aus dem &dgyptischen Alexandria stammte* und die Jahre seiner
Heranbildung (auch und gerade, was die literarischen Impulse zum eigenen

42 H. Funke, Papers of the Liverpool Latin Seminar 5 (1985) 360-362 zieht als Vorbild fiir
Claudians Prooemium auch Eur. Hipp. 1104-1117 in Betracht; doch sind die Entsprechungen
vager als in den oben genannten Textstellen.

43 Nec. 3: &v peyGAn odv KaUeloTAKEY Gu@eBolrig, ovk eiddg & TL xpnoaiunv épavtd, als er
feststellt, dass das Gotterverhalten in den grossen alten Dichtungen und die Moralgebote der
Gesetzgeber einander widersprechen; auch 4: €nei 8¢ dinndpovv KA.

44 Icar. 4-8.

45 Vielleicht macht die Tatsache, dass auch Lukian in seinem spiteren Leben (vielleicht in den
170er Jahren) eine gewisse Zeit (die in ihrer Lange nicht mehr genauer bestimmbar ist) in
Agypten und doch auch wohl in Alexandria verbrachte, die Vermutung noch plausibler, dass
man spater dort seine Schriften lesen konnte.



44 Heinz-Giinther Nesselrath: Menippeisches in der Spétantike

Dichten betrifft) in diesem Zentrum griechischer Literatur durchlebte, bevor
er in den lateinischen Westen ging und dort die romische Epik zu neuem
Leben brachte — bei einem solchen Mann wire es geradezu verwunderlich,
wenn er nicht auch mit der griechischen menippeischen Tradition in Beriih-
rung gekommen wire; und bei ihm, der ungefdhr eine Generation spiter als
Julian lebte und schrieb, wire es noch unwahrscheinlicher, wenn er dabei auf
den bereits iiber 600 Jahre toten Menipp angewiesen gewesen ware und nicht
vielmehr zu dem gegriffen hétte, der zwar in dieser Zeit immer noch weitge-
hend totgeschwiegen, aber offenbar gelesen wurde: Lukian.



	Menippeisches in der Spätantike : von Lukian zu Julians Caesares und zu Claudians In Rufinum

