Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 4

Artikel: A propos de I'Hécate hésiodique
Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A propos de ’Hécate hésiodique

Par Jean Rudhardt, Genéve

Dans la Théogonie, Hésiode expose la généalogie des dieux; il dit les
couples qu’ils forment et les enfants que chacun d’eux procrée, génération
apres génération. Son texte est coupé par les récits de plusieurs crises qui
annoncent celle de la Titanomachie. En dehors de ces récits, le poéte men-
tionne les dieux au fur et 3 mesure de leur naissance ou de leurs unions et se
contente de caractériser chacun d’entre eux briévement; une épithéte lui suffit
souvent a cet effet; lorsqu’il est plus prolixe, ses descriptions occupent un ou
deux vers. Or, dans le cours de cet exposé laconique, nous trouvons une sé-
quence de quarante vers consacrés a ’évocation d’Hécate!. La présence de ce
passage dans un contexte de style différent a surpris les commentateurs. Beau-
coup d’entre eux I’ont tenu pour interpolé?. West a résumé les principales de
leurs théses et tenté de les réfuter; il me parait avoir raison®. Aux arguments
qu’il avance, j’ajouterai une seule remarque. Si I’éloge d’Hécate était aussi
aberrant qu’on le prétend dans le corps de la Théogonie, quel interpolateur
aurait-il été assez stupide pour I'y insérer? Un adorateur de cette déesse pou-
vait sans doute éprouver le désir de la célébrer mais pourquoi aurait-il intro-
duit son chant dans un poéme ou il était manifestement déplacé? Il ne pouvait
pas y faire illusion ni par conséquent bénéficier du prestige de I’ccuvre hésiodi-
que. En fait, s’il n’est pas d’Hésiode, cet éloge est certainement ancien, de I’avis
des critiques les plus sceptiques; or les copistes I’ont tous conservé. Sa présence
dans la Théogonie ne choquait donc pas les lecteurs grecs. Il ne me parait pas
que notre jugement soit a coup sir mieux fondé que le leur. Puisqu’il en est
ainsi, pourquoi refuser d’attribuer I’éloge d'Hécate & Hésiode? Sur ce point, les
auteurs récents me semblent plus hésitants que leurs prédécesseurs. Dans ces
conditions, 1l vaut la peine de reposer deux questions fondamentales: Quelle
est la situation du texte discuté dans ’ordonnance de la Théogonie? Le role que
ce texte attribue a la déesse peut-il expliquer pourquoi elle s’y trouve présentée
d’une fagon particuliere? Jenny Strauss Clay a traité de tels problémes, dans un
article excellent* dont on acceptera les principales conclusions; quelques obser-
vations pourtant me semblent propres 4 compléter les siennes ou a les nuancer.

1 Hes. Theog. 411-452.

2 Ce fut notamment 'opinion de savants de grande autorité, tels: U. von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Der Glaube der Hellenen 1 (Berlin 1931) 172; M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion I (Miinchen 1955) 722.

3 M. L. West, Hesiod, Theogony. Ed. with Prolegomena and Commentary (Oxford 1966), notes
aux vers 404-452, pp. 276sqq.

4 Jenny Strauss Clay, The Hecate of the Theogony, GRBS 25 (1984) 27-38.



A propos de I'Hécate hésiodique 205

1. Elle note que notre passage occupe une position centrale dans le poeme
hésiodique: derniére des divinités anciennes, Hécate y est évoquée immeédiate-
ment avant I’apparition des Cronides. La place des vers qui lui sont consacrés
est symétrique a celle du texte relatif a Prométhée, qui suit le récit de leurs
premiéres aventures. Dans les deux passages, Hésiode se référe, par anticipa-
tion, a des événements ou les hommes seront impliqués. On peut aller plus loin
qu’elle, dans la méme voie. Hésiode situe les dieux a I'intérieur d’un systéme
généalogique. Aprés avoir évoqueé les entités originelles, il considere la descen-
dance de la Nuit, celle de Pontos puis celle des Ouranides; dans cette derniére
partie, 1l traite successivement des descendances de chacun d’entre eux. Or
I’ordre ou 1l les situe a cette occasion ne correspond pas a celui dans lequel il les
énumere, quand il parle d’eux pour la premiére fois. En évoquant leur nais-
sance, il mentionne Océanos, Coios, Crios, Hypérion, Japet puis Cronos. Cette
succession est sans doute celle de leur venue au monde. Entité primordiale
selon I'lliade, Océanos doit étre 'ainé d’entre eux; Hésiode prend soin de
préciser que Cronos est leur benjamin’. Quand il traite de leur descendance, il
situe les Titans dans une succession différente: Océanos, Hypérion, Crios,
Coios, Cronos et JapetS. Le benjamin vient avant I'un de ses ainés. Cet ordre
inattendu n’est certainement pas fortuit; il nous faut en comprendre le sens.

Faisons d’abord une remarque. Dans les systémes cosmogoniques grecs,
comme dans ceux de nombreux autres peuples, les entités primordiales, Oura-
nos et Gaia, Océanos et Téthys par exemple, sont peu différenciées, a la fois
divines et cosmiques. Elles subsisteront dans 'univers achevé, mieux situées
dans l’espace et plus diversement qualifiées, unissant pourtant toujours en
elles du cosmique et du divin. Leurs descendants immédiats, les Titans par
exemple, sont encore mal individualisés; ils remplissent des fonctions impor-
tantes mais momentanées dans la théogonie; la principale d’entre elles est sans
doute la procréation d’étres nouveaux qui leur succéderont. Ils semblent avoir
disparu aujourd’hui et ne remplissent plus de fonction significative a 'inté-
rieur du monde. Les dieux qui agissent d’'une maniere décisive dans 'univers
achevé appartiennent a I'une des générations suivantes. Mieux individualisés
que leurs parents, ils ont des figures mieux dessinées, exercent des pouvoirs
plus efficaces parce qu’ils sont mieux définis. Tels les Astres, les uns sont
devenus plus évidemment cosmiques; tels Zeus et ses fréres et sceurs, les autres,
plus personnels et transcendants’. Or le processus de différenciation ne s’ac-
complit pas de la méme fagon dans toutes les lignées issues des Titans.

La premiére, celle d’Océanos, n’est pas la plus significative. Entité primor-
diale ou, du moins, antérieure au Dieu-ciel dans plusieurs systémes cosmogo-

S Hes. Theog. 133-138.

6 Hes. Theog. 336sqq. 371sqq. 375sqq. 404sqq. 453sqq. 507sqq.

7 Cf. J. Rudhardt, Du mythe, de la religion grecque et de la compréhension d’autrui, Cahiers
Vilfredo Pareto. Revue Européenne des Sciences Sociales, t. XIX, n° 58 (Geneve 1981) 160-
162.



206 Jean Rudhardt

niques, le Dieu-fleuve présente dans la tradition grecque des caractéres qu'Hé-
siode ne pouvait pas négliger, quand il I’a fait entrer dans le groupe des Titans.
Océanos s’y trouve en effet mal a sa place parmi eux et ne partage point leur
destin. Il n’est pas précipité dans le Tartare, comme ils le sont tous®, mais il
continue de rouler ses flots aux extrémités du monde®, dans la situation qu’il
occupait déja lors de la lutte de Zeus avec Typhée!? et méme lors de la Titano-
machie!!. Des auteurs postérieurs ajoutent qu’il s’est tenu a I’écart de la révolte
des Ouranides contre leur pére!?. Comparés aux descendants des autres Titans,
ses enfants ont aussi des caractéres particuliers. A eux seuls ils sont plus nom-
breux qu’eux tous réunis. De méme qu’Océanos, ils sont évoqués alternative-
ment comme des étres anthropomorphes et comme des cours d’eau. Les noms
de plusieurs de ses filles suggérent le mouvement des flots (Callirhoé, Thoé,
Okyrhoé, par exemple); quelques-uns (tels Asia ou Europé), les terres qu’ils
délimitent. Comme 1’'une d’entre elles (Styx), les Océanides paraissent dériver
des eaux mémes de celui qui, dans un autre langage, est donné pour leur pére.
Elles sont sceurs des Fleuves. Diversement présentes en tous lieux, elles les
fertilisent et sont ainsi nourricieres (Courotrophes), dispensatrices de ’abon-
dance, ainsi que les noms de quelques-unes d’entre elles nous ’apprennent
(Eudore, Polydore, Plouto); elles surveillent I’étendue des terres et les profon-
deurs de ’onde, en vertu de qualités que les noms de quelques autres signifient
(Peitho, Métis, Eidyia)'3. En dépit des caractéres qui les distinguent ainsi des
autres entités de leur génération, 'universalité de leur présence, visible a I'inté-
rieur du monde, leurs effets immédiatement perceptibles, permettent a Hé-
siode de les situer comme il le fait dans I'une des lignées issues de Titans.
Apres celle d’Océanos, 'ordonnance de ces lignées est en effet remar-
quable. Méme s’ils conservent un caractere divin et peuvent étre figurés sous
des traits anthropomorphes, les enfants d’Hypérion, Soleil, Lune, Aurore, ont
une réalité cosmique parfaitement définie'®. Ils s’imposent a I’attention des
hommes; visibles, ils se déplacent au-dessus d’eux, peuvent influencer leur
humeur et rythment la durée. Trés différents, les enfants de Cronos!’ sont
invisibles, méme s’il leur arrive de se révéler a la conscience de certains indivi-
dus; on ne doute pas qu’ils agissent dans I'univers et sur le cours des événe-
ments mais 1ls ne coincident exactement avec aucune des réalités dans les-

8 Hes. Theog. 717-735.
9 Hes. Theog. 778-792.

10 Hes. Theog. 839-841.

11 Hes. Theog. 693-696. 1l semble bien en résulter qu’Océanos ne lutte pas aux cotés des Titans
contre Zeus. En fait, selon I'Iliade, son palais constitue un refuge paisible, pendant la Titano-
machie (Hom. /1. 14, 202-204).

12 Apollod. 1, 1, 4; Orph. Fr. 135 Kern.

13 Sur ces différents points, voir: J. Rudhardt, Le theme de ['eau primordiale dans la mythologie
grecque (Berne 1971) 35-107.

14 Hes. Theog. 371-374.

15 Hes. Theog. 453sqq.



A propos de ’'Hécate hésiodique 207

quelles ils se manifestent; destinataires des cultes principaux de la Gréce, on
les représente sous des traits anthropomorphes et on les congoit comme des
divinités personnelles. Encore plus €loignés des grandes réalités constitutives
de I'univers, les enfants de Japet sont des personnes si bien définies qu’elles se
rapprochent de ’humanité!®. Ménoitos est un mortel ou peu s’en faut; Atlas
qui maintient une distance entre le ciel et la terre ne coincide ni avec 'un ni
avec ’autre ni avec aucun objet perceptible; il peut étre berné par Héracles; nul
homme ne le voit ni ne lui adresse de culte. Le plus important des trois,
Prométhée, n’a aucune présence cosmique; il n’exerce point d’action sur I'uni-
vers mais agit directement en faveur de I’humanité. Ainsi I’évolution de cha-
cune des lignées titaniques est clairement orientée; les premiéres mentionnées
s’accomplissent en direction du cosmique; les derniéres, en direction du per-
sonnel. Dans une telle série, le role des lignées qu’Hésiode situe en un lieu
meédian, entre celle d’Hypérion et celle de Cronos, doit revétir une signification
particuliere. Ce sont les lignées de Crios et de Coios; elles se conjugueront dans
la personne d’Hécate.

Crios s’unit & Eurybie, la fille de Pontos; il engendre trois enfants, As-
traios, Pallas et Persés!’. Le nom d’Astraios établit un rapport entre ce person-
nage et les astres; quant au reste, nous ne savons pas grand chose de lui; sa
figure reste floue et il ne joue point de réle dans le monde présent. Il s’unit a
Aurore qui lui donne pour enfants les Vents, I’Etoile du matin et les Astres's.
Réalités cosmiques, ceux-ci s’apparentent aux enfants d’Hypérion mais ils en
différent un peu. Aux yeux des hommes les étoiles sont plus petites que le soleil
et la lune; a la différence de I’aurore perceptible pour les mortels, les vents leur
restent invisibles. Uni a ’Océanide Styx, Pallas engendre Zélos, Nike, Kratos
et Bie!?. Il ne s’agit plus d’entités cosmiques perceptibles a nos sens. Les noms
qui les désignent sont des noms communs clairement intelligibles 2 I’homme,
et dont la pensée religieuse fait des noms propres. Il serait pourtant faux de
parler d’abstraction a leur propos. La victoire et I’émulation, la force et la
violence qu’ils signifient sont des réalités dont les Grecs ont une expérience
concrete; 1ls reconnaissent spontanément en elles les effets d’une action divine
mais ne leur attribuent pas de vraie personnalité; dans le domaine du divin, ils
ne les tiennent pas pour autonomes. Hésiode les met au service de Zeus. En
cela ils ressemblent a Styx, leur mére, garante des serments divins. Hésiode
vante le savoir du troisiéme enfant de Crios, Persés dont nous reparlerons.

Le Titan Coios s’unit a Phoibé, sa sceur. Il procrée deux filles, Léto et
Astérie?). Nous savons qu’unie a Zeus, Léto deviendra mére d’Artémis et

16 Hes. Theog. 507sqq. Plusieurs descendants d’Atlas seront des étres humains. Cf. Apollod. 3,
10, 1.

17 Hes. Theog. 375-377.

18 Hes. Theog. 378-382.

19 Hes. Theog. 383sqq.

20 Hes. Theog. 404-410.



208 Jean Rudhardt

d’Apollon; d’un autre conjoint, Astérie concevra Hécate. Nous connaissons les
enfants de Zeus; ils ressemblent aux Cronides. Comme eux, Hécate ne coincide
exactement avec aucune des entités cosmiques, méme si elle peut entretenir
quelque rapport avec I'une ou 'autre d’entre elles; elle est invisible; les Grecs la
représentent sous des traits anthropomorphes; ils lui prétent une vraie person-
nalité.

Les descendants de Crios et de Coios n’occupent donc pas seulement une
position médiane dans la série des lignées titaniques; dans le systeme qu’elles
composent, ils constituent des lignées de transition. C’est en elles que s’opére le
passage d’'un divin cosmique, immanent aux choses du monde, a un divin
personnel et transcendant. Les deux lignées ne sont pourtant pas égales. Celle
de Crios ne comporte aucune divinité majeure. Cela tient au fait que 1’étre
féminin qui donne naissance a ses enfants est une fille de Pontos. A la descen-
dance de celui-ci, en effet, appartiennent seulement des divinités de second
plan, telles Nérée et les Néréides, et des créatures monstrueuses qui occupent
une position marginale dans 'univers, quand elles n’en sont pas finalement
éliminées?!. Au contraire, Coios et Phoibé sont des Ouranides; leur descen-
dance ne sera pas soumise au méme handicap. Leurs deux filles auront pour-
tant des destins inégaux. Congus par Zeus, les enfants de Léto, Artémis et
Apollon, appartiennent a la lignée des Cronides qui fournit a la Gréce ses plus
grands dieux. Astérie s’unit a Persés qui, né d’Eurybie, rattache leur fille com-
mune, Hécate, a la lignée médiocre de Pontos. Elle reste cependant une descen-
dante d’Ouranos et I’'un des aboutissements les plus personnalisés des deux
lignées titaniques médianes. Le poéte lui reconnait une importance qu’il sou-
ligne, en évoquant cette divinité immédiatement avant de parler des dieux
majeurs, 1ssus de Cronos. Sa situation dans le systéeme généalogique fait ainsi
d’Hécate une divinité centrale et paradoxale, apte a influencer le cours des
¢vénements, comme les Cronides dont elle est proche, mais inférieure a eux.
On comprend sans peine qu’Hésiode éprouve le besoin de définir son statut.

2. D’autres observations confirment ces conclusions et nous permettent de
les compléter. La nature des divinités grecques et leurs aptitudes se définissent
dans le développement des lignées a I'intérieur desquelles chacune d’entre elles
se situe mais le role qu’elles jouent actuellement dans I'univers ne résulte pas
simplement des conditions de leur naissance; il leur est attribué lors d’un
partage de timai auquel Zeus préside. Pour ’essentiel ce partage s’accomplit a
la fin de la Titanomachie et confére leurs différents pouvoirs aux dieux qui
viennent de triompher??. Ce sont donc les Cronides qui ont recu les préroga-
tives les plus importantes, eux qui, d’'une maniére permanente, assurent le
fonctionnement de I'univers et la vie des sociétés humaines. Cependant Zeus a

21 Hes. Theog. 233-336. Issus de deux des enfants de Pontos, les monstres sont la descendance la
plus pure du Dieu-mer et, du méme coup, la plus révélatrice.
22 Hes. Theog. 881-885.



A propos de I’'Hécate hésiodique 209

promis de respecter les privileges de quelques autres dieux qui ’ont soutenu
dans sa lutte contre les Titans?3. Eros et Aphrodite que les conditions de leur
naissance rendaient indépendants des Titans n’ont pas eu a les servir; ils con-
servent donc leurs anciennes fonctions. Zeus respecte et enrichit celles de Styx
qui a clairement pris son parti**. On observera qu’Hésiode dit d’une fagon
explicite quels sont les priviléges et les roles de telles divinités; il consacre trois
vers a ceux d’Eros, une douzaine a ceux d’Aphrodite, une dizaine a ceux de
Styx?, alors qu’il mentionne briévement les timai des Cronides, sans expliquer
jamais en quoi elles consistent. Il raconte que des honneurs et des charges leur
furent attribués, lors d’un épisode capital de la théogonie?¢, mais il ne donne
pas d’autres précisions a ce propos. Il est naturel que les vainqueurs des Titans
recoivent les fonctions divines majeures; quant au reste, les Grecs savent trés
bien quels sont les pouvoirs des dieux, objets de leurs cultes principaux. De
méme Hésiode n’a pas besoin de parler longuement des entités cosmiques dont
le role et la présence sont immeédiatement perceptibles a ’homme. Hécate est
plus mystérieuse. Nous savons qu’elle n’a pas d’existence visible a I'intérieur
du monde; nous allons constater qu’elle recgoit ses timai dans des circonstances
particulieres.

A certains égards, elle se trouve dans une situation comparable a celle de
Styx: Zeus lui permet de conserver les prérogatives qui furent les siennes
auparavant et lui en octroie quelques autres?’. Toutefois, il ne prétend pas
qu’elle ait pris le parti de Zeus contre Cronos?®. Sur ce point son silence n’est
probablement pas fortuit. Zeus ne récompense pas essentiellement Hécate de
sa conduite passée; il I’honore en raison de la personnalité que le processus
généalogique lui a conférée. Il la respecte, comme font aussi les autres dieux?®.

Quelles seront donc ses prérogatives? Elle peut, dit Hésiode, intervenir
dans les trois parties du monde??; elle doit sans doute une telle faculté a sa
naissance. Presque toutes les divinités féminines ont des affinités avec la terre;
fille d’Astérie, Hécate a naturellement quelque rapport avec le ciel étoilé; des-
cendante de Pontos, par son pére, elle doit en avoir aussi avec la mer.

Cette participation aux empires de la terre, de la mer et du ciel correspond
sans doute aux pouvoirs qu’elle exergait déja sous le régne de Cronos et que

23 Hes. Theog. 391-396.

24 Hes. Theog. 389-401.

25 Eros: Hes. Theog. 120-123; Aphrodite: 193-206; Styx: 389-401; cf. en outre 775-806.

26 Le poéte consacre un seul vers a cette distribution (885) mais il la situe immédiatement apres
la défaite des Titans et ’accés de Zeus a la royaut€; il montre en elle le premier acte accompli
par le nouveau souverain. Hésiode avait annoncé qu’elle serait ’aboutissement des événe-
ments qu’il se proposait de raconter (73-74 et surtout 112-113). Sur la répartition des timai,
voir aussi J. Rudhardt, ouvrage cité (ci-dessus note 7) 229-234.

27 Hes. Theog. 423-428; cf. 412 et 414,

28 Cf. West, ad v. 423-424; Jenny Strauss Clay, op. cit. 32.

29 Hes. Theog. 428 et 415.

30 Hes. Theog. 413-414.



210 Jean Rudhardt

Zeus lui conserve. Sous le régne de ce nouveau souverain, elle regoit en outre
des privileges supplémentaires: «Elle dispose du lot de tous les €tres issus de la
Terre et du Ciel, qui avaient regu une timé»3!. Selon ’enseignement de la
Théogonie, les étres issus de la Terre et du Ciel sont les Cyclopes, les Hécaton-
chires, les Titans et leur descendance. Délivrés par Zeus, les Cyclopes que leur
pére avait enchainés dans les profondeurs de la terre lui donnérent la foudre,
instrument de son pouvoir. Ils restent probablement solidaires de I’orage et du
feu comme leurs noms I'indiquent (Brontés, Stéropés, Argés) mais cette solida-
rité qui résulte de leur nature premiére n’est pas exactement une timé octroyée
par le souverain des dieux. En fait Hésiode ne dit mot de ce qui leur advient au
terme de la Titanomachie. Les choses sont différentes en ce qui concerne les
Hécatonchires. D¢livrés par Zeus dans les mémes circonstances que les Cy-
clopes, 1ils luttent aux cotés des Cronides auxquels ils assurent la victoire.
Lorsque les Titans sont finalement enfermés dans le Tartare, postés devant les
portes de ce domaine souterrain, les Hécatonchires recoivent mission de les
garder. Cela parait bien constituer leur timé. Peut-étre Hécate en bénéfi-
cie-t-elle? Quant aux Titans, ils sont les principaux représentants de cette
génération; ce sont eux que la formule «étres issus de la Terre et du Ciel» parait
désigner avant tout, dans un autre passage du poéme>2; mais, vaincus, relégués
au fond du Tartare, il sont privés de timé. Seuls donc certains de leurs enfants
peuvent étre désignés dans la formule hésiodique: ceux qui, alliés de Zeus ont
contribué a sa victoire. Comme nous I’avons dit, il s’agit d’abord des Cronides.
Ce sont eux qui regoivent leurs attributions a la fin de la Titanomachie. A lire
le texte d’Hésiode, nous comprendrons que cette distribution a déja eu lieu,
quand Zeus définit le lot d’Hécate. Cela posait un probléme: Hésiode doit
consacrer un développement particulier a la fille d’Astérie; il ne lui suffit pas
de définir ses attributions; il lui faut encore expliquer comment elles s’articu-
lent avec celles des autres dieux.

Il le fait en utilisant une formule que j’a1 déja citée: «(Hécate) dispose du
lot de tous (les dieux)»33. Qu’est-ce que cela signifie? Les dieux ne sont certes
pas dépossédés de leurs prérogatives en faveur d’Hécate, mais elle peut user de
leur pouvoir, d’une certaine fagon. Quelques vers nous laissent entrevoir com-
ment les choses se passent. Sur mer, dit Hésiode, elle peut favoriser ou non
ceux qui l'invoquent, elle et Poséidon; avec Hermés, elle peut contribuer
ou non 3 la croissance des troupeaux3*. Ainsi, elle n’agit pas a la place des
autres dieux, mais avec eux. Ils admettent ses interventions dans le champ de
leurs compétences et collaborent a la réalisation de ses desseins, parce qu’ils la
respectent et I’honorent. C’est pourquoi elle peut contribuer au succes de tous

31 Hes. Theog. 421-422.

32 Hes. Theog. 154sqq.

33 Hes. Theog. 422.

34 Hes. Theog. 440-443. 444-447.



A propos de I’Hécate hésiodique 211

les sacrifices®’: C’est aussi pourquoi elle est capable d’intervenir en tous
lieux.

De ce point de vue, nous pourrions supposer que, méme s’il n’est pas
absolu, le pouvoir d’Hécate est universel. Hésiode insiste: elle peut intervenir
dans les assemblées politiques, sur les champs de bataille, auprés des rois
lorsqu’ils rendent la justice; elle peut favoriser ou non les athlétes lors des
concours, aider ou non les cavaliers, les pécheurs qui naviguent sur la mer et les
éleveurs de bétail®¢. Cette énumération qui doit mettre en évidence toute
I’étendue de ses compétences nous en indique cependant les limites. Capable
d’agir partout, Hécate ne cherche a influencer ni la vie cosmique ni la vie
végétale; elle s’intéresse a4 celle des hommes. Méme dans le monde humain, ses
interventions restent limitées. Quand ’homme invoque Hécate lors d’un sacri-
fice, de grands privileges s’attachent a lui, dit Hésiode, mais il précise aussitot:
«a celui du moins dont la déesse accueille les prieres avec bienveillance». D une
maniére générale, «elle assiste et sert avec efficacité celui qu’elle veut». Dans les
assemblées, «elle met en lumiére celui qu’elle veut». Lors des guerres, elle ap-
porte volontiers son aide «a ceux qu’elle veut». Aux pécheurs elle fournit avec
aisance une proie abondante ou éloigne d’eux les poissons a I'instant ou ils
paraissaient a leurs yeux, «selon ce qu’elle veut en son ceur». Avec Hermes, elle
est capable de faire croitre ou diminuer les troupeaux dans les étables, «si du
moins elle le veut en son ceeur»’’. Certes nous savons dés Homére que les dieux
sont accessibles a des sentiments; ils s’attachent a certains mortels qu’ils secou-
rent dans les dangers; le comportement de certains autres leur inspire de la
colére. Ici, Hésiode nous dit une chose différente. Il ne précise pas I'identité
des mortels qu'Hécate traite d’une fagon particuliere; la chose n’est pas essen-
tielle; la déesse agit en faveur ou au détriment d’individus qu’elle parait choi-
sir, a I'instant de chacune de ses interventions. En répétant de mémes for-
mules, le poéte souligne le fait que la déesse agit, dans chaque circonstance,
selon des inclinations momentanées. Ainsi, bien qu’elle soit capable d’interve-
nir partout dans le champ des compétences propres a d’autres dieux, Hécate le
fait au coup par coup??; elle n’est point une protectrice permanente de I’huma-
nité ni méme d’une cité; elle lese ou favorise a son gré des individus.

En bref, la situation d’Hécate dans le systéme des généalogies divines, les
circonstances ou elle regoit sa timé et les particularités de sa personne justi-
fient, dans la Théogonie, la présence d’un développement plus long a son
propos que ceux que le poéte consacre aux autres dieux. Le caractére ponctuel

35 Hes. Theog. 416sqq. Méme si, sur ce point, le rapport entre le texte d’Hésiode et la pratique
cultuelle reste problématique.

36 Hes. Theog. 430-452.

37 Hes. Theog. 419. 429. 430. 432. 439. 443. 446.

38 J. Bollack souligne justement les liens qui unissent Hécate a ’accidentel, au contingent:
Mythische Deutung und Deutung des Mythos, in: Terror und Spiel: Probleme der Mythen-
rezeption (Munich 1971) 115.



212 Jean Rudhardt

des interventions d’Hécate peut en outre expliquer le style de ce développe-
ment. Comme elle agit selon son humeur, en faveur d’individus particuliers, la
relation qui s’établit entre elle et ’homme est toujours une relation singuliére.
Il est compréhensible qu’Hésiode use d’un ton personnel, quand il parle d’elle.

*

Je ferai quelques observations d’un autre ordre pour terminer. On a sou-
ligné maintes fois les différences qui opposent 'image hésiodique d’Hécate a
celle que nous proposent d’elle de nombreux documents postérieurs. Ils suggé-
rent I’'idée d’'une déesse étrange, souvent inquiétante, honorée dans les carre-
fours ou prés des tombes, liée a la nuit, aux chiens, a la mort, et complice
d’opérations magiques. Rohde tenait ces caractéres obscurs d’Hécate pour
essentiels et négligeait délibérément le témoignage d’Hésiode qui préte a la
déesse des traits trop universels pour étre significatifs a ses yeux3®. Des auteurs
récents*0 se montrent plus ouverts et plus nuancés. Je voudrais pour ma part
souligner une continuité: ce qu’Hésiode nous apprend d’Hécate nous laisse
entrevoir, me semble-t-il, plusieurs des caractéres qu’elle revétira aprés lui,
quand, a des époques successives, les mentalités et les structures sociales de la
Gréce se seront modifiées.

Parmi les témoignages relatifs a notre déesse, le plus proche d’Hésiode
chronologiquement est celui de 'Hymne homérique a Déméter. Les informa-
tions qu’il nous apporte sont certes différentes de celles que nous trouvons
dans la Théogonie mais elles ne les contredisent pas. En quéte de sa fille,
Déméter rencontre Hécate; ¢’est au moment de ’aurore, Hécate porte un flam-
beau a la main. Elle n’a pas vu disparaitre Perséphone mais elle I’a entendu
crier. Les deux déesses se rendent ensuite auprés d’Hélios qui, voyant toutes
choses du haut du ciel, pourra répondre 3 Déméter avec plus de précision?..
Dans ce premier texte je note les associations, Hécate-Aurore, Hécate-Hélios;
elles s’accordent avec I’enseignement hésiodique qui fait d’Hécate la fille d’As-
térie et la cousine de I’Etoile du matin. Quand la fille de Déméter revient enfin
aupreés de sa mere, Hécate s’empresse de la féliciter. Depuis lors elle sera celle
qui précéde et qui suit Perséphone*2. Un tel role me parait convenir & une
déesse qui, collaborant avec d’autres dieux, partage un peu de leur pouvoir.

Peu importe ici qu’Hésiode se réfere principalement a un récit mythique
ou & un usage rituel; ils sont interdépendants. Précédant et suivant une divinité
qui vit alternativement dans I’Hadeés et dans le monde supérieur, Hécate se
trouve associée de quelque maniére a des communications entre le monde des
morts et celul des vivants. Cette indication me parait s’accorder avec d’autres

39 E. Rohde, Psyché. Trad. fr. (Paris 1952) 328-335. 607-613.

40 Voir notamment S. I. Johnston, Hekate Soteira, American Classical Studies 21 (Atlanta 1990).
41 Hom. Hymn. Dem. 23-27. 52-63.

42 Hom. Hymn. Dem. 438-440.



A propos de I’'Hécate hésiodique 213

enseignements d’Hésiode et les compléter. Selon lui, Hécate descend & la fois
d’Ouranos et de Pontos. En outre, il 1a fait naitre au terme de deux lignées qui,
dans I’ensemble des lignées titaniques, constituent des lignées de transition.
Habilitée a partager quelque chose du pouvoir de tous les dieux, elle n’a pas de
pouvoir spécifique; capable d’accéder a tous les lieux, elle ne se fixe en aucun.
Ces différents traits la prédestinent a un rbéle d’intermédiaire ou de média-
trice*>. On ne sera donc pas surpris de la trouver a proximité des portes et aux
carrefours des chemins. Nous étonnerons-nous de la trouver a celui de la vie et
de la mort? Non, s’il faut compter les Hécantonchires parmi les enfants de
Gaia et d’Ouranos qui lui cédent une part de leurs timai; ils se tiennent en effet
devant les portes du Tartare, non loin des demeures de la Nuit, de ses fils
Hypnos et Thanatos, et a proximité de ’'Hadés.

L’enfance et la naissance sont aussi des passages. Hécate s’y trouvera
naturellement associée, comme sa cousine germaine Artémis, a laquelle nous la
verrons sans surprise assimilée souvent, dés le Ve siecle?4.

La généalogie hésiodique d’Hécate pourrait donner lieu a d’autres obser-
vations. Parmi les divinités honorées dans les cultes grecs, elle est la seule qui
descende de Pontos, serait-ce lointainement; elle se trouve donc apparentée
aux Harpyes, aux Gorgones, i la souterraine et terrifiante Echidna, a Cerbére,
le chien gardien des enfers. Serons-nous vraiment déconcertés de lui découvrir
ultérieurement des aspects inquiétants, de la voir se manifester dans d’étranges
apparitions? Fille d’Astérie, petite cousine de divinités stellaires ne peut-elle
pas avoir des affinités naturelles avec la nuit? N’abusons pas de tels arguments
tirés de parentés lointaines; ils ne sont pas également pertinents et ne condui-
sent pas tous a des conclusions assurées; en revanche, nous retiendrons ce
qu’Hésiode nous apprend directement de la personne d’Hécate. Il ne nous
montre pas seulement en elle une déesse bienveillante. Capable de nuire aussi
bien que d’avantager, nous dit-il, elle peut étre redoutable. Puisqu’elle n’inter-
vient pas pour assurer le salut des sociétés humaines mais pour privilégier
seulement certains individus, il est naturel qu’elle soit I'objet de cultes privés
plutét que de cultes publics. Pour la méme raison, puisque ses actions n’ont
pas de permanence et qu’elle use de pouvoirs communs a tous les dieux pour
favoriser occasionnellement les desseins de particuliers, on comprendra aussi
qu’un jour, elle puisse étre invoquée par des magiciennes ou des magiciens.

43 Jenny Strauss Clay insiste a juste titre sur cette fonction de médiatrice d’Hécate, op. cit. 37.
44 Les Hymnes orphiques associent remarquablement en Hécate des traits hésiodiques a
d’autres traits que lui prétent les documents ultérieurs, Hymn. Orph. 1 et 2.



	A propos de l'Hécate hésiodique

