
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 4

Artikel: A propos de l'Hécate hésiodique

Autor: Rudhardt, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A propos de l'Hécate hésiodique

Par Jean Rudhardt, Genève

Dans la Théogonie, Hésiode expose la généalogie des dieux; il dit les

couples qu'ils forment et les enfants que chacun d'eux procrée, génération
après génération. Son texte est coupé par les récits de plusieurs crises qui
annoncent celle de la Titanomachie. En dehors de ces récits, le poète
mentionne les dieux au fur et à mesure de leur naissance ou de leurs unions et se

contente de caractériser chacun d'entre eux brièvement; une épithète lui suffit
souvent à cet effet; lorsqu'il est plus prolixe, ses descriptions occupent un ou
deux vers. Or, dans le cours de cet exposé laconique, nous trouvons une
séquence de quarante vers consacrés à l'évocation d'Hécate1. La présence de ce

passage dans un contexte de style différent a surpris les commentateurs. Beaucoup

d'entre eux l'ont tenu pour interpolé2. West a résumé les principales de
leurs thèses et tenté de les réfuter; il me paraît avoir raison3. Aux arguments
qu'il avance, j'ajouterai une seule remarque. Si l'éloge d'Hécate était aussi
aberrant qu'on le prétend dans le corps de la Théogonie, quel interpolateur
aurait-il été assez stupide pour l'y insérer? Un adorateur de cette déesse pouvait

sans doute éprouver le désir de la célébrer mais pourquoi aurait-il introduit

son chant dans un poème où il était manifestement déplacé? Il ne pouvait
pas y faire illusion ni par conséquent bénéficier du prestige de l'œuvre hésiodique.

En fait, s'il n'est pas d'Hésiode, cet éloge est certainement ancien, de l'avis
des critiques les plus sceptiques; or les copistes l'ont tous conservé. Sa présence
dans la Théogonie ne choquait donc pas les lecteurs grecs. Il ne me paraît pas
que notre jugement soit à coup sûr mieux fondé que le leur. Puisqu'il en est
ainsi, pourquoi refuser d'attribuer l'éloge d'Hécate à Hésiode? Sur ce point, les
auteurs récents me semblent plus hésitants que leurs prédécesseurs. Dans ces
conditions, il vaut la peine de reposer deux questions fondamentales: Quelle
est la situation du texte discuté dans l'ordonnance de la Théogonie? Le rôle que
ce texte attribue à la déesse peut-il expliquer pourquoi elle s'y trouve présentée
d'une façon particulière? Jenny Strauss Clay a traité de tels problèmes, dans un
article excellent4 dont on acceptera les principales conclusions; quelques
observations pourtant me semblent propres à compléter les siennes ou à les nuancer.

1 Hes. Theog. 411-452.
2 Ce fut notamment l'opinion de savants de grande autorité, tels: U. von Wilamowitz-Moellen-

dorff, Der Glaube der Hellenen I (Berlin 1931 172; M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion I (München 1955) 722.

3 M. L. West, Hesiod. Theogony. Ed. with Prolegomena and Commentary (Oxford 1966), notes

aux vers 404-452, pp. 276sqq.
4 Jenny Strauss Clay, The Hecate of the Theogony, GRBS 25 (1984) 27-38.



A propos de l'Hécate hésiodique 205

1. Elle note que notre passage occupe une position centrale dans le poème
hésiodique: dernière des divinités anciennes, Hécate y est évoquée immédiatement

avant l'apparition des Cronides. La place des vers qui lui sont consacrés
est symétrique à celle du texte relatif à Prométhée, qui suit le récit de leurs
premières aventures. Dans les deux passages, Hésiode se réfère, par anticipation,

à des événements où les hommes seront impliqués. On peut aller plus loin
qu'elle, dans la même voie. Hésiode situe les dieux à l'intérieur d'un système
généalogique. Après avoir évoqué les entités originelles, il considère la descendance

de la Nuit, celle de Pontos puis celle des Ouranides; dans cette dernière
partie, il traite successivement des descendances de chacun d'entre eux. Or
l'ordre où il les situe à cette occasion ne correspond pas à celui dans lequel il les

énumère, quand il parle d'eux pour la première fois. En évoquant leur
naissance, il mentionne Océanos, Coios, Crios, Hypérion, Japet puis Cronos. Cette
succession est sans doute celle de leur venue au monde. Entité primordiale
selon l'Iliade, Océanos doit être l'aîné d'entre eux; Hésiode prend soin de

préciser que Cronos est leur benjamin5. Quand il traite de leur descendance, il
situe les Titans dans une succession différente: Océanos, Hypérion, Crios,
Coios, Cronos et Japet6. Le benjamin vient avant l'un de ses aînés. Cet ordre
inattendu n'est certainement pas fortuit; il nous faut en comprendre le sens.

Faisons d'abord une remarque. Dans les systèmes cosmogoniques grecs,
comme dans ceux de nombreux autres peuples, les entités primordiales, Oura-
nos et Gaia, Océanos et Téthys par exemple, sont peu différenciées, à la fois
divines et cosmiques. Elles subsisteront dans l'univers achevé, mieux situées
dans l'espace et plus diversement qualifiées, unissant pourtant toujours en
elles du cosmique et du divin. Leurs descendants immédiats, les Titans par
exemple, sont encore mal individualisés; ils remplissent des fonctions importantes

mais momentanées dans la théogonie; la principale d'entre elles est sans
doute la procréation d'êtres nouveaux qui leur succéderont. Ils semblent avoir
disparu aujourd'hui et ne remplissent plus de fonction significative à l'intérieur

du monde. Les dieux qui agissent d'une manière décisive dans l'univers
achevé appartiennent à l'une des générations suivantes. Mieux individualisés
que leurs parents, ils ont des figures mieux dessinées, exercent des pouvoirs
plus efficaces parce qu'ils sont mieux définis. Tels les Astres, les uns sont
devenus plus évidemment cosmiques; tels Zeus et ses frères et sœurs, les autres,
plus personnels et transcendants7. Or le processus de différenciation ne
s'accomplit pas de la même façon dans toutes les lignées issues des Titans.

La première, celle d'Océanos, n'est pas la plus significative. Entité primordiale

ou, du moins, antérieure au Dieu-ciel dans plusieurs systèmes cosmogo-

5 Hes. Theog. 133-138.
6 Hes. Theog. 336sqq. 371 sqq. 375sqq. 404sqq. 453sqq. 507sqq.
7 Cf. J. Rudhardt, Du mythe, de la religion grecque et de la compréhension d'autrui, Cahiers

Vilfredo Pareto. Revue Européenne des Sciences Sociales, t. XIX, n° 58 (Genève 1981) 160—

162.



206 Jean Rudhardt

niques, le Dieu-fleuve présente dans la tradition grecque des caractères qu'Hésiode

ne pouvait pas négliger, quand il l'a fait entrer dans le groupe des Titans.
Océanos s'y trouve en effet mal à sa place parmi eux et ne partage point leur
destin. Il n'est pas précipité dans le Tartare, comme ils le sont tous8, mais il
continue de rouler ses flots aux extrémités du monde9, dans la situation qu'il
occupait déjà lors de la lutte de Zeus avec Typhée10 et même lors de la Titano-
machie1 '. Des auteurs postérieurs ajoutent qu'il s'est tenu à l'écart de la révolte
des Ouranides contre leur père12. Comparés aux descendants des autres Titans,
ses enfants ont aussi des caractères particuliers. A eux seuls ils sont plus
nombreux qu'eux tous réunis. De même qu'Océanos, ils sont évoqués alternativement

comme des êtres anthropomorphes et comme des cours d'eau. Les noms
de plusieurs de ses filles suggèrent le mouvement des flots (Callirhoé, Thoé,
Okyrhoé, par exemple); quelques-uns (tels Asia ou Europé), les terres qu'ils
délimitent. Comme l'une d'entre elles (Styx), les Océanides paraissent dériver
des eaux mêmes de celui qui, dans un autre langage, est donné pour leur père.
Elles sont sœurs des Fleuves. Diversement présentes en tous lieux, elles les

fertilisent et sont ainsi nourricières (Courotrophes), dispensatrices de l'abondance,

ainsi que les noms de quelques-unes d'entre elles nous l'apprennent
(Eudore, Polydore, Plouto); elles surveillent l'étendue des terres et les profondeurs

de l'onde, en vertu de qualités que les noms de quelques autres signifient
(Peitho, Métis, Eidyia)13. En dépit des caractères qui les distinguent ainsi des

autres entités de leur génération, l'universalité de leur présence, visible à l'intérieur

du monde, leurs effets immédiatement perceptibles, permettent à

Hésiode de les situer comme il le fait dans l'une des lignées issues de Titans.
Après celle d'Océanos, l'ordonnance de ces lignées est en effet

remarquable. Même s'ils conservent un caractère divin et peuvent être figurés sous
des traits anthropomorphes, les enfants d'Hypérion, Soleil, Lune, Aurore, ont
une réalité cosmique parfaitement définie14. Ils s'imposent à l'attention des

hommes; visibles, ils se déplacent au-dessus d'eux, peuvent influencer leur
humeur et rythment la durée. Très différents, les enfants de Cronos15 sont
invisibles, même s'il leur arrive de se révéler à la conscience de certains individus;

on ne doute pas qu'ils agissent dans l'univers et sur le cours des événements

mais ils ne coïncident exactement avec aucune des réalités dans les-

8 Hes. Theog. 717-735.
9 Hes. Theog. 778-792.

10 Hes. Theog 839-841.
11 Hes. Theog. 693-696. Il semble bien en résulter qu'Océanos ne lutte pas aux côtés des Titans

contre Zeus. En fait, selon l'Iliade, son palais constitue un refuge paisible, pendant la Titano-
machie (Hom. II. 14, 202-204).

12 Apollod. 1. 1,4; Orph. Fr. 135 Kern.
13 Sur ces différents points, voir: J. Rudhardt, Le thème de l'eau primordiale dans la mythologie

grecque (Berne 1971) 35-107.
14 Hes. Theog. 371-374.
15 Hes. Theog. 453sqq.



A propos de l'Hécate hésiodique 207

quelles ils se manifestent; destinataires des cultes principaux de la Grèce, on
les représente sous des traits anthropomorphes et on les conçoit comme des

divinités personnelles. Encore plus éloignés des grandes réalités constitutives
de l'univers, les enfants de Japet sont des personnes si bien définies qu'elles se

rapprochent de l'humanité16. Ménoitos est un mortel ou peu s'en faut; Atlas
qui maintient une distance entre le ciel et la terre ne coïncide ni avec l'un ni
avec l'autre ni avec aucun objet perceptible; il peut être berné par Héraclès; nul
homme ne le voit ni ne lui adresse de culte. Le plus important des trois,
Prométhée, n'a aucune présence cosmique; il n'exerce point d'action sur l'univers

mais agit directement en faveur de l'humanité. Ainsi l'évolution de
chacune des lignées titaniques est clairement orientée; les premières mentionnées
s'accomplissent en direction du cosmique; les dernières, en direction du
personnel. Dans une telle série, le rôle des lignées qu'Hésiode situe en un lieu
médian, entre celle d'Hypérion et celle de Cronos, doit revêtir une signification
particulière. Ce sont les lignées de Crios et de Coios; elles se conjugueront dans
la personne d'Hécate.

Crios s'unit à Eurybie, la fille de Pontos; il engendre trois enfants, As-
traios, Pallas et Persès17. Le nom d'Astraios établit un rapport entre ce personnage

et les astres; quant au reste, nous ne savons pas grand chose de lui; sa

figure reste floue et il ne joue point de rôle dans le monde présent. Il s'unit à

Aurore qui lui donne pour enfants les Vents, l'Etoile du matin et les Astres18.

Réalités cosmiques, ceux-ci s'apparentent aux enfants d'Hypérion mais ils en
diffèrent un peu. Aux yeux des hommes les étoiles sont plus petites que le soleil
et la lune; à la différence de l'aurore perceptible pour les mortels, les vents leur
restent invisibles. Uni à l'Océanide Styx, Pallas engendre Zêlos, Nikè, Kratos
et Biè19. Il ne s'agit plus d'entités cosmiques perceptibles à nos sens. Les noms
qui les désignent sont des noms communs clairement intelligibles à l'homme,
et dont la pensée religieuse fait des noms propres. Il serait pourtant faux de

parler d'abstraction à leur propos. La victoire et l'émulation, la force et la

violence qu'ils signifient sont des réalités dont les Grecs ont une expérience
concrète; ils reconnaissent spontanément en elles les effets d'une action divine
mais ne leur attribuent pas de vraie personnalité; dans le domaine du divin, ils
ne les tiennent pas pour autonomes. Hésiode les met au service de Zeus. En
cela ils ressemblent à Styx, leur mère, garante des serments divins. Hésiode
vante le savoir du troisième enfant de Crios, Persès dont nous reparlerons.

Le Titan Coios s'unit à Phoibè, sa sœur. Il procrée deux filles, Léto et
Astérie20. Nous savons qu'unie à Zeus, Léto deviendra mère d'Artémis et

16 Hes. Theog. 507sqq. Plusieurs descendants d'Atlas seront des êtres humains. Cf. Apollod. 3,

10, 1.

17 Hes. Theog. 315-371.
18 Hes. Theog. 378-382.
19 Hes. Theog. 383sqq.
20 Hes. Theog. 404-410.



208 Jean Rudhardt

d'Apollon; d'un autre conjoint, Astérie concevra Hécate. Nous connaissons les
enfants de Zeus; ils ressemblent aux Cronides. Comme eux, Hécate ne coïncide
exactement avec aucune des entités cosmiques, même si elle peut entretenir
quelque rapport avec l'une ou l'autre d'entre elles; elle est invisible; les Grecs la
représentent sous des traits anthropomorphes; ils lui prêtent une vraie personnalité.

Les descendants de Crios et de Coios n'occupent donc pas seulement une
position médiane dans la série des lignées titaniques; dans le système qu'elles
composent, ils constituent des lignées de transition. C'est en elles que s'opère le

passage d'un divin cosmique, immanent aux choses du monde, à un divin
personnel et transcendant. Les deux lignées ne sont pourtant pas égales. Celle
de Crios ne comporte aucune divinité majeure. Cela tient au fait que l'être
féminin qui donne naissance à ses enfants est une fille de Pontos. A la descendance

de celui-ci, en effet, appartiennent seulement des divinités de second
plan, telles Nérée et les Néréides, et des créatures monstrueuses qui occupent
une position marginale dans l'univers, quand elles n'en sont pas finalement
éliminées21. Au contraire, Coios et Phoibé sont des Ouranides; leur descendance

ne sera pas soumise au même handicap. Leurs deux filles auront pourtant

des destins inégaux. Conçus par Zeus, les enfants de Léto, Artémis et
Apollon, appartiennent à la lignée des Cronides qui fournit à la Grèce ses plus
grands dieux. Astérie s'unit à Persès qui, né d'Eurybie, rattache leur fille
commune, Hécate, à la lignée médiocre de Pontos. Elle reste cependant une descendante

d'Ouranos et l'un des aboutissements les plus personnalisés des deux
lignées titaniques médianes. Le poète lui reconnaît une importance qu'il
souligne, en évoquant cette divinité immédiatement avant de parler des dieux
majeurs, issus de Cronos. Sa situation dans le système généalogique fait ainsi
d'Hécate une divinité centrale et paradoxale, apte à influencer le cours des

événements, comme les Cronides dont elle est proche, mais inférieure à eux.
On comprend sans peine qu'Hésiode éprouve le besoin de définir son statut.

2. D'autres observations confirment ces conclusions et nous permettent de
les compléter. La nature des divinités grecques et leurs aptitudes se définissent
dans le développement des lignées à l'intérieur desquelles chacune d'entre elles
se situe mais le rôle qu'elles jouent actuellement dans l'univers ne résulte pas
simplement des conditions de leur naissance; il leur est attribué lors d'un
partage de timai auquel Zeus préside. Pour l'essentiel ce partage s'accomplit à

la fin de la Titanomachie et confère leurs différents pouvoirs aux dieux qui
viennent de triompher22. Ce sont donc les Cronides qui ont reçu les prérogatives

les plus importantes, eux qui, d'une manière permanente, assurent le
fonctionnement de l'univers et la vie des sociétés humaines. Cependant Zeus a

21 Hes. Theog. 233-336. Issus de deux des enfants de Pontos, les monstres sont la descendance la

plus pure du Dieu-mer et, du même coup, la plus révélatrice.
22 Hes. Theog. 881-885.



A propos de l'Hécate hésiodique 209

promis de respecter les privilèges de quelques autres dieux qui l'ont soutenu
dans sa lutte contre les Titans23. Eros et Aphrodite que les conditions de leur
naissance rendaient indépendants des Titans n'ont pas eu à les servir; ils
conservent donc leurs anciennes fonctions. Zeus respecte et enrichit celles de Styx
qui a clairement pris son parti24. On observera qu'Hésiode dit d'une façon
explicite quels sont les privilèges et les rôles de telles divinités; il consacre trois
vers à ceux d'Eros, une douzaine à ceux d'Aphrodite, une dizaine à ceux de
Styx25, alors qu'il mentionne brièvement les timai des Cronides, sans expliquer
jamais en quoi elles consistent. Il raconte que des honneurs et des charges leur
furent attribués, lors d'un épisode capital de la théogonie26, mais il ne donne

pas d'autres précisions à ce propos. Il est naturel que les vainqueurs des Titans
reçoivent les fonctions divines majeures; quant au reste, les Grecs savent très
bien quels sont les pouvoirs des dieux, objets de leurs cultes principaux. De
même Hésiode n'a pas besoin de parler longuement des entités cosmiques dont
le rôle et la présence sont immédiatement perceptibles à l'homme. Hécate est

plus mystérieuse. Nous savons qu'elle n'a pas d'existence visible à l'intérieur
du monde; nous allons constater qu'elle reçoit ses timai dans des circonstances
particulières.

A certains égards, elle se trouve dans une situation comparable à celle de

Styx: Zeus lui permet de conserver les prérogatives qui furent les siennes

auparavant et lui en octroie quelques autres27. Toutefois, il ne prétend pas
qu'elle ait pris le parti de Zeus contre Cronos28. Sur ce point son silence n'est
probablement pas fortuit. Zeus ne récompense pas essentiellement Hécate de
sa conduite passée; il l'honore en raison de la personnalité que le processus
généalogique lui a conférée. Il la respecte, comme font aussi les autres dieux29.

Quelles seront donc ses prérogatives? Elle peut, dit Hésiode, intervenir
dans les trois parties du monde30; elle doit sans doute une telle faculté à sa
naissance. Presque toutes les divinités féminines ont des affinités avec la terre;
fille d'Astérie, Hécate a naturellement quelque rapport avec le ciel étoilé;
descendante de Pontos, par son père, elle doit en avoir aussi avec la mer.

Cette participation aux empires de la terre, de la mer et du ciel correspond
sans doute aux pouvoirs qu'elle exerçait déjà sous le règne de Cronos et que

23 Hes. Theog. 391-396.
24 Hes. Theog. 389-401.
25 Eros: Hes. Theog. 120-123; Aphrodite: 193-206; Styx: 389-401; cf. en outre 775-806.
26 Le poète consacre un seul vers à cette distribution (885) mais il la situe immédiatement après

la défaite des Titans et l'accès de Zeus à la royauté; il montre en elle le premier acte accompli

par le nouveau souverain. Hésiode avait annoncé qu'elle serait l'aboutissement des événements

qu'il se proposait de raconter (73-74 et surtout 112-113). Sur la répartition des timai,
voir aussi J. Rudhardt, ouvrage cité (ci-dessus note 7) 229-234.

27 Hes. Theog. 423-428; cf. 412 et 414.
28 Cf. West, ad v. 423-424; Jenny Strauss Clay, op. cit. 32.

29 Hes. Theog. 428 et 415.

30 Hes. Theog. 413-414.



210 Jean Rudhardt

Zeus lui conserve. Sous le règne de ce nouveau souverain, elle reçoit en outre
des privilèges supplémentaires: «Elle dispose du lot de tous les êtres issus de la
Terre et du Ciel, qui avaient reçu une timé»31. Selon l'enseignement de la
Théogonie, les êtres issus de la Terre et du Ciel sont les Cyclopes, les Hécaton-
chires, les Titans et leur descendance. Délivrés par Zeus, les Cyclopes que leur
père avait enchaînés dans les profondeurs de la terre lui donnèrent la foudre,
instrument de son pouvoir. Ils restent probablement solidaires de l'orage et du
feu comme leurs noms l'indiquent (Brontès, Stéropès, Argès) mais cette solidarité

qui résulte de leur nature première n'est pas exactement une timé octroyée
par le souverain des dieux. En fait Hésiode ne dit mot de ce qui leur advient au
terme de la Titanomachie. Les choses sont différentes en ce qui concerne les

Hécatonchires. Délivrés par Zeus dans les mêmes circonstances que les

Cyclopes, ils luttent aux côtés des Cronides auxquels ils assurent la victoire.
Lorsque les Titans sont finalement enfermés dans le Tartare, postés devant les

portes de ce domaine souterrain, les Hécatonchires reçoivent mission de les

garder. Cela paraît bien constituer leur timé. Peut-être Hécate en bénéfï-
cie-t-elle? Quant aux Titans, ils sont les principaux représentants de cette
génération; ce sont eux que la formule «êtres issus de la Terre et du Ciel» paraît
désigner avant tout, dans un autre passage du poème32; mais, vaincus, relégués
au fond du Tartare, il sont privés de timé. Seuls donc certains de leurs enfants

peuvent être désignés dans la formule hésiodique: ceux qui, alliés de Zeus ont
contribué à sa victoire. Comme nous l'avons dit, il s'agit d'abord des Cronides.
Ce sont eux qui reçoivent leurs attributions à la fin de la Titanomachie. A lire
le texte d'Hésiode, nous comprendrons que cette distribution a déjà eu lieu,
quand Zeus définit le lot d'Hécate. Cela posait un problème: Hésiode doit
consacrer un développement particulier à la fille d'Astérie; il ne lui suffit pas
de définir ses attributions; il lui faut encore expliquer comment elles s'articulent

avec celles des autres dieux.
Il le fait en utilisant une formule que j'ai déjà citée: «(Hécate) dispose du

lot de tous (les dieux)»33. Qu'est-ce que cela signifie? Les dieux ne sont certes

pas dépossédés de leurs prérogatives en faveur d'Hécate, mais elle peut user de

leur pouvoir, d'une certaine façon. Quelques vers nous laissent entrevoir
comment les choses se passent. Sur mer, dit Hésiode, elle peut favoriser ou non
ceux qui l'invoquent, elle et Poséidon; avec Hermès, elle peut contribuer
ou non à la croissance des troupeaux34. Ainsi, elle n'agit pas à la place des

autres dieux, mais avec eux. Ils admettent ses interventions dans le champ de

leurs compétences et collaborent à la réalisation de ses desseins, parce qu'ils la

respectent et l'honorent. C'est pourquoi elle peut contribuer au succès de tous

31 Hes. Theog. 421-422.
32 Hes. Theog. 154sqq.
33 Hes. Theog 422.

34 Hes. Theog 440-443. 444-447.



A propos de l'Hécate hésiodique 211

les sacrifices35: C'est aussi pourquoi elle est capable d'intervenir en tous
lieux.

De ce point de vue, nous pourrions supposer que, même s'il n'est pas
absolu, le pouvoir d'Hécate est universel. Hésiode insiste: elle peut intervenir
dans les assemblées politiques, sur les champs de bataille, auprès des rois
lorsqu'ils rendent la justice; elle peut favoriser ou non les athlètes lors des

concours, aider ou non les cavaliers, les pêcheurs qui naviguent sur la mer et les

éleveurs de bétail36. Cette énumération qui doit mettre en évidence toute
l'étendue de ses compétences nous en indique cependant les limites. Capable
d'agir partout, Hécate ne cherche à influencer ni la vie cosmique ni la vie
végétale; elle s'intéresse à celle des hommes. Même dans le monde humain, ses

interventions restent limitées. Quand l'homme invoque Hécate lors d'un sacrifice,

de grands privilèges s'attachent à lui, dit Hésiode, mais il précise aussitôt:
«à celui du moins dont la déesse accueille les prières avec bienveillance». D'une
manière générale, «elle assiste et sert avec efficacité celui qu'elle veut». Dans les

assemblées, «elle met en lumière celui qu'elle veut». Lors des guerres, elle
apporte volontiers son aide «à ceux qu'elle veut». Aux pêcheurs elle fournit avec
aisance une proie abondante ou éloigne d'eux les poissons à l'instant où ils
paraissaient à leurs yeux, «selon ce qu'elle veut en son cœur». Avec Hermès, elle
est capable de faire croître ou diminuer les troupeaux dans les étables, «si du
moins elle le veut en son cœur»i7. Certes nous savons dès Homère que les dieux
sont accessibles à des sentiments; ils s'attachent à certains mortels qu'ils secourent

dans les dangers; le comportement de certains autres leur inspire de la
colère. Ici, Hésiode nous dit une chose différente. Il ne précise pas l'identité
des mortels qu'Hécate traite d'une façon particulière; la chose n'est pas essentielle;

la déesse agit en faveur ou au détriment d'individus qu'elle paraît choisir,

à l'instant de chacune de ses interventions. En répétant de mêmes
formules, le poète souligne le fait que la déesse agit, dans chaque circonstance,
selon des inclinations momentanées. Ainsi, bien qu'elle soit capable d'intervenir

partout dans le champ des compétences propres à d'autres dieux, Hécate le
fait au coup par coup38; elle n'est point une protectrice permanente de l'humanité

ni même d'une cité; elle lèse ou favorise à son gré des individus.
En bref, la situation d'Hécate dans le système des généalogies divines, les

circonstances où elle reçoit sa timé et les particularités de sa personne justifient,

dans la Théogonie, la présence d'un développement plus long à son

propos que ceux que le poète consacre aux autres dieux. Le caractère ponctuel

35 Hes. Theog. 416sqq. Même si, sur ce point, le rapport entre le texte d'Hésiode et la pratique
cultuelle reste problématique.

36 Hes. Theog. 430-452.
37 Hes. Theog. 419. 429. 430. 432. 439. 443. 446.
38 J. Bollack souligne justement les liens qui unissent Hécate à l'accidentel, au contingent:

Mythische Deutung und Deutung des Mythos, in: Terror und Spiel: Probleme der
Mythenrezeption (Munich 1971) 115.



212 Jean Rudhardt

des interventions d'Hécate peut en outre expliquer le style de ce développement.

Comme elle agit selon son humeur, en faveur d'individus particuliers, la
relation qui s'établit entre elle et l'homme est toujours une relation singulière.
Il est compréhensible qu'Hésiode use d'un ton personnel, quand il parle d'elle.

Je ferai quelques observations d'un autre ordre pour terminer. On a
souligné maintes fois les différences qui opposent l'image hésiodique d'Hécate à

celle que nous proposent d'elle de nombreux documents postérieurs. Ils suggèrent

l'idée d'une déesse étrange, souvent inquiétante, honorée dans les carrefours

ou près des tombes, liée à la nuit, aux chiens, à la mort, et complice
d'opérations magiques. Rohde tenait ces caractères obscurs d'Hécate pour
essentiels et négligeait délibérément le témoignage d'Hésiode qui prête à la
déesse des traits trop universels pour être significatifs à ses yeux39. Des auteurs
récents40 se montrent plus ouverts et plus nuancés. Je voudrais pour ma part
souligner une continuité: ce qu'Hésiode nous apprend d'Hécate nous laisse

entrevoir, me semble-t-il, plusieurs des caractères qu'elle revêtira après lui,
quand, à des époques successives, les mentalités et les structures sociales de la
Grèce se seront modifiées.

Parmi les témoignages relatifs à notre déesse, le plus proche d'Hésiode
chronologiquement est celui de l'Hymne homérique à Déméter. Les informations

qu'il nous apporte sont certes différentes de celles que nous trouvons
dans la Théogonie mais elles ne les contredisent pas. En quête de sa fille,
Déméter rencontre Hécate; c'est au moment de l'aurore, Hécate porte un flambeau

à la main. Elle n'a pas vu disparaître Perséphone mais elle l'a entendu
crier. Les deux déesses se rendent ensuite auprès d'Hélios qui, voyant toutes
choses du haut du ciel, pourra répondre à Déméter avec plus de précision41.
Dans ce premier texte je note les associations, Hécate-Aurore, Hécate-Hélios;
elles s'accordent avec l'enseignement hésiodique qui fait d'Hécate la fille d'Astérie

et la cousine de l'Etoile du matin. Quand la fille de Déméter revient enfin
auprès de sa mère, Hécate s'empresse de la féliciter. Depuis lors elle sera celle

qui précède et qui suit Perséphone42. Un tel rôle me paraît convenir à une
déesse qui, collaborant avec d'autres dieux, partage un peu de leur pouvoir.

Peu importe ici qu'Hésiode se réfère principalement à un récit mythique
ou à un usage rituel; ils sont interdépendants. Précédant et suivant une divinité
qui vit alternativement dans l'Hadès et dans le monde supérieur, Hécate se

trouve associée de quelque manière à des communications entre le monde des

morts et celui des vivants. Cette indication me paraît s'accorder avec d'autres

39 E. Rohde, Psyché. Trad. fr. (Paris 1952) 328-335. 607-613.
40 Voir notamment S. I. Johnston, Hekate Soteira. American Classical Studies 21 (Atlanta 1990).
41 Horn. Hymn. Dem. 23-27. 52-63.
42 Horn. Hymn. Dem. 438-440.



A propos de l'Hécate hésiodique 213

enseignements d'Hésiode et les compléter. Selon lui, Hécate descend à la fois
d'Ouranos et de Pontos. En outre, il la fait naître au terme de deux lignées qui,
dans l'ensemble des lignées titaniques, constituent des lignées de transition.
Habilitée à partager quelque chose du pouvoir de tous les dieux, elle n'a pas de

pouvoir spécifique; capable d'accéder à tous les lieux, elle ne se fixe en aucun.
Ces différents traits la prédestinent à un rôle d'intermédiaire ou de médiatrice43.

On ne sera donc pas surpris de la trouver à proximité des portes et aux
carrefours des chemins. Nous étonnerons-nous de la trouver à celui de la vie et
de la mort? Non, s'il faut compter les Hécantonchires parmi les enfants de
Gaia et d'Ouranos qui lui cèdent une part de leurs timai; ils se tiennent en effet
devant les portes du Tartare, non loin des demeures de la Nuit, de ses fils
Hypnos et Thanatos, et à proximité de l'Hadès.

L'enfance et la naissance sont aussi des passages. Hécate s'y trouvera
naturellement associée, comme sa cousine germaine Artémis, à laquelle nous la

verrons sans surprise assimilée souvent, dès le Ve siècle44.

La généalogie hésiodique d'Hécate pourrait donner lieu à d'autres
observations. Parmi les divinités honorées dans les cultes grecs, elle est la seule qui
descende de Pontos, serait-ce lointainement; elle se trouve donc apparentée
aux Harpyes, aux Gorgones, à la souterraine et terrifiante Echidna, à Cerbère,
le chien gardien des enfers. Serons-nous vraiment déconcertés de lui découvrir
ultérieurement des aspects inquiétants, de la voir se manifester dans d'étranges
apparitions? Fille d'Astérie, petite cousine de divinités stellaires ne peut-elle
pas avoir des affinités naturelles avec la nuit? N'abusons pas de tels arguments
tirés de parentés lointaines; ils ne sont pas également pertinents et ne conduisent

pas tous à des conclusions assurées; en revanche, nous retiendrons ce
qu'Hésiode nous apprend directement de la personne d'Hécate. Il ne nous
montre pas seulement en elle une déesse bienveillante. Capable de nuire aussi
bien que d'avantager, nous dit-il, elle peut être redoutable. Puisqu'elle n'intervient

pas pour assurer le salut des sociétés humaines mais pour privilégier
seulement certains individus, il est naturel qu'elle soit l'objet de cultes privés
plutôt que de cultes publics. Pour la même raison, puisque ses actions n'ont
pas de permanence et qu'elle use de pouvoirs communs à tous les dieux pour
favoriser occasionnellement les desseins de particuliers, on comprendra aussi

qu'un jour, elle puisse être invoquée par des magiciennes ou des magiciens.

43 Jenny Strauss Clay insiste ajuste titre sur cette fonction de médiatrice d'Hécate, op. cit. 37.
44 Les Hymnes orphiques associent remarquablement en Hécate des traits hésiodiques à

d'autres traits que lui prêtent les documents ultérieurs, Hymn. Orph. 1 et 2.


	A propos de l'Hécate hésiodique

