
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 3

Artikel: Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus" II

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II
Von Christoph Schäublin, Bern

I

Cicero eröffnet seine Darlegungen, die den akademisch-skeptischen
Standpunkt begründen und rechtfertigen sollen, wie ein Plädoyer vor Gericht
mit einem eigentlichen Prooemium. Darin befasst er sich zunächst mit der
Person seines Gegners, des Lucullus (64), gleich anschliessend mit seiner eigenen

(65)'. Nicht aus Prahl- oder Streitsucht habe er die Akademie als geistige
Heimstatt gewählt, denn sonst verdiente er den Vorwurf der Torheit, ja geradezu

moralischen Ungenügens: nam si in minimis rebus pertinacia reprehendi-
tur, calumnia etiam coercetur, ego de omni statu consilioque totius vitae aut
certare cum aliis pugnaciter aut frustrari cum alios tum etiam me ipsum velim?
Allgemein scheint man davon auszugehen, dass dieser Satz als Frage zu verstehen

sei2 - nur: woran erkennen wir sie eigentlich? Das Fehlen einer formellen
Einleitung wirkt um so brüsker, als der Konjunktiv velim doch wohl potential,
nicht dubitativ-fragend gemeint sein dürfte3. Offenbar suggeriert die im
Konditionalsatz formulierte Voraussetzung den Schluss, dass das im Hauptsatz
beschriebene Verhalten völlig abwegig wäre. Deshalb liegt die Vermutung
nahe, es werde hier 'rhetorisch' danach gefragt, wie eine solche Aufführung
sich überhaupt rechtfertigen Hesse (in der Tat böte sich natürlich keine Begründung

an): nam si... coercetur, (cur) ego velim<* Steht das paläographisch
leicht zu ergänzende cur einmal im Text, kann man es sich fast ebenso wenig

* Vgl. bereits Mus. Helv. 49 (1992) 41-52. Die Bemerkungen sind hervorgegangen aus der
Arbeit an einer zweisprachigen kommentierten Ausgabe des Lucullus. die ich zusammen mit
Andreas Graeser vorbereite. Erneut sei dem Kollegen für die kritische Durchsicht eines ersten
Entwurfs gedankt.

1 Dabei merkt er auch an: er würde seine Wahrheitsliebe mit einem Schwur bekräftigen, wenn
ein solches Mittel - wie es in politischen Reden zuweilen angewandt werde - in einer
philosophischen Erörterung nicht fehl am Platz wäre. Im folgenden (69) wird er sich dann mit einem
a persona gewonnenen Argument gegen Antiochos v. Askalon wenden; vgl. Mus. Helv. 49

(1992) 43. Seinen Vortrag leitet er mit der Bemerkung ein (64), er sei mindestens so aufgeregt

gewesen wie üblicherweise zu Beginn einer wichtigeren Prozessrede.
2 Unbestritten ist wohl auch das ego der zweiten 'editio Veneta' anstelle des einhellig überlieferten

ergo.
3 In diesem Sinne übersetzt Rackham (Cicero, De natura deorum. Academica, with an English

translation [London/Cambridge, Mass. 1933. Viele Nachdrucke]): «... am I likely to want...?»
4 So scheint Gigon (M. Tullius Cicero, Hortensius. Lucullus. Academici libri, hrsg., übers, und

komm, von L. Straume-Zimmermann, F. Broemser und O. Gigon [München/Zürich 1990])
den Satz verstanden zu haben («... wie sollte ich dann Lust daran haben ...?»), ohne freilich die
notwendigen textkritischen Konsequenzen zu ziehen.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 159

wegdenken wie etwa in 107: quod is potest facerecur id sapiens ...facere non
possit?

Dass der Text des 'Lucullus' vielfach grössere und kleinere Verluste erlitten

hat, war seit langem bekannt, doch sind bei weitem noch nicht alle Lücken
aufgespürt oder gar sinngemäss ergänzt5. So scheint auch in 91 ein Wort ausgefallen

zu sein. Hier fragt Cicero, ob die Dialektik tatsächlich in der Lage sei,
die ihr von den Stoikern zugewiesene Rolle als veri et falsi quasi disceptatrix et
iudex zu spielen, und das heisst: ein percipere im strengen Sinne zu ermöglichen.

Die Antwort fällt negativ aus, denn infolge eines systematischen
Ausscheidungsverfahrens6 wird deutlich, dass die Dialektik, verstanden gewisser-
massen als reine Formallogik, über die erforderliche Entscheidungskompetenz
allein im Bereich der Formallogik verfugt: in geometriane quid sit verum aut
falsum dialecticus iudicabit? an in litteris? an in musicis? at ea non novit, in
philosophia igitur: sol quantus sit quid ad ilium? quod sit summum bonum quid
habet ut queat iudicare? quid igitur iudicabit? quae coniunctio quae diiunctio
vera sit, quid ambiguë dictum sit, quid sequatur quamque rem quid repugnet: si
haec et horum similia iudicat, de se ipsa iudicat; plus autem pollicebatur. Auf
den ersten Blick scheint in diesem ganzen Abschnitt der dialecticus als 'Subjekt'

zu dienen - bis auf den letzten Satz; denn 'über sich selbst' urteilt natürlich

nicht der Sachverständige, sondern seine 'Kunst', die Dialektik. Bei
genauerem Hinsehen freilich erfolgt bereits mit quid igitur iudicabit ein
deutlicher Neueinsatz. Also dürfte Cicero - selbst wenn man ihm bisweilen eine
gewisse eilfertige Grosszügigkeit im Umgang mit Einzelheiten zuzubilligen
geneigt ist - geschrieben haben: quid igitur iudicabit {dialectical71

In 101 gelangt Cicero zum fundamentalen Schluss nihil posse percipi,
indem er eine 'epikureische' These (si ullum sensus visum falsum est, nihil potest
percipi) und eine 'stoische' These (sunt falsa sensus visa) miteinander verbindet
und als Prämissen eines Arguments verwendet. Dieses Argument dürfte die
vorausgehenden Erwägungen weiterfuhren und gleichsam in pointierter Form
abschliessen; darauf scheint zumindest seine Einleitung zu deuten (ita nobis
tacentibus ex uno Epicuri capite altero vestro perceptio et conprehensio tollitur).
Unmittelbar zuvor aber hatte Cicero festgestellt, dass die Akademiker sich in
ihrer Einschätzung der sensus im Grunde gar nicht so sehr von den Stoikern

5 Vgl. schon Mus. Helv. 49 (1992) 44ff.
6 Wie J. S. Reid, M. Tulli Ciceronis Academica, the text revised and explained (London 1885.

Nachdruck Hildesheim/Zürich/New York 1984) 286 (zu in geometriane) richtig anmerkt,
gleicht das Vorgehen demjenigen in De div. 2, 9-12, wo der Nachweis geführt wird, dass die
divinatio über keinen eigenen, ihr spezifisch oder allein zugeordneten Gegenstand verfügt. An
beiden Stellen dürfte Cicero von Karneades inspiriert sein.

7 Dieser Eingriff ist kleiner, und er scheint dem Gedankengang eher gerecht zu werden, als was
Pluygers, Mnemosyne 11 (1862) 62 vorgeschlagen hatte: dialecticus auszusondern und illum
in illam zu ändern.



160 Christoph Schäublin

unterschieden, qui multa falsa esse dicunt longeque aliter se habere ac sensibus
videantur. Aus diesem Satz ist offenkundig die 'stoische' Prämisse des

anschliessenden Arguments gewonnen. Die Fortsetzung lautet folgendermassen:
hoc autem si ita sit, ut unum modo sensibus falsum videatur, praesto est qui
neget rem ullam percipi posse sensibus. Hier kann der Mi-Satz nur konsekutiv
gedeutet werden, was eine logisch einigermassen anfechtbare Aussage ergibt:
'wenn die Voraussetzung gelte, dass viele Sinneswahrnehmungen unzutreffend
seien, folge daraus, dass nur eine einzige unzutreffend sei', oder: 'wenn die
Voraussetzung, dass viele Sinneswahrnehmungen unzutreffend seien, in dem
Masse gelte, dass nur eine einzige unzutreffend sei'. Keine der beiden Möglichkeiten

vermag zu befriedigen. Anderseits klingt die Formulierung unum modo

so, als würde mit ihr bereits die 'epikureische' Prämisse des Arguments
vorbereitet8. Diesem Gesichtspunkt könnte eine geringfügige Änderung Genüge tun;
sie brächte überdies den Satz insgesamt ins Lot: hoc autem si ita sit, (aut ut
unum modo Jetzt wäre ut nicht mehr konsekutiv, sondern 'konzessiv' zu
verstehen ('gesetzt auch dass'); und der ut-Satz stünde mit dem Konditionalsatz

auf einer Ebene: er spitzte dessen Aussage zu9 und führte die 'epikureische'

Prämisse des folgenden Arguments gleichsam als eine selbständige
Grösse ein ('sollten aber viele visa unzutreffend sein, oder gesetzt dass auch

nur ein einziges unzutreffend ist...').

Ein Hauptargument der Stoiker gegen die Position der Akademie, ein
eigentliches lumen - wie Cicero sagt (107) -, besteht darin, dass es dem Weisen
nicht möglich sei, 'zu nichts seine Zustimmung zu geben' {nulli rei adsentiri).
Darauf antwortet Cicero mit einer etwas seltsamen Replik (er wird den
Gesichtspunkt De div. 1, 6 erneut zur Geltung bringen): Panaitios, unbestreitbar
ein führender Stoiker, habe sich die Freiheit genommen, die Möglichkeit der
divinatio - für die restlichen Stoiker einer res certissima - zumindest in Zweifel
zu ziehen; unter dieser Voraussetzung werde man dem Weisen zutrauen, dass

er hinsichtlich sämtlicher übrigen Sachverhalte die gleiche Zurückhaltung zu
üben imstande sei. Wie gut oder wie schlecht auch immer Ciceros Erwiderung
sein mag: ihr Wortlaut ist nicht eben durch Klarheit ausgezeichnet (107): pri-
mum enim negatis fieri posse ut quisquam nulli rei adsentiatur. at id quidem
perspicuum est, cum Panaetius, princeps prope meo quidem iudicio Stoicorum,
ea de re dubitare se dicat quam omnes praeter eum Stoici certissimam putant,
vera esse (responsa add. Piasberg) haruspicum auspicia oracula somnia vatici-
nationes, seque ab adsensu sustineat - quod is potest facere vel de iis rebus quas

8 Vgl. schon 79 eo enim rem demittit Epicurus, si unus sensus semel in vita mentitus sit, nulli
umquam esse credendum. Ferner De fin. 1, 22; De nat. deor. 1, 70.

9 Über aut im Sinne einer Berichtigung oder des steigernden Wechsels von einer weiteren zu
einer engeren Umschreibung eines Sachverhalts vgl. R. Kiihner/C. Stegmann, Ausßhrliche
Grammatik der lateinischen Sprache (2. Aufl. Hannover 1912. Nachdruck Darmstadt 1971) 2,

2, lOlf.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 161

illi a quibus ipse didicit certas habuerint, cur id sapiens de reliquis rebus facere
non possit? Was genau ist 'jedenfalls evident' (perspicuum)?10 Der überlieferte
Text lässt auf diese Frage im Grunde nur eine Antwort zu: dass es unmöglich
sei, 'zu nichts seine Zustimmung zu geben'. Cicero indes will mit dem
anschliessenden Kausalsatz (cum Panaetius das genaue Gegenteil, d.h. die
Möglichkeit eines solchen Verhaltens, wahrscheinlich machen. Wer den
Widerspruch überhaupt bemerkt und sich mit dem Tradierten trotzdem abfindet,
wird in der Regel wohl Piasbergs Erklärung folgen, dass id quidem nach vorne
weise und mit quod is potest facere weitergeführt werde: in der Form eines
Anakoluths, das durch den langen Einschub über Panaitios verursacht sei.

Nach diesem Verständnis hätte Cicero - ohne Anakoluth - eigentlich schreiben

wollen oder sollen: at id quidem perspicuum est... nihil esse, cur id sapiens
de reliquis rebus facere non possit quod..." Keine Frage, mit dieser Umschreibung

ist der Sinn der Aussage zutreffend erfasst; ein ungutes Gefühl bleibt
höchstens deswegen, weil der überlieferte Wortlaut im Grunde das nicht
hergibt, was wir von ihm erwarten müssen. Reid12 jedenfalls war davon überzeugt,
dass sich eine Änderung nicht vermeiden lasse, und machte den Anfang des

fraglichen Satzes zu einem Teil der Behauptung der Stoiker: et id quidem
perspicuum esse. Das von ihm als eine grosse Periode verstandene Restgebilde
freilich, mit dem interrogativen Elauptsatz ganz am Ende, wirkt dann einiger-
massen unausgewogen. Dieselben Bedenken wird man gegen Reids (im
Kommentar erwähnte) zweite Lösung des Problems anmelden: die Aussonderung
von at id quidem perspicuum est. Überdies besteht der Verdacht, dass beide
Eingriffe eine eigentliche Pointe aus dem Text entfernen und sich allein schon
deshalb verbieten13. Nun gilt hier die Diskussion als ihrem zentralen Streitpunkt

der Möglichkeit einer ausnahmslosen epoche: die Stoiker stellen sie in
Abrede (negatis fieri posse), während die Akademiker sie verteidigen (potest
facere - cur... facere non possit). Angesichts dessen drängt sich die Vermutung
fast auf, dass das Beispiel des Panaitios eben diese Möglichkeit zur Evidenz
bringen soll: at id quidem {fieri posse) perspicuum est, cum Panaetius
sustineat: quod is potest facere cur id sapiens facere non possit?

10 Mit perspicuum/perspicuitas gibt Cicero die stoischen Begriffe èvapyéç/évàpyeia wieder (vgl.
17 quod nihil esset clarius èvap^eiai - ut Graeci: perspicuitatem aut evidentiam nos, si placet,
nominemus). Die von den Stoikern damit verbundene Vorstellung wird von den Akademikern

zurückgewiesen (vgl. 105 sie igitur indueto et constitulo probabili vides profecto, Lu-
culle, iacere iam illud tuum perspieuitatis patrocinium). Wenn Cicero in 107 also die perspicuitas

eines bestimmten Sachverhalts erweisen will, bedient er sich vermutlich einer gewissen
Ironie: gegen die Stoiker rechtfertigt er die akademische Position in stoischer Begrifflichkeit.

11 So Piasberg im Apparat der 'editio maior': M. Tulli Ciceronis Paradoxa Stoicorum, Academi-
corum reliquiae cum Lucullo, Timaeus. De natura deorum, De divinatione, De fato, ed.
O. Piasberg, fasc. 1 (Leipzig 1908).

12 Reid, a.O. (oben Anm. 6) ad loc.
13 Vgl. oben Anm. 10.

11 Museum Helveticum



162 Christoph Schäublin

In 112 erklärt Cicero die unmittelbare Auseinandersetzung mit den Stoikern

für abgeschlossen: jetzt wolle er sich aus dem 'Gestrüpp' ihres engen und
kleinlichen Argumentierens befreien und zu einer grosszügigeren Darstellungsweise

übergehen14. Diese Verheissung löst er im letzten Teil seines Vortrags
ein; dort durchmustert er die drei 'klassischen' Bereiche der Philosophie (vgl.
116) und hebt auf Schritt und Tritt Widersprüche zwischen den Schulen und
deren einzelnen Vertretern hervor, um zu zeigen, dass 'die Wahrheit' in der
Tat nicht 'erfasst' werden kann. Keinem Dogmatiker steht es also zu, für seine
eigene Lehre eine unbedingte Geltung zu beanspruchen und damit die
Entscheidungsfreiheit der noch Suchenden einzuschränken (120): ut omittam levi-
tatem temere adsentientium, quanti libertas ipsa aestimanda est non mihi ne-
cesse esse quod tibi est. (quaero enim} cur deus, omnia nostra causa cum
faceret (sic enim vultis), tantam vim natricum viperarumque fecerit, cur morti-
fera tarn multa (ac add. Reid) perniciosa terra marique dispersent. Dies ist
die Form, die Piasberg dem Satz gegeben hat, und dass die mit cur eingeleitete
Frage von irgend etwas abhängen muss, steht natürlich ausser Zweifel15. Allerdings

vermöchte wohl bereits ein sehr viel bescheidenerer Eingriff Abhilfe zu
schaffen: non mihi necesse esse quod tibi, est {ne} cur deus Der elliptische
Relativsatz bedarf ohnehin keiner Rechtfertigung. Häufiger als est cur sind
zwar non bzw. nihil oder quid est cur bezeugt16; doch verleiht die Frage (estne)
dem Ausdruck eine gewisse negative Färbung, und selbst für nicht negiertes est

cur lassen sich durchaus Belege beibringen17.

Am Ende des Abschnitts über die Ethik (er beginnt in 128) schildert
Cicero die Kluft, die den skeptischen Akademiker vom dogmatischen Stoiker
trennt, mit folgenden Worten18 (141): tantum interest, quod tu cum es commo-

14 Luc. 112 ac mihi videor nimis etiam nunc agere ieiune. cum sit enim campus in quo exultare
possit oratio, cur earn tantas in angustias et Stoicorum dumeta compeüimus? Ähnliche Übergänge

von 'technischen' Erörterungen (in Auseinandersetzung mit den Stoikern) zu einer
freieren, 'rhetorischeren' Darstellungsweise - der von ihm angestrebten rhetorica philosopho-
rum entsprechend - markiert Cicero auch in den Tusculanen: 3, 13 et primo, si placet, Stoicorum

more agamus, qui breviter astringere soient argumenta; deinde nostro instituto vagabimur.
3, 22 haec sic dicuntur a Stoicis concludunturque contortius. sed latius aliquando dicenda sunt
et diffusius 4, 9 quaerebam igitur utrum panderem vela orationis statim an earn ante
paululum dialecticorum remis propellerem. 4, 33 ex quibus quoniam tamquam ex scrupulosis
cotibus enavigavit oratio, reliquae disputationis cursum teneamus... Dazu vgl. Schäublin, Mus.
Helv. 47 (1990) 94.

15 Anstatt einen neuen Satz zu beginnen, hat man es auch mit einem (von necesse esse abhängi¬
gen) Infinitiv versucht: quod tibi est (dicere) Müller, (respondere) Halm; das ganze Gebilde
wird so freilich recht schwerfällig.

16 Vgl. Kühner/Stegmann, a.O. (oben Anm. 9) 2, 278f. Angesichts dessen wäre natürlich auch
denkbar: quod tibi, (quid) est cur

17 Vgl. Thes. ling. Lat. 4, 1447, 76ff.; Cic. Att. 11, 15, 1 idque erat cum aliis, cur te cuperem
videre.

18 Der Teil, welcher der Physik gilt (er beginnt in 116), wird in 127f. mit einer ganz ähnlichen
Gegenüberstellung abgeschlossen.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 163

tus adsciscis adsentiris adprobas, verum illud certum conprehensum perceptum
ratum firmum fixum [fuisse del. Halm] vis deque eo nulla ratione neque pelli
neque moveri potes, ego nihil eius modi esse arbitror cui si adsensus sim non
adsentiar saepe falso, quoniam vera a falsis nullo visi discrimine separantur
Hier wirkt die Aussage über den Akademiker (ego arbitror) undurchsichtig,
ja rätselhaft: 'nichts von der Art, dass ich ihm, wenn ich zugestimmt (meine
auyKardûeCTiç gegeben) habe, nicht häufig als einem Falschen zustimme'. Reid
äussert sich erstaunlicherweise nicht zu dem Problem, während Piasberg
immerhin die Vorzeitigkeit des (scheinbar gleichzeitigen) Konditionalsatzes
bemängelt (er nimmt offenbar an, dass zweimal von derselben 'Zustimmung' die
Rede sei) und zu erwägen gibt cui si c adsensus sim ut coç) non adsentiar
saepe falso (also wohl: 'dass ich ihm so zugestimmt habe, wie ich häufig einem
Falschen nicht zustimme')19. Freilich ist kaum zu erkennen, inwiefern diese
Änderung den Satz syntaktisch oder gedanklich verständlicher machte. Nun
besteht das Dilemma des Akademikers ja darin, dass 'wahr' und 'falsch' für
den Betrachter durch keine spezifische nota gekennzeichnet sind: dass er mit
einer visio veri falsique communis zu rechnen gezwungen ist20. Trifft dies zu, so

erfolgte seine 'Zustimmung' - wenn er sie denn erteilte - bald zu Recht, bald zu
Unrecht. Der anschliessende Kausalsatz (quoniam vera a falsis separantur)
lässt den Verdacht aufkommen, dass der Relativ- und der eingeschobene
Konditionalsatz diesen unlösbaren Konflikt zur Darstellung bringen sollen. Sie
täten es um so wirkungsvoller, je pointierter die Antithese herausgearbeitet
würde, d.h. dann, wenn die Junktur saepe falso im (leicht konzessiv zu
verstehenden) Konditionalsatz ihre Entsprechung hätte: cui si vero semel) adsensus

sim non adsentiar saepe falso - 'nichts von der Art, dass ich ihm nicht
häufig als einem Falschen zustimme, auch wenn ich ihm einmal als einem
Wahren zugestimmt haben sollte'. Auch die von Piasberg kritisierte zeitliche
Abfolge erhielte bei einer solchen Deutung ihren guten Sinn.

II

Ganz am Ende des 'Lucullus' (148) kommt nochmals Catulus zu Wort und
bekräftigt die Auffassung, die er vermutlich bereits am Vortag (d.h. im 'Catulus')

geäussert hatte - eine Auffassung, die er über seinen Vater auf Karneades
zurückführt: ut percipi nihil putem posse, adsensurum autem non percepto id est
opinaturum21 sapientem existumem, sed ita ut intellegat se opinari sciatque

19 Vgl. den Apparat der 'editio maior' (oben Anm. 11).
20 Vgl. Luc. 33f.; dazu Mus. Helv. 49 (1992) 44.
21 Zu den teilweise widersprüchlichen Aussagen, die der Lucullus hinsichtlich der Frage enthält,

ob Karneades ein opinari des Weisen vertreten habe, vgl. Mus. Helv. 49 (1992) 47ff. Nachzutragen

ist R. Bett, Carneades' pilhanon: a reappraisal of its role and status, Oxford Studies in
Ancient Philosophy 7 1989) 59ff., bes. 70 Anm. 24: er neigt der Auffassung zu, dass Kleitoma-
chos der glaubwürdigste Zeuge sei, Karneades das 'Meinen' des Weisen also nur diskutiert,
nicht selbst behauptet habe.



164 Christoph Schäublin

nihil esse quod conprehendi et percipi possit. fper epochen illam omnium rerum
conprobanst Uli alteri sententiae, nihil esse quod percipi possit, vehementer
adsentior. Der Weise gibt also zu 'Nicht-Erfasstem' seine Zustimmung und
hegt infolgedessen 'Meinungen', freilich im klaren Bewusstsein, dass er über
ein 'Meinen' nie hinausgelangen wird, weil ein percipere (nach den strengen
Anforderungen der Stoiker) nicht möglich ist. Soweit scheint die Sache auf den
ersten Blick klar zu sein. Grösste Schwierigkeiten bereitet indes der nächste
Satz: per epochen illam adsentior, Piasberg hat denn auch seinen ersten Teil
(bis conprobans) mit 'cruces desperationis' eingerahmt. Zunächst einmal
bringt der überlieferte Wortlaut das logische Verhältnis zum voranstehenden
Satz nicht zum Ausdruck (handelt es sich um eine Folgerung?), und conprobans

verfügt über kein Objekt. Beide Probleme sind gelöst, wenn man aus per
ein quare (so schon Manutius) oder allenfalls ein ergo herstellt. Doch gleich
wächst das nächste Drachenhaupt nach: kann Catulus in der Tat sagen, er
heisse epochen illam omnium rerum gut, wo er doch eben ein adsentiri non
percepto für den Weisen in Anspruch genommen hatte? Bedarf es da nicht
einer Negation? Turnebus hatte deswegen vorgeschlagen nec epochen illam ...;
Madvig non probans\ Davies und Müller inprobans; Piasberg per(spicuitatem
igitur contemnens nec) epochen illam conprobans22. Kommt hinzu - was
man bisher anscheinend nicht beachtet hat -, dass die Einführung von nihil
esse quod percipi possit mit dem Ausdruck altera sententia eigentlich nicht
recht verständlich ist: zumindest vermisst man einen Hinweis darauf, welcher
'ersten' sententia diese 'zweite' entgegengesetzt wird (betrifft sie die epoche, die
von Catulus entweder gutgeheissen oder, nach anderer Interpretation, verworfen

wird?), und nicht recht einsichtig ist ferner, weshalb Catulus das nihil
percipi posse auf kleinstem Raum gleich dreimal postuliert (auch wenn er
damit natürlich das zentrale Problem des Dialogs berührt)23.

Nun erinnert die epoche omnium rerum an eine Unterscheidung, die
Cicero - Kleitomachos folgend - in 104 vorgenommen hatte: Von epoche könne
man einerseits in einem 'absoluten' Sinne sprechen (omnino nulli rei adsentiri

- numquam adsentiri - de omnibus rebus continere se ab adsentiendo). Ihre
Unbedingtheit ist vermutlich deswegen geboten, weil eine perceptio im
stoischen Sinne der ciuyKaiàrteaiç (adsensio) zu einer kataleptischen cpavraaia
(visum) tatsächlich unerreichbar bleiben muss. Also hat diese 'absolute' epoche
als akademisches placitum zu gelten, und in 107 gibt sich Cicero auch alle
Mühe, ihre 'Möglichkeit' gegen Vorbehalte der Stoiker zu verteidigen (s. oben
S. 160f.). Daneben aber verfügt der Weise anscheinend zusätzlich über eine
'relative' epoche (dem alterum placere wird ein alterum teuere entgegenge-

22 Vgl. den Apparat der 'editio maior' (oben Anm. 11).

23 Unproblematisch erscheint die Stelle in der Interpretation von M. Frede, The Skeptic's Two
Kinds ofAssent and the Question ofthe Possibility ofKnowledge, in: Essays in Ancient Philosophy

(Oxford 1987) 20 Iff., bes. 212-214.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 165

setzt24): diese darf er, sequens probabilitatem, von Fall zu Fall preisgeben,
solange ihm nur deutlich vor Augen steht, dass die als Kriterium dienende
probabilitas (7iii)avôxr]ç) nicht dazu geschaffen ist, ihm zu einem 'Wissen' zu
verhelfen, das den Anforderungen entspräche, wie sie die Stoiker an die percep-
tio richten - dass sie also keine wirkliche adsensio verdient. Auch in 107, wo
Cicero insbesondere die 'Möglichkeit' der 'absoluten' epoche glaubhaft machen
will, verweist er trotzdem mit Nachdruck auf ihr 'relatives' Gegenstück (prae-
sertim cum possit sine adsensione ipsam veri similitudinem non inpeditam
sequi)25.

Trifft die Vermutung zu, dass Catulus' Worte vor dem Hintergrund dessen

zu lesen sind, was Cicero in 104 (und 107) über die 'doppelte' epoche
ausgeführt hatte26, so werden wir in der epoche illa omnium rerum die 'absolute'

epoche wiedererkennen (vgl. 104 omnino nulli rei adsentiri - de omnibus
rebus continere se ab adsentiendo)21. Und da diese von Cicero als akademisches

24 S. Anm. 25.
25 Den beiden Formen von epoche entsprechen, wie eben ausgeführt, die bekannten «two kinds

of assent» (vgl. oben Anm. 23). Über den dafür grundlegenden Text Luc. 104 vgl. zuletzt A. A.
Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers. Vol. 1: Translations ofthe Principal Sources
with Philosophical Commentary. Vol. 2: Greek and Latin Texts with Notes and Bibliography
(Cambridge UP 1987), die ihn als Nr. 69 I bieten, und Bett, a.O. (oben Anm. 21) 74f. Seine

Schwierigkeit besteht zunächst einmal darin, dass Cicero - Kleitomachos folgend - im
Grunde zwar von den zwei Formen der epoche spricht, die Charakterisierung der zweiten aber
(der 'relativen') mit der Einführung der 'schwachen Zustimmung' verbindet. Überdies ist die
Formulierung nicht ganz leicht verständlich: alterum placere ut numquam adsentiatur, alte-

rum teuere ut sequens probabilitatem aut 'etiam' aut 'non' respondere possit. Wie sind
placere und teuere genau zu fassen? Reid ad loc. paraphrasiert: «the one plan he holds in
theory, the other in practice»; freilich scheint die 'absolute' epoche nicht nur ein 'theoretisches'

Postulat zu sein, sondern schon eher ein verbindliches placilum. Long/Sedley übersetzen:

«... he adopts the former but retains the latter [kind of assent], with the result that by
following convincingness ...». Das kann deswegen nicht richtig sein, weil der Kontext sowohl
als 'Subjekt' zu placere wie auch als 'Objekt' zu teuere nur die epoche zulässt (der Abschnitt
wird mit folgender Bemerkung eingeleitet: dupliciter dici adsensus sustinere sapientem, d.h.:
Cicero/Kleitomachos sprechen nicht von den zwei Arten der adsensio, sondern von den zwei
Formen der epoche). Demzufolge ergibt sich etwa folgender Sinn: 'die eine Form von epoche

gilt dem Weisen als [verbindliches] placitum, an der andern hält er [zwar] fest, er hat sie

[zwar] zur Hand, [freilich so] dass er sie sequens probabilitatem auch aufgeben kann'. - Hier
kann von der Frage abgesehen werden, in welcher Absicht und zu welchem Zweck Karneades
die 'schwache Zustimmung' bzw. die 'relative' epoche eingeführt hat und wie er selbst dazu
steht; dazu vgl. Bett, a.O. 76ff. Denn für Cicero jedenfalls scheint die durch das probabile
ermöglichte 'schwache Zustimmung' das entscheidende Lehrstück zu sein (folgt er darin
Philon? - vgl. Bett, a.O. 78). Vgl. überdies auch R. Bett, Carneades' distinction between assent
and approval, The Monist 73 (1990) 3ff.

26 Dies hatte bereits Reid behauptet (a.O. 348 zu comprobans), und auch Piasberg im Apparat
der 'editio maior' (oben Anm. 11) scheint eine Beziehung zwischen den beiden Stellen
anzudeuten. Dagegen wenden sich Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 25) 2, 451 (zu 69 K).

27 Hält man die drei Formulierungen in 104 bzw. 148 nebeneinander, so verliert die Vermutung,
omnino modifiziere in 104 adsentiri ('zu nichts seine ganze Zustimmung geben') und nicht
nulli rei ('zu überhaupt nichts seine Zustimmung geben'), entschieden an Wahrscheinlichkeit,



166 Christoph Schäublin

placitum ausgegeben worden war28, dürfte auch Catulus sie 'gutheissen': er
vertritt ja sein nihil percipi posse deutlich genug. Mit andern Worten: wir
brauchen keine Negation in den Text hineinzukonjizieren. Wenn ferner mit
der epoche ilia die 'absolute' epoche gemeint ist, sollte man die altera sententia
wohl ebenfalls im Lichte der in 104 entwickelten Zweiteilung zu betrachten
versuchen. Denn ohnehin muss am herkömmlichen Verständnis befremden,
dass der Satz nihil esse quod percipi possit, der die 'absolute' epoche letztlich
doch begründet und recht eigentlich erzwingt, von dieser als altera sententia
gleichsam abgegrenzt wird29. Anderseits lockt entschieden die Versuchung, mit
der altera sententia eben die 'relative' epoche in Verbindung zu bringen. Ob sie
bereits in Catulus' Worten adsensurum autem non percepto id est opinaturum
sapientem anklingt, ist schwer zu entscheiden30. Denn einerseits berechtigt -
Karneades/Kleitomachos zufolge (104. 107) - die Aufgabe der 'relativen'
epoche keineswegs zum adsentiri31 ; oder anders ausgedrückt: die Formulierung
wirkt unsauber, ja in sich widersprüchlich, weil die ouyKaxdûeaiç tatsächlich
nur im Zusammenhang mit der K<xrâÀr|\|nç (die es nicht gibt!) ihre Berechtigung

hätte. Catulus' Aussage sollte darum wohl nicht gepresst werden, und
angesichts des etwas unklaren Befundes braucht die Identifizierung der altera
sententia mit der 'relativen' epoche nicht im vornherein zu fallen. Allerdings
zöge sie im fraglichen Satz selbst eine ebenso unabweisbare wie auf den ersten
Blick bedenkliche Konsequenz nach sich: dass nämlich die Explikation nihil
esse quod percipi possit sich als erklärendes Glossem erwiese. Man hätte dann
zu lesen: ergo epochen illam omnium rerum conprobans illi alteri sententiae
[nihil esse quod percipi possit] vehementer adsentior ('während ich also jene
epoche, die ausnahmslos gilt, gutheisse, stimme ich mit Nachdruck der
erwähnten zweiten Auffassung [d.h. der 'relativen' epoche, die unter Berücksichtigung

der probabilitas aufgegeben werden kann] zu'32). Immerhin: damit wäre
in der Tat so etwas wie eine Folgerung gewonnen, die das zuvor Gesagte

selbst abgesehen von der Sperrung; gegen Reid (ad loc.) und Bett, a.O. (oben Anm. 25 am
Ende) 15 und 20 Anm. 32.

28 S. oben Anm. 25.

29 Reid, a.O. gibt dem (affirmativ verstandenen) conprobans einen konzessiven Sinn («although
I approve, i.e. as a matter of theory»). Damit dürfte er auf der richtigen Spur sein; allerdings
erscheint fraglich, ob die Konzession wirklich den Begriff adsentiri betrifft, wie Reid
anzunehmen scheint: 'obwohl ich die 'absolute' epoche (d.h. die Zurückhaltung jeglicher adsensio)
gutheisse, gebe ich trotzdem mit Nachdruck meine adsensio zu dem Satz ...'. Diese Interpretation

setzt bei Catulus ein klares Bewusstsein der erforderlichen Begrifflichkeit voraus, doch
gerade daran scheint es ihm zu mangeln (s. gleich die folgenden Erwägungen und unten Anm.
32). Wohl zu Recht finden Long/Sedley, a.O. 2, 451 die Aussage widersprüchlich; dies trifft
zu, auch wenn man sie auf 104 bezieht.

30 Vgl. immerhin Frede, a.O. (oben Anm. 23).
31 S. oben im Text. Der erforderliche Begriff für die 'schwache Zustimmung' wäre probare,

conprobare, adprobare; vgl. Luc. 99. 104.

32 Nicht aus der Welt schaffen lässt sich das Problem, dass Catulus sich anscheinend wenig um
seine Ausdrucksweise sorgt (s. oben Anm. 29). Der 'absoluten' epoche ordnet er nach diesem



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 167

prägnant zusammenfasst und abschliesst. Kein Wunder freilich, dass ein
denkender Abschreiber den stark verkürzten Ausdruck altera sententia für
erklärungsbedürftig hielt. Zu seiner (wahrscheinlich verfehlten) Deutung müsste er
dadurch angeregt worden sein, dass Catulus in seinem Schlusswort gleich zweimal

das nihil percipi posse hervorhebt.

Doch nochmals zurück ins 'Gestrüpp' der Auseinandersetzung mit den
Stoikern! In 79-82 bekämpft Cicero den stoischen Glauben an die Zuverlässigkeit

der Sinne und deren Fähigkeit, 'Wahres' aufzunehmen, d.h. dem
Menschen zu einem strengen percipere zu verhelfen. Wie ein Vergleich mit Sextus

Empiricus (Adv. math. 7, 159ff. Karneades F 2 Mette33) nahelegt, trägt der
Abschnitt insgesamt ein entschieden 'karneadeisches' Gepräge. Darauf deutet
zunächst der Vergleich der (durch die Sinne vermittelten) visa mit 'Zeugen',
denen man traut oder nicht traut - die auf jeden Fall verhört werden müssen
(80f. confidere suis testibus - verum festem habere-, vgl. Sext. Emp. 7, 184 sva
pàpxupa àvaKpîvopev,..., TiÀeiovaç,..., Kai ËKaaxov xibv papxupouvxcov èÇexà-
Çopev èK xpç xrôv âÀÀcov àvi)opoZoyf|aecoç). Ferner scheint Karneades ein

ganzes System von Faktoren entwickelt zu haben, die bei der Kpiaiç optischer
tpavxaaiai zu berücksichtigen seien; von ihnen übernimmt Cicero einerseits
denjenigen der Distanz (81 quam longe videmus-, vgl. Sext. Emp. 7, 183 xö 5è

ÖTiöaxripa, pp péya Mav imoKetxai), anderseits denjenigen des Mediums,
durch welches die 'Erscheinung' uns zukommt (81 ergo ut Ulis [sc. piscibus]
aqua, sic nobis aer crassus offunditur, vgl. Sext. Emp. 7, 183 xô ôè 8t' ou f]

Kpimç, pri ô àf)p Çoipgpôç Û7idp%ei). Ferner wird er in De div. 2, 120 - wo
ebenfalls Einfluss des Karneades vorliegt - zwei der hier verwerteten
'optischen Täuschungen' als Argumente gegen die Möglichkeit der Traummantik
ins Feld führen34. Vor dem sich dergestalt abzeichnenden karneadeischen
Hintergrund ist es in der Folge vielleicht möglich, eine schwer korrupte Aussage
zumindest teilweise verständlich zu machen.

Nachdem Cicero daran erinnert hat, dass er bereits am Vortag (d.h. im
'Catulus') - eigentlich zwar ausserhalb des Zusammenhangs (non necessario
loco) - manches gegen die Sinne vorgebracht habe, fährt er fort (79): deinde
nihilne praeterea diximus? 'maneant ilia omnia-, placerai [AV: lecerat B] ista
causa: veracis suos esse sensus dicit Epicurus ' igitur semper auetorem habes,

et eum qui magno suo periculo causam agat; eo enim rem demittit Epicurus, si

Verständnis den 'schwachen' Begriff fur 'Zustimmung' zu (conprobans), der 'relativen' den
erst noch verstärkten 'starken' (vehementer adsentior - vgl. bereits adsensurum autem non
pereepto).

33 Vgl. H. J. Mette, Weitere Akademiker heute: Von Lakydes bis zu Kleitomachos, Lustrum 27

(1985) 73ff.; Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 25) bieten den Text als Nr. 69 D und E.

34 Luc. 80 itaque Timagoras Epicureus negat sibi umquam cum oculum torsisset duas ex lucerna
flammulas esse visas. 81 videsne navem illam? stare nobis videtur; at iis qui in nave sunt
moveri haec villa. Vgl. De div. 2, 120 nam et navigantibus moveri videntur ea quae stant, et
quodam obtutu oculorum duo pro uno lucernae lumina. Vgl. Mus. Heiv. 49 1992) 43 Anm. 11.



168 Christoph Schäublin

unus sensus semel in vita mentitus sit, nulli umquam esse credendum. hoc est

verum esse, confidere suis testibus et finportata insistere. Hält man sich an die
überlieferte Lesart maneant, so kann die damit eingeleitete Aussage eigentlich
nur als Antwort oder 'Einrede' eines stoischen Gegners gedeutet werden35; und
wer Reitzenstein und Piasberg einmal so weit gefolgt ist, sieht sich fast gezwungen,

mit ihnen auch Epikurs Namen einzufügen. Denn dass die angerufene
Autorität in der Tat mit Namen genannt worden sein muss, legt der Beginn
von Ciceros Antwort auf die 'Einrede' nahe (igitur semper auctorem habes),
und da Cicero im folgenden ausdrücklich Epikur angreift (eo enim rem demit-
tit Epicurus), dürfte dieser es gewesen sein, den der 'Einredner' ins Spiel
gebracht hat. Also: der Stoiker scheint seine Sache ausgerechnet unter Berufung
auf Epikur rechtfertigen zu wollen. Ein solches Verhalten ist durchaus
ungewöhnlich, und dem resultierenden Unbehagen wäre zumindest wohl insofern
Rechnung zu tragen, als man aus dem sicher korrupten lacerat keine allzu
'starke' Formulierung herstellen sollte (wie etwa laceratur oder iaceat, was
beides Madvig erwogen hatte): der aus dem Munde eines Stoikers stammende
Verweis auf Epikur kann nicht abschliessend sein, sondern höchstens auf
gewisse Schwierigkeiten vorbereiten. In Betracht kommen deswegen allenfalls
haereat (Reitzenstein), laborat (Ernesti), insbesondere vacillat oder Claudicat
(Müller)36, die alle in 'milderer' Form umschreiben, was sich aus Epikurs
Bekenntnis zur 'Wahrhaftigkeit der Sinne' für Ciceros Argumentation ergibt.

Schliesslich noch die restlos unverständlichen Worte inportata insistere.
Sie stehen neben und parallel zu confidere suis testibus und sollen wohl - nur
mit einem andern Bild - das nämliche Verhalten anschaulich machen wie der
Vergleich mit den 'eigenen Zeugen', denen man vorschnell 'traut': wer die
Informationen, die ihn über die Sinne erreichen, gleich auf Anhieb für 'wahr'
nimmt, erfüllt seine Pflicht nicht - d.h. er hält im erforderlichen Prüfungsverfahren

an einem Ort inne, wo er eigentlich weiterschreiten müsste, oder
vielmehr: er leitet das Prüfungsverfahren schon gar nicht ein. Für ein solches
'Innehalten' - wie es der Kontext nahelegt - wäre eben insistere das treffende
Wort. Cicero charakterisiert damit etwa Chrysipps ricmxâÇeiv quiescere (93),
womit der Zwang, der vom Fangschluss des sorites ausgeht, angeblich
durchbrochen werden kann (94): in inlustribus igitur rebus insistis. Auch hier wird
übrigens ein 'unzeitiges' insistere bemängelt (etwas anders 107). Wo aber -
möchte man in der Folge wissen - fände das pflichtvergessene 'Innehalten'
dessen statt, der blindlings seinen Sinnen vertraut und auf die notwendige
Prüfung verzichtet? Die Antwort auf diese Frage muss natürlich in inportata
stecken, und möglicherweise hilft uns eben Karneades (bei Sextus Empiri-

35 Reid, a.O. (ihm folgte Rackham, s. oben Anm. 3) änderte maneant in manent. Dies hat zur
Folge, dass Cicero seine 'Frage' selbst 'beantwortet', und Cicero selbst wäre es auch, der
anschliessend etwas verächtlich in der 3. Person von Lucullus als einem Verteidiger der
veraces sensus spräche.

36 Vgl. den Apparat von Piasbergs 'editio maior' (oben Anm. 11).



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' II 169

eus)37, sie zu finden. Karneades nämlich38, erfahren wir (Sext. Emp. Adv.
math. 7, 166ff.), habe die tpavxacriat als Kpirf)piov rcpôç re xpv roO ßiou 5tei;-
aycoyr]v Kai 7tpàç xf)v xfjç eùSaipovfaç 7reptKxr|<7iv in drei Kategorien eingeteilt;
jede Kategorie verfuge über ihre eigene Glaubwürdigkeit, und diese sei davon
abhängig, ob eine bestimmte Überprüfung stattgefunden habe. In aufsteigender

Linie also habe Karneades - je nach dem Grad der Überprüfung und der
daraus resultierenden Glaubwürdigkeit - unterschieden (166) xijv xe 7ni)avfiv
«pavxacriav (Kai xf|v 7ni)avf]v dpa Kai aTteptaraxaxov)39 Kai xijv 7tii)avf]v dpa
Kai d7iepiCT7caoxov Kai 5ieâpo8eupévr)v. Die hohe Zuverlässigkeit der dritten
Kategorie beruht offenbar darauf, dass ein ôieçoSsbetv oder ein TiepioSeueiv
(Sext. Emp. 7, 184. 187) stattgefunden hat, oder substantivisch ausgedrückt:
dass eine Überprüfung in Form einer SiéÇoôoç (Sext. Emp. 7, 187) vorgenommen

worden ist. Wer die dem Menschen erreichbare Sicherheit gewinnen will,
muss sich also gleichsam 'auf den Weg zum Tor hinaus' machen. Derjenige
hingegen, der sich einredet, das von den Sinnen Vermittelte sei im vornherein
glaubhaft oder gar wahr, unterlässt den erforderlichen 'Rundgang' vor der
Stadt - er bleibt gewissermassen 'unter dem Tor' stehen, was bei Cicero heis-
sen könnte: in porta[ta\ insistere. So hatte bereits Janus Gulielmius 1555—

1584) emendiert; so emendierte der Verfasser dieser Zeilen, noch ohne von
seinem grossen Vorläufer zu wissen. Ob wohl die mitgelieferte Begründung
dem Vorschlag im zweiten Anlauf zu einer freundlicheren Aufnahme verhilft?

37 S. oben Anm. 33. Weder Baiters in re probata noch Reids in pravitate (oder in perversitate)
werden dem Gedankengang gerecht.

38 S. dazu auch Bett, a.O. (oben Anm. 21) 7Iff.
39 Die Ergänzung stammt von Kochalsky und wurde von Mette übernommen (nicht von Long/

Sedley). Sie ist sinngemäss zweifellos richtig (vgl. Sext. Emp. 7, 176) und für das Verständnis
der folgenden Erörterungen eigentlich unabdingbar. Mutschmann, der massgebliche Herausgeber,

hält es freilich für denkbar «Sextum paulo neglegentius locutum esse».


	Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus" II

