Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 3

Artikel: Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus” I
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ II

Von Christoph Schiublin, Bern

I

Cicero eroffnet seine Darlegungen, die den akademisch-skeptischen
Standpunkt begriinden und rechtfertigen sollen, wie ein Plidoyer vor Gericht
mit einem eigentlichen Prooemium. Darin befasst er sich zundchst mit der
Person seines Gegners, des Lucullus (64), gleich anschliessend mit seiner eige-
nen (65)!. Nicht aus Prahl- oder Streitsucht habe er die Akademie als geistige
Heimstatt gewihlt, denn sonst verdiente er den Vorwurf der Torheit, ja gera-
dezu moralischen Ungeniigens: nam si in minimis rebus pertinacia reprehendi-
tur, calumnia etiam coercetur, ego de omni statu consilioque totius vitae aut
certare cum aliis pugnaciter aut frustrari cum alios tum etiam me ipsum velim?
Allgemein scheint man davon auszugehen, dass dieser Satz als Frage zu verste-
hen sei’ — nur: woran erkennen wir sie eigentlich? Das Fehlen einer formellen
Einleitung wirkt um so briisker, als der Konjunktiv velim doch wohl potential,
nicht dubitativ-fragend gemeint sein diirfte?. Offenbar suggeriert die im Kon-
ditionalsatz formulierte Voraussetzung den Schluss, dass das im Hauptsatz
beschriebene Verhalten vollig abwegig wire. Deshalb liegt die Vermutung
nahe, es werde hier ‘rhetorisch’ danach gefragt, wie eine solche Auffiihrung
sich iiberhaupt rechtfertigen liesse (in der Tat bote sich natiirlich keine Begriin-
dung an): nam si ... coercetur, {cur)y ego ... velim? Steht das paldographisch
leicht zu erginzende cur einmal im Text, kann man es sich fast ebenso wenig

* Vgl. bereits Mus. Helv. 49 (1992) 41-52. Die Bemerkungen sind hervorgegangen aus der
Arbeit an einer zweisprachigen kommentierten Ausgabe des Lucullus, die ich zusammen mit
Andreas Graeser vorbereite. Erneut sei dem Kollegen fiir die kritische Durchsicht eines ersten
Entwurfs gedankt.

1 Dabei merkt er auch an: er wiirde seine Wahrheitsliebe mit einem Schwur bekriftigen, wenn
ein solches Mittel — wie es in politischen Reden zuweilen angewandt werde - in einer philoso-
phischen Erdrterung nicht fehl am Platz wire. Im folgenden (69) wird er sich dann mit einem
a persona gewonnenen Argument gegen Antiochos v. Askalon wenden; vgl. Mus. Helv. 49
(1992) 43. Seinen Vortrag leitet er mit der Bemerkung ein (64), er sei mindestens so aufgeregt
gewesen wie iiblicherweise zu Beginn einer wichtigeren Prozessrede.

2 Unbestritten ist wohl auch das ego der zweiten ‘editio Veneta’ anstelle des einhellig iiberliefer-
ten ergo.

3 In diesem Sinne iibersetzt Rackham (Cicero, De natura deorum. Academica, with an English
translation [London/Cambridge, Mass. 1933. Viele Nachdrucke]): «... am I likely to want ...7»

4 So scheint Gigon (M. Tullius Cicero, Hortensius. Lucullus. Academici libri, hrsg., iibers. und
komm. von L. Straume-Zimmermann, F. Broemser und O. Gigon [Miinchen/Ziirich 1990])
den Satz verstanden zu haben («... wie sollte ich dann Lust daran haben ...?»), ohne freilich die
notwendigen textkritischen Konsequenzen zu ziehen.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ I1 159

wegdenken wie etwa in 107: quod is potest facere ..., cur id sapiens ... facere non
possit?

Dass der Text des ‘Lucullus’ vielfach grossere und kleinere Verluste erlit-
ten hat, war seit langem bekannt, doch sind bei weitem noch nicht alle Liicken
aufgespiirt oder gar sinngemiss erginzt>. So scheint auch in 91 ein Wort ausge-
fallen zu sein. Hier fragt Cicero, ob die Dialektik tatsdchlich in der Lage sei,
die ihr von den Stoikern zugewiesene Rolle als veri et falsi quasi disceptatrix et
iudex zu spielen, und das heisst: ein percipere im strengen Sinne zu ermdog-
lichen. Die Antwort fillt negativ aus, denn infolge eines systematischen Aus-
scheidungsverfahrens® wird deutlich, dass die Dialektik, verstanden gewisser-
massen als reine Formallogik, liber die erforderliche Entscheidungskompetenz
allein im Bereich der Formallogik verfiigt: in geometriane quid sit verum aut
falsum dialecticus iudicabit? an in litteris? an in musicis? at ea non novit. in
philosophia igitur: sol quantus sit quid ad illum? quod sit summum bonum quid
habet ut queat iudicare? quid igitur iudicabit? quae coniunctio quae diiunctio
vera sit, quid ambigue dictum sit, quid sequatur quamaque rem quid repugnet: si
haec et horum similia iudicat, de se ipsa iudicat; plus autem pollicebatur. Auf
den ersten Blick scheint in diesem ganzen Abschnitt der dialecticus als ‘Sub-
jekt’ zu dienen — bis auf den letzten Satz; denn ‘iiber sich selbst’ urteilt natiir-
lich nicht der Sachverstindige, sondern seine ‘Kunst’, die Dialektik. Bei ge-
nauerem Hinsehen freilich erfolgt bereits mit quid igitur iudicabit ein deut-
licher Neueinsatz. Also diirfte Cicero — selbst wenn man ihm bisweilen eine
gewisse eilfertige Grossziigigkeit im Umgang mit Einzelheiten zuzubilligen
geneigt ist — geschrieben haben: quid igitur iudicabit {dialecticay”

In 101 gelangt Cicero zum fundamentalen Schluss nihil posse percipi, in-
dem er eine ‘epikureische’ These (si ullum sensus visum falsum est, nihil potest
percipi) und eine ‘stoische’ These (sunt falsa sensus visa) miteinander verbindet
und als Pramissen eines Arguments verwendet. Dieses Argument diirfte die
vorausgehenden Erwidgungen weiterfiihren und gleichsam in pointierter Form
abschliessen; darauf scheint zumindest seine Einleitung zu deuten (ita nobis
tacentibus ex uno Epicuri capite altero vestro perceptio et conprehensio tollitur).
Unmittelbar zuvor aber hatte Cicero festgestellt, dass die Akademiker sich in
ihrer Einschidtzung der sensus im Grunde gar nicht so sehr von den Stoikern

5 Vgl. schon Mus. Helv. 49 (1992) 44ff.

6 Wie J. S. Reid, M. Tulli Ciceronis Academica, the text revised and explained (London 1885.
Nachdruck Hildesheim/Ziirich/New York 1984) 286 (zu in geometriane) richtig anmerkt,
gleicht das Vorgehen demjenigen in De div. 2, 9-12, wo der Nachweis gefiihrt wird, dass die
divinatio iiber keinen eigenen, ihr spezifisch oder allein zugeordneten Gegenstand verfiigt. An
beiden Stellen diirfte Cicero von Karneades inspiriert sein.

7 Dieser Eingriff ist kleiner, und er scheint dem Gedankengang eher gerecht zu werden, als was
Pluygers, Mnemosyne 11 (1862) 62 vorgeschlagen hatte: dialecticus auszusondern und i/lum
in illam zu dndern.



160 Christoph Schiublin

unterschieden, qui multa falsa esse dicunt longeque aliter se habere ac sensibus
videantur. Aus diesem Satz ist offenkundig die ‘stoische’ Primisse des an-
schliessenden Arguments gewonnen. Die Fortsetzung lautet folgendermassen:
hoc autem si ita sit, ut unum modo sensibus falsum videatur, praesto est qui
neget rem ullam percipi posse sensibus. Hier kann der ut-Satz nur konsekutiv
gedeutet werden, was eine logisch einigermassen anfechtbare Aussage ergibt:
‘wenn die Voraussetzung gelte, dass viele Sinneswahrnehmungen unzutreffend
seien, folge daraus, dass nur eine einzige unzutreffend sei’, oder: ‘wenn die
Voraussetzung, dass viele Sinneswahrnehmungen unzutreffend seien, in dem
Masse gelte, dass nur eine einzige unzutreffend sei’. Keine der beiden Méglich-
keiten vermag zu befriedigen. Anderseits klingt die Formulierung unum modo
s0, als wiirde mit ihr bereits die ‘epikureische’ Primisse des Arguments vorbe-
reitet’. Diesem Gesichtspunkt kénnte eine geringfiigige Anderung Geniige tun;
sie brichte iiberdies den Satz insgesamt ins Lot: hoc autem si ita sit, (aut) ut
unum modo ... Jetzt wire ut nicht mehr konsekutiv, sondern ‘konzessiv’ zu
verstehen (‘gesetzt auch dass’); und der us-Satz stiinde mit dem Konditional-
satz auf einer Ebene: er spitzte dessen Aussage zu’ und fiihrte die ‘epikure-
ische’ Priamisse des folgenden Arguments gleichsam als eine selbstindige
Grosse ein (‘sollten aber viele visa unzutreffend sein, oder gesetzt dass auch
nur ein einziges unzutreffend ist ...”).

Ein Hauptargument der Stoiker gegen die Position der Akademie, ein
eigentliches /umen — wie Cicero sagt (107) —, besteht darin, dass es dem Weisen
nicht moglich sei, ‘zu nichts seine Zustimmung zu geben’ (nulli rei adsentiri).
Darauf antwortet Cicero mit einer etwas seltsamen Replik (er wird den Ge-
sichtspunkt De div. 1, 6 erneut zur Geltung bringen): Panaitios, unbestreitbar
ein fithrender Stoiker, habe sich die Freiheit genommen, die Moglichkeit der
divinatio - fiir die restlichen Stoiker einer res certissima — zumindest in Zweifel
zu ziehen; unter dieser Voraussetzung werde man dem Weisen zutrauen, dass
er hinsichtlich simtlicher iibrigen Sachverhalte die gleiche Zuriickhaltung zu
liben imstande sei. Wie gut oder wie schlecht auch immer Ciceros Erwiderung
sein mag: ihr Wortlaut ist nicht eben durch Klarheit ausgezeichnet (107): pri-
mum enim negatis fieri posse ut quisquam nulli rei adsentiatur. at id quidem
perspicuum est, cum Panaetius, princeps prope meo quidem iudicio Stoicorum,
ea de re dubitare se dicat quam omnes praeter eum Stoici certissimam putant,
vera esse { responsa add. Plasberg ) haruspicum auspicia oracula somnia vatici-
nationes, seque ab adsensu sustineat - quod is potest facere vel de iis rebus quas

8 Vgl. schon 79 eo enim rem demittit Epicurus, si unus sensus semel in vita mentitus sit, nulli
umquam esse credendum. Ferner De fin. 1, 22; De nat. deor. 1, 70.

9 Uber aut im Sinne einer Berichtigung oder des steigernden Wechsels von einer weiteren zu
einer engeren Umschreibung eines Sachverhalts vgl. R. Kiihner/C. Stegmann, Ausfiihrliche
Grammatik der lateinischen Sprache (2. Aufl. Hannover 1912. Nachdruck Darmstadt 1971) 2,
2, 101f.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 11 161

illi a quibus ipse didicit certas habuerint, cur id sapiens de reliquis rebus facere
non possit? Was genau ist ‘jedenfalls evident’ (perspicuum)?'? Der tiberlieferte
Text lasst auf diese Frage im Grunde nur eine Antwort zu: dass es unmaoglich
sei, ‘zu nichts seine Zustimmung zu geben’. Cicero indes will mit dem an-
schliessenden Kausalsatz (cum Panaetius ...) das genaue Gegenteil, d.h. die
Moglichkeit eines solchen Verhaltens, wahrscheinlich machen. Wer den Wi-
derspruch iiberhaupt bemerkt und sich mit dem Tradierten trotzdem abfindet,
wird in der Regel wohl Plasbergs Erklarung folgen, dass id quidem nach vorne
weise und mit quod is potest facere weitergefiihrt werde: in der Form eines
Anakoluths, das durch den langen Einschub iber Panaitios verursacht sei.
Nach diesem Verstandnis hdtte Cicero — ohne Anakoluth — eigentlich schrei-
ben wollen oder sollen: at id quidem perspicuum est ... nihil esse, cur id sapiens
de reliquis rebus facere non possit quod ...'"' Keine Frage, mit dieser Umschrei-
bung ist der Sinn der Aussage zutreffend erfasst; ein ungutes Gefiihl bleibt
hochstens deswegen, weil der iiberlieferte Wortlaut im Grunde das nicht her-
gibt, was wir von ihm erwarten miissen. Reid'? jedenfalls war davon iiberzeugt,
dass sich eine Anderung nicht vermeiden lasse, und machte den Anfang des
fraglichen Satzes zu einem Teil der Behauptung der Stoiker: et id quidem
perspicuum esse. Das von 1thm als eine grosse Periode verstandene Restgebilde
freilich, mit dem interrogativen Hauptsatz ganz am Ende, wirkt dann einiger-
massen unausgewogen. Dieselben Bedenken wird man gegen Reids (im Kom-
mentar erwdhnte) zweite Losung des Problems anmelden: die Aussonderung
von at id quidem perspicuum est. Uberdies besteht der Verdacht, dass beide
Eingriffe eine eigentliche Pointe aus dem Text entfernen und sich allein schon
deshalb verbieten'3. Nun gilt hier die Diskussion als ihrem zentralen Streit-
punkt der Méglichkeit einer ausnahmslosen epoche: die Stoiker stellen sie in
Abrede (negatis fieri posse), wihrend die Akademiker sie verteidigen (potest
facere — cur ... facere non possit). Angesichts dessen dringt sich die Vermutung
fast auf, dass das Beispiel des Panaitios eben diese Mdglichkeit zur Evidenz
bringen soll: at id quidem (fieri posse) perspicuum est, cum Panaetius ...
sustineat: quod is potest facere ..., cur id sapiens ... facere non possit?

10 Mit perspicuum/perspicuitas gibt Cicero die stoischen Begriffe évapyéc/évapyewa wieder (vgl.
17 quod nihil esset clarius évapyeioan — ut Graeci; perspicuitatem aut evidentiam nos, si placet,
nominemus). Die von den Stoikern damit verbundene Vorstellung wird von den Akademi-
kern zuriickgewiesen (vgl. 105 sic igitur inducto et constituto probabili ... vides profecto, Lu-
culle, iacere iam illud tuum perspicuitatis patrocinium). Wenn Cicero in 107 also die perspicui-
tas eines bestimmten Sachverhalts erweisen will, bedient er sich vermutlich einer gewissen
Ironie: gegen die Stoiker rechtfertigt er die akademische Position in stoischer Begrifflichkeit.

11 So Plasberg im Apparat der ‘editio maior’: M. Tulli Ciceronis Paradoxa Stoicorum, Academi-
corum reliquiae cum Lucullo, Timaeus, De natura deorum, De divinatione, De fato, ed.
O. Plasberg, fasc. 1 (Leipzig 1908).

12 Reid, a.0. (oben Anm. 6) ad loc.

13 Vgl. oben Anm. 10.

11 Museum Helveticum



162 Christoph Schiublin

In 112 erklédrt Cicero die unmittelbare Auseinandersetzung mit den Stoi-
kern fiir abgeschlossen: jetzt wolle er sich aus dem ‘Gestriipp’ ihres engen und
kleinlichen Argumentierens befreien und zu einer grossziigigeren Darstellungs-
weise libergehen'4, Diese Verheissung 10st er im letzten Teil seines Vortrags
ein; dort durchmustert er die drei ‘klassischen’ Bereiche der Philosophie (vgl.
116) und hebt auf Schritt und Tritt Widerspriiche zwischen den Schulen und
deren einzelnen Vertretern hervor, um zu zeigen, dass ‘die Wahrheit’ in der
Tat nicht ‘erfasst’ werden kann. Keinem Dogmatiker steht es also zu, fiir seine
eigene Lehre eine unbedingte Geltung zu beanspruchen und damit die Ent-
scheidungsfreiheit der noch Suchenden einzuschrianken (120): ut omittam levi-
tatem temere adsentientium, quanti libertas ipsa aestimanda est non mihi ne-
cesse esse quod tibi est. {quaero enim) cur deus, omnia nostra causa cum
faceret (sic enim vultis), tantam vim natricum viperarumaque fecerit, cur morti-
fera tam multa (ac add. Reid ) perniciosa terra marique disperserit. Dies ist
die Form, die Plasberg dem Satz gegeben hat, und dass die mit cur eingeleitete
Frage von irgend etwas abhdngen muss, steht natiirlich ausser Zweifel!. Aller-
dings vermochte wohl bereits ein sehr viel bescheidenerer Eingriff Abhilfe zu
schaffen: non mihi necesse esse quod tibi. est{ne) cur deus ...? Der elliptische
Relativsatz bedarf ohnehin keiner Rechtfertigung. Haufiger als est cur sind
zwar non bzw. nihil oder quid est cur bezeugt!®; doch verleiht die Frage (estne)
dem Ausdruck eine gewisse negative Farbung, und selbst fiir nicht negiertes est
cur lassen sich durchaus Belege beibringen!”’.

Am Ende des Abschnitts liber die Ethik (er beginnt in 128) schildert Ci-
cero die Kluft, die den skeptischen Akademiker vom dogmatischen Stoiker
trennt, mit folgenden Worten!8 (141): tantum interest, quod tu cum es commo-

14 Luc. 112 ac mihi videor nimis etiam nunc agere ieiune. cum sit enim campus in quo exultare
possit oratio, cur eam tantas in angustias et Stoicorum dumeta compellimus? Ahnliche Uber-
ginge von ‘technischen’ Ertrterungen (in Auseinandersetzung mit den Stoikern) zu einer
freieren, ‘rhetorischeren’ Darstellungsweise — der von ithm angestrebten rhetorica philosopho-
rum entsprechend — markiert Cicero auch in den Tusculanen: 3, 13 et primo, si placet, Stoico-
rum more agamus, qui breviter astringere solent argumenta; deinde nostro instituto vagabimur.
3, 22 haec sic dicuntur a Stoicis concludunturque contortius. sed latius aliquando dicenda sunt
et diffusius ... 4, 9 quaerebam igitur utrum panderem vela orationis statim an eam ante
paululum dialecticorum remis propellerem. 4, 33 ex quibus quoniam tamquam ex scrupulosis
cotibus enavigavit oratio, reliquae disputationis cursum teneamus ... Dazu vgl. Schaublin, Mus.
Helv. 47 (1990) 94.

15 Anstatt einen neuen Satz zu beginnen, hat man es auch mit einem (von necesse esse abhingi-
gen) Infinitiv versucht: quod tibi est { dicerey Miiller, ( respondere’) Halm; das ganze Gebilde
wird so freilich recht schwerfallig.

16 Vgl. Kiihner/Stegmann, a.0O. (oben Anm. 9) 2, 278f. Angesichts dessen wire natiirlich auch
denkbar: quod tibi. {quid) est cur ..?

17 Vgl. Thes. ling. Lat. 4, 1447, 76ft.; Cic. Att. 11, 15, | idque erat cum aliis, cur te ... cuperem
videre.

18 Der Teil, welcher der Physik gilt (er beginnt in 116), wird in 127f. mit einer ganz dhnlichen
Gegeniiberstellung abgeschlossen.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ I1 163

tus adsciscis adsentiris adprobas, verum illud certum conprehensum perceptum
ratum firmum fixum [fuisse del. Halm] vis deque eo nulla ratione neque pelli
neque moveri potes, ego nihil eius modi esse arbitror cui si adsensus sim non
adsentiar saepe falso, quoniam vera a falsis nullo visi discrimine separantur ...
Hier wirkt die Aussage liber den Akademiker (ego ... arbitror) undurchsichtig,
ja ratselhaft: ‘nichts von der Art, dass ich ihm, wenn ich zugestimmt (meine
cvykataveoig gegeben) habe, nicht hdufig als einem Falschen zustimme’. Reid
dussert sich erstaunlicherweise nicht zu dem Problem, wéahrend Plasberg im-
merhin die Vorzeitigkeit des (scheinbar gleichzeitigen) Konditionalsatzes be-
maingelt (er nimmt offenbar an, dass zweimal von derselben ‘Zustimmung’ die
Rede sei) und zu erwigen gibt cui si{c) adsensus sim {ut= ¢ ) non adsentiar
saepe falso (also wohl: ‘dass ich thm so zugestimmt habe, wie ich hdufig einem
Falschen nicht zustimme’)!®. Freilich ist kaum zu erkennen, inwiefern diese
Anderung den Satz syntaktisch oder gedanklich verstandlicher machte. Nun
besteht das Dilemma des Akademikers ja darin, dass ‘wahr’ und ‘falsch’ fiir
den Betrachter durch keine spezifische nota gekennzeichnet sind: dass er mit
einer visio veri falsique communis zu rechnen gezwungen ist??, Trifft dies zu, so
erfolgte seine ‘Zustimmung’ — wenn er sie denn erteilte — bald zu Recht, bald zu
Unrecht. Der anschliessende Kausalsatz (quoniam vera a falsis ... separantur)
ldasst den Verdacht aufkommen, dass der Relativ- und der eingeschobene Kon-
ditionalsatz diesen unldsbaren Konflikt zur Darstellung bringen sollen. Sie
tdten es um so wirkungsvoller, je pointierter die Antithese herausgearbeitet
wiirde, d.h. dann, wenn die Junktur saepe falso im (leicht konzessiv zu verste-
henden) Konditionalsatz ihre Entsprechung hitte: cui si { vero semel’) adsen-
sus sim non adsentiar saepe falso — ‘nichts von der Art, dass ich thm nicht
hidufig als einem Falschen zustimme, auch wenn ich ihm einmal als einem
Wahren zugestimmt haben sollte’. Auch die von Plasberg kritisierte zeitliche
Abfolge erhielte bei einer solchen Deutung ihren guten Sinn.

I1

Ganz am Ende des ‘Lucullus’ (148) kommt nochmals Catulus zu Wort und
bekriftigt die Auffassung, die er vermutlich bereits am Vortag (d.h. im ‘Catu-
lus’) gedussert hatte — eine Auffassung, die er liber seinen Vater auf Karneades
zuriickfiihrt: ut percipi nihil putem posse, adsensurum autem non percepto id est
opinaturum?' sapientem existumem, sed ita ut intellegat se opinari scialque

19 Vgl. den Apparat der ‘editio maior’ (oben Anm. 11).

20 Vgl. Luc. 33f.; dazu Mus. Helv. 49 (1992) 44.

21 Zu den teilweise widerspriichlichen Aussagen, die der Lucul/lus hinsichtlich der Frage enthilt,
ob Karneades ein opinari des Weisen vertreten habe, vgl. Mus. Helv. 49 (1992) 47ff. Nachzu-
tragen ist R. Bett, Carneades’ pithanon: a reappraisal of its role and status, Oxford Studies in
Ancient Philosophy 7 (1989) 59ft., bes. 70 Anm. 24: er neigt der Auffassung zu, dass Kleitoma-
chos der glaubwiirdigste Zeuge sei, Karneades das ‘Meinen’ des Weisen also nur diskutiert,
nicht selbst behauptet habe.



164 Christoph Schiublin

nihil esse quod conprehendi et percipi possit. Tper epochen illam omnium rerum
conprobanst illi alteri sententiae, nihil esse quod percipi possit, vehementer
adsentior. Der Weise gibt also zu ‘Nicht-Erfasstem’ seine Zustimmung und
hegt infolgedessen ‘Meinungen’, freilich im klaren Bewusstsein, dass er iiber
ein ‘Meinen’ nie hinausgelangen wird, weil ein percipere (nach den strengen
Anforderungen der Stoiker) nicht moglich ist. Soweit scheint die Sache auf den
ersten Blick klar zu sein. Grosste Schwierigkeiten bereitet indes der nédchste
Satz: per epochen illam ... adsentior; Plasberg hat denn auch seinen ersten Teil
(bis conprobans) mit ‘cruces desperationis’ eingerahmt. Zunidchst einmal
bringt der iiberlieferte Wortlaut das logische Verhiltnis zum voranstehenden
Satz nicht zum Ausdruck (handelt es sich um eine Folgerung?), und conpro-
bans verfiigt liber kein Objekt. Beide Probleme sind gelost, wenn man aus per
ein quare (so schon Manutius) oder allenfalls ein ergo herstellt. Doch gleich
wichst das ndachste Drachenhaupt nach: kann Catulus in der Tat sagen, er
heisse epochen illam omnium rerum gut, wo er doch eben ein adsentiri non
percepto fiir den Weisen in Anspruch genommen hatte? Bedarf es da nicht
einer Negation? Turnebus hatte deswegen vorgeschlagen nec epochen illam ...,
Madvig non probans; Davies und Miiller inprobans; Plasberg per( spicuitatem
igitur contemnens nec) epochen illam ... conprobans?>. Kommt hinzu - was
man bisher anscheinend nicht beachtet hat -, dass die Einfiihrung von nihil
esse quod percipi possit mit dem Ausdruck altera sententia eigentlich nicht
recht verstdndlich ist: zumindest vermisst man einen Hinweis darauf, welcher
‘ersten’ sententia diese ‘zweite’ entgegengesetzt wird (betrifft sie die epoche, die
von Catulus entweder gutgeheissen oder, nach anderer Interpretation, verwor-
fen wird?), und nicht recht einsichtig ist ferner, weshalb Catulus das nihil
percipi posse auf kleinstem Raum gleich dreimal postuliert (auch wenn er
damit natiirlich das zentrale Problem des Dialogs beriihrt)?3.

Nun erinnert die epoche omnium rerum an eine Unterscheidung, die Ci-
cero — Kleitomachos folgend - in 104 vorgenommen hatte: Von epoche knne
man einerseits in einem ‘absoluten’ Sinne sprechen (omnino ... nulli rei adsen-
tiri - numquam adsentiri — de omnibus rebus continere se ab adsentiendo). Ihre
Unbedingtheit ist vermutlich deswegen geboten, weil eine perceptio im stoi-
schen Sinne der ocvykoatdveols (adsensio) zu einer kataleptischen gavtoocia
(visum) tatsidchlich unerreichbar bleiben muss. Also hat diese ‘absolute’ epoche
als akademisches placitum zu gelten, und in 107 gibt sich Cicero auch alle
Miihe, ihre ‘Moglichkeit’ gegen Vorbehalte der Stoiker zu verteidigen (s. oben
S. 160f.). Daneben aber verfiigt der Weise anscheinend zusétzlich iiber eine
‘relative’ epoche (dem alterum placere wird ein alterum tenere entgegenge-

22 Vgl. den Apparat der ‘editio maior’ (oben Anm. 11).

23 Unproblematisch erscheint die Stelle in der Interpretation von M. Frede, The Skeptic’s Two
Kinds of Assent and the Question of the Possibility of Knowledge, in; Essays in Ancient Philoso-
phy (Oxford 1987) 201ff., bes. 212-214.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ II 165

setzt?*): diese darf er, sequens probabilitatem, von Fall zu Fall preisgeben,
solange ihm nur deutlich vor Augen steht, dass die als Kriterium dienende
probabilitas (mVavotc) nicht dazu geschaffen ist, ihm zu einem ‘Wissen’ zu
verhelfen, das den Anforderungen entspriche, wie sie die Stoiker an die percep-
tio richten — dass sie also keine wirkliche adsensio verdient. Auch in 107, wo
Cicero insbesondere die ‘Moglichkeit’ der ‘absoluten’ epoche glaubhaft machen
will, verweist er trotzdem mit Nachdruck auf ihr ‘relatives’ Gegenstiick (prae-
sertim cum possit sine adsensione ipsam veri similitudinem non inpeditam
sequi)®.

Trifft die Vermutung zu, dass Catulus’ Worte vor dem Hintergrund des-
sen zu lesen sind, was Cicero in 104 (und 107) iiber die ‘doppelte’ epoche
ausgefiihrt hatte?%, so werden wir in der epoche illa omnium rerum die ‘absolu-
te’ epoche wiedererkennen (vgl. 104 omnino ... nulli rei adsentiri — de omnibus
rebus continere se ab adsentiendo)?’. Und da diese von Cicero als akademisches

24 S. Anm. 25.

25 Den beiden Formen von epoche entsprechen, wie eben ausgefiihrt, die bekannten «two kinds
of assent» (vgl. oben Anm. 23). Uber den dafiir grundlegenden Text Luc. 104 vgl. zuletzt A. A.
Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers. Vol. 1: Translations of the Principal Sources
with Philosophical Commentary. Vol. 2: Greek and Latin Texts with Notes and Bibliography
(Cambridge UP 1987), die ihn als Nr. 69 I bieten, und Bett, a.0. (oben Anm. 21) 74f. Seine
Schwierigkeit besteht zunichst einmal darin, dass Cicero - Kleitomachos folgend - im
Grunde zwar von den zwei Formen der epoche spricht, die Charakterisierung der zweiten aber
(der ‘relativen’) mit der Einfiihrung der ‘schwachen Zustimmung’ verbindet. Uberdies ist die
Formulierung nicht ganz leicht verstindlich: alterum placere ut numquam adsentiatur, alte-
rum tenere ut sequens probabilitatem ... aut ‘etiam’ aut ‘non’ respondere possit. Wie sind
placere und tenere genau zu fassen? Reid ad loc. paraphrasiert: «the one plan he holds in
theory, the other in practice»; freilich scheint die ‘absolute’ epoche nicht nur ein ‘theoreti-
sches’ Postulat zu sein, sondern schon eher ein verbindliches placitum. Long/Sedley iiberset-
zen: «... he adopts the former ..., but retains the latter [kind of assent], with the result that by
following convincingness ...». Das kann deswegen nicht richtig sein, weil der Kontext sowohl
als ‘Subjekt’ zu placere wie auch als ‘Objekt’ zu tenere nur die epoche zulisst (der Abschnitt
wird mit folgender Bemerkung eingeleitet: dupliciter dici adsensus sustinere sapientem, d.h.:
Cicero/Kleitomachos sprechen nicht von den zwei Arten der adsensio, sondern von den zwei
Formen der epoche). Demzufolge ergibt sich etwa folgender Sinn: ‘die eine Form von epache
gilt dem Weisen als [verbindliches] placitum, an der andern hilt er [zwar] fest, er hat sie
[zwar] zur Hand, [freilich so] dass er sie sequens probabilitatem auch aufgeben kann’. — Hier
kann von der Frage abgesehen werden, in welcher Absicht und zu welchem Zweck Karneades
die ‘schwache Zustimmung’ bzw, die ‘relative’ epoche eingefiihrt hat und wie er selbst dazu
steht; dazu vgl. Bett, a.0. 76ff. Denn fiir Cicero jedenfalls scheint die durch das probabile
ermdéglichte ‘schwache Zustimmung’ das entscheidende Lehrstiick zu sein (folgt er darin
Philon? - vgl. Bett, a.0. 78). Vgl. iiberdies auch R. Bett, Carneades’ distinction between assent
and approval, The Monist 73 (1990) 3ff.

26 Dies hatte bereits Reid behauptet (a.0. 348 zu comprobans), und auch Plasberg im Apparat
der ‘editio maior’ (oben Anm. 11) scheint eine Beziehung zwischen den beiden Stellen anzu-
deuten. Dagegen wenden sich Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 25) 2, 451 (zu 69 K).

27 Hilt man die drei Formulierungen in 104 bzw. 148 nebeneinander, so verliert die Vermutung,
omnino modifiziere in 104 adsentiri (‘zu nichts seine ganze Zustimmung geben’) und nicht
nulli rei (‘zu iiberhaupt nichts seine Zustimmung geben’), entschieden an Wahrscheinlichkeit,



166 Christoph Schiublin

placitum ausgegeben worden war?8, diirfte auch Catulus sie ‘gutheissen’: er
vertritt ja sein nihil percipi posse deutlich genug. Mit andern Worten: wir
brauchen keine Negation in den Text hineinzukonjizieren. Wenn ferner mit
der epoche illa die ‘absolute’ epoche gemeint ist, sollte man die altera sententia
wohl ebenfalls im Lichte der in 104 entwickelten Zweiteilung zu betrachten
versuchen. Denn ohnehin muss am herkémmlichen Verstindnis befremden,
dass der Satz nihil esse quod percipi possit, der die ‘absolute’ epoche letztlich
doch begriindet und recht eigentlich erzwingt, von dieser als altera sententia
gleichsam abgegrenzt wird®®. Anderseits lockt entschieden die Versuchung, mit
der altera sententia eben die ‘relative’ epoche in Verbindung zu bringen. Ob sie
bereits in Catulus’ Worten adsensurum autem non percepto id est opinaturum
sapientem anklingt, ist schwer zu entscheiden®’. Denn einerseits berechtigt —
Karneades/Kleitomachos zufolge (104. 107) - die Aufgabe der ‘relativen’
epoche keineswegs zum adsentiri’'; oder anders ausgedriickt: die Formulierung
wirkt unsauber, ja in sich widerspriichlich, weil die cuykatdeoig tatsachlich
nur im Zusammenhang mit der katdAnyig (die es nicht gibt!) ithre Berechti-
gung hitte. Catulus’ Aussage sollte darum wohl nicht gepresst werden, und
angesichts des etwas unklaren Befundes braucht die Identifizierung der altera
sententia mit der ‘relativen’ epoche nicht im vornherein zu fallen. Allerdings
zOge sie im fraglichen Satz selbst eine ebenso unabweisbare wie auf den ersten
Blick bedenkliche Konsequenz nach sich: dass namlich die Explikation nihil
esse quod percipi possit sich als erklirendes Glossem erwiese. Man hitte dann
zu lesen: ergo epochen illam omnium rerum conprobans illi alteri sententiae
[nihil esse quod percipi possit] vehementer adsentior (‘wihrend ich also jene
epoche, die ausnahmslos gilt, gutheisse, stimme ich mit Nachdruck der er-
wihnten zweiten Auffassung [d.h. der ‘relativen’ epoche, die unter Beriicksich-
tigung der probabilitas aufgegeben werden kann] zu’3?). Immerhin: damit wire
in der Tat so etwas wie eine Folgerung gewonnen, die das zuvor Gesagte

selbst abgesehen von der Sperrung; gegen Reid (ad loc.) und Bett, a.0. (oben Anm. 25 am
Ende) 15 und 20 Anm. 32.

28 S. oben Anm. 25.

29 Reid, a.0. gibt dem (affirmativ verstandenen) conprobans einen konzessiven Sinn («although
I approve, i.e. as a matter of theory»). Damit diirfte er auf der richtigen Spur sein; allerdings
erscheint fraglich, ob die Konzession wirklich den Begriff adsentiri betrifft, wie Reid anzu-
nehmen scheint: ‘obwohl ich die ‘absolute’ epoche (d.h. die Zuriickhaltung jeglicher adsensio)
gutheisse, gebe ich trotzdem mit Nachdruck meine adsensio zu dem Satz ...". Diese Interpreta-
tion setzt bei Catulus ein klares Bewusstsein der erforderlichen Begrifflichkeit voraus, doch
gerade daran scheint es ihm zu mangeln (s. gleich die folgenden Erwégungen und unten Anm.
32). Wohl zu Recht finden Long/Sedley, a.0. 2, 451 die Aussage widerspriichlich; dies trifft
zu, auch wenn man sie auf 104 bezieht.

30 Vgl. immerhin Frede, a.0. (ocben Anm. 23).

31 S. oben im Text. Der erforderliche Begriff fiir die ‘schwache Zustimmung’ wire probare,
conprobare, adprobare; vgl. Luc. 99. 104.

32 Nicht aus der Welt schaffen lisst sich das Problem, dass Catulus sich anscheinend wenig um
seine Ausdrucksweise sorgt (s. oben Anm. 29). Der ‘absoluten’ epoche ordnet er nach diesem



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ II 167

pragnant zusammenfasst und abschliesst. Kein Wunder freilich, dass ein den-
kender Abschreiber den stark verkiirzten Ausdruck altera sententia fiir erkli-
rungsbediirftig hielt. Zu seiner (wahrscheinlich verfehlten) Deutung miisste er
dadurch angeregt worden sein, dass Catulus in seinem Schlusswort gleich zwei-
mal das nihil percipi posse hervorhebt.

Doch nochmals zuriick ins ‘Gestriipp’ der Auseinandersetzung mit den
Stoikern! In 79-82 bekdmpft Cicero den stoischen Glauben an die Zuverlédssig-
keit der Sinne und deren Fidhigkeit, ‘Wahres’ aufzunehmen, d.h. dem Men-
schen zu einem strengen percipere zu verhelfen. Wie ein Vergleich mit Sextus
Empiricus (Adv. math. 7, 159ff. = Karneades F 2 Mette??) nahelegt, trigt der
Abschnitt insgesamt ein entschieden ‘karneadeisches’ Geprige. Darauf deutet
zunidchst der Vergleich der (durch die Sinne vermittelten) visa mit ‘Zeugen’,
denen man traut oder nicht traut — die auf jeden Fall verhort werden miissen
(80f. confidere suis testibus — verum testem habere, vgl. Sext. Emp. 7, 184 gva
LAPTLPA AVOKPIVOLEY, ..., TAElOVOG, ..., K01 EKAGTOV TV HopTUpOVVTIOV EEETA-
Copev éx tfig TV GAAwv avOopoioynoews). Ferner scheint Karneades ein
ganzes System von Faktoren entwickelt zu haben, die bei der xpiocic optischer
eavtaciot zu beriicksichtigen seien; von ihnen i{ibernimmt Cicero einerseits
denjenigen der Distanz (81 quam longe videmus; vgl. Sext. Emp. 7, 183 10 8¢
andotnua, pn uéyoa Alav vmokelrtar), anderseits denjenigen des Mediums,
durch welches die ‘Erscheinung’ uns zukommt (81 ergo ut illis [sc. piscibus]
aqua, sic nobis aer crassus offunditur; vgl. Sext. Emp. 7, 183 106 8¢ & o0 7
kpiowg, un o anp Lopepog vmdapyet). Ferner wird er in De div. 2, 120 - wo
ebenfalls Einfluss des Karneades vorliegt — zwei der hier verwerteten ‘opti-
schen Téduschungen’ als Argumente gegen die Moglichkeit der Traummantik
ins Feld fithren3*. Vor dem sich dergestalt abzeichnenden karneadeischen Hin-
tergrund ist es in der Folge vielleicht méglich, eine schwer korrupte Aussage
zumindest teilweise verstdndlich zu machen.

Nachdem Cicero daran erinnert hat, dass er bereits am Vortag (d.h. im
‘Catulus’) — eigentlich zwar ausserhalb des Zusammenhangs (non necessario
loco) — manches gegen die Sinne vorgebracht habe, fihrt er fort (79): deinde
nihilne praeterea diximus? ‘maneant illa omnia; tlacerat [AV: lecerat B] ista
causa: veracis suos esse sensus dicit { Epicurus ).’ igitur semper auctorem habes,
et eum qui magno suo periculo causam agat; eo enim rem demittit Epicurus, si

Verstandnis den ‘schwachen’ Begriff fiir ‘Zustimmung’ zu (conprobans), der ‘relativen’ den
erst noch verstidrkten ‘starken’ (vehementer adsentior — vgl. bereits adsensurum autem non
percepto).

33 Vgl. H. J. Mette, Weitere Akademiker heute: Von Lakydes bis zu Kleitomachos, Lustrum 27
(1985) 73ff.; Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 25) bieten den Text als Nr. 69 D und E.

34 Luc. 80 itaque Timagoras Epicureus negat sibi umquam cum oculum torsisset duas ex lucerna
flammulas esse visas. ... 81 videsne navem illam? stare nobis videtur; at iis qui in nave sunt
moveri haec villa. Vgl. De div. 2, 120 nam et navigantibus moveri videntur ea quae stant, et
quodam obtutu oculorum duo pro uno lucernae lumina. Vgl. Mus. Helv. 49 (1992) 43 Anm. 11.



168 Christoph Schiublin

unus sensus semel in vita mentitus sit, nulli umquam esse credendum. hoc est
verum esse, confidere suis testibus et tinportata insistere. Hilt man sich an die
iberlieferte Lesart maneant, so kann die damit eingeleitete Aussage eigentlich
nur als Antwort oder ‘Einrede’ eines stoischen Gegners gedeutet werden?’; und
wer Reitzenstein und Plasberg einmal so weit gefolgt ist, sieht sich fast gezwun-
gen, mit ithnen auch Epikurs Namen einzufiigen. Denn dass die angerufene
Autoritdt in der Tat mit Namen genannt worden sein muss, legt der Beginn
von Ciceros Antwort auf die ‘Einrede’ nahe (igitur semper auctorem habes),
und da Cicero im folgenden ausdriicklich Epikur angreift (eo enim rem demit-
tit Epicurus), diirfte dieser es gewesen sein, den der ‘Einredner’ ins Spiel ge-
bracht hat. Also: der Stoiker scheint seine Sache ausgerechnet unter Berufung
auf Epikur rechtfertigen zu wollen. Ein solches Verhalten ist durchaus unge-
wohnlich, und dem resultierenden Unbehagen wire zumindest wohl insofern
Rechnung zu tragen, als man aus dem sicher korrupten /lacerat keine allzu
‘starke’ Formulierung herstellen sollte (wie etwa laceratur oder laceat, was
beides Madvig erwogen hatte): der aus dem Munde eines Stoikers stammende
Verweis auf Epikur kann nicht abschliessend sein, sondern hdchstens auf ge-
wisse Schwierigkeiten vorbereiten. In Betracht kommen deswegen allenfalls
haereat (Reitzenstein), laborat (Ernesti), insbesondere vacillat oder claudicat
(Miiller)?¢, die alle in ‘milderer’ Form umschreiben, was sich aus Epikurs Be-
kenntnis zur ‘Wahrhaftigkeit der Sinne’ fiir Ciceros Argumentation ergibt.
Schliesslich noch die restlos unverstiandlichen Worte inportata insistere.
Sie stehen neben und parallel zu confidere suis testibus und sollen wohl — nur
mit einem andern Bild — das ndmliche Verhalten anschaulich machen wie der
Vergleich mit den ‘eigenen Zeugen’, denen man vorschnell ‘traut’: wer die
Informationen, die 1hn iiber die Sinne erreichen, gleich auf Anhieb fiir ‘wahr’
nimmt, erfiillt seine Pflicht nicht — d.h. er hilt im erforderlichen Priifungsver-
fahren an einem Ort inne, wo er eigentlich weiterschreiten miisste, oder viel-
mehr: er leitet das Priifungsverfahren schon gar nicht ein. Fiir ein solches
‘Innehalten’ — wie es der Kontext nahelegt — wire eben insistere das treffende
Wort. Cicero charakterisiert damit etwa Chrysipps fovyalewv = quiescere (93),
womit der Zwang, der vom Fangschluss des sorites ausgeht, angeblich durch-
brochen werden kann (94): {in ) inlustribus igitur rebus insistis. Auch hier wird
librigens ein ‘unzeitiges’ insistere bemaingelt (etwas anders 107). Wo aber -
mochte man in der Folge wissen — fande das pflichtvergessene ‘Innehalten’
dessen statt, der blindlings seinen Sinnen vertraut und auf die notwendige
Priifung verzichtet? Die Antwort auf diese Frage muss natiirlich in inportata
stecken, und moglicherweise hilft uns eben Karneades (bei Sextus Empiri-

35 Reid, a.0. (ihm folgte Rackham, s. oben Anm. 3) dnderte maneant in manent. Dies hat zur
Folge, dass Cicero seine ‘Frage’ selbst ‘beantwortet’, und Cicero selbst wire es auch, der
anschliessend etwas verdchtlich in der 3. Person von Lucullus als einem Verteidiger der
veraces sensus sprache.

36 Vgl den Apparat von Plasbergs ‘editio maior’ (oben Anm. 11).



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 11 169

cus)’’, sie zu finden. Karneades niamlich3®, erfahren wir (Sext. Emp. Adv.
math. 7, 166ff.), habe die pavtacio als xpithplov npdc 1€ TNV 100 PBlov Siek-
aywynv kai tpdg Thv Tii¢ evdaipoviag mepiktnoty in drei Kategorien eingeteilt;
jede Kategorie verfiige liber ihre eigene Glaubwiirdigkeit, und diese sei davon
abhingig, ob eine bestimmte Uberpriifung stattgefunden habe. In aufsteigen-
der Linie also habe Karneades - je nach dem Grad der Uberpriifung und der
daraus resultierenden Glaubwiirdigkeit — unterschieden (166) T9v 1e mUavnyv
oavtaciav {kal Ty moaviyv dpa kel anepionactov ) kal v mdavny dua
kol anegpionactov kai dieEwdevuévnv. Die hohe Zuverldssigkeit der dritten
Kategorie beruht offenbar darauf, dass ein d1e£odebelv oder ein neplodevely
(Sext. Emp. 7, 184. 187) stattgefunden hat, oder substantivisch ausgedriickt:
dass eine Uberpriifung in Form einer §16€080¢ (Sext. Emp. 7, 187) vorgenom-
men worden ist. Wer die dem Menschen erreichbare Sicherheit gewinnen will,
muss sich also gleichsam ‘auf den Weg zum Tor hinaus’ machen. Derjenige
hingegen, der sich einredet, das von den Sinnen Vermittelte sei im vornherein
glaubhaft oder gar wahr, unterldsst den erforderlichen ‘Rundgang’ vor der
Stadt — er bleibt gewissermassen ‘unter dem Tor’ stehen, was bei Cicero heis-
sen konnte: in porta[ta] insistere. So hatte bereits Janus Gulielmius (1555-
1584) emendiert; so emendierte der Verfasser dieser Zeilen, noch ohne von
seinem grossen Vorldufer zu wissen. Ob wohl die mitgelieferte Begriindung
dem Vorschlag im zweiten Anlauf zu einer freundlicheren Aufnahme verhilft?

37 S. oben Anm. 33. Weder Baiters in re probata noch Reids in pravitate (oder in perversitate)
werden dem Gedankengang gerecht.

38 S. dazu auch Bett, a.0. (oben Anm. 21) 71ff.

39 Die Ergidnzung stammt von Kochalsky und wurde von Mette iibernommen {nicht von Long/
Sedley). Sie ist sinngemiss zweifellos richtig (vgl. Sext. Emp. 7, 176) und fiir das Verstdndnis
der folgenden Erdrterungen eigentlich unabdingbar. Mutschmann, der massgebliche Heraus-
geber, hilt es freilich fiir denkbar «Sextum paulo neglegentius locutum essen».



	Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus" II

