Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 2

Artikel: Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin
Autor: Fuhrer, Therese

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin

Von Therese Fuhrer, Bern

I.
‘veri simile’ in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie:
Ciceros ‘Lucullus’

Der Ausdruck veri simile wird von Cicero sowohl in seinen Reden wie
auch in seinen philosophischen Schriften zumeist als rhetorischer Begriff ver-
wendet (griechisch mdavov oder €iko¢) im Sinn von ‘wahrscheinlich, plausi-
bel’l. Im Dialog ‘Lucullus’ (in den ‘Academici Priores’) dient er jedoch auch als
Terminus der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie: Lucullus, der als
Gegner der von Cicero vertretenen Skepsis der Neuen Akademie auftritt, setzt
sich in seiner Rede unter anderem auch mit den Vertretern der (geméssigteren
skeptischen) These auseinander, die besagt, dass trotz der Unerfassbarkeit der
Dinge nicht ‘alles ungewiss’ (omnia incerta) sei (Ac. Pr. 2, 32): volunt enim (et
hoc quidem vel maxime vos animadvertebam moveri) probabile aliquid esse et
quasi veri simile, eaque se uti regula et in agenda vita et in quaerendo ac
disserendo. Mit dem Konzept, das Cicero hier mit den Begriffen probabile et
quasi veri simile umschreibt, reagierten die Akademiker auf einen Vorwurf von
stoischer Seite: Die Stoiker hatten geltend gemacht, dass die von den Akademi-
kern geforderte Zuriickhaltung der Zustimmung (die €énoyn) zur Folge habe,
dass ein Akademiker konsequenterweise auch nicht handle? bzw. dass er, wenn
er seine €énoy1 beibehalten wiirde, nicht handeln kénnte* und damit lebensun-
fahig wiirde’. Gegen diesen Vorwurf der anpa&ia hatte sich schon Arkesilaos

* Der vorliegende Aufsatz ist die erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 10. Februar
1992 an den Metageitnia in Ziirich. Den Proff. Chr. Schiublin (Bern) und A. Graeser (Bern)
sowie Herrn PD Chr. Eucken (Bern) danke ich fiir ihre Anregungen.

1 Vgl. unten Anm. 27; H. Merguet, Lexikon zu den philosophischen Schriften Ciceros, Bd. 3
(Jena 1894) 537, s.v. ‘similis*, Oxford Latin Dictionary s.v. ‘similis’ 3.

2 Zu dieser Differenzierung der Schulmeinungen vgl. J. Barnes, Antiochus of Ascalon, in:
M. Griffin/J. Barnes (Hrsgg.), Philosophia Togata. Essays on Philosophy and Roman Society
(Oxford 1989) 75.

3 Gemaiss der stoischen Wahrnehmungslehre folgt quf die Zustimmung (cvykat@Oeais/adsen-
sio) zu einer Erscheinung (pavtacia/visum) oder gleichzeitig dazu ein Impuls (Oppi/adpetitio,
vgl. Cic. Ac. Pr. 2, 24 und 30), der zu einer Tatigkeit fithrt (ibid. 2, 108; SVF 3, 171). Dazu G.
Striker in M. Schofield/M. Burnyeat/J. Barnes (Hrsgg.), Doubt and Dogmatism. Studies in
Hellenistic Epistemology (Oxford 1980) 67; A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philoso-
phers. Bd. 1: Translations of the Principal Sources, with Philosophical Commentary {Cam-
bridge/London etc. 1987) 317 (Nr. 53QRS).

4 Dazu Striker, a.0. 67f.

5 Vgl. Plut. Adv. Col. 1108 d: 10 {fjv avapobowv; Cic. Ac. Pr. 2, 31: totam vitam evertunt



108 Therese Fuhrer

zur Wehr gesetzt, und zwar indem er das ebAoyov (das ‘Verniinftige’) als Orien-
tierungskriterium fiir den Handelnden einfiihrte®. Demselben Vorwurf begeg-
nete spiter’ Karneades mit dem Begriff des mavdv (< neivo; das ‘Uberzeu-
gende’)®, den Cicero meist mit probabile (‘das Glaubhafte’) iibersetzt®. Der
akademische Weise kann auch ohne Zustimmung!'? (also mit Beibehaltung der

Sfunditus; vgl. ibid. 99. Weitere Stellen bei G. Striker, a.0. (oben Anm. 3) 63 Anm. 24f. Der
Vorwurf der anpaia gegen das Ideal des akademischen Weisen ist ein «cornerstone of anti-
sceptic criticism» (Striker, a.0. 63). Cicero/Lucullus bringt es auch in Ac. Pr. 2, 23-26 (bes.
25); 37-39 und 62.

6 Mit Bezug auf das katopOmpua (‘das sittlich Richtige’) der stoischen Ethik (Sext. Emp. Adv.
Log. 1, 156); Striker, a.0. (oben Anm. 3) 65f. Nach Long/Sedley, a.O. (ocben Anm. 3) 457,
beschreibt Arkesilaos mit dem Konzept des ebAoyov tatsdchlich die Verhaltensstrategie des
stoischen Weisen; vgl. auch R. Bett, Carneades’ Pithanon: A Reappraisal of its Role and Status,
OSAP 7 (1989) 62-69.

7 Dazu O. Gigon, Zur Geschiche der sogenannten Neuen Akademie, Mus. Helv. 1 (1944) 60 =
Studien zur antiken Philosophie (Berlin/New York 1972) 426f.; Striker, a.0. (oben Anm. 3)
70ff.; Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 3) 457-459.

8 Eigentlich handelt es sich um eine mUavn pavracia, eine ‘liberzeugende Erscheinung’ (Sext.
Emp. Adv. Log. 1, 166 u.6.; vgl. Cic. Ac. Pr. 2, 33; probabilis visio); dazu Long/Sedley, a.0.
(oben Anm. 3) 457f.; Bett (oben Anm. 6) 71f. Zur Bedeutung von mdavov vgl. M. Burnyeat,
The Skeptical Tradition (Berkeley/Los Angeles/London 1983) 123f. = Schofield, a.O. (oben
Anm. 3) 28f.: «‘persuasive’ or ‘convincing’». Der Unterschied zum gbAoyov besteht darin, dass
eine mavn gavtoaoia gleichsam zum Handeln nétigt, ohne dass es unbedingt erst einer
verniinftigen Uberlegung bedarf.

S probare ~ neideocVar. Dazu vgl. W. Gorler, Ein sprachlicher Zufall und seine Folgen. ‘Wahr-
scheinliches’ bei Karneades und bei Cicero, in: C. W. Miiller/K. Stier/J. Werner (Hrsgg.), Zum
Umgang mit Fremdsprachlichkeit in der griechisch-romischen Antike, Palingenesia 36 (Stutt-
gart 1991) 159-171, bes. 162 und 168: Ciceros probare (‘billigen, priifen, als brauchbar aner-
kennen’) trifft die Bedeutung von neiveoVar (‘sich iiberreden lassen, gehorchen’) nicht, dem-
entsprechend ist auch probabile nicht eigentlich synonym zu mavov. Nach Gorler iibersetzt
Cicero mit probare/approbare bzw. probabile zugleich eine ganze Reihe von anderen Verben
bzw. Adjektiven, die in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie im Zusammen-
hang mit «Billigung’ von ‘Wahrscheinlichem’» verwendet werden (motdg/nictiv Epnoieiv/
motevelv; [paviacia] paivopévn aindng/eaivestial GAnUNS; TpavoTate EaIvOopEVI/iKavds
gppaiveoVar/paviacia ceodpov £xovca 10 paiveava avtnv aAnOf; Evapyng; anodéyscdal/
npocExelv/napaiapfavery; nengicdat Ot miavov Eott pdriov 6 Aéyovorv / pnstd mpookAi-
GEWS 0Q0dpdg nelvecVal; cuykatativesUay; nAnkTikog/Kiveiv/ovvapralewy; eiksiv; kataxko-
AovVelv; 1@ mavd npocypdoat 0.4.), und Ciceros Ubersetzung wire demnach eine termi-
nologische Vereinfachung (Gorler S. 165), bedingt durch die Gegebenheiten der lateinischen
Sprache. Dabei werden jedoch semantisch unterschiedliche Begriffe nebeneinandergestellt
(ovykatativeow ist gerade nicht neiVeoVay; évapyng ist nicht mdavog); zudem gibt Gorler
selbst zu einzelnen der aufgefiihrten Begriffe die entsprechenden ciceronischen Warter an
(videri zu paivecdar AANUNG; perspicuum et evidens und visus insignis et inlustris zu évapyng;
excitari und pellere zu xiveiv und ovvaprdlewv; cedere zu eixelv, sequi zu kaTaKOAOLVELV;
[probabilibus] uti zu td mYavd npooypdcval; beizufiigen wire assentiri zu cuykatative-
ovm). Cicero hat also wohl nicht einen Begriff fiir mehrere griechische Synonyme gewihit,
sondern doch gezielt mavov mit probabile und andere griechische Termini mit mdglichst
entsprechenden lateinischen Wortern zu iibersetzen versucht. Gorler, a.0. 171 Anm. 20, weist
auf eine zu erwartende (mir noch nicht bekannte) Publikation von J. Glucker hin zu den
Begriffen probare und probabilis.

10 Im Sinne der stoischen ovykatdVeoig (vgl. oben Anm. 3).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 109

¢royn) handeln, indem er sich an dem orientiert, was ‘iiberzeugend’ bzw.
‘glaubhaft’ erscheint. In diesem Sinn kann Lucullus an der oben zitierten Stelle
sagen, dass die Akademiker das Konzept des probabile als Lebensregel (regula
et in agenda vita) benutzten.

Nun fiigt Lucullus als Alternative zu probabile den Begriff veri simile
hinzu, der zwar semantisch dem probabile entspricht, nicht aber beziiglich
seiner Herkunft!!. Lucullus schliesst denn auch sogleich eine entsprechende
Kritik an (Ac. Pr. 2, 33): quae ista regula est veri et falsi, si notionem veri et falsi
propterea quod ea non possunt internosci nullam habemus? Lucullus’ Argumen-
tation griindet darauf, dass er veri simile nicht im Sinn unseres deutschen
‘wahrscheinlich’ (~ ‘plausibel’)!? verstehen will, sondern wortlich als ‘das dem
Wahren Ahnliche’. So scheint der Einwand berechtigt zu sein: Karneades’
mdavov und auch Ciceros probabile sind ja rein subjektiv zu verstehen (‘etwas
iiberzeugt mich/erscheint mir glaubhaft’), wihrend der Begriff veri simile in
der von Lucullus implizierten Bedeutung einen Vergleich mit einem Objekt
oder einem objektiven Sachverhalt (dem verum) erfordert, was jedoch gerade
die Skeptiker als nicht erkenn- und wissbar voraussetzen. Lucullus insistiert
denn auch auf der Problematik dieses Begriffs (vgl. Ac. Pr. 2, 36 und 49)!3,

In seiner Gegenrede braucht Cicero dann aber beide Begriffe (z.T. neben-
einander), ohne dass er einen Unterschied deutlich macht:

— Als Qualifikation der probabilia dient der Ausdruck veri similia in Ac. Pr. 2,
99: is quoque qui a vobis (von Lucullus/Antiochos) sapiens inducitur multa
sequitur probabilia non comprehensa neque percepta neque adsensa sed simi-

11 Vgl. P. Couissin in Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 46; M. Frede, Essays in Ancient Philosophy
(Oxford 1987) 214; A. Graeser, Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Antike (Stutt-
gart 1992) 256-258.

12 Im Sinn einer ‘statistischen’ Wahrscheinlichkeit. Vgl. K. Gloy, Studien zur platonischen Na-
turphilosophie im Timaios (Wiirzburg 1986) 35: «Unter Wahrscheinlichkeit verstehen wir im
Normalverstindnis ein relatives Gewissheitskriterium, das in einem subjektiven Fiir-wahr-
Halten oder Glauben aufgrund objektiver, empirischer Erprobtheit besteht.» Der dem veri
simile entsprechende griechische Ausdruck Oupolwov 1@ aAnvel findet sich nur gerade bei
Aristoteles (Rhet. 1355 a 14f.): Der Rhetor kann mittels Syllogismen versuchen, der Wahrheit
moglichst nahe zu kommen; W. M. A. Grimaldi, Aristotle, Rhetoric I. A Commentary (New
York 1980) 23; meist verwendet Aristoteles aber den Begriff €ikdg (dazu s. unten Anm. 24).

13 Zur Problematik vgl. Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 3) 459; Graeser, a.0. (oben Anm. 11) 256;
G. O’Daly, Augustine’s Philosophy of Mind (Berkeley/Los Angeles 1987) 165f. Interessant ist,
dass in neuester Zeit ein Forscher Cicero denselben Vorwurf macht (allerdings ohne Bezug
auf die hier zitierte Stelle in Ac. Pr. 2, 33!): «In the end, Cicero seems to be caught in the toils
of his own scepticism: by denying that he or anyone knows the truth about what justice is, he
is not in a position to claim, as he needs to do to defend his oratorical practice, some
systematic way of arriving at what most resembles the truth, and so what is the best thing to
say as an orator arguing one’s case» (J. M. Cooper, Plato, Isocrates and Cicero on the Indepen-
dence of Oratory from Philosophy, Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient
Philosophy 1 [1985] 96); vgl. auch R. Philippson, M. Tullius Cicero (Philosophische Schriften),
RE 7A, 1 (1939) 1181: «mVavov (probabile; wahrscheinlich [verisimile] ist eine irrefiihrende
Ubersetzung C.s)».



110 Therese Fuhrer

lia veri, quae nisi probet omnis vita tollatur. Eine vollige Gleichstellung
haben wir in Ac. Frg. 19 Miiller (aus Augustin C. Ac. 2, 11, 26)'%: talia ... mihi
videntur omnia, quae probabilia vel veri similia putavi nominanda; vgl. auch
Tusc. Disp. 1, 17; 2, 5; Tim. 8.

— Ohne probabile, aber im gleichen (wahrnehmungstheoretischen) Kontext
verwendet Cicero veri simile in Ac. Pr. 2, 1271.; si vero aliquid occurrit quod
veri simile videatur, humanissima completur animus voluptate. quaeret igitur
haec et vester sapiens et hic noster, sed vester ut adsentiatur credat affirmet,
noster ut vereatur temere opinari praeclareque agi secum putet si in eius modi
rebus veri simile quod sit invenerit; vgl. a.0. 2, 66: qui enim non possum non
cupere verum invenire, cum gaudeam si simile veri quid invenerim?, vgl. auch
De Fin. 2, 43.

Beide Begriffe scheinen damit ohne ersichtlichen Unterschied verwendet
zu sein'’. Dabei hat Cicero, wenn er dem Wort probabile den Alternativbegriff
veri simile beifiigt, wohl kaum an dessen prdagnante Bedeutung gedacht, son-
dern ihn in der im Lateinischen gingigen Bedeutung von ‘wahrscheinlich,
plausibel’ verwendet!¢. Auf Lucullus’ Kritik 1dsst er sich jedenfalls nicht ein, ob
mit Absicht oder aus Nachldssigkeit — bei der sehr ziigigen Abfassung des
Dialogs wire dies immerhin denkbar —, bleibe dahingestellt!”. Offensichtlich
geht er, wenn er den Begriff veri simile verwendet, von einer Vorstellung aus,
die derjenigen des probabile/m¥avov entspricht und keinen Hinweis auf einen
Vergleich mit einem ‘wahren’ Objekt/Sachverhalt verlangt. Tatsdchlich ist also
Lucullus’ Argument, die Akademiker implizierten mit ithrem Begriff veri si-

14 Frg. 33 Baiter: ex libris incertis, O. Plasberg, M. Tullius Cicero. Academicorum reliquiae cum
Lucullo (Stuttgart 1980 = Nachdruck der Ausgabe von 1922) 21{.: aus Buch 2 der Academici
Posteriores.

15 Frede, a.0. (oben Anm. 11) 213f., spricht von zwei verschiedenen Interpretationen des mua-
vov, namlich derjenigen des veri simile bei Cicero («what on due consideration appears to be
the case offers us some guidance about what is actually true») und derjenigen des «plausible»
ohne notwendigen Bezug zur Wahrheit. Cicero scheint aber nicht zwischen zwei Interpreta-
tionen unterschieden zu haben: vgl. J. S. Reid in seinem Kommentar M. Tulli Ciceronis
Academica (London 1885, Nachdruck Hildesheim/Ziirich/New York 1984) 217; H. J. Kra-
mer, Platonische und hellenistische Philosophie (Berlin/New York 1971) 15 Anm. 56; Gorler,
a.0. (oben Anm. 9) 165f. Anm. 9, 11 und 13.

16 So auch bei Plaut. Mil. 291; Aul 111; Ter. Ad. 627; Hirtius De B.G. 8, 1, 2; Liv. 5, 21, 9; 9, 37,
7: 38, 55, 9; Suet. Claud. 1, 5; usw. (vgl. oben Anm. 1).

17 Ciceros Quelle fiir die Lucullus-Rede war sicher zur Hauptsache Antiochos (dazu vgl. unten
Anm. 80). J. Glucker, Antiochus and the Late Academy, Hypomnemata 56 (Gottingen 1978)
77f. und 404f., der die Argumente und Gegenargumente des Antiochos bzw. Philons im
Lucullus zu rekonstruieren versucht, erwihnt das Fehlen einer Entgegnung Ciceros auf Lucul-
lus’/Antiochos’ Argument nicht. Cicero hat die Dialoge Catulus und Lucullus zwischen Mirz
und Mai 45 verfasst und bald darauf mit der (fiir den Lucullus nicht erhaltenen) Uberarbei-
tung begonnen, woraus die Academici Posteriores entstanden (Juni 45). Vgl. dazu Reid (oben
Anm. 15) 28ff.; E. Lefévre, Cicero als skeptischer Akademiker. Eine Einfiihrung in die Schrift
Academici libri, in: H. W. Schmidt/P. Wiilfing, Antikes Denken — Moderne Schule, Gymna-
sium Beiheft 9 (Heidelberg 1988) 113.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 111

mile, dass die Wahrheit erkennbar sei, nicht stichhaltig, weil mit diesem Be-
griff im Normalverstdndnis wohl nie mehr als (subjektive) Wahrscheinlichkeit
verbunden wird.

I1.
‘veri simile’ als rhetorischer Begriff

Nun deutet bereits Ciceros/Lucullus’ Formulierung im eingangs zitierten
Abschnitt Ac. Pr. 2, 32 (probabile ... et quasi veri simile) darauf hin, dass es sich
bei veri simile nicht um einen genuinen Begriff der stoisch-akademischen
Wahrnehmungstheorie handelt, sondern dass er urspriinglich in einen anderen
Kontext gehort!®. Wie aus Stellen in anderen Dialogen deutlich wird, wo Ci-
cero auf das Konzept der veri similitudo verweist, verbindet er damit auch die
Praxis der Antilogistik der Neuen Akademie (vgl. im oben zitierten Text aus
Ac. Pr. 2, 32: eaque se uti regula ... et in quaerendo ac disserendo): einerseits die
Methode, gegen alle anderen Meinungen zu sprechen, ohne selbst eine Behaup-
tung aufzustellen, und andererseits die Methode des in utramque partem disse-
rere, d.h. die Fahigkeit, zu jeder gegebenen These Argumente und Gegenargu-
mente beibringen zu konnen (das beriihmteste Beispiel sind Karneades’ Reden
fiir und gegen die Gerechtigkeit)'®: itaque mihi semper Peripateticorum Acade-
miaeque consuetudo de omnibus rebus in contrarias partis disserendi non ob
eam causam solum placuit, quod aliter non posset, quid in quaque re veri simile
esset, inveniri, sed etiam quod esset ea maxima dicendi exercitatio (Tusc. Disp.
2, 9)%°. Diese antilogistische Methode wurde bereits von den Sophisten ausge-
bildet?!; Platon hat sie kritisiert, aber auch selber im Rahmen seiner dialekti-

18 quasi wird von Cicero oft einem Wort vorangestellt, das er aus dem Griechischen iibersetzt
(vgl. Reid [oben Anm. 15] 112; M. Puelma, Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philo-
sophie im Lateinischen, Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 33 [1986] 63f.);
hier diirfte dies jedoch kaum der Fall sein, da der Begriff veri simile, wie unten in Abschnitt II
gezeigt werden soll, bereits als Aquivalent zum griechischen &ixdg etabliert ist (vgl. z.B. De
Inv. 1, 9 und unten Anm. 26).

19 Zu den beiden Varianten der antilogistischen Methode vgl. A. A. Long, Elenchos 7 (1986) 446;
Cicero hat offenbar beide als gleichwertig angesehen (dazu J. Wisse, Ethos and Pathos from
Aristotle to Cicero [Amsterdam 1989] 169). Zum in utramque partem disserere, das Arkesilaos
offenbar als erster praktiziert hat, vgl. A. Weische, Cicero und die Neue Akademie (Miinster
1961) 78; Kriamer, a.0. (oben Anm. 15) 57; vgl. D. N. Sedley in Burnyeat, a.0. (oben Anm. 8)
10f.; Long, a.0. 446.

20 Cicero nennt verschiedene Schulen als Ursprung der Antilogistik; vgl. De Nat. Deor. 1, 11: eis
(scil. Socrati, Arcesilae, Carneadi) quibus propositum est ... et contra omnis philosophos et pro
omnibus dicere; De Or. 1, 84: mos erat patrius Academiae adversari semper omnibus in dispu-
tando; De Fin. 2, 2 (Sokrates und Arkesilaos); De Orat. 2, 161 (Karneades); 3, 80 (Arkesilaos
und Karneades); vgl. ibid. 3, 107; De Fato 4 (die Akademiker); vgl. Ac. Pr. 2, 60; Ac. Post. 1, 45;
sowie unten Anm. 22. Dazu W. Burkert, Cicero als Platoniker und Skeptiker. Zum Platonver-
standnis der ‘Neuen Akademie’, Gymnasium 72 (1965) 185.

21 Dazu G. B. Kerferd, The Sophistic Movement (Cambridge 1981) 59ff.; G. Kennedy, The Art of
Persuasion in Greece (Princeton 1963) 13; T. Fuhrer, The Deceptive Word: A Study of a Topos
in the Proem of Antiphon’s Fifth Speech, Favonius 1 (1987) 16-18.



112 Therese Fuhrer

schen Methode zur Priifung von Hypothesen mit dem Ziel der Wahrheitsfin-
dung eingesetzt?; von den Peripatetikern wurde sie im Dienst der logischen
Argumentation weiterentwickelt und systematisiert>3, Die Argumentation ba-
siert auf dem ‘Uberzeugenden’, dem ‘Plausiblen’ (englisch: ‘argument from
probability’), dem mavév und dem eikdg, womit ein Sachverhalt bezeichnet
wird, der nicht mit dem wahren Sachverhalt iibereinstimmen muss, durch die
Kunst der Rhetorik aber als solcher dargestellt und glaubhaft gemacht wird?¢,
sei es in einer Gerichtsrede oder in einer philosophischen Diskussion. Cicero
iibersetzt auch dieses Konzept des mUavov/eikdg mit probabile*>, meist aber
verwendet er dafiir den Ausdruck veri simile®.

Die antilogistische Methode hatte Cicero im Rhetorikunterricht seines
Lehrers Philon von Larissa kennengelernt (vgl. Tusc. Disp. 2, 9; Brut. 306)%,
wobei er allerdings deren Ursprung sowohl in Platons Dialektik (der ‘sokrati-

22 Vgl. Cic. Ep. Att. 2, 3, 3: Zokpatikdg elg ekatepov; Tusc. Disp. 1, 8: vetus et Socratica ratio
contra alterius opinionem disserendi; sowie oben Anm. 20. Dazu Kerferd, a.O. (oben Anm. 21)
63ff.; Kennedy, a.O. (oben Anm. 21) 75 und 30f.

23 Zu Aristoteles vgl. Kennedy, a.0. (oben Anm. 21) 32. Aristoteles kritisiert die Methode nicht,
sondern stellt sie als niitzliches Mittel zur Wahrheitsfindung dar (vgl. Rhet. 1355 a 21f.); dazu
Grimaldi, a.0. (oben Anm. 12) 70f.; M. H. Worner, Das Ethische in der Rhetorik des Aristote-
les (Freiburg/Miinchen 1990) 23. Zu Theophrast vgl. Wisse, a.0. (oben Anm. 19) 177f.; Wei-
sche, a.0. (oben Anm. 19) 73-82. Fiir einen Vergleich der Funktion der antilogistischen
Methode in den verschiedenen Philosophenschulen vgl. Long/Sedley, a.O. (ocben Anm. 3)
188f.

24 Dazu H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik (Miinchen 21973) 180: Vgl. Plat.
Phaedr. 272 d-e; Cic. De Off. 2, 51 (vgl. 2, 62 und 71); De Inv. 1, 54. Aristoteles definiert das
elkOc (Rhet. 1357 a 34-b 1) als das sich meistenteils Ereignende (10 mg €ni 10 TOAL y1vopegvov;
vgl. Cic. Part. Or. 34: veri simile [scil. est], quod plerumque ita fiat;, vgl. auch De Inv. 1, 46; Sext.
Emp. Adv. Log. 1, 175). Dazu S. Raphael, Phronesis 19 (1974) 159; J. Sprute, Die Enthymem-
theorie der aristotelischen Rhetorik (Gottingen 1982) 72f.; S. Schweinfurth-Walla, Studien zu
den rhetorischen Uberzeugungsmitteln bei Cicero und Aristoteles (Tiibingen 1986) 43f.; G. H.
Goebel, Probability in the Earliest Rhetorical Theory, Mnemosyne 42 (1989) 42.

25 Delnv. 1,20, 28; 1,21, 29; De Off. 2, 7f.; u.8. In Top. 97 verwendet er in diesem Kontext den
Begriff credibilis (vgl. Quint. Inst. Or. 4, 2, 31 und 52); weitere Stellen bei Gorler, a.0. (oben
Anm. 9) 166 Anm. 11. Gorler sieht iiberhaupt den Anlass dafiir, dass Cicero den Begriff
probabile fiir das akademische Konzept wihlte, darin, dass dieser in der Rhetorik etabliert
war. Dasselbe gilt allerdings auch fiir das gr. mudavov.

26 Tusc. Disp. 1, 8.23:2,9; 4,47, 5, I'l; De Nat. Deor. 1, 69; 3, 47; De Div. 2, 150; De Fato 43;
Orat. 238; Part. Or. 139; De Inv. 1, 9;u.6. in den Reden (z.B. Pro Clu. 181; In Verr. 4, 11). Der
Begriff findet sich in der Rhetoriktheorie nach Cicero bei Quint. Inst. Or. 4, 2, 31; Rhet. ad
Her. 1, 9, 14 usw. (s. Lausberg, a.0. [oben Anm. 24]) 179). veri simile kommt dem gr. gix0g
natiirlich niher als probabile (gixdg < giowka ‘dhnlich sein’). Trotzdem ist eine Gleichstellung
von Ciceros Begriff probabile mit Karneades’ Konzept des mUavov und von veri simile mit
dem rhetorischen Begriff gixd¢ nicht richtig, da Cicero beide Begriffe in beiden Bereichen
undifferenziert verwendet; vgl. Reid, a.0. (oben Anm. 15) 216; bestitigend Krimer, a.0O.
(oben Anm. 15) 15 Anm. 56.

27 Dazu O. Gigon, Cicero und die griechische Philosophie, ANRW 1 4 (1973) 237; Weische, a.O.
(oben Anm. 19) 79ff. Vor Philon war die Rhetorik offenbar nicht Gegenstand des akademi-
schen Lehrbetriebs (vgl. Wisse, a.0O. [oben Anm. 19] 168-171).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 113

schen Methode’)?® als auch in der Schule des Peripatos sah?®. Als Ziel des
Vorgehens nennt er, wenigstens Aussagen mit Wahrscheinlichkeitscharakter
machen zu kénnen: quid in quaque re veri simile esset invenire (Cic. Tusc. Disp.
2, 9)%, oder sogar ‘das Wahre’ zu finden: ita facillime verum invenire (De Rep.
3, 8)3L

So darf auch das Konzept des mavov als eines Handlungskriteriums, das
Karneades als Antwort auf den stoischen Vorwurf der anpafia entwickelt
hatte, vom rhetorischen Argumentationsverfahren ‘from probability’ nicht iso-
liert gesehen werden, wo mit den Begriffen eik0¢ oder mdavov operiert wird.
Die Antilogistik der Neuen Akademie ist nicht Selbstzweck, sondern das damit
erreichte Gleichgewicht der Argumente hingt eng mit der These zusammen,
dass keine endgiiltige Erkenntnis erlangt werden konne3?,

Nun zeigt aber doch allein die Tatsache, dass der in der Antilogistik geldu-
fige Begriff eik6¢ in der akademischen Wahrnehmungstheorie nicht verwendet
wird, dass die beiden Konzepte gerade in diesem Teilbereich der Philosophie
nicht auswechselbar sind, dass die Bedeutung von muavog/eikag in der Rheto-
rik nicht mit der Bedeutung von mdavog in der Wahrnehmungstheorie iiber-
einstimmt: Der Skeptiker richtet sein Handeln nicht nach einem Sachverhalt,
der ihm durch eine gute Argumentation als ‘plausibel’ oder ‘wahrscheinlich’
dargestellt wird, sondern danach, was ihn aufgrund seiner sinnlichen Wahr-
nehmung davon ‘iiberzeugt’, dass es der Realitit entsprechen kénnte®?. So
muss sich Cicero doch zumindest den Vorwurf gefallen lassen, dass mit der
Gleichstellung der Begriffe probabile und veri simile in der akademischen
Wahrnehmungstheorie auch eine Gleichstellung zweier verschiedener Kon-
zepte nahegelegt wird. Eine gewisse Verantwortung dafiir kann vielleicht sei-
nem Lehrer Philon zugesprochen werden, der in seinem Unterricht in Rheto-

28 Vgl. Anm. 22 oben sowie Ac. Post. 1, 46, De Nat. Deor. 1, 11; De Fin. 2, 2; Ep. Att. 2, 3, 3. Dazu
Burkert, a.0. (oben Anm. 20) 188f. Nach Weische, a.0. (oben Anm. 19) 102ff. handelt es sich
bei dieser Auffassung jedoch um ein klassizistisches Geschichtsbild, das die spitere Neue
Akademie entworfen hat; vgl. die folgende Anm.

29 Vgl. die oben zitierte Stelle aus Tusc. Disp. 2, 9; 5, 11; auch De Fin. 5, 10; De Or. 3, 80; Orat.
64. Weische, a.0. (oben Anm. 19) 73-82, sieht den Ursprung der Methode iiberhaupt im
Peripatos; vgl. dagegen die Kritik von Krimer, a.0. (oben Anm. 15) 13ff,, der auch die
peripatetische Antilogistik auf die Dialektik Platons zuriickfiihrt. Auf die Nahe zum Peripa-
tos weist wiederum P. Steinmetz hin in: W. F. Fortenbaugh/P. Steinmetz (Hrsgg.), Cicero’s
Knowledge of the Peripatos (New Brunswick/London 1989) 12.

30 Vgl. Ac. Pr. 2, 66; Tusc. Disp. 1, 8; 2, 5; 4, 47; 5, 11; De Div. 2, 150.

31 Vgl. Ac. Pr. 2, 7. 60; De Nat. Deor. 1, 11. Zu dieser ‘zetetischen’ und gleichzeitig platonischen
Seite der Akademiker vgl. H. Tarrant, Scepticism or Platonism? The Philosophy of the Fourth
Academy (Cambridge usw. 1985) 23-27; vgl. auch Burkert, a.0. (oben Anm. 20) 187, der
allerdings an spiterer Stelle anmerkt, dass Cicero bei der investigatio veri kaum je in den
Bereich der platonischen Ethik und Ontologie eindringt. Das Ziel, die Wahrheit zu finden,
hatten auch die Stoiker (allerdings mit einem empirischen Wahrheitsbegriff): vgl. z.B. Diog.
Laert. 7, 41; Cic. De Or. 2, 157f.; dazu Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3) 190.

32 Dazu vgl. Krimer, a.0. (oben Anm. 15) 49-58.

33 Vgl. Burnyeat, a.0. (oben Anm. 8) 123f. = Schofield 28f.; Striker, a.0. (oben Anm. 3) 70.

8 Museum Helveticum



114 Therese Fuhrer

rik und Philosophie beide Konzepte vermittelte und moglicherweise selbst die
Methode der Antilogistik und den Skeptizismus der Neuen Akademie syste-
matisch in einen Zusammenhang brachte34.

IIL.
‘veri simile’ in Augustins ‘Contra Academicos’

Die Vorbemerkungen in den beiden vorangehenden Abschnitten sind
wichtig, wenn wir die Schrift eines der Hauptrezipienten der ciceronischen
‘Academici Libr1i’ untersuchen wollen: Augustins Dialog ‘Contra Academicos’.
Zu Beginn des Gespriachs von Buch 2 gibt Augustin einen Abriss der Thesen
der Neuen Akademie (2, 5, 11f.)%. In § 12 kommt er auf das stoische anpa&ia-
Argument?*¢ und das akademische Konzept des probabile/mdavov zu sprechen:
hic illi inducto quodam probabili®’, quod etiam veri simile nominabant, nullo
modo cessare sapientem ab officiis asserebant, cum haberet quid sequeretur,
veritas autem sive propter naturae tenebras quasdam sive propter similitudinem
rerum vel obruta vel confusa latitaret.

Der knappe Abriss der Academicorum sententia soll Augustins Schiiler
Licentius auf die Rolle des Verteidigers der Akademie vorbereiten. So beginnt
denn in 2, 7, 16 der Disput; Augustin greift mit dem Argument an, dass, wer
von einem veri simile spreche, doch notwendigerweise das verum kennen
miisse — was aber die Akademiker vehement bestritten, weshalb sie sich ldcher-
lich machten (2, 7, 19). Er illustriert seine Argumentation mit einem Beispiel
(2, 7, 16): si quisquam fratrem tuum visum patris tui similem esse affirmet
ipsumque tuum patrem non noverit, nonne tibi insanus aut ineptus videbitur?
Mit diesem (im folgenden weiter ausgefiihrten) Beispiel bringt Augustin seinen
Schiiler ziemlich in Bedridngnis, und Licentius gibt sich nach kurzer Gegen-

34 Zu Philons «formalistischer Auffassung der Skepsis» vgl. Weische, a.0. (oben Anm. 19) 79.
Vielleicht sah sich Cicero deshalb berechtigt, probabile und veri simile gleichzustellen, weil
Karneades die mavai gaviacion (dazu vgl. oben Anm. 8) nach Graden der Intensitét unter-
schied, mit der eine @aviacia als ‘wahr erscheint’, also @aivopévn aAnvng ist (so bei Sext.
Emp. Adv. Log. 1, 169-172); vgl. Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 124 = Schofield 29; Long/Sed-
ley, a.0. (oben Anm. 3) 457f,; H. J. Mette, Lustrum 28 (1985) 126f. Vgl. dazu auch Aenesi-
dems Angriff gegen die Idee, dass man etwas als ‘wahr-scheinend’ annehmen kénne (Sext.
Emp. Adv. Log. 2, 40ff.), da ja nichts als wahr zu erkennen sei; dazu Burnyeat, a.0. (oben
Anm. 8) 124 = Schofield 29.

35 Welche der beiden Versionen der Academici Libri Augustin gekannt hat, ldsst sich nicht
feststellen. H. Hagendahl, Augustine and the Latin Classics (Goteborg 1967) 498 und 60 Anm.
1, pladiert fiir die Academici Posteriores.

36 In 3, 15, 33f. kommt er auf dieses — wie er sagt — validissimum telum gegen die Akademiker
zuriick; vgl. Conf. 6, 11, 18: 0 magni viri Academici! nihil ad agendam vitam certi comprehendi
potest.

37 Vegl. Cic. Ac. Pr. 2, 105: sic inducto ... et constituto probabili (dazu Hagendahl [oben Anm. 35]
66 [Test. 141]).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 115

wehr (§ 19) denn auch bald geschlagen, um die Verteidigung der Neuen Akade-
mie dem Alypius zu iibertragen (§ 20).

Augustin scheint sich also die Argumentation des Lucullus aus Ciceros
‘Academici Libri’ zunutze zu machen, wobei er sich insbesondere auf Ciceros
Gleichstellung von veri simile und probabile stiitzt, die er noch mehrmals
ausdriicklich bestatigt (2, 7, 16; 2, 8, 20; 2, 10, 24; 2, 11, 26; vgl. 3, 15, 33)* Er
macht diese Gleichstellung sogar zu einem zentralen Punkt seiner Ausfiihrun-
gen in Buch 2 sowie in seinem Abriss zur Geschichte der Akademie am Ende
von Buch 3.

Doch damit i1st Augustin bei seinen modernen Kritikern nicht sehr gut
angekommen: «The Academicians would surely have been as dissatified as
Alypius was by the argument [scil. the argument on probability]»*®; «(The
arguments) are endlessly repeated in the course of the work, and are, it must be
said, of little value»*?; «Augustine’s argument is of limited value»*!; «Augustine
merely falls prey to his ignorance of Greek ... and is merely speculating on the
basis of a rather tentative Latin translation»*?; jemand sagt es mit einem Wort:
«ignorance»*3,

Hat also Augustin ein von Lucullus kurz vorgebrachtes und von Cicero im
weiteren nicht beachtetes Argument aufgebauscht und sich auf eine unfaire Art
zunutze gemacht, um in der Diskussion gegeniiber seinem Schiiler leichtes
Spiel zu haben?%

Gegen eine solche Annahme sprechen Augustins eigene Aussagen: Er
selbst wehrt sich gegen den von Alypius erhobenen Vorwurf, dass es sich um
ein blosses Spiel mit Worten handle, wenn man mit der wortlichen Bedeutung
des veri simile und damit mit einem Bezug zum verum argumentiere (2, 10,

38 Die Gleichstellung findet sich auch in Retr. 1, 1, 11, wo Augustin seine Kritik am Begriff des
veri simile mit der folgenden (nicht recht verstandlichen) Erklarung abschwicht: sed quia hoc
ipsum verisimile etiam probabile nuncupant, hinc factum est, ut hoc de illis dicerem. In De Ciyv.
Dei 19, 1 [Dombart-Kalb 2, p. 348, 31ff.] spricht Augustin in einem wahrnehmungstheoreti-
schen Kontext nur von veri simile und veri similitudo.

39 B.J. Diggs, St. Augustine Against the Academicians, Traditio 7 (1949/51) 80 (vgl. 88).

40 J. J. O’Meara, St. Augustine Against the Academics (Westminster MD/London 1950) 17.

41 O’Daly, a.0. (oben Anm. 13) 165.

42 Glucker, a.0. (oben Anm. 17) 316 Anm. 35.

43 C. Kirwan in Burnyeat, a.0. (oben Anm. 8) 211. Vgl. Graeser, a.0. (oben Anm. 11) 259: «ein
produktives Missverstiandnis» (‘produktiv’ in bezug auf den im folgenden dargelegten Gedan-
kengang).

44 «Augustin hat damit ein Streitgespridch im weniger erfreulichen Sinn gestaltet», meint B. R.
Voss, Der Dialog in der friihchristlichen Literatur (Miinchen 1970) 206; M. Hoffmann, Der
Dialog bei den christlichen Schrifistellern der ersten vier Jahrhunderte, Texte und Untersu-
chungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 96 (Berlin 1966) 139, spricht von «Fang-
fragen», W. Thimme, Augustins geistige Entwickelung in den Jahren nach seiner «Bekehrung»,
386-391 (Berlin 1908) 72 von einer «sophistischen Widerlegung». Augustin bezeichnet diesen
Teil des Dialogs (bis 2, 8, 20) selber als ‘Spiel’ (vgl. die Bemerkungen in 2, 9, 22: prolusimus ...
iocata est ... fabellae pueriles), das allerdings die bestimmte Funktion hat, auf den weiteren
Gedankengang vorzubereiten (vgl. die folgenden Ausfiihrungen).



116 Therese Fuhrer

24-2, 12, 28). Die Tatsache, dass er sich auf diese indirekte Weise bei seinem
Lesepublikum gegen den Vorwurf absichert, ldsst den Schluss zu, dass sich
Augustin bewusst gewesen ist, dass das von ihm verwendete (lucullisch-cicero-
nische) Argument gegen den akademischen Begriff veri simile dem Konzept
des mavov als eines Handlungskriteriums insofern nicht gerecht wird, als er
sich mit seiner Argumentation auf eine ciceronische Alternativiibersetzung fiir
einen Begriff stiitzt, welcher weder in der akademischen Wahrnehmungstheo-
rie noch in der Rhetorik in eine Beziehung zu etwas objektiv Wahrem gebracht
worden ist.

Trotzdem beharrt er auf dieser Argumentation, und zwar mit der folgen-
den Begriindung (2, 10, 24): non est ista, inquam, mihi crede, verborum, sed
rerum ipsarum magna controversia, non enim eos illos viros fuisse arbitror, qui
rebus nescirent nomina imponere, sed mihi haec vocabula videntur elegisse et ad
occultandam tardioribus et ad significandam vigilantioribus sententiam suam.
Hier verweist Augustin zum ersten Mal auf die These der akademischen Ge-
heimlehre*’, die er am Schluss des Dialogs ausfiihrlich darlegt: Die Akademi-
ker kannten das verum, wollten es aber geheimhalten; wenn sie von einem veri
simile sprechen, wollten sie den vigilantiores einen entsprechenden Hinweis
geben. Doch bevor wir uns dieser These zuwenden, soll zunédchst gepriift wer-
den, ob das Gesprich zwischen Augustin und Licentius in Buch 2 (§§ 16-19)
tatsdchlich — wie dies die oben zitierten Kritiker nahelegen — philosophisch
irrelevant ist und auf die ‘Ignoranz’ des Autors schliessen lédsst.

Der Gedanke, das Wahrscheinliche mit der Wahrheit in Verbindung zu
bringen, findet sich bereits in der friihen griechischen Rhetorik: Dort ist die
Gegeniiberstellung von aAnvewa und €ikdg ein Topos zur Widerlegung des
gegnerischen ‘argument from probability’; doch diese ‘Wahrheit’, deren
Kenntnis der Gerichtsredner fiir sich beansprucht, ist ihrerseits nicht mehr als
eine als ‘wahr’ dargestellte “Wahrscheinlichkeit’#, Erst bei Platon sind uns
Gedanken fassbar zum Verhiltnis des eik6¢ zur ‘objektiven’ Wahrheit, am
deutlichsten im ‘Phaidros’, wo die Uberzeugungskiinste derjenigen Redner
kritisiert werden, die einen Sachverhalt iiberzeugend als wahr darstellen, selbst
aber dessen wahre Beschaffenheit (10 dAnUéc) nicht kennen (Phaedr. 259 e)¥;

45 Vgl. auch weiter unten in 2, 10, 24: si non occultandae sententiae suae causa, ne ab eis temere
pollutis mentibus et quasi profanis quaedam veritatis sacra proderentur, sed ex animo illa, quae
in eorum libris legimus, defenderunt; und 2, 13, 29: utrum tibi videantur Academici habuisse
certam de veritate sententiam et eam temere ignotis vel non purgatis animis prodere noluisse.
Zur ausfiihrlichen Darlegung der Geheimlehre vgl. unten S. 119.

46 Dazu vgl. zuletzt Goebel, a.0. (oben Anm. 24) 47-50.

47 Auf die Ahnlichkeit der Argumentation Augustins mit derjenigen Platons im Phaidros ver-
weist J. J. O’Meara, The Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine, VChr 5 (1951)
170 Anm. 92, der mit seinem knappen Hinweis auf den Phaidros allerdings bloss die Absicht
verfolgt zu zeigen, dass sich der Dialog in der vorliegenden Form aus literarischen Topoi
zusammensetze und deshalb nicht den von Augustin 6fter erwidhnten Aufzeichnungen durch
den notarius entspreche (zu dieser Frage vgl. jetzt B. R. Voss, Academicis [De-], Augustinus-
Lexikon | [Basel 1986ff.] 45).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 117

Platon ldsst Phaidros folgende Ansicht iiber die Voraussetzungen des Redners
vortragen (260 a): ovk elvat &véyknv 1@ péAhovit pRtopt Ececdal Ta T Svit
dikaa pavddvely aAda 1o 66Eavt’ av nAnvel oinep dikdoovoiv*®, ovde 1a
dvimg dyava fi kakd &AL doa S6Eer &k yap TovTOV Elval 1 neivety AL ok
éx tfic aAnveiog (‘aufgrund der wahren Beschaffenheit einer Sache’).

Sokrates illustriert die Folgen eines solchen Rhetorik-Verstindnisses an-
hand eines Beispiels. Er denkt sich die Situation aus, dass er Phaidros zum
Kauf eines Pferdes iiberreden miisste, beide kennten aber kein Pferd, sondern
hidtten nur bestimmte Vorstellungen (wie: das Pferd habe unter den Tieren die
langsten Ohren), und er wiirde Phaidros nun eine Lobrede auf ein Pferd halten,
indem er in seiner Unkenntnis die Fidhigkeiten eines Esels preisen wiirde
(Phaedr. 260 b—c)¥.

Die Argumentation ist dhnlich wie in Augustins fiktiver Vater-Sohn-Epi-
sode. Platon wie Augustin wollen zeigen, wie unsinnig, ja licherlich (260 b-c:
yvelolov bzw. mayyéAolov y* av fidn €in; vgl. bei Aug. C. Ac. 2, 7, 19: poteritne
quisquam risum tenere?) es sei, von und iiber etwas zu reden, von dem man nur
indirekt Kenntnis hat und das man selber gar nicht kennt. Ebenso verhalten
sich gemiss Augustin die Akademiker, die von ‘Ahnlichkeit mit dem Wahren’
sprechen, das Wahre aber nicht kennen, und ebenso verhalten sich gemiss
Sokrates diejenigen Redner, die ‘das wahrhaft Gerechte, Gute oder Schone’
nicht kennen, sondern nur das, was gerecht, gut oder schon scheine, jedoch
dariiber eine iiberzeugende Rede halten wollen. So stellt Sokrates in 262 a—c
die Forderung auf, dass Wissen um die wahre Beschaffenheit eines jeden Din-
ges (aAnVew0 €xkaotov) Voraussetzung sei fiir den Redner, der sein Publikum
mit der Darstellung von ‘Ahnlichkeiten’ oder ‘Unihnlichkeiten’ tiuschen
wolle®: 8el dpa tOv péAlovta dratioely pev Aoy, avtov 8¢ un drathoe-
ovai, TNV opoldTNTe TV OVIOV Kal avopordtnta akpifdg Sieldéval.

Gegenstand der Kritik Platons ist natiirlich die sophistische Argumenta-
tionsmethode, mit der dem Publikum ein Sachverhalt dadurch plausibel ge-
macht wird, dass der Redner diesem in seiner Darstellung eine Ahnlichkeit mit
einem anderen Sachverhalt gibt, der dem Publikum ‘wahr’ erscheint, wihrend
der Redner selber sich aber nicht um die Wahrheit bemiiht, sondern nur um
die Plausibilitidt seines Arguments. Diese Tdauschungsfunktion der opo16tng in
der Rhetorik wird an einer spiteren Stelle im Dialog deutlich, wo Sokrates
diese Argumentationsmethode auf Teisias zuriickfiihrt und ihn in seiner fikti-

48 Vgl. die Definition des eikdg als 10 1@ mAnvel doxobv in Phaedr. 273 a. Zum theoretischen
Hintergrund dieser Aussagen des Phaidros vgl. Goebel, a.0. (oben Anm. 24) 45ff.

49 Dazu vgl. A. Hellwig, Untersuchungen zur Theorie der Rhetorik bei Platon und Aristoteles,
Hypomnemata 38 (Gottingen 1973) 75-79.

50 Die von Sokrates vertretene These, eine bewusste Tduschung in einer Rede setze voraus, dass
der Redner selbst den wahren Sachverhalt kennt, wird im Hippias Minor ausfiihrlich disku-
tiert. Vgl. auch Soph. 267 b; Phaedr. 262 d: og Gv 0 giddg 10 aAnVég npoonailwv &v Adyoig
naplyol Toug axovovtas. Vgl. Augustins Kritik an der Rhetorik in De Doctr. Chr. 4, 2, 3; Conf.
5, 6, 10.



118 Therese Fuhrer

ven Rede anspricht (a.0. 273 d): 611, ® Teioia, méhon Npuels, mpiv xai of
TapeAVETLV, TUYXAVOUEV AEYOVTEC OC Apa TOUTO TO £1KOC TOlC TOAAOIC 81 OULO10-
N1 100 AANUOUE TUYXAVEL EYYLYVOLEVOV- TAG 8& OPoLOTNTOS (pTL SinAdousv
0Tl mavtaxob O v aAnvsiav eidwg kKaAlota Enictatal svpiokelv. Platon
definiert hier den Begriff eix6¢ — zuvor hat er in 272 d-e die Begriffe siko¢ und
m¥avov explizit fiir synonym erkldrt — als Eigenschaft einer Rede, die fiir die
Menge eine Ahnlichkeit mit der Wahrheit hat: Der ideale Redner kennt die
Wahrheit und versteht es deshalb am besten, etwas als ‘dem Wahren dhnlich’
darzustellen (auch wenn es dann aus bestimmten Griinden doch der Wahrheit
entgegengesetzt ist)’!. Das Wissen, das der Redner haben muss, um in diesem
Sinn mit dem eikd¢ zu argumentieren, ist nun nicht bloss Wissen von empi-
risch erprobten wahren Sachverhalten, sondern vielmehr Ideenwissen, auch
wenn das Stichwort an den hier zitierten Textstellen nicht gegeben wird: Wenn
der Redner wahres Wissen von dikata, adyavd und kodd haben soll (259 e-260
a), kann dies nur Wissen von den Ideen dieser Werte sein’2. Wenn Platon also
von der 0po16tNg Tod AANVolc oder von der Opootng t@v Oviwy spricht, wird
deutlich, dass er von einem ontologischen Wahrheitsbegriff ausgeht?3.
Augustin hat zumindest Teile des ‘Phaidros’ nachweislich gekannt — wenn
auch durch die Vermittlung eines lateinischen oder ins Lateinische iibersetzten
Neuplatonikers®* — und somit kannte er moglicherweise auch die platonischen
Gedanken zu den rhetorischen Begriffen mUavév und eixoc. Vielleicht hat er
selbst oder seine lateinische Quelle Platons Aussagen zum Bezug gikog -
opolotng Tod aAnvoig — aAnvelwa aus dem Bereich der Rhetorik auf die
stoisch-akademische Wahrnehmungstheorie iibertragen; dass der augustini-
schen Argumentation platonisches Gedankengut zugrunde liegt, scheint jeden-
falls klar zu sein. Moglich wurde diese Transposition von Argumenten von

51 eixog schliesst nicht (wie veri simile in seiner prignanten Bedeutung) im vornherein eine
Ahnlichkeit mit der objektiven Wahrheit ein, sondern kann im Gegenteil auch eine objektive
Unwahrheit reprasentieren — wichtig ist nur, dass es der Menge als wahr erscheint. Eine solche
Darstellung eines Sachverhaltes kann vom Redner-Philosophen mit einer padagogischen
Funktion durchaus eingesetzt werden; Platon spricht dann im Fall des idealen Redners von
einem yebddog €xovatov (vgl. z.B. Rep. 382 a-d). Dazu Hellwig, a.O. (oben Anm. 49) 314f,;
J. S. Murray, Disputation, Deception, and Dialectic: Plato on the True Rhetoric (Phaedrus
261-266), Ph&Rh 21 (1988) 283: E. Belfiore, «Lies Unlike the Truth»: Plato on Hesiod, Theo-
gony 27, TAPA 115 (1985) 47-57, weist auf den Bezug zu Hesiods Unterscheidung £topoiowv
opoia und aAnv€éa hin: Platon scheint Hesiods pdvot beide Eigenschaften abzusprechen.

52 Vgl. Hellwig, a.0. (oben Anm. 49) 104f.; Cooper, a.0O. (oben Anm. 13) 82-84.

53 Ein Bezug zur objektiven Wahrheit steht letztlich auch hinter dem karneadeischen Konzept
des mOavov, da Karneades durchaus zugesteht, dass es ‘wahre’ Erscheinungen gebe (¢avia-
oiot aAnveic), die fiir den Menschen allerdings nicht erkennbar seien (vgl. O’Daly, a.0. [oben
Anm. 13] 166: «<Hence his theory of probability is not without reference to a concept of truth,
even if it 1s not based on knowledge of truth»). Die Erkenntnis der Wahrheit setzt Platon
jedoch beim idealen Redner gerade voraus; zudem ist der Wahrheitsbegriff bei1 Karneades (in
der Auseinandersetzung mit der Stoa) ein empirischer, bei Platon ein ontologischer.

54 Zur Frage von Augustins Quellen vgl. unten Anm. 78.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 119

einer Disziplin in eine andere durch Ciceros Alternativiibersetzung veri simile
fiir myavov, wodurch die Konzepte der Wahrscheinlichkeit der Rhetoriktheo-
rie und der Wahrnehmungstheorie zumindest sprachlich austauschbar wur-
den?’,

Nun hat Augustin in seiner Auseinandersetzung mit den Fragen der Wahr-
nehmungstheorie gerade den Akademikern den Kampf angesagt (vgl. C. Ac. 1,
9, 25), den Vertretern der Schule, die sich auf Platon zuriickfiihrt. Er kampft
also mit einem Argument Platons gegen die Schule Platons. Wir wollen sehen,
wohin dies fiihrt.

Nachdem Alypius Licentius in der Rolle des Verteidigers der Neuen Aka-
demie abgeldst hat (2, 8, 21) und die Positionen geklart sind (§§ 22f.), wirft er -
wie bereits erwdhnt (s. oben S. 115) — Augustin vor, dass er mit seiner Argu-
mentation betreffend den Begriff veri simile nur einen Streit um Worte ent-
facht habe: Er kenne doch das Konzept des probabile der Akademiker genau
und betreibe Wortklauberei (2, 10, 24: quid verba secteris ignoro). Doch Augu-
stin wehrt sich vehement gegen die Meinung, dass ein so sprachgewaltiger
Mann wie Cicero unbedacht einen Begriff verwendet hitte, der dem akademi-
schen Konzept des mavov nicht entsprechen wiirde (2, 11, 26); dem Begriff
veri simile muss also eine besondere Bedeutung zukommen: Die Akademiker
haben ihn nicht von ungeféhr als Alternative zu probabile verwendet, sondern
sie haben tatsdchlich das verum gekannt, es aber geheimhalten wollen: ne ab eis
temere pollutis mentibus et quasi profanis quaedam veritatis sacra proderentur
(2, 10, 24); sie waren demnach eigentlich keine Skeptiker, sondern echte Plato-
niker, haben aber Platons Lehre als Geheimlehre weiteriiberliefert3. Dieses
Wissen vom Wahren ist nun ebenfalls nicht Wissen von empirischen Wahrhei-
ten — um die es in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie eigentlich

55 Vgl. auch die Argumentation Plat. Phaed. 74 d-e, allerdings unabhingig von der Polemik
gegen die Rhetorik (auf die Stelle weist Kirwan, a.O. [oben Anm. 44] 210, hin): ZQ. oGkotv
opoioyodpev, dtav Tig T idmv &vvofioy &1t fovietar pév TodTo O VOV £Y0 Opd elvat olov &Alo
TLTdV OvTv, £vBel 8¢ kai o duvatal TowdTov elval [ioov] olov £keivo, GAL’ EGTIV GaUAGTE-
POV, dvaykaiév mov 1dv ToDT0 EvvooivTa TUXEIV TPOEBOTE @ POV AHTO TPOGEOIKEVAL pEV,
evdeeotépwg 88 Exerv; Im Vergleich zu Augustins Vater-Sohn-Beispiel ist hier von jemandem
die Rede, der die Ahnlichkeit zweier Dinge in Abrede stellt, wihrend sie in Augustins Beispiel
behauptet wird. Die These bleibt die gleiche: Wer iiber die Ahnlichkeit einer Sache/Person
mit einer anderen urteilt, muss jene andere Sache/Person kennen.

56 Vgl. auch C. Ac. 3, 18, 40 und 3, 20, 43. Nach C. Ac. 3, 17, 38 waren es die Stoiker mit ithrem
materialistischen Weltbild, vor denen die Akademiker die Erkenntnis des Wahren haben
geheimhalten wollen. Zu der auch in anderen Quellen (sicher ohne stichhaltige Grundlage)
vertretenen These der Geheimlehre vgl. Gigon, a.0. (oben Anm. 7) 55f.; Weische, a.O. (oben
Anm. 19) 20-26; Krimer, a.0. (oben Anm. 15) 54f. mit Anm. 212; Glucker, a.O. (oben Anm.
17) 315-322; C. Levy, Scepticisme et dogmatisme dans U'Académie: «L’Esotérisme» d’Arcési-
las, REL 56 (1978) 335-348; M. Baltes, Academia, Augustinus-Lexikon 1 (1986ff)) 44 Anm.
15, vermutet Porphyrios als Quelle, Wie C. Andresen, Buchbesprechung R. Holte, Béatitude
et sagesse etc., Gnomon 39 (1967) 264, darlegt, geht es Augustin insbesondere darum, die
Kontinuitit der platonischen Lehrtradition aufzuzeigen.



120 Therese Fuhrer

geht>” — sondern es kann durchaus im Sinne Platons mit Ideenwissen gleichge-
setzt werden, wie eine Stelle am Schluss von Augustins Ausfiihrungen in Buch
3 zeigt (3, 17, 37)°%: Augustin beruft sich explizit auf die Vorstellung von zwei
Welten>® (Platonem sensisse duos mundos): Unterschieden wird zwischen dem
mundus intelligibilis, dem das Wahre innewohne, und der empirischen Welt
(mundus sensibilis, quem manifestum est nos visu tactuque sentire); jene Welt
sei wahr, diese se1 der Wahren dhnlich und ihr Abbild (veri similis et ad illius
imaginem factus). Nur einer sich selbst erkennenden Seele®® leuchtet von der
intelligiblen Welt her die Wahrheit auf (de illo in ea quae se cognosceret anima
velut expoliri et quasi serenari veritatem)®'; die empirische Welt dagegen er-
laubt den Toren nur Meinungen (de hoc autem in stultorum animis non scien-
tiam sed opinionem posse generari)®?, es sei denn man erreiche vermittelst der
virtutes civiles®® etwas, das wenigstens ‘dem Wahren dhnlich’ (veri simile)’ ist®:

57 Vgl. T. Fuhrer, Das Kriterium der Wahrheit in Augustins Contra Academicos, VChr 46 (1992).

58 Zu dieser Stelle vgl. bes. P. Hadot, La présentation du platonisme par Augustin, in: A. M.
Ritter (Hrsg.), Kerygma und Logos. Beitrdge zu den geistesgeschichtlichen Beziehungen zwi-
schen Antike und Christentum, Festschrift Carl Andresen (Gottingen 1979) 272f. Vgl. auch
Epist. 3, 3.

59 koéopog aioUntog und kdopog vontog bei den spiteren Platonikern; vgl. dazu J. Geyser, Die
erkenntnistheoretischen Anschauungen Augustins zu Beginn seiner schriftstellerischen Titig-
keit, in: M. Grabmann/J. Mausbauch (Hrsgg.), Aurelius Augustinus, Festschrift der Gérresge-
sellschaft (K&ln 1930) 76; J. Ritter, Mundus Intelligibilis. Eine Untersuchung zur Aufnahme
und Umwandlung der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus (Frankfurt am Main 1937)
27ff.; E. Konig, Augustinus Philosophus (Miinchen 1970) 41 und 141.

60 Die Selbsterkenntnis als Bedingung dafiir, dass auch in der Erfahrungswelt Ideenwissen er-
langt werden kann (zur Problematik dieser Vorstellung bei Platon vgl. A. Graeser, Platons
Auffassung von Wissen und Meinung in Politeia V, Philosophisches Jahrbuch 98 [1991] 366
Anm. 5f.), wird besonders im Neuplatonismus stark hervorgehoben (vgl. H. Dérrie, Porphy-
rios als Mittler zwischen Plotin und Augustin, in: Platonica Minora [Miinchen 1976] 469, zu
Porphyrios: Erkenntnisse im Bereich des Metaphysischen «schenken sich nur dem, der in
seiner Reinheit ihrer wiirdig ist»). Dieser Aspekt der Askese als Bedingung fiir die Erkenntnis-
fahigkeit ist zentral fiir Augustin (in den spiteren Schriften im Kontext der Gnadenlehre; vgl.
z.B. De Civ. Dei 10, 29): vgl. P. Courcelle, Connais-toi toi-méme de Socrate a saint Bernard
(Paris 1974) 145ff., der die Stelle C. Ac. 3, 17, 37 allerdings nicht erwdhnt.

61 Zu der Wendung velut expoliri et quasi serenari veritatem vgl. Plat. Ep. 7, 344 b: Demjenigen,
der sich mit Wahrnehmungen, Worten und Begriffen in miihsamer geistiger Arbeit auseinan-
dersetzt, ‘leuchtet die Erkenntnis auf® (E€lapye ppovnorg); vgl. Tim. 27 d-28 a; Rep. 508 d;
Plot. Enn. 1, 6, 9 spricht vom @dc dintivov. Zu Augustins neuplatonisch geprégter Illumina-
tionstheorie vgl. R. H. Nash, The Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Knowledge
(Lexington 1969) 49ff.; fiir eine christliche Interpretation der Lichtmetapher vgl. J. Doignon,
Les images virgiliennes d’Apollon et le vrai soleil d’Augustin a Cassiciacum, in: R. Chevalier
(Hrsg.), Présence de Virgile, Actes du colloque des 9, 11 et 12 décembre 1976 (Paris 1978)
180f.

62 Der platonische Gegensatz émotfun-60a (dazu zuletzt Graeser, Wissen und Meinung, a.O.
[oben Anm. 60] 365-388, bes. 385f.; Gloy, a.O. [oben Anm. 12] 12). Vgl. Aug. C. Ac. 3, 11, 26;
De Ver. Rel. 3, 3 (dazu Hadot, a.O. [Anm. 58] 273).

63 Die apetai moArtikai, welche bei den Neuplatonikern die unterste Stufe der menschlichen
Tugenden ausmachen (vgl. Plat. Phaed. 69 b und 82 a; Plot. Enn. 1, 2, 1 und 1, 2, 3; Porph.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 121

Auch diese ‘biirgerlichen’ Tugenden sind nur Abbilder von den wahren Tugen-
den, und entsprechend ist auch das, was der Mensch ‘tut’ (quidquid ageretur in
hoc mundo), dem Wahren dhnlich.

In diesen Ausfiihrungen von 3, 17, 37 erhidlt Augustins veri simile nun
eindeutig eine ontologische Dimension: Impliziert ist ein Bezug zur ontologi-
schen Wahrheit, zur Ideenwelt, und Augustin nennt denn auch Platon als
Autoritit fiir diese Vorstellung. Gerade an den genannten Stellen im ‘Phaidros’
hat Platons eik6¢ allerdings insofern eine andere Bedeutung als Augustins veri
simile, als die bei Platon angesprochene ‘Ahnlichkeit mit der Wahrheit’ nicht
verbindlich ist, das eik6¢ die aAnUeia also nicht abbildet; den Bezug zur Wahr-
heit hat allein der ideale Redner®’. Nun liegt jedoch den Ausfithrungenin 3, 17,
37 unverkennbar ein anderer platonischer Dialog zugrunde, namlich der unter
den christlichen Mittel- und Neuplatonikern dusserst einflussreiche ‘Timaios’
(vgl. dazu unten Anm. 78). Augustins Aussagen iiber die zwei Welten entspre-
chen den Vorstellungen, die Timaios im ersten Teil des Dialogs darlegt (27 e-
47 e):. Der empirische Kosmos ist das Abbild des Ideenkosmos (vgl. Augustins
Formulierung: der mundus sensibilis ist ad illius imaginem factus)®. Die zwei
Welten erhalten zwar keine den lateinischen Begriffen verum bzw. veri simile
entsprechenden Attribute, doch der Begriff €ix6¢ wird der Sinnenwelt auf
einer anderen Ebene zugewiesen: In einer Art ‘Methoden-Reflexion’ unter-

Sent. 32); dazu U. R. Pérez Paoli, Der plotinische Begriff von YIIOXTAZXIX und die augustini-
sche Bestimmung Gottes als Subiectum (Wiirzburg 1990) 102; P. Hadot, a.0. (oben Anm. 58)
273 mit Anm. 7. Zu den vier Stufen der Tugenden bei Porphyrios vgl. I. Hadot, Le probleme
du néoplatonisme alexandrin. Hiéroclés et Simplicius (Paris 1978) 153-158.

64 Vielleicht liegt hier bereits die Vorstellung von verschiedenen Graden der similitudo zu-
grunde, wie sie Augustin in seinen spiteren Schriften bei der Diskussion der Gottesihnlich-
keit des Menschen vertreten hat: similitudo bzw. dissimilitudo bezeichnen die Anniherung
bzw. Entfremdung von Gott (dazu A. Schindler, Wort und Analogie in Augustins Trinitéts-
lehre [Tiibingen 1965] 66). An spéterer Stelle im Dialog macht Augustin deutlich, dass er den
mundus intelligibilis mit dem Reich Gottes identifiziert, zu dem allein die neuplatonisch-
christliche Philosophie fiihrt (3, 19, 42): sed tamen eliquata est ... una verissimae philosophiae
disciplinae. non enim est ista huius mundi philosophia, quam sacra nostra meritissime detes-
tantur, sed alterius intelligibilis. Vgl. De Ord. 1, 11, 32, wo Augustin dieses Reich als alius
mundus bezeichnet (C. Ac. 1, 1, 2 spricht er von einer altera vita). Fiir die Ndhe der Zwei-Wel-
ten-Theorie zu christlichen Vorstellungen vgl. Pérez Paoli, a.0. (oben Anm. 63) 102f;
R. Holte, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et le probleme de la fin de 'homme dans la
philosophie ancienne (Paris 1962) 146f. (insbes. zu huius mundi philosophia als Anspielung auf
Paulus, Col. 2, 8 und I Cor. 1, 18ff); Konig, a.0. (oben Anm. 59) 50, zu loh. 18, 36 (vgl.
O’Daly, a.O. [oben Anm. 13].192).

65 Die Bedeutung von &ik6¢ entspricht also dem Normalverstdndnis (‘wahrscheinlich, plausi-
bel’). Vgl. aber die Ausfiihrungen von Turrini, dargelegt unten in Anm. 71.

66 Vgl. De Lib. Arb. 3, 9, 28, 100: Gott hat die sinnliche Welt als Nachbildung der géttlichen
Ideen geschaffen, als imago superiorum. Auch Sol. 2, 18, 32: utrum corpus non sit vere verum,
id est non in eo sit veritas, sed quasi quaedam imago veritatis, De Div. Quaest. 46, 2 (de ideis).
Dazu W. Holzapfel, Mundus sensibilis. Die Analyse der menschlichen Sensualitdt nach dem
heiligen Augustinus (Diss. Freiburg 1.Br. 1968) 88f.



122 Therese Fuhrer

scheidet Platon zwischen zweil Adyou Aussagen iliber den Ideenkosmos (das
Vorbild, 10 napdderypa) miissen ‘unwiderlegbar’ sein (dvéAeyktol und avixkn-
to1); wenn wir dagegen iiber das Abbild (1] eix®v) sprechen, miissen diese
Ausserungen dem Gegenstand entsprechend Adyot (oder auch ptor)s” eikdteg
sein (Tim. 29 b—c). Die Deutung von Timaios’ eikwg Adyoc, seiner Darstellung
der Kosmologie, die er im folgenden gibt, ist in der Forschung umstritten®8,
und entsprechend wird auch der Begriff eixa¢ verschieden verstanden und
libersetzt: Entweder in der Bedeutung von ‘wahrscheinlich’®® (im Sinn von
‘unbestimmt’)’%; oder man deutet — mit Betonung der Wortverwandtschaft
gikoc-eikmv’! — den Begriff gikmg als ‘gleichnishaft’, ‘(ab)bildhaft’’2.

Die zweite Interpretation scheint jedenfalls Augustins Verstindnis zu-
grunde zu liegen, der entsprechend der Vorstellung vom Sinnenkosmos als
Abbild der ‘wahren’ Welt jenem selbst das Attribut ‘wahr-scheinlich’ gibt’3: Da
das Urbild ‘wahr’ ist, ist das Abbild konsequenterweise ‘dem Wahren (d.h.

67 Zur Frage der Austauschbarkeit der Begriffe eikag pdvog und sikmg Adyog vgl. Gloy, a.0.
(oben Anm. 12) 41-43.

68 Zu der Kontroverse «<whether the creation myth in Plato’s Timaeus is to be taken literally or
not» (so formuliert die Frage L. Tardn, The Creation Myth in Plato’s Timaeus, in: J. P.
Anton/G. L. Kustas [Hrsgg.], Essays in Ancient Greek Philosophy [Albany 1971] 372) vgl.
zusammenfassend Gloy, a.0. (oben Anm. 12) 9f.

69 ‘Likely’; so z.B. bei F. M. Cornford, Plato’s Cosmology (London 1937) 31; Tar4n, a.0O. (oben
Anm. 68) 400f. Anm. 104; G. Vlastos, The Disorderly Motion in the Timaeus, in: R. E. Allen,
Studies in Plato’s Metaphysics® (London 1986) 382.

70 Entsprechend dem variablen Sein (dem Werden), das sie beschreiben und als Gegensatz zu
avéreyktoc und avikntog, den Attributen der Adyou liber den Ideenkosmos (das konstante
Sein). Vgl. Graeser, Wissen und Meinung, a.0. (oben Anm. 60) 386: «Das heisst so viel, wie
dass Sitze iiber die sich wandelnden Dinge in der raum-zeitlichen Welt ihren Wahrheitswert
dndern konnen, wihrend Sitze iiber unwandelbare Dinge entsprechend ewig wahr bleibens.

71 Dazu bes. G. Turrini, Contributo all’analisi del termine «eikos», Acme 32 (1979) 299-323, bes.
302. Turrini interpretiert den Begriff eikdg durchwegs als direkte Verbindung (als Ab-bild)
der Wahrheit, als «strumento indagativo di una realta ignota» (S. 320).

72 Vegl. E. Howald, EIKQX AOI'OX, Hermes 57 (1922) 63-79. B. Witte, Der eik)c Adyog in Platos
Timaios, AGPh 46 (1964) 1-16; Turrini, a.0. (oben Anm. 71) 299-323; vgl. das Verstindnis
des engl. ‘likely” als ‘like the truth’ bei Belfiore, a.0. (oben Anm. 51) 52f. Gloy, a.0. (oben
Anm. 12) 13f. und 39f., wendet sich ausdriicklich gegen die Interpretation von gikwg als
‘wahrscheinlich’ im Sinne von ‘unsicher’. Ahnlich zu verstehen ist wohl auch die Bemerkung
von M. L. Gill, Matter and Flux in Plato’s Timaeus, Phronesis 32 (1987) 53: «Plato’s theory
makes room not just for false but also for true statements about the physical world. But if so,
then we ought to reconsider the force of Plato’s repeated claims in the 7Timaeus that he is
telling a merely likely story»; Gill stiitzt sich u.a. auf Tim. 52 a, wo Plato von der wahrnehm-
baren Wesensart sagt, sie sei der ersten (der Idee) ‘dhnlich’ (dpotov; in diesem Sinn interpre-
tiert Gill 16 toloUtov an der umstrittenen Stelle 49 ¢ 7-50 a 4). Eine Zwischenstellung nimmt
P. Hadot ein, der den gixag povog folgendermassen charakterisiert (Physique et poésie dans le
Timée de Platon, RThPh 115 [1983] 119): «un récit qui sera la reproduction (mimesis), dans le
language, des événements en question, mais un récit qui ne pourra étre que vraisemblable».

73 Zu C. Ac. 3, 17, 37 als Timaios-Interpretation vgl. P. Hadot, a.O. (oben Anm. 58) 272 (Verweis
auf Tim. 30 d-31 a): Krdmer, a.0. (oben Anm. 15) 55 Anm. 212, spricht von einer «charakteri-
stischen Umdeutung des veri simile = mUavov auf das eikoc/eikdv des ‘Timaios’».



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 123

dem Urbild, dem Seienden) dhnlich’’¢. Entsprechend der etymologischen In-
terpretation des Begriffs gixwg wird dem Ausdruck veri simile die prignante
Bedeutung gegeben’>: Das veri simile ist so ein Begriff zur Bezeichnung des
Abbilds im Gegensatz zum Urbild oder Vorbild (dem verum), es bildet die
(ontologische) Wahrheit ab’¢.

Inwieweit Augustin selbst fiir diese Ubertragung des Attributs eikdg bzw.
veri similis vom Adyog auf den empirischen Kosmos, die Tugenden und die
Handlungen im empirischen Kosmos (quidquid ageretur in hoc mundo) verant-
wortlich ist, ldsst sich nicht feststellen. Die Vermittlung des Gedankens durch
eine neuplatonische Quelle kann nicht ausgeschlossen werden.

Augustins Argumentation widerspricht natiirlich so dem Konzept des mt-
vavov der akademischen Wahrnehmungstheorie, und vielleicht wird damit
seine Diskussion in Buch 2 fiir die Fragen der stoisch-akademischen Wahrneh-
mungstheorie tatsichlich irrelevant”’, fiir das angestrebte Ziel des Dialogs (den
Beweis der Erkennbarkeit der Wahrheit und die Darlegung des akademischen
Kryptoplatonismus) erweist sich das Argument jedoch als sehr geschickt ge-
wihlt. Augustin macht sich (a) Ciceros Alternativiibersetzung fiir midavov zu-
nutze und (b) die sich daraus ergebende Austauschbarkeit von Argumenten der
Wahrnehmungstheorie und der Rhetoriktheorie; er geht wie Ciceros Lucullus
von der priagnanten Bedeutung des Wortes veri simile aus und fiihrt seine

74 Cicero verwendet in seiner Timaios-Ubersetzung an der erwihnten Stelle den Begriff veri
similitudo (Tim. 29 ¢): bene agi putat, si similitudinem veri consequatur. Es handelt sich um
die einzige Stelle, wo eine Ubersetzung von eixd¢ Adyog erhalten ist. Calcidius iibersetzt in
48 d Adyor eikOTec mit verisimiles assertiones. Sonst verwendet er andere Warter; vgl. den
Index bei Waszink s.v. eixwg. Bei beiden Autoren ist allerdings nicht klar, ob die Begriffe ver:
similitudo bzw. veri similis im Sinn von ‘Plausibilitat’ bzw. ‘plausibel’ oder wie bei Augustin
in der prignanten Bedeutung verstanden werden sollen.

75 Fiir eine Interpretation des Begriffs eixwg im Timaios im Sinne Augustins vgl. Gloy, a.O.
(oben Anm. 12) 35 (ohne Bezugnahme auf Augustin): «Es versteht sich, dass keine dieser
spiteren Ausdeutungen und Prazisierungen des Wahrheitsbegriffs, mit denen wir heute ope-
rieren, fiir den Timaios in Betracht kommt und dass von den beiden lateinischen Ubersetzun-
gen von gik®¢, namlich probabilis und verisimilis, nur die letztere Verwendung findet. Wie
bereits aus der Etymologie von verus und verisimilis hervorgeht, haben beide gleichen Ur-
sprung in der Wahrheit, nur dass der letzte Begriff das der Wahrheit Ahnliche, Gleichschei-
nende bezeichnet — nicht diese selbst —, das sich in der Erscheinung, gegebenenfalls auch im
Schein dokumentiert. Mit verisimilis ist das In-Erscheinung-Treten, die Manifestation der
Wahrheit gemeint.»

76 In 3, 18, 40 versucht Augustin sogar den Begriff probabile in einen Zusammenhang mit
Platons Zwei-Welten-Lehre zu bringen: Karneades habe, inspiriert ab ipsis Platonis fontibus,
das Handlungskriterium veri simile genannt, aber auch probabile, denn: probat enim bene
imaginem, quisquis eius intuetur exemplum - ein erneuter deutlicher Bezug auf gik®v und
napaderypa des platonischen 7Timaios. Dazu vgl. Graeser, Interpretationen, a.0. (oben Anm.
11) 259. Spuren von Augustins Rezeption der oben zitierten Timaios-Stelle finden sich noch
in De Trin. 4, 18, 24 und De Cons. Evang. 1, 35, 53, wo der Satz 0tinep npog yéveowv ovoia,
10010 MPo¢ oty aAnvewn wiedergegeben wird als quantum ad id quod ortum est aeternitas
valet, tantum ad fidem veritas; dazu vgl. P.-T. Camelot, REAug 2 (1956) 167f.

77 Vgl. O’'Meara, a.0. (oben Anm. 40) 18; Kirwan, a.0. (oben Anm. 43) 211.



124 Therese Fuhrer

Argumentation in einer Weise fort, die an Platons Darlegungen zum Verhalt-
nis von aAnvég und opolotng tod aAnvovg im ‘Phaidros’ erinnert; das Ganze
gipfelt schliesslich in den Ausfiihrungen zur Zwei-Welten-Theorie des ‘Ti-
maios’. Er benutzt somit einerseits ein Argument, das Platon gegen die Sophi-
stik und den Missbrauch der Rhetorik verwendet hat, und andererseits die
Vorstellung von Urbild und Abbild des platonischen ‘Timaios’: im Kampf
gegen die akademisch-skeptische Wahrnehmungstheorie und als Grundlage
fiir sein Plddoyer fiir die Moglichkeit der Wahrheitserkenntnis’s.

IV.
Einige Bemerkungen zur Quellenfrage

Nun darf jedoch nicht vergessen werden, dass als Hauptquelle der Thema-
tik von Augustins ‘Contra Academicos’ und auch als Hauptquelle fiir dessen
Uminterpretation des Begriffs veri simile nicht platonische Schriften, sondern
Ciceros ‘Academici Libri’ zugrunde liegen”. Moglicherweise kann also aus den
oben gegebenen Darlegungen zu Augustins Rezeption des Konzepts des veri
simile auch etwas fiir die anfangs zitierte Cicero-Stelle aus den ‘Academici
Priores’ gewonnen werden. Denn die Argumentation des Lucullus geht wohl
auf Antiochos von Askalon zuriick (Ciceros Hauptquelle fiir die Lucullus-
Rede)®, d.h. sie stiitzt sich urspriinglich auf griechische Begriffe und ist nicht
allein auf Ciceros Gleichsetzung des probabile mit veri simile zuriickzufiihren.
Aufgrund dieser Voraussetzungen seien hier zwei Hypothesen formuliert:

78 Durch welchen Neuplatoniker (in lateinischer Ubersetzung) Augustin die platonischen Ge-
danken und Argumentationen vermittelt wurden, soll hier nicht im Einzelnen diskutiert
werden. Zu seinen Kenntnissen iiber den Phaidros vgl. G. O’Daly, Anima, animus, Augusti-
nus-Lexikon 1 (Basel 1986ff.) 317. Die Zwei-Welten-Lehre Platons kennt er vielleicht aus
Ciceros Timaios-Ubersetzung (Tim. 8; vgl. P. Courcelle, Les lettres grecques en occident
[Paris 1948] 165f.), aus Apuleius De Plat. 1, 6, 193f. (darauf weist Hadot, a.O. [oben Anm. 58]
275 mit Anm. 18, hin; vgl. dagegen O’Daly, a.O. 318), aus philosophischen Handbiichern (vgl.
C. Andresen, Gedanken zum philosophischen Bildungshorizont Augustins vor und in Cassicia-
cum, Augustinus 13 [1968] 93f.) oder aus Ambrosius (Exp. Ev. Luc. 1, 5; De Isaac 4, 11); noch
nicht aus dem Timaios-Kommentar des Calcidius, aber vielleicht durch miindlichen Kontakt
mit diesem (so vermutet Andresen, a.0. 94). Zu Augustins Lektiire der Neuplatoniker vgl.
zuletzt G. Madec, Le Néoplatonisme dans la conversion d’Augustin, in: C. Mayer/K. H. Che-
lius, Internationales Symposium iiber den Stand der Augustinus-Forschung, vom 12. bis 16.
April in Giessen (Wiirzburg 1989) 9-25; P. F. Beatrice, Quosdam Platonicorum Libros. The
Platonic Readings of Augustine in Milan, VChr 43 (1989) 248-281.

79 Vgl. oben Anm. 35.

80 Augustin nennt in C. Ac. 2, 6, 15 Antiochos als Autor des Vorwurfs betreffend den Begriff veri
simile, wohl entsprechend Ciceros Quellenangabe fiir die Rede des Lucullus gegen die Neue
Akademie (vgl. Ac. Pr. 2, 10-12 und 49 bzw. Ac. Post. 1, 14). Davon geht auch Glucker, a.0.
(oben Anm. 17) 3911f. aus; vorsichtiger ist Barnes, a.0. {oben Anm. 2) 66ff. Die Textstelle Cic.
Ac. Pr. 2, 32f. ist weder in der Fragmentsammlung von G. Luck, Der Akademiker Antiochos
(Bern 1953) noch von H. J. Mette, Lustrum 28 (1986) aufgefuhrt wohl aber Aug. C. Ac. 2, 6,
15 (Frg. 60 Luck bzw. 8a Mette).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 125

1. Moglicherweise ist an der in Abschnitt I besprochenen Stelle in Ciceros
‘Lucullus’ die Spur einer Kritik des Antiochos fassbar: der Kritik an einer von
seinem Gegner Philon besonders eng gekniipften und systematisierten Verbin-
dung des rhetorischen Verfahrens der Antilogistik mit dem wahrnehmungs-
theoretischen Konzept des mavdv. Daraus ergibt sich zumindest die Hypo-
these, dass bereits der erkldrte Platoniker Antiochos Platons Argumentation
gegen die Rhetorik und dessen Uberlegungen zum Begriff eixd¢ aus dem ‘Phai-
dros’ auf die Wahrnehmungstheorie iibertragen hat?!.

2. Vielleicht ist Cicero auf Antiochos’ Kritik in den ‘Academici Posterio-
res’ oder an anderer Stelle ausfiihrlicher eingegangen; Augustin stand also fiir
seine Argumentation moglicherweise mehr Quellenmaterial zur Verfiigung, als
uns iiberliefert ist. Denkbar wire allerdings auch, dass Augustin eine von Ci-
cero abhingige, platonisierende Zwischenquelle benutzt oder gar einen von
Cicero unabhingigen Platoniker mit der Stelle im ‘Lucullus’ kombiniert hat.

Allerdings ist kaum anzunehmen, dass Augustin in den §§ 12ff. von ‘Con-
tra Academicos’ Buch 2 ausschliesslich Vorgegebenes reproduziert; denn auch
wenn seine frithen Dialoge in bezug auf Aufbau und Sprache stark ciceronisch
und somit ‘klassizistisch’ wirken, so wird doch in ihnen eine Eigenart Augu-
stins deutlich: die Fahigkeit, Bekanntes aufzugreifen und fiir die eigene Argu-
mentation umzuformen??.

81 Im Sinne der von Cicero bezeugten Anniherung des Antiochos an die Alte Akademie (Cic. Ac.
Pr. 2, 70f.; Ac. Post. 1, 43; Brut. 315; vgl. Aug. C. Ac. 3, 18, 41). Wie W. Gorler, Antiochos von
Askalon tiber die ‘Alten’ und iiber die Stoa, in: P. Steinmetz (Hrsg.), Beitrige zur hellenisti-
schen Literatur und ihrer Rezeption in Rom (Stuttgart 1990) 123-139 (mit weiterfilhrender
Literatur in Anm. 5), ausfiihrt, beschriinkt sich Antiochos’ Platonismus jedoch auf platoni-
sche Zitate und Reminiszenzen.

82 Ein anderes Beispiel fiir Augustins Umformung einer aus ciceronischer Quelle stammenden
philosophischen Argumentation ist in meinem in Anm. 57 erwdhnten Aufsatz behandelt.



	Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin

