
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 2

Artikel: Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin

Autor: Fuhrer, Therese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin

Von Therese Fuhrer, Bern

I.
'veri simile' in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie:

Ciceros 'Lucullus'

Der Ausdruck veri simile wird von Cicero sowohl in seinen Reden wie
auch in seinen philosophischen Schriften zumeist als rhetorischer Begriff
verwendet (griechisch Tttùavôv oder eiKÔç) im Sinn von 'wahrscheinlich, plausibel'1.

Im Dialog 'Lucullus' (in den 'Academici Priores') dient er jedoch auch als
Terminus der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie: Lucullus, der als

Gegner der von Cicero vertretenen Skepsis der Neuen Akademie auftritt, setzt
sich in seiner Rede unter anderem auch mit den Vertretern der (gemässigteren
skeptischen) These auseinander, die besagt, dass trotz der Unerfassbarkeit der
Dinge nicht 'alles ungewiss' (omnia incerta) sei (Ac. Pr. 2, 32)2: volunt enim (et
hoc quidem vel maxime vos animadvertebam moveri) probabile aliquid esse et
quasi veri simile, eaque se uti régula et in agenda vita et in quaerendo ac
disserendo. Mit dem Konzept, das Cicero hier mit den Begriffen probabile et
quasi veri simile umschreibt, reagierten die Akademiker auf einen Vorwurf von
stoischer Seite: Die Stoiker hatten geltend gemacht, dass die von den Akademikern

geforderte Zurückhaltung der Zustimmung (die £7to%f]) zur Folge habe,
dass ein Akademiker konsequenterweise auch nicht handle3 bzw. dass er, wenn
er seine eTto/f) beibehalten würde, nicht handeln könnte4 und damit lebensunfähig

würde5. Gegen diesen Vorwurf der anpaßtet hatte sich schon Arkesilaos

* Der vorliegende Aufsatz ist die erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 10. Februar
1992 an den Metageitnia in Zürich. Den Proff. Chr. Schäublin (Bern) und A. Graeser (Bern)
sowie Herrn PD Chr. Eucken (Bern) danke ich für ihre Anregungen.

1 Vgl. unten Anm. 27; H. Merguet, Lexikon zu den philosophischen Schriften Ciceros, Bd. 3

(Jena 1894) 537, s.v. 'similis'-, Oxford Latin Dictionary s.v. 'similis' 3.

2 Zu dieser Differenzierung der Schulmeinungen vgl. J. Barnes, Antiochus of Ascalon, in:
M. Griffin/J. Barnes (Hrsgg.), Philosophia Togata. Essays on Philosophy and Roman Society
(Oxford 1989) 75.

3 Gemäss der stoischen Wahrnehmungslehre folgt auf die Zustimmung (myKatätiecnq/adsen-
sio) zu einer Erscheinung ((pavxaaia/visum) oder gleichzeitig dazu ein Impuls (op\ir\/adpetitio-,
vgl. Cic. Ac. Pr. 2, 24 und 30), der zu einer Tätigkeit führt (ibid. 2, 108; SVF 3, 171). Dazu G.

Striker in M. Schofield/M. Burnyeat/J. Barnes (Hrsgg.), Doubt and Dogmatism. Studies in
Hellenistic Epistemology (Oxford 1980) 67; A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers.

Bd. 1 : Translations of the Principal Sources, with Philosophical Commentary
(Cambridge/London etc. 1987) 317 (Nr. 53QRS).

4 Dazu Striker, a.O. 67f.
5 Vgl. Plut. Adv. Col. 1108 d: xô Çf)v dvatpoOoiv; Cic. Ac. Pr. 2, 31: totam vitam evertunt



108 Therese Fuhrer

zur Wehr gesetzt, und zwar indem er das eüXoyov (das 'Vernünftige') als
Orientierungskriterium für den Handelnden einführte6. Demselben Vorwurf begegnete

später7 Karneades mit dem Begriff des 7in)avöv (< neidet); das 'Überzeugende')8,

den Cicero meist mit probabile ('das Glaubhafte') übersetzt9. Der
akademische Weise kann auch ohne Zustimmung10 (also mit Beibehaltung der

funditus\ vgl. ibid. 99. Weitere Stellen bei G. Striker, a.O. (oben Anm. 3) 63 Anm. 24f. Der
Vorwurf der Ù7tpai;(a gegen das Ideal des akademischen Weisen ist ein «cornerstone of anti-
sceptic criticism» (Striker, a.O. 63). Cicero/Lucullus bringt es auch in Ac. Pr. 2, 23-26 (bes.
25); 37-39 und 62.

6 Mit Bezug auf das Kaxôpûcopa ('das sittlich Richtige') der stoischen Ethik (Sext. Emp. Adv.

Log. 1. 156); Striker, a.O. (oben Anm. 3) 65f. Nach Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3) 457,
beschreibt Arkesilaos mit dem Konzept des eüLoyov tatsächlich die Verhaltensstrategie des
stoischen Weisen; vgl. auch R. Bett, Carneades' Pithanon: A Reappraisal of its Role andStatus,
OSAP 7 (1989) 62-69.

7 Dazu O. Gigon, Zur Geschiche der sogenannten Neuen Akademie, Mus. Helv. 1 (1944) 60
Studien zur antiken Philosophie (Berlin/New York 1972) 426f.; Striker, a.O. (oben Anm. 3)
70ff.; Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3) 457-459.

8 Eigentlich handelt es sich um eine tnûavfi cpavtacria. eine 'überzeugende Erscheinung' (Sext.
Emp. Adv. Log. 1, 166 u.ö.; vgl. Cic. Ac. Pr. 2, 33; probabilis visio); dazu Long/Sedley, a.O.

(oben Anm. 3) 457f.; Bett (oben Anm. 6) 71 f. Zur Bedeutung von tnüavöv vgl. M. Burnyeat,
The Skeptical Tradition (Berkeley/Los Angeles/London 1983) 123f. Schofield, a.O. (oben
Anm. 3) 28f.: «'persuasive' or 'convincing'». Der Unterschied zum evkoyov besteht darin, dass
eine ttiOavp (pavxaoia gleichsam zum Handeln nötigt, ohne dass es unbedingt erst einer
vernünftigen Überlegung bedarf.

9 probare x itehteoifai. Dazu vgl. W. Görler, Ein sprachlicher Zufall und seine Folgen.
'Wahrscheinliches' bei Karneades und bei Cicero, in: C. W. Müller/K. Stier/J. Werner (Hrsgg.), Zum
Umgang mit Fremdsprachlichkeit in der griechisch-römischen Antike, Pahngenesia 36 (Stuttgart

1991) 159-171, bes. 162 und 168: Ciceros probare ('billigen, prüfen, als brauchbar
anerkennen') trifft die Bedeutung von tieiûeoûai ('sich überreden lassen, gehorchen') nicht,
dementsprechend ist auch probabile nicht eigentlich synonym zu tnüavöv. Nach Görler übersetzt
Cicero mit probare/approbare bzw. probabile zugleich eine ganze Reihe von anderen Verben
bzw. Adjektiven, die in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie im Zusammenhang

mit «'Billigung' von 'Wahrscheinlichem'» verwendet werden (moxoç/trioxiv ÉptcoiEÎv/
tnaxsÛEiv; [ipavxaaia] <paivopévT| àLr|i)f]<;/(paivEaûai àLrp)f|ç; xpavöxaxa (paivôpEva/iKavâjç
ÈpipatvEoOai/ipavxaoia otpoôpov Enonça xo <paivEat)at aùxpv àXrptfj; èvapyf|ç; àito5Éxeai)at/
irpoaöxeiv/ttapaXapßaveiv; ttEtieîoûai öxi tnüavöv ècrxi pàÀÀov ö Léyouatv / pexà itpooKÀi-
CTEtoç aipoôpâç nEii)E0t)ai; ouyKaxaxtûeaûai; ttXr|Kxiicôç/Kiveïv/cn)vapiiâÇeiv; eîkeiv; tcaxaico-
LouOeÎv; xà> mûavco itpoaxpàaOat o.a.), und Ciceros Übersetzung wäre demnach eine
terminologische Vereinfachung (Görler S. 165), bedingt durch die Gegebenheiten der lateinischen
Sprache. Dabei werden jedoch semantisch unterschiedliche Begriffe nebeneinandergestellt
(ouyKaxoixiÜEaOai ist gerade nicht Jisideodai; èvapyijç ist nicht tnûavôç); zudem gibt Görler
selbst zu einzelnen der aufgeführten Begriffe die entsprechenden ciceronischen Wörter an
(videri zu ipaivEodai à7.rp)f|ç; perspicuum et evidens und visus insignis et inlustris zu évapyf|ç;
excitari und pellere zu kiveîv und auvapitàÇetv; cedere zu eiicEtv; sequi zu KaxaxoLouÛEÎv;
[probabilibus] uti zu x& juüavcö npoaxpöaüai; beizufügen wäre assentiri zu otryKaxaxiOe-
at)ai). Cicero hat also wohl nicht einen Begriff für mehrere griechische Synonyme gewählt,
sondern doch gezielt tnüavöv mit probabile und andere griechische Termini mit möglichst
entsprechenden lateinischen Wörtern zu übersetzen versucht. Görler, a.O. 171 Anm. 20, weist
auf eine zu erwartende (mir noch nicht bekannte) Publikation von J. Glucker hin zu den
Begriffen probare und probabilis.

10 Im Sinne der stoischen ouyKaxàdeoiç (vgl. oben Anm. 3).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 109

èiTOXii) handeln, indem er sich an dem orientiert, was 'überzeugend' bzw.
'glaubhaft' erscheint. In diesem Sinn kann Lucullus an der oben zitierten Stelle

sagen, dass die Akademiker das Konzept des probabile als Lebensregel (régula
et in agenda vita) benutzten.

Nun fügt Lucullus als Alternative zu probabile den Begriff veri simile
hinzu, der zwar semantisch dem probabile entspricht, nicht aber bezüglich
seiner Herkunft". Lucullus schliesst denn auch sogleich eine entsprechende
Kritik an (Ac. Pr. 2, 33): quae ista régula est veri et falsi, si notionem veri etfalsi
propterea quod ea non possunt internosci nullam habemus? Lucullus' Argumentation

gründet darauf, dass er veri simile nicht im Sinn unseres deutschen
'wahrscheinlich' (ä 'plausibel')12 verstehen will, sondern wörtlich als 'das dem
Wahren Ähnliche'. So scheint der Einwand berechtigt zu sein: Karneades'
Tutiavov und auch Ciceros probabile sind ja rein subjektiv zu verstehen ('etwas
überzeugt mich/trscheint mir glaubhaft'), während der Begriff veri simile in
der von Lucullus implizierten Bedeutung einen Vergleich mit einem Objekt
oder einem objektiven Sachverhalt (dem verum) erfordert, was jedoch gerade
die Skeptiker als nicht erkenn- und wissbar voraussetzen. Lucullus insistiert
denn auch auf der Problematik dieses Begriffs (vgl. Ac. Pr. 2, 36 und 49)l3.

In seiner Gegenrede braucht Cicero dann aber beide Begriffe (z.T.
nebeneinander), ohne dass er einen Unterschied deutlich macht:

- Als Qualifikation der probabilia dient der Ausdruck veri similia in Ac. Pr. 2,
99: is quoque qui a vobis (von Lucullus/Antiochos) sapiens inducitur multa
sequitur probabilia non comprehensa neque percepta neque adsensa sed simi-

11 Vgl. P. Couissin in Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 46; M. Frede, Essays in Ancient Philosophy
(Oxford 1987) 214; A. Graeser, Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Antike (Stuttgart

1992) 256-258.
12 Im Sinn einer 'statistischen' Wahrscheinlichkeit. Vgl. K. Gloy, Studien zur platonischen

Naturphilosophie im Timaios (Würzburg 1986) 35: «Unter Wahrscheinlichkeit verstehen wir im
Normalverständnis ein relatives Gewissheitskriterium, das in einem subjektiven Für-wahr-
Halten oder Glauben aufgrund objektiver, empirischer Erprobtheit besteht.» Der dem veri

simile entsprechende griechische Ausdruck öpoiov tcô àktiûeî findet sich nur gerade bei
Aristoteles (Rhet. 1355 a 14f.): Der Rhetor kann mittels Syllogismen versuchen, der Wahrheit
möglichst nahe zu kommen; W. M. A. Grimaldi, Aristotle, Rhetoric I. A Commentary (New
York 1980) 23; meist verwendet Aristoteles aber den Begriff eitcoç (dazu s. unten Anm. 24).

13 Zur Problematik vgl. Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3) 459; Graeser, a.O. (oben Anm. 11 256;
G. O'Daly, Augustine's Philosophy ofMind (Berkeley/Los Angeles 1987) 165f. Interessant ist,
dass in neuester Zeit ein Forscher Cicero denselben Vorwurf macht (allerdings ohne Bezug
auf die hier zitierte Stelle in Ac. Pr. 2, 33!): «In the end, Cicero seems to be caught in the toils
of his own scepticism: by denying that he or anyone knows the truth about what justice is, he

is not in a position to claim, as he needs to do to defend his oratorical practice, some
systematic way of arriving at what most resembles the truth, and so what is the best thing to
say as an orator arguing one's case» (J. M. Cooper, Plato, Isocrates and Cicero on the Independence

of Oratory from Philosophy, Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient
Philosophy 1 [ 1985] 96); vgl. auch R. Philippson, M. Tullius Cicero (Philosophische Schriften),
RE 7A, 1 (1939) 1181: «mûavôv (probabile.; wahrscheinlich [verisimile] ist eine irreführende
Übersetzung C.s)».



110 Therese Fuhrer

lia veri, quae nisi probet omnis vita tollatur. Eine völlige Gleichstellung
haben wir in Ac. Frg. 19 Müller (aus Augustin C. Ac. 2, 11, 26)14: talia... mihi
videntur omnia, quae probabilia vel veri similia putavi nominanda\ vgl. auch
Tusc. Disp. 1, 17; 2, 5; Tim. 8.

- Ohne probabile, aber im gleichen (wahrnehmungstheoretischen) Kontext
verwendet Cicero veri simile in Ac. Pr. 2, 127f.; si vero aliquid occurrit quod
veri simile videatur, humanissima completur animus voluptate. quaeret igitur
haec et vester sapiens et hic noster, sed vester ut adsentiatur credat affirmet,
noster ut vereatur temere opinari praeclareque agi secum putet si in eius modi
rebus veri simile quod sit invenerif, vgl. a.O. 2, 66: qui enim non possum non
cupere verum invenire, cum gaudeam si simile veri quid invenerim?\ vgl. auch
De Fin. 2, 43.

Beide Begriffe scheinen damit ohne ersichtlichen Unterschied verwendet
zu sein15. Dabei hat Cicero, wenn er dem Wort probabile den Alternativbegriff
veri simile beifügt, wohl kaum an dessen prägnante Bedeutung gedacht,
sondern ihn in der im Lateinischen gängigen Bedeutung von 'wahrscheinlich,
plausibel' verwendet16. Auf Lucullus' Kritik lässt er sich jedenfalls nicht ein, ob
mit Absicht oder aus Nachlässigkeit - bei der sehr zügigen Abfassung des

Dialogs wäre dies immerhin denkbar -, bleibe dahingestellt17. Offensichtlich
geht er, wenn er den Begriff veri simile verwendet, von einer Vorstellung aus,
die derjenigen des probabile/mûavôv entspricht und keinen Hinweis auf einen
Vergleich mit einem 'wahren' Objekt/Sachverhalt verlangt. Tatsächlich ist also
Lucullus' Argument, die Akademiker implizierten mit ihrem Begriff veri si-

14 Frg. 33 Baiter: ex libris incertis; O. Piasberg, M. Tullius Cicero. Academicorum reliquiae cum
Lucullo (Stuttgart 19S0 Nachdruck der Ausgabe von 1922) 21 f.: aus Buch 2 der Academici
Posteriores.

15 Frede, a.O. (oben Anm. 11)213f., spricht von zwei verschiedenen Interpretationen des Tivüa-

vov, nämlich derjenigen des veri simile bei Cicero («what on due consideration appears to be

the case offers us some guidance about what is actually true») und derjenigen des «plausible»

ohne notwendigen Bezug zur Wahrheit. Cicero scheint aber nicht zwischen zwei Interpretationen

unterschieden zu haben: vgl. J. S. Reid in seinem Kommentar M. Tulli Ciceronis

Academica (London 1885, Nachdruck Hildesheim/Zürich/New York 1984) 217; H. J.

Krämer, Platonische und hellenistische Philosophie (Berlin/New York 1971) 15 Anm. 56; Görler,
a.O. (oben Anm. 9) 165f. Anm. 9, 11 und 13.

16 So auch bei Plaut. Mil. 291; Aul. 111; Ter. Ad. 627; Hirtius De B.G. 8, 1, 2; Liv. 5, 21, 9; 9, 37,

7; 38, 55, 9; Suet. Claud. 1, 5; usw. (vgl. oben Anm. 1).

17 Ciceros Quelle für die Lucullus-Rede war sicher zur Hauptsache Antiochos (dazu vgl. unten
Anm. 80). J. Glucker, Antiochus and the Late Academy, Hypomnemata 56 (Göttingen 1978)

Iii. und 404f., der die Argumente und Gegenargumente des Antiochos bzw. Philons im
Lucullus zu rekonstruieren versucht, erwähnt das Fehlen einer Entgegnung Ciceros auf Lucul-
lus'/Antiochos' Argument nicht. Cicero hat die Dialoge Catulus und Lucullus zwischen März
und Mai 45 verfasst und bald darauf mit der (für den Lucullus nicht erhaltenen) Überarbeitung

begonnen, woraus die Academici Posteriores entstanden (Juni 45). Vgl. dazu Reid (oben

Anm. 15) 28ff; E. Lefèvre, Cicero als skeptischer Akademiker. Eine Einführung in die Schrift
Academici libri, in: H. W. Schmidt/P. Wülfing, Antikes Denken - Moderne Schule, Gymnasium

Beiheft 9 (Heidelberg 1988) 1 13.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 111

mile, dass die Wahrheit erkennbar sei, nicht stichhaltig, weil mit diesem
Begriff im Normalverständnis wohl nie mehr als (subjektive) Wahrscheinlichkeit
verbunden wird.

II.
'veri simile' als rhetorischer Begriff

Nun deutet bereits Ciceros/Lucullus' Formulierung im eingangs zitierten
Abschnitt Ac. Pr. 2, 32 (probabile... et quasi veri simile) daraufhin, dass es sich
bei veri simile nicht um einen genuinen Begriff der stoisch-akademischen
Wahrnehmungstheorie handelt, sondern dass er ursprünglich in einen anderen
Kontext gehört18. Wie aus Stellen in anderen Dialogen deutlich wird, wo
Cicero auf das Konzept der veri similitudo verweist, verbindet er damit auch die
Praxis der Antilogistik der Neuen Akademie (vgl. im oben zitierten Text aus
Ac. Pr. 2, 32: eaquese uti régula et in quaerendo ac disserendo): einerseits die
Methode, gegen alle anderen Meinungen zu sprechen, ohne selbst eine Behauptung

aufzustellen, und andererseits die Methode des in utramque partem disse-

rere, d.h. die Fähigkeit, zu jeder gegebenen These Argumente und Gegenargumente

beibringen zu können (das berühmteste Beispiel sind Karneades' Reden
für und gegen die Gerechtigkeit)19: itaque mihi semper Peripateticorum Acade-

miaeque consuetudo de omnibus rebus in contrarias partis disserendi non ob

earn causam solum placuit, quod aliter non posset, quid in quaque re veri simile
esset, inveniri, sed etiam quod esset ea maxima dicendi exercitatio (Tusc. Disp.
2, 9)20. Diese antilogistische Methode wurde bereits von den Sophisten
ausgebildet21; Piaton hat sie kritisiert, aber auch selber im Rahmen seiner dialekti-

18 quasi wird von Cicero oft einem Wort vorangestellt, das er aus dem Griechischen übersetzt
(vgl. Reid [oben Anm. 15] 112; M. Puelma, Die Rezeption der Fachsprache griechischer
Philosophie im Lateinischen, Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 33 [1986] 63f.);
hier dürfte dies jedoch kaum der Fall sein, da der Begriff veri simile, wie unten in Abschnitt II
gezeigt werden soll, bereits als Äquivalent zum griechischen eikôç etabliert ist (vgl. z.B. De
Inv. 1, 9 und unten Anm. 26).

19 Zu den beiden Varianten der antilogistischen Methode vgl. A. A. Long, Elenchos 7 1986) 446;
Cicero hat offenbar beide als gleichwertig angesehen (dazu J. Wisse, Ethos and Pathos from
Aristotle to Cicero [Amsterdam 1989] 169). Zum in utramque partem disserere, das Arkesilaos
offenbar als erster praktiziert hat, vgl. A. Weische, Cicero und die Neue Akademie (Münster
1961) 78; Krämer, a.O. (oben Anm. 15) 57; vgl. D. N. Sedley in Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8)
1 Of.; Long, a.O. 446.

20 Cicero nennt verschiedene Schulen als Ursprung der Antilogistik; vgl. De Nat. Deor. 1, 11: m
(seil. Socrati, Arcesilae, Carneadi) quibus propositum est... et contra omnis philosophos et pro
omnibus dicere, De Or. 1, 84: mos erat patrius Academiae adversari semper omnibus in dispu-
tando; De Fin. 2, 2 (Sokrates und Arkesilaos); De Oral. 2, 161 (Kameades); 3, 80 (Arkesilaos
und Kameades); vgl. ibid. 3, 107; De Fato A (Aie Akademiker); vgl. Ac. Pr. 2, 60; Ac. Post. 1, 45;
sowie unten Anm. 22. Dazu W. Burkert, Cicero als Plaloniker und Skeptiker. Zum Piatonverständnis

der 'Neuen Akademie', Gymnasium 72 (1965) 185.
21 Dazu G. B. Kerferd, The Sophistic Movement (Cambridge 1981) 59ff.; G. Kennedy, The Art of

Persuasion in Greece (Princeton 1963) 13; T. Fuhrer, The Deceptive Word: A Study ofa Topos
in the Proem ofAntiphon's Fifth Speech, Favonius 1 (1987) 16-18.



112 Therese Fuhrer

sehen Methode zur Prüfung von Hypothesen mit dem Ziel der Wahrheitsfindung

eingesetzt22; von den Peripatetikern wurde sie im Dienst der logischen
Argumentation weiterentwickelt und systematisiert23. Die Argumentation
basiert auf dem 'Überzeugenden', dem 'Plausiblen' (englisch: 'argument from
probability'), dem 7iit>avôv und dem eiicôç, womit ein Sachverhalt bezeichnet
wird, der nicht mit dem wahren Sachverhalt übereinstimmen muss, durch die
Kunst der Rhetorik aber als solcher dargestellt und glaubhaft gemacht wird24,
sei es in einer Gerichtsrede oder in einer philosophischen Diskussion. Cicero
übersetzt auch dieses Konzept des 7ut)avôv/eiKÔç mit probabile2S, meist aber
verwendet er dafür den Ausdruck veri simile26.

Die antilogistische Methode hatte Cicero im Rhetorikunterricht seines
Lehrers Philon von Larissa kennengelernt (vgl. Tusc. Disp. 2, 9; Brut. 306)27,

wobei er allerdings deren Ursprung sowohl in Piatons Dialektik (der 'sokrati-

22 Vgl. Cic. Ep. Alt. 2, 3, 3: ZcoKpaxiKGiç eiç ÉKàxEpov; Tusc. Disp. 1, 8: vetus et Socratica ratio
contra alterius opinionem disserendr, sowie oben Anm. 20. Dazu Kerferd, a.O. (oben Anm. 21)
63ff.; Kennedy, a.O. (oben Anm. 21) 75 und 30f.

23 Zu Aristoteles vgl. Kennedy, a.O. (oben Anm. 21) 32. Aristoteles kritisiert die Methode nicht,
sondern stellt sie als nützliches Mittel zur Wahrheitsfindung dar (vgl. Rhet. 1355 a 2If.); dazu
Grimaldi, a.O. (oben Anm. 12) 70f.; M. H. Wörner, Das Ethische in der Rhetorik des Aristoteles

(Freiburg/München 1990) 23. Zu Theophrast vgl. Wisse, a.O. (oben Anm. 19) 177f.; Wei-
sche, a.O. (oben Anm. 19) 73-82. Für einen Vergleich der Funktion der antilogistischen
Methode in den verschiedenen Philosophenschulen vgl. Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3)
188f.

24 Dazu H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik (München 21973) 180: Vgl. Plat.
Phaedr. 272 d-e; Cic. De Off. 2, 51 (vgl. 2, 62 und 71); De Inv. 1, 54. Aristoteles definiert das

eikôç (Rhet. 1357 a 34-b 1) als das sich meistenteils Ereignende (xö ciiç èiti to itoÀù ytvöpevov;
vgl. Cic. Part. Or. 34: veri simile [seil, est], quodplerumque ita fiat', vgl. auch De lnv. 1, 46; Sext.

Emp. Adv. Log. 1, 175). Dazu S. Raphael, Phronesis 19 (1974) 159; J. Sprute, Die Enthymem-
theorie der aristotelischen Rhetorik (Göttingen 1982) 72f.; S. Schwemfurth-Walla, Studien zu
den rhetorischen Überzeugungsmitteln bei Cicero und Aristoteles (Tübingen 1986) 43f.; G. H.
Goebel, Probability in the Earliest Rhetorical Theory, Mnemosyne 42 (1989) 42.

25 De Inv. 1, 20, 28; 1,21, 29; De Off. 2, 7f.; u.ö. In Top. 97 verwendet er in diesem Kontext den

Begriff credibilis (vgl. Quint. Inst. Or. 4, 2, 31 und 52); weitere Stellen bei Görler, a.O. (oben
Anm. 9) 166 Anm. 11. Görler sieht überhaupt den Anlass dafür, dass Cicero den Begriff
probabile für das akademische Konzept wählte, darin, dass dieser in der Rhetorik etabliert
war. Dasselbe gilt allerdings auch für das gr. jtiûavôv.

26 Tusc. Disp. 1, 8. 23; 2, 9; 4, 47; 5, 11; De Nat. Deor. 1, 69; 3, 47; De Div. 2, 150; De Fato 43;
Orat. 238; Part. Or. 139; De Inv. 1.9; u.ö. in den Reden (z.B. Pro C!u. 181, In Verr. 4, 11). Der
Begriff findet sich in der Rhetoriktheorie nach Cicero bei Quint. Inst. Or. 4, 2, 31; Rhet. ad

Her. 1.9, 14 usw. (s. Lausberg, a.O. [oben Anm. 24]) 179). veri simile kommt dem gr. eiicôç
natürlich näher als probabile (eIkôç < EÏotKa 'ähnlich sein'). Trotzdem ist eine Gleichstellung
von Ciceros Begriff probabile mit Karneades' Konzept des Ttiöavov und von veri simile mit
dem rhetorischen Begriff eikôç nicht richtig, da Cicero beide Begriffe in beiden Bereichen
undifferenziert verwendet; vgl. Reid, a.O. (oben Anm. 15) 216; bestätigend Krämer, a.O.

(oben Anm. 15) 15 Anm. 56.

27 Dazu O. Gigon, Cicero und die griechische Philosophie, ANRW I 4 (1973) 237; Weische, a.O.

(oben Anm. 19) 79ff. Vor Philon war die Rhetorik offenbar nicht Gegenstand des akademischen

Lehrbetriebs (vgl. Wisse, a.O. [oben Anm. 19] 168-171).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 113

sehen Methode')28 als auch in der Schule des Peripatos sah29. Als Ziel des

Vorgehens nennt er, wenigstens Aussagen mit Wahrscheinlichkeitscharakter
machen zu können: quid in quaque re veri simile esset invenire (Cic. Tusc. Disp.
2, 9)30, oder sogar 'das Wahre' zu finden: ita facillime verum invenire (De Rep.
3, 8)31.

So darf auch das Konzept des jntfavöv als eines Handlungskriteriums, das

Karneades als Antwort auf den stoischen Vorwurf der anpa^ia entwickelt
hatte, vom rhetorischen Argumentationsverfahren 'from probability' nicht
isoliert gesehen werden, wo mit den Begriffen eiKÔç oder 7iti)avöv operiert wird.
Die Antilogistik der Neuen Akademie ist nicht Selbstzweck, sondern das damit
erreichte Gleichgewicht der Argumente hängt eng mit der These zusammen,
dass keine endgültige Erkenntnis erlangt werden könne32.

Nun zeigt aber doch allein die Tatsache, dass der in der Antilogistik geläufige

Begriff cîkôç in der akademischen Wahrnehmungstheorie nicht verwendet
wird, dass die beiden Konzepte gerade in diesem Teilbereich der Philosophie
nicht auswechselbar sind, dass die Bedeutung von 7Ui)avôç/£iK(hç in der Rhetorik

nicht mit der Bedeutung von 7ui)avôç in der Wahrnehmungstheorie
übereinstimmt: Der Skeptiker richtet sein Handeln nicht nach einem Sachverhalt,
der ihm durch eine gute Argumentation als 'plausibel' oder 'wahrscheinlich'
dargestellt wird, sondern danach, was ihn aufgrund seiner sinnlichen
Wahrnehmung davon 'überzeugt', dass es der Realität entsprechen könnte33. So

muss sich Cicero doch zumindest den Vorwurf gefallen lassen, dass mit der
Gleichstellung der Begriffe probabile und veri simile in der akademischen
Wahrnehmungstheorie auch eine Gleichstellung zweier verschiedener
Konzepte nahegelegt wird. Eine gewisse Verantwortung dafür kann vielleicht
seinem Lehrer Philon zugesprochen werden, der in seinem Unterricht in Rheto-

28 Vgl. Anm. 22 oben sowie Ac. Post. 1, 46; De Nat. Deor. 1, 11 \De Fin. 2, 2; Ep. Att. 2, 3, 3. Dazu

Burkert, a.O. (oben Anm. 20) 188f. Nach Weische, a.O. (oben Anm. 19) 102ff. handelt es sich

bei dieser Auffassung jedoch um ein klassizistisches Geschichtsbild, das die spätere Neue
Akademie entworfen hat; vgl. die folgende Anm.

29 Vgl. die oben zitierte Stelle aus Tusc. Disp. 2, 9; 5, 11; auch De Fin. 5, 10; De Or. 3, 80; Oral
64. Weische, a.O. (oben Anm. 19) 73-82, sieht den Ursprung der Methode überhaupt im

Peripatos; vgl. dagegen die Kritik von Krämer, a.O. (oben Anm. 15) 13ff., der auch die

peripatetische Antilogistik auf die Dialektik Piatons zurückführt. Auf die Nähe zum Peripatos

weist wiederum P. Steinmetz hin in: W. F. Fortenbaugh/P. Steinmetz (Hrsgg.), Cicero's

Knowledge of the Peripatos (New Brunswick/London 1989) 12.

30 Vgl. Ac. Pr. 2, 66; Tusc. Disp. 1, 8; 2, 5; 4, 47; 5, 11; De Div. 2, 150.

31 Vgl. Ac. Pr. 2, 7. 60; De Nat. Deor. 1, 11. Zu dieser 'zetetischen' und gleichzeitig platonischen
Seite der Akademiker vgl. H. Tarrant, Scepticism or Platonism? The Philosophy of the Fourth
Academy (Cambridge usw. 1985) 23-27; vgl. auch Burkert, a.O. (oben Anm. 20) 187, der

allerdings an späterer Stelle anmerkt, dass Cicero bei der investigalio veri kaum je in den

Bereich der platonischen Ethik und Ontologie eindringt. Das Ziel, die Wahrheit zu finden,
hatten auch die Stoiker (allerdings mit einem empirischen Wahrheitsbegriff): vgl. z.B. Diog.
Laert. 7, 41; Cic. De Or. 2, 157f.; dazu Long/Sedley, a.O. (oben Anm. 3) 190.

32 Dazu vgl. Krämer, a.O. (oben Anm. 15) 49-58.
33 Vgl. Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 123f. Schofield 28f.; Striker, a.O. (oben Anm. 3) 70.

8 Museum Helveticum



114 Therese Fuhrer

rik und Philosophie beide Konzepte vermittelte und möglicherweise selbst die
Methode der Antilogistik und den Skeptizismus der Neuen Akademie
systematisch in einen Zusammenhang brachte34.

III.
'veri simile' in Augustins 'Contra Acadetnicos'

Die Vorbemerkungen in den beiden vorangehenden Abschnitten sind
wichtig, wenn wir die Schrift eines der Hauptrezipienten der ciceronischen
'Academici Libri' untersuchen wollen: Augustins Dialog 'Contra Academicos'.
Zu Beginn des Gesprächs von Buch 2 gibt Augustin einen Abriss der Thesen
der Neuen Akademie (2, 5, 11 f.)35. In § 12 kommt er auf das stoische àrcpaÇia-
Argument36 und das akademische Konzept des probabile/niûavôv zu sprechen:
hic Uli inducto quodam probabilfl1, quod etiam veri simile nominabant, nullo
modo cessare sapientem ab officiis asserebant, cum haberet quid sequeretur,
Veritas autem sive propter naturae tenebras quasdam sive propter similitudinem
rerum vel obruta vel confusa latitaret.

Der knappe Abriss der Academicorum sententia soll Augustins Schüler
Licentius auf die Rolle des Verteidigers der Akademie vorbereiten. So beginnt
denn in 2,1, 16 der Disput; Augustin greift mit dem Argument an, dass, wer
von einem veri simile spreche, doch notwendigerweise das verum kennen
müsse - was aber die Akademiker vehement bestritten, weshalb sie sich lächerlich

machten (2, 7, 19). Er illustriert seine Argumentation mit einem Beispiel
(2, 7, 16): si quisquam fratrem tuum visum patris tui similem esse affirmet
ipsumque tuum patrem non noverit, nonne tibi insanus aut ineptus videbitur?
Mit diesem (im folgenden weiter ausgeführten) Beispiel bringt Augustin seinen
Schüler ziemlich in Bedrängnis, und Licentius gibt sich nach kurzer Gegen-

34 Zu Philons «formalistischer Auffassung der Skepsis» vgl. Weische, a.O. (oben Anm. 19) 79.

Vielleicht sah sich Cicero deshalb berechtigt, probabile und veri simile gleichzustellen, weil
Karneades die 7tit)avai qxxvraaiat (dazu vgl. oben Anm. 8) nach Graden der Intensität
unterschied, mit der eine (pavraata als 'wahr erscheint', also (patvopévri àkr|i)f|ç ist (so bei Sext.

Emp. Adv. Log. 1, 169-172); vgl. Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 124 Schofield 29; Long/Sed-
ley, a.O. (oben Anm. 3) 457f.; HJ. Mette, Lustrum 28 (1985) 126f. Vgl. dazu auch Aenesi-
dems Angriff gegen die Idee, dass man etwas als 'wahr-scheinend' annehmen könne (Sext.
Emp. Adv. Log. 2, 40ff.), da ja nichts als wahr zu erkennen sei; dazu Burnyeat, a.O. (oben
Anm. 8) 124 Schofield 29.

35 Welche der beiden Versionen der Academici Libri Augustin gekannt hat, lässt sich nicht
feststellen. H. Hagendahl, Augustine and the Latin Classics (Göteborg 1967) 498 und 60 Anm.
1, plädiert für die Academici Posteriores.

36 In 3, 15, 33f. kommt er auf dieses - wie er sagt - validissimum telum gegen die Akademiker
zurück; vgl. Conf. 6, 11, 18: o magni viri Academici! nihil ad agendam vitam certi comprehendi
potest.

37 Vgl. Cic. Ac. Pr. 2, 105: sie inducto et constituto probabili (dazu Hagendahl [oben Anm. 35]
66 [Test. 141]).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 115

wehr (§ 19) denn auch bald geschlagen, um die Verteidigung der Neuen Akademie

dem Alypius zu übertragen (§ 20).
Augustin scheint sich also die Argumentation des Lucullus aus Ciceros

'Academici Libri' zunutze zu machen, wobei er sich insbesondere auf Ciceros
Gleichstellung von veri simile und probabile stützt, die er noch mehrmals
ausdrücklich bestätigt (2, 7, 16; 2, 8, 20; 2, 10, 24; 2, 11, 26; vgl. 3, 15 33)38. Er
macht diese Gleichstellung sogar zu einem zentralen Punkt seiner Ausführungen

in Buch 2 sowie in seinem Abriss zur Geschichte der Akademie am Ende

von Buch 3.

Doch damit ist Augustin bei seinen modernen Kritikern nicht sehr gut
angekommen: «The Academicians would surely have been as dissatified as

Alypius was by the argument [seil, the argument on probability]»39; «(The
arguments) are endlessly repeated in the course of the work, and are, it must be

said, of little value»40; «Augustine's argument is of limited value»41; «Augustine
merely falls prey to his ignorance of Greek and is merely speculating on the
basis of a rather tentative Latin translation»42; jemand sagt es mit einem Wort:
«ignorance»43.

Hat also Augustin ein von Lucullus kurz vorgebrachtes und von Cicero im
weiteren nicht beachtetes Argument aufgebauscht und sich auf eine unfaire Art
zunutze gemacht, um in der Diskussion gegenüber seinem Schüler leichtes
Spiel zu haben?44

Gegen eine solche Annahme sprechen Augustins eigene Aussagen: Er
selbst wehrt sich gegen den von Alypius erhobenen Vorwurf, dass es sich um
ein blosses Spiel mit Worten handle, wenn man mit der wörtlichen Bedeutung
des veri simile und damit mit einem Bezug zum verum argumentiere (2, 10,

38 Die Gleichstellung findet sich auch in Retr. 1, 1, 11, wo Augustin seine Kritik am Begriff des

veri simile mit der folgenden (nicht recht verständlichen) Erklärung abschwächt: sed quia hoc

ipsum verisimile etiam probabile nuneupant, hincfactum est, ut hoc de Ulis dicerem. In De Civ.

Dei 19, 1 [Dombart-Kalb 2, p. 348, 3Iff.] spricht Augustin in einem wahrnehmungstheoretischen

Kontext nur von veri simile und veri simililudo.
39 B. J. Diggs, St. Augustine Against the Academicians, Traditio 7 (1949/51) 80 (vgl. 88).
40 J. J. O'Meara, St. Augustine Against the Academics (Westminster MD/London 1950) 17.

41 O'Daly, a.O. (oben Anm. 13) 165.

42 Glucker, a.O. (oben Anm. 17) 316 Anm. 35.

43 C. Kirwan in Burnyeat, a.O. (oben Anm. 8) 211. Vgl. Graeser, a.O. (oben Anm. 11) 259: «ein

produktives Missverständnis» ('produktiv' in bezug auf den im folgenden dargelegten
Gedankengang).

44 «Augustin hat damit ein Streitgespräch im weniger erfreulichen Sinn gestaltet», meint B. R.

Voss, Der Dialog in der frühchristlichen Literatur (München 1970) 206; M. Hoffmann, Der
Dialog bei den christlichen Schriftstellern der ersten vier Jahrhunderte, Texte und Untersuchungen

zur Geschichte der altchristlichen Literatur 96 (Berlin 1966) 139, spricht von
«Fangfragen», W. Thimme, Augustins geistige Entwicklung in den Jahren nach seiner «Bekehrung»,
386-391 (Berlin 1908) 72 von einer «sophistischen Widerlegung». Augustin bezeichnet diesen

Teil des Dialogs (bis 2, 8, 20) selber als 'Spiel' (vgl. die Bemerkungen in 2, 9, 22: prolusimus
iocata est... fabellae pueriles), das allerdings die bestimmte Funktion hat, auf den weiteren
Gedankengang vorzubereiten (vgl. die folgenden Ausführungen).



116 Therese Fuhrer

24-2, 12, 28). Die Tatsache, dass er sich auf diese indirekte Weise bei seinem
Lesepublikum gegen den Vorwurf absichert, lässt den Schluss zu, dass sich
Augustin bewusst gewesen ist, dass das von ihm verwendete (lucullisch-cicero-
nische) Argument gegen den akademischen Begriff veri simile dem Konzept
des 7ttûavôv als eines Handlungskriteriums insofern nicht gerecht wird, als er
sich mit seiner Argumentation auf eine ciceronische Alternativübersetzung für
einen Begriff stützt, welcher weder in der akademischen Wahrnehmungstheorie

noch in der Rhetorik in eine Beziehung zu etwas objektiv Wahrem gebracht
worden ist.

Trotzdem beharrt er auf dieser Argumentation, und zwar mit der folgenden

Begründung (2, 10, 24): non est ista, inquam, mihi crede, verborum, sed

rerum ipsarum magna controversial non enim eos illos viros fuisse arbitror, qui
rebus nescirent nomina imponere, sed mihi haec vocabula videntur elegisse et ad
occultandam tardioribus et ad significandam vigilantioribus sententiam suam.
Hier verweist Augustin zum ersten Mal auf die These der akademischen
Geheimlehre45, die er am Schluss des Dialogs ausführlich darlegt: Die Akademiker

kannten das verum, wollten es aber geheimhalten; wenn sie von einem veri
simile sprechen, wollten sie den vigilantiores einen entsprechenden Hinweis
geben. Doch bevor wir uns dieser These zuwenden, soll zunächst geprüft werden,

ob das Gespräch zwischen Augustin und Licentius in Buch 2 (§§ 16-19)
tatsächlich - wie dies die oben zitierten Kritiker nahelegen - philosophisch
irrelevant ist und auf die 'Ignoranz' des Autors schliessen lässt.

Der Gedanke, das Wahrscheinliche mit der Wahrheit in Verbindung zu
bringen, findet sich bereits in der frühen griechischen Rhetorik: Dort ist die
Gegenüberstellung von <xW|üeia und etKÔç ein Topos zur Widerlegung des

gegnerischen 'argument from probability'; doch diese 'Wahrheit', deren
Kenntnis der Gerichtsredner für sich beansprucht, ist ihrerseits nicht mehr als
eine als 'wahr' dargestellte 'Wahrscheinlichkeit'46. Erst bei Piaton sind uns
Gedanken fassbar zum Verhältnis des eîkôç zur 'objektiven' Wahrheit, am
deutlichsten im 'Phaidros', wo die Überzeugungskünste derjenigen Redner
kritisiert werden, die einen Sachverhalt überzeugend als wahr darstellen, selbst
aber dessen wahre Beschaffenheit (xô àÀr)ûéç) nicht kennen (Phaedr. 259 e)47;

45 Vgl. auch weiter unten in 2, 10, 24: si non occultandae sententiae suae causa, ne ab eis temere
pollutis mentibus et quasi profanis quaedam veritatis sacra proderentur, sed ex animo ilia, quae
in eorum libris legimus, defenderunt; und 2, 13, 29: utrum tibi videantur Academici habuisse
certam de veritate sententiam et eam temere ignotis vel non purgatis animis prodere noluisse.
Zur ausführlichen Darlegung der Geheimlehre vgl. unten S. 119.

46 Dazu vgl. zuletzt Goebel, a.O. (oben Anm. 24) 47-50.
47 Auf die Ähnlichkeit der Argumentation Augustins mit derjenigen Piatons im Phaidros ver¬

weist J. J. O'Meara, The Historicity of the Early Dialogues ofSaint Augustine, VChr 5(1951)
170 Anm. 92, der mit seinem knappen Hinweis auf den Phaidros allerdings bloss die Absicht
verfolgt zu zeigen, dass sich der Dialog in der vorliegenden Form aus literarischen Topoi
zusammensetze und deshalb nicht den von Augustin öfter erwähnten Aufzeichnungen durch
den notarius entspreche (zu dieser Frage vgl. jetzt B. R. Voss, Academicis [De-], Augustinus-
Lexikon 1 [Basel 1986ff.]45).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 117

Platon lässt Phaidros folgende Ansicht über die Voraussetzungen des Redners

vortragen (260 a): oùk etvat àvàyKr|v reo péÂÀovxt pf|xopi easaOat rà xcp övxi
ôiKaia pavûâveiv àXkà xà SôÇavx' âv jiUjOei oïjrep Sucdaooaiv48, oùôè xà
ôvxcoç àyaâà f| Ka/.à àÀÀ' boa ôôçet- èK yàp xoùxcov evvai xô neiûeiv a/X oùk
èK xfjç àÀr|i)evaç ('aufgrund der wahren Beschaffenheit einer Sache').

Sokrates illustriert die Folgen eines solchen Rhetorik-Verständnisses
anhand eines Beispiels. Er denkt sich die Situation aus, dass er Phaidros zum
Kauf eines Pferdes überreden müsste, beide kennten aber kein Pferd, sondern
hätten nur bestimmte Vorstellungen (wie: das Pferd habe unter den Tieren die
längsten Ohren), und er würde Phaidros nun eine Lobrede auf ein Pferd halten,
indem er in seiner Unkenntnis die Fähigkeiten eines Esels preisen würde
(Phaedr. 260 b-c)49.

Die Argumentation ist ähnlich wie in Augustins fiktiver Vater-Sohn-Episode.

Piaton wie Augustin wollen zeigen, wie unsinnig, ja lächerlich (260 b-c:
yeÀoîov bzw. rcayyéXoiôv y' âv fjSr) eïr|; vgl. bei Aug. C. Ac. 2, 7, 19: poteritne
quisquam risum tenereT) es sei, von und über etwas zu reden, von dem man nur
indirekt Kenntnis hat und das man selber gar nicht kennt. Ebenso verhalten
sich gemäss Augustin die Akademiker, die von 'Ähnlichkeit mit dem Wahren'
sprechen, das Wahre aber nicht kennen, und ebenso verhalten sich gemäss
Sokrates diejenigen Redner, die 'das wahrhaft Gerechte, Gute oder Schöne'
nicht kennen, sondern nur das, was gerecht, gut oder schön scheine, jedoch
darüber eine überzeugende Rede halten wollen. So stellt Sokrates in 262 a-c
die Forderung auf, dass Wissen um die wahre Beschaffenheit eines jeden Dinges

(àÀri'ûeux ÉKâaxou) Voraussetzung sei für den Redner, der sein Publikum
mit der Darstellung von 'Ähnlichkeiten' oder 'Unähnlichkeiten' täuschen
wolle50: Sei dpa xôv péÂÀovxa à7iaxf]aeiv pèv âÀÀov, aùxov ôè pif) à7taxf]oe-
aûai, xf]v ôpoiôxr)xa xôâv övxaiv Kai àvopoiôxpxa aKptßcbg SieiSévai.

Gegenstand der Kritik Piatons ist natürlich die sophistische
Argumentationsmethode, mit der dem Publikum ein Sachverhalt dadurch plausibel
gemacht wird, dass der Redner diesem in seiner Darstellung eine Ähnlichkeit mit
einem anderen Sachverhalt gibt, der dem Publikum 'wahr' erscheint, während
der Redner selber sich aber nicht um die Wahrheit bemüht, sondern nur um
die Plausibilität seines Arguments. Diese Täuschungsfunktion der ôpoiôxr|ç in
der Rhetorik wird an einer späteren Stelle im Dialog deutlich, wo Sokrates
diese Argumentationsmethode auf Teisias zurückführt und ihn in seiner flkti-

48 Vgl. die Definition des siicôç als tö tôi ukrpfei ôokoûv in Phaedr. 273 a. Zum theoretischen
Hintergrund dieser Aussagen des Phaidros vgl. Goebel, a.O. (oben Anm. 24) 45ff.

49 Dazu vgl. A. Hellwig, Untersuchungen zur Theorie der Rhetorik bei Piaton und Aristoteles,
Hypomnemata 38 (Göttingen 1973) 75-79.

50 Die von Sokrates vertretene These, eine bewusste Täuschung in einer Rede setze voraus, dass

der Redner selbst den wahren Sachverhalt kennt, wird im Hippias Minor ausführlich diskutiert.

Vgl. auch Soph. 267 b; Phaedr. 262 d: (bç ctv ô eiStbç to àkryôèç 7tpoattaiÇtov èv kôyotç
ttapàyot xoùç dKoùovtaç. Vgl. Augustins Kritik an der Rhetorik in De Doctr. Chr. 4, 2, 3; Conf.
5, 6, 10.



118 Therese Fuhrer

ven Rede anspricht (a.O. 273 d): öxi, co Teiola, raxkai thieïç, rcpiv Kai est

napeÄtMv, xuyxàvopev kéyovxeç coç dpa xoùxo xô eiKÔç xoîç 7toÀÂotç Sv' ôpoiô-
xr|xa xoù àÂr|t)oûç xuyxâvei eyYvyvopevov- xàç 5è ôpovôxr|xaç âpxi 6if)7.ûopev
cm xavxayoC ô xf|v àÀfideiav eiôcoç Kcû/aaxa èmoxaxai eûpioKeiv. Platon
definiert hier den Begriff aiKÔç - zuvor hat er in 272 d-e die Begriffe eiKÔç und
7tu>avôv explizit für synonym erklärt - als Eigenschaft einer Rede, die für die
Menge eine Ähnlichkeit mit der Wahrheit hat: Der ideale Redner kennt die
Wahrheit und versteht es deshalb am besten, etwas als 'dem Wahren ähnlich'
darzustellen (auch wenn es dann aus bestimmten Gründen doch der Wahrheit
entgegengesetzt ist)51. Das Wissen, das der Redner haben muss, um in diesem
Sinn mit dem eIkôç zu argumentieren, ist nun nicht bloss Wissen von empirisch

erprobten wahren Sachverhalten, sondern vielmehr Ideenwissen, auch

wenn das Stichwort an den hier zitierten Textstellen nicht gegeben wird: Wenn
der Redner wahres Wissen von SiKata, àyathx und KaM haben soll (259 e-260
a), kann dies nur Wissen von den Ideen dieser Werte sein52. Wenn Piaton also

von der ôpotôxr|ç xoù àÀT|i)oûç oder von der ôpoiôxr)ç xrôv övxcov spricht, wird
deutlich, dass er von einem ontologischen Wahrheitsbegriff ausgeht53.

Augustin hat zumindest Teile des 'Phaidros' nachweislich gekannt - wenn
auch durch die Vermittlung eines lateinischen oder ins Lateinische übersetzten
Neuplatonikers54 - und somit kannte er möglicherweise auch die platonischen
Gedanken zu den rhetorischen Begriffen icidavôv und eiKÔç. Vielleicht hat er
selbst oder seine lateinische Quelle Piatons Aussagen zum Bezug ëikôç -
ôpoiôxriç xoù <x7.r|ûoùç - àXf|i)eia aus dem Bereich der Rhetorik auf die
stoisch-akademische Wahrnehmungstheorie übertragen; dass der augustini-
schen Argumentation platonisches Gedankengut zugrunde liegt, scheint jedenfalls

klar zu sein. Möglich wurde diese Transposition von Argumenten von

51 eiicoç schliesst nicht (wie veri simile in seiner prägnanten Bedeutung) im vornherein eine
Ähnlichkeit mit der objektiven Wahrheit ein, sondern kann im Gegenteil auch eine objektive
Unwahrheit repräsentieren - wichtig ist nur, dass es der Menge als wahr erscheint. Eine solche

Darstellung eines Sachverhaltes kann vom Redner-Philosophen mit einer pädagogischen
Funktion durchaus eingesetzt werden; Piaton spricht dann im Fall des idealen Redners von
einem t|teô5oç exobatov (vgl. z.B. Rep. 382 a-d). Dazu Hellwig, a.O. (oben Anm. 49) 314f.;
J. S. Murray, Disputation, Deception, and Dialectic: Plato on the True Rhetoric (Phaedrus
261-266), Ph&Rh 21 (1988) 283: E. Belftore, «Lies Unlike the Truth»: Plato on Hesiod, Theo-

gony 27, TAPA 1 15 (1985) 47-57, weist auf den Bezug zu Hesiods Unterscheidung èxôpototv
ôpoïa und àXr|t)Éa hin: Platon scheint Hesiods pöOot beide Eigenschaften abzusprechen.

52 Vgl. Hedwig, a.O. (oben Anm. 49) 104f.; Cooper, a.O. (oben Anm. 13) 82-84.
53 Ein Bezug zur objektiven Wahrheit steht letztlich auch hinter dem karneadeischen Konzept

des ittûavôv, da Karneades durchaus zugesteht, dass es 'wahre' Erscheinungen gebe (cpavra-
criat ctXrp)eîç), die für den Menschen allerdings nicht erkennbar seien (vgl. O'Daly, a.O. [oben
Anm. 13] 166: «Hence his theory of probability is not without reference to a concept of truth,
even if it is not based on knowledge of truth»). Die Erkenntnis der Wahrheit setzt Platon
jedoch beim idealen Redner gerade voraus; zudem ist der Wahrheitsbegriff bei Karneades (in
der Auseinandersetzung mit der Stoa) ein empirischer, bei Piaton ein ontologischer.

54 Zur Frage von Augustins Quellen vgl. unten Anm. 78.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 119

einer Disziplin in eine andere durch Ciceros Alternativübersetzung veri simile
für 7ttüavöv, wodurch die Konzepte der Wahrscheinlichkeit der Rhetoriktheorie

und der Wahrnehmungstheorie zumindest sprachlich austauschbar
wurden55.

Nun hat Augustin in seiner Auseinandersetzung mit den Fragen der
Wahrnehmungstheorie gerade den Akademikern den Kampf angesagt (vgl. C. Ac. 1,

9, 25), den Vertretern der Schule, die sich auf Piaton zurückführt. Er kämpft
also mit einem Argument Piatons gegen die Schule Piatons. Wir wollen sehen,
wohin dies führt.

Nachdem Alypius Licentius in der Rolle des Verteidigers der Neuen
Akademie abgelöst hat (2, 8, 21) und die Positionen geklärt sind (§§ 22f.), wirft er -
wie bereits erwähnt (s. oben S. 115) - Augustin vor, dass er mit seiner
Argumentation betreffend den Begriff veri simile nur einen Streit um Worte
entfacht habe: Er kenne doch das Konzept des probabile der Akademiker genau
und betreibe Wortklauberei (2, 10, 24: quid verba secteris ignoro). Doch Augustin

wehrt sich vehement gegen die Meinung, dass ein so sprachgewaltiger
Mann wie Cicero unbedacht einen Begriff verwendet hätte, der dem akademischen

Konzept des 7tn)avöv nicht entsprechen würde (2, 11, 26); dem Begriff
veri simile muss also eine besondere Bedeutung zukommen: Die Akademiker
haben ihn nicht von ungefähr als Alternative zu probabile verwendet, sondern
sie haben tatsächlich das verum gekannt, es aber geheimhalten wollen: ne ab eis

temere pollutis mentibus et quasi profanis quaedam veritatis sacra proderentur
(2, 10, 24); sie waren demnach eigentlich keine Skeptiker, sondern echte Plato-
niker, haben aber Piatons Lehre als Geheimlehre weiterüberliefert56. Dieses
Wissen vom Wahren ist nun ebenfalls nicht Wissen von empirischen Wahrheiten

- um die es in der stoisch-akademischen Wahrnehmungstheorie eigentlich

55 Vgl. auch die Argumentation Plat. Phaed. 74 d-e, allerdings unabhängig von der Polemik
gegen die Rhetorik (auf die Stelle weist Kirwan, a.O. [oben Anm. 44] 210, hin): L£2. oùkoùv
öpoXoyoöpEV, öxav xtç xi i8à>v èvvof|an öxt ßouLsxai pèv xoùxo ô vöv èyri) ôprà etvat oîov âXKo

xi xtov ôvxtov, èvôeî ôè Kai où Sùvaxai xotoûxov eîvat [ïaov] oîov éKEÎvo, aXk' ëaxiv ipaiAoxE-

pov, àvayKaïôv trou xôv xoùxo èvvooùvxa xuxeÏv ttpoEiôoxa a> (pr|aiv aùxô iipoaEOiKévai pév,
èvÔEECTXÉpfoç Sè Ëxetv; Im Vergleich zu Augustins Vater-Sohn-Beispiel ist hier von jemandem
die Rede, der die Ähnlichkeit zweier Dinge in Abrede stellt, während sie in Augustins Beispiel
behauptet wird. Die These bleibt die gleiche: Wer über die Ähnlichkeit einer Sache/Person
mit einer anderen urteilt, muss jene andere Sache/Person kennen.

56 Vgl. auch C. Ac. 3, 18, 40 und 3, 20, 43. Nach C. Ac. 3, 17, 38 waren es die Stoiker mit ihrem
materialistischen Weltbild, vor denen die Akademiker die Erkenntnis des Wahren haben
geheimhalten wollen. Zu der auch in anderen Quellen (sicher ohne stichhaltige Grundlage)
vertretenen These der Geheimlehre vgl. Gigon, a.O. (oben Anm. 7) 55f.; Weische, a.O. (oben
Anm. 19) 20-26; Krämer, a.O. (oben Anm. 15) 54f. mit Anm. 212; Glucker, a.O. (oben Anm.
17) 315-322; C. Levy, Scepticisme et dogmatisme dans l'Académie: «L'Esotérisme» d'Arcési-
las, REL 56 (1978) 335-348; M. Baltes, Academia, Augustinus-Lexikon 1 (1986ff.) 44 Anm.
15, vermutet Porphyrios als Quelle. Wie C. Andresen, Buchbesprechung R. Holte, Béatitude
et sagesse etc., Gnomon 39 (1967) 264, darlegt, geht es Augustin insbesondere darum, die
Kontinuität der platonischen Lehrtradition aufzuzeigen.



120 Therese Fuhrer

geht57 -, sondern es kann durchaus im Sinne Piatons mit Ideenwissen gleichgesetzt

werden, wie eine Stelle am Schluss von Augustins Ausführungen in Buch
3 zeigt (3, 17, 37)58: Augustin beruft sich explizit auf die Vorstellung von zwei
Welten59 (Platonem sensisse duos mundos): Unterschieden wird zwischen dem
mundus intelligibilis, dem das Wahre innewohne, und der empirischen Welt
(mundus sensibilis, quem manifestum est nos visu tactuque sentire)', jene Welt
sei wahr, diese sei der Wahren ähnlich und ihr Abbild (veri similis et ad illius
imaginem factus). Nur einer sich selbst erkennenden Seele60 leuchtet von der
intelligiblen Welt her die Wahrheit auf (de illo in ea quae se cognosceret anima
velut expoliri et quasi serenari veritatem)61; die empirische Welt dagegen
erlaubt den Toren nur Meinungen (de hoc autem in stultorum animis non scien-
tiam sed opinionem posse generari)62, es sei denn man erreiche vermittelst der
virtutes civiles63 etwas, das wenigstens 'dem Wahren ähnlich' (veri simile)' ist64:

57 Vgl. T. Fuhrer, Das Kriterium der Wahrheit in Augustins Contra Academicos, VChr 46 1992).
58 Zu dieser Stelle vgl. bes. P. Hadot, La présentation du platonisme par Augustin, in: A. M.

Ritter (Hrsg.), Kerygma und Logos. Beiträge zu den geistesgeschichtlichen Beziehungen
zwischen Antike und Christentum, Festschrift Carl Andresen (Göttingen 1979) 272f. Vgl. auch

Epist. 3, 3.

59 KÔopoç aiat)r|xôç und KÔcrpoç vor|TÔç bei den späteren Piatonikern; vgl. dazu J. Geyser, Die
erkenntnistheoretischen Anschauungen Augustins zu Beginn seiner schriftstellerischen Tätigkeit,

in: M. Grabmann/J. Mausbauch (Hrsgg.), Aurelius Augustinus, Festschrift der Görresge-
sellschaft (Köln 1930) 76; J. Ritter, Mundus Intelligibilis. Eine Untersuchung zur Aufnahme
und Umwandlung der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus (Frankfurt am Main 1937)
27ff.; E. König, Augustinus Philosophus (München 1970) 41 und 141.

60 Die Selbsterkenntnis als Bedingung dafür, dass auch in der Erfahrungswelt Ideenwissen er¬

langt werden kann (zur Problematik dieser Vorstellung bei Piaton vgl. A. Graeser, Piatons
Auffassung von Wissen und Meinung in Politeia V, Philosophisches Jahrbuch 98 [1991] 366

Anm. 5f.), wird besonders im Neuplatonismus stark hervorgehoben (vgl. H. Dörrie, Porphyrias

als Mittler zwischen Plotin und Augustin, in: Platonica Minora [München 1976] 469, zu
Porphyrios: Erkenntnisse im Bereich des Metaphysischen «schenken sich nur dem, der in
seiner Reinheit ihrer würdig ist»). Dieser Aspekt der Askese als Bedingung für die Erkenntnisfähigkeit

ist zentral für Augustin (in den späteren Schriften im Kontext der Gnadenlehre; vgl.
z.B. De Civ. Dei 10, 29): vgl. P. Courcelle, Connais-toi loi-même de Socrate à saint Bernard
(Paris 1974) 145ff., der die Stelle C. Ac. 3, 17, 37 allerdings nicht erwähnt.

61 Zu der Wendung velut expoliri et quasi serenari veritatem vgl. Plat. Ep. 7, 344 b: Demjenigen,
der sich mit Wahrnehmungen, Worten und Begriffen in mühsamer geistiger Arbeit auseinandersetzt,

'leuchtet die Erkenntnis auf (è^é7.a(i\)/e (ppovqcnç); vgl. Tim. 27 d-28 a; Rep. 508 d;
Plot. Enn. 1, 6, 9 spricht vom <pœç ciAtii)ivöv. Zu Augustins neuplatonisch geprägter
Illuminationstheorie vgl. R. H. Nash, The Light of the Mind: St. Augustine's Theory of Knowledge
(Lexington 1969) 49ff.; für eine christliche Interpretation der Lichtmetapher vgl. J. Doignon,
Les images virgiliennes d'Apollon et le vrai soleil d'Augustin à Cassiciacum, in: R. Chevalier
(Hrsg.), Présence de Virgile, Actes du colloque des 9, 11 et 12 décembre 1976 (Paris 1978)
180f.

62 Der platonische Gegensatz èmoTT|pT|-5ôÇa (dazu zuletzt Graeser, Wissen und Meinung, a.O.

[oben Anm. 60] 365-388, bes. 385f.; Gloy, a.O. [oben Anm. 12] 12). Vgl. Aug. C. Ac. 3, 11, 26;
De Ver. Rel. 3, 3 (dazu Hadot, a.O. [Anm. 58] 273).

63 Die ôpexai jiokmKcri, welche bei den Neuplatonikern die unterste Stufe der menschlichen
Tugenden ausmachen (vgl. Plat. Phaed. 69 b und 82 a; Plot. Enn. 1, 2, 1 und 1, 2, 3; Porph.



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 121

Auch diese 'bürgerlichen' Tugenden sind nur Abbilder von den wahren Tugenden,

und entsprechend ist auch das, was der Mensch 'tut' (quidquid ageretur in
hoc mundo), dem Wahren ähnlich.

In diesen Ausführungen von 3, 17, 37 erhält Augustins veri simile nun
eindeutig eine ontologische Dimension: Impliziert ist ein Bezug zur ontologi-
schen Wahrheit, zur Ideenwelt, und Augustin nennt denn auch Piaton als

Autorität für diese Vorstellung. Gerade an den genannten Stellen im 'Phaidros'
hat Piatons eiicôç allerdings insofern eine andere Bedeutung als Augustins veri
simile, als die bei Piaton angesprochene 'Ähnlichkeit mit der Wahrheit' nicht
verbindlich ist, das eiicôç die àÀ.rp)eia also nicht abbildet; den Bezug zur Wahrheit

hat allein der ideale Redner65. Nun liegt jedoch den Ausführungen in 3, 17,

37 unverkennbar ein anderer platonischer Dialog zugrunde, nämlich der unter
den christlichen Mittel- und Neuplatonikern äusserst einflussreiche 'Timaios'
(vgl. dazu unten Anm. 78). Augustins Aussagen über die zwei Welten entsprechen

den Vorstellungen, die Timaios im ersten Teil des Dialogs darlegt (27 e-
47 e): Der empirische Kosmos ist das Abbild des Ideenkosmos (vgl. Augustins
Formulierung: der mundus sensibilis ist ad illius imaginem factus)66. Die zwei
Welten erhalten zwar keine den lateinischen Begriffen verum bzw. veri simile
entsprechenden Attribute, doch der Begriff eiicôç wird der Sinnenwelt auf
einer anderen Ebene zugewiesen: In einer Art 'Methoden-Reflexion' unter-

Sent. 32); dazu U. R. Pérez Paoli, Der plotinische Begriffvon YIJOZTALIL und die augustini-
sche Bestimmung Gottes als Subiectum (Würzburg 1990) 102; P. Hadot, a.O. (oben Anm. 58)
273 mit Anm. 7. Zu den vier Stufen der Tugenden bei Porphyrios vgl. I. Hadot, Le problème
du néoplatonisme alexandrin. Hiéroclès et Simplicius (Paris 1978) 153-158.

64 Vielleicht liegt hier bereits die Vorstellung von verschiedenen Graden der similitudo zu¬

grunde, wie sie Augustin in seinen späteren Schriften bei der Diskussion der Gottesähnlichkeit

des Menschen vertreten hat: similitudo bzw. dissimilitudo bezeichnen die Annäherung
bzw. Entfremdung von Gott (dazu A. Schindler, Wort und Analogie in Augustins Trinitäts-
lehre [Tübingen 1965] 66). An späterer Stelle im Dialog macht Augustin deutlich, dass er den

mundus intelligibilis mit dem Reich Gottes identifiziert, zu dem allein die neuplatonisch-
christliche Philosophie führt (3, 19, 42): sed tarnen eliquata est... una verissimae philosophiae
disciplinae. non enim est ista huius mundi philosophia, quam sacra nostra meritissime detes-

tantur, sed alterius intelligibilis. Vgl. De Ord. 1, 11, 32, wo Augustin dieses Reich als alius
mundus bezeichnet (C. Ac. 1, 1,2 spricht er von einer altera vita). Für die Nähe der Zwei-Wel-
ten-Theorie zu christlichen Vorstellungen vgl. Pérez Paoli, a.O. (oben Anm. 63) 102f;
R. Holte, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et le problème de la fin de l'homme dans la

philosophie ancienne (Paris 1962) 146f. (insbes. zu huius mundi philosophia als Anspielung auf
Paulus, Col. 2, 8 und I Cor. 1, 18ff.); König, a.O. (oben Anm. 59) 50, zu loh. 18, 36 (vgl.
O'Daly, a.O. [oben Anm. 13] 192).

65 Die Bedeutung von eiKÔç entspricht also dem Normalverständnis ('wahrscheinlich, plausi¬

bel'). Vgl. aber die Ausführungen von Turrini, dargelegt unten in Anm. 71.

66 Vgl. De Lib. Arb. 3, 9, 28, 100: Gott hat die sinnliche Welt als Nachbildung der göttlichen
Ideen geschaffen, als imago superiorum. Auch Sol. 2, 18, 32: utrum corpus non sit vere verum,
id est non in eo sit Veritas, sed quasi quaedam imago veritatis\ De Div. Quaest. 46, 2 (de ideis).
Dazu W. Holzapfel, Mundus sensibilis. Die Analyse der menschlichen Sensualität nach dem

heiligen Augustinus (Diss. Freiburg i.Br. 1968) 88f.



122 Therese Fuhrer

scheidet Piaton zwischen zwei Äöyoi: Aussagen über den Ideenkosmos (das
Vorbild, rô Ttapàôeiyjia) müssen 'unwiderlegbar' sein (ctveÄeyKxoi und œvIkt]-
roi); wenn wir dagegen über das Abbild (f| eitctov) sprechen, müssen diese
Äusserungen dem Gegenstand entsprechend Äoyoi (oder auch pßdoi)67 eiKÔxeç
sein (Tim. 29 b-c). Die Deutung von Timaios' eiKcbç Äoyoç, seiner Darstellung
der Kosmologie, die er im folgenden gibt, ist in der Forschung umstritten68,
und entsprechend wird auch der Begriff eiKrôç verschieden verstanden und
übersetzt: Entweder in der Bedeutung von 'wahrscheinlich'69 (im Sinn von
'unbestimmt')70; oder man deutet - mit Betonung der Wortverwandtschaft
eiKcbç-eiKobv71 - den Begriff eIkcôç als 'gleichnishaft', '(ab)bildhaft'72.

Die zweite Interpretation scheint jedenfalls Augustins Verständnis
zugrunde zu liegen, der entsprechend der Vorstellung vom Sinnenkosmos als
Abbild der 'wahren' Welt jenem selbst das Attribut 'wahr-scheinlich' gibt73: Da
das Urbild 'wahr' ist, ist das Abbild konsequenterweise 'dem Wahren (d.h.

67 Zur Frage der Austauschbarkeit der Begriffe etictbç pùûoç und sitccbç Xàyoç vgl. Gloy, a.O.

(oben Anm. 12) 41-43.
68 Zu der Kontroverse «whether the creation myth in Plato's Timaeus is to be taken literally or

not» (so formuliert die Frage L. Tarân, The Creation Myth in Plato's Timaeus, in: J. P.

Anton/G. L. Kustas [Hrsgg.], Essays in Ancient Greek Philosophy [Albany 1971] 372) vgl.
zusammenfassend Gloy, a.O. (oben Anm. 12) 9f.

69 'Likely'; so z.B. bei F. M. Cornford, Plato's Cosmology (London 1937) 31; Tarân, a.O. (oben
Anm. 68) 400f. Anm. 104; G. Vlastos, The Disorderly Motion in the Timaeus, in: R. E. Allen,
Studies in Plato's Metaphysics3 (London 1986) 382.

70 Entsprechend dem variablen Sein (dem Werden), das sie beschreiben und als Gegensatz zu
dvélEyKxoç und àvlicr|TOÇ, den Attributen der Xöyoi über den Ideenkosmos (das konstante
Sein). Vgl. Graeser, Wissen und Meinung, a.O. (oben Anm. 60) 386: «Das heisst so viel, wie
dass Sätze über die sich wandelnden Dinge in der raum-zeitlichen Welt ihren Wahrheitswert
ändern können, während Sätze über unwandelbare Dinge entsprechend ewig wahr bleiben».

71 Dazu bes. G. Turrini, Contributo all'analisi del termine «eikos», Acme 32 (1979) 299-323, bes.

302. Turrini interpretiert den Begriff sttcôç durchwegs als direkte Verbindung (als Ab-bild)
der Wahrheit, als «strumento indagativo di una realtà ignota» (S. 320).

72 Vgl. E. Howald, EIKQIAOTOE, Flermes 57 (1922) 63-79. B. Witte. Der eiKwç Aôyoç in Piatos
Timaios, AGPh 46 (1964) 1-16; Turrini, a.O. (oben Anm. 71) 299-323; vgl. das Verständnis
des engl, 'likely' als 'like the truth' bei Belfïore, a.O. (oben Anm. 51) 52f. Gloy, a.O. (oben
Anm. 12) 13f. und 39f., wendet sich ausdrücklich gegen die Interpretation von eitccbç als
'wahrscheinlich' im Sinne von 'unsicher'. Ähnlich zu verstehen ist wohl auch die Bemerkung
von M. L. Gill, Matter and Flug in Plato's Timaeus, Phronesis 32 (1987) 53: «Plato's theory
makes room not just for false but also for true statements about the physical world. But if so,
then we ought to reconsider the force of Plato's repeated claims in the Timaeus that he is

telling a merely likely story»; Gill stützt sich u.a. auf Tim. 52 a, wo Plato von der wahrnehmbaren

Wesensart sagt, sie sei der ersten (der Idee) 'ähnlich' (öpotov; in diesem Sinn interpretiert

Gill xo toioötov an der umstrittenen Stelle 49 c 7-50 a 4). Eine Zwischenstellung nimmt
P. Fladot ein, der den eiKcbç pOOoç folgendermassen charakterisiert (Physique et poésie dans le
Timée de Platon, RThPh 115 [ 1983] 119): «un récit qui sera la reproduction (mimesis), dans le

language, des événements en question, mais un récit qui ne pourra être que vraisemblable».
73 Zu C. Ac. 3, 17, 37 als 77ma/os-Interpretation vgl. P. Fladot, a.O. (oben Anm. 58) 272 (Verweis

auf Tim. 30d-31 a): Krämer. a.O. (oben Anm. 15) 55 Anm. 212, spricht von einer «charakteristischen

Umdeutung des veri simile ttiûavâv auf das eiKÔç/eiKCûv des 'Timaios'».



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 123

dem Urbild, dem Seienden) ähnlich'74. Entsprechend der etymologischen
Interpretation des Begriffs eitccoç wird dem Ausdruck veri simile die prägnante
Bedeutung gegeben75: Das veri simile ist so ein Begriff zur Bezeichnung des

Abbilds im Gegensatz zum Urbild oder Vorbild (dem verum), es bildet die
(ontologische) Wahrheit ab76.

Inwieweit Augustin selbst für diese Übertragung des Attributs eitccoç bzw.
veri similis vom A.ôyoç auf den empirischen Kosmos, die Tugenden und die
Handlungen im empirischen Kosmos (quidquid ageretur in hoc mundo)
verantwortlich ist, lässt sich nicht feststellen. Die Vermittlung des Gedankens durch
eine neuplatonische Quelle kann nicht ausgeschlossen werden.

Augustins Argumentation widerspricht natürlich so dem Konzept des 7ti-
tfavôv der akademischen Wahrnehmungstheorie, und vielleicht wird damit
seine Diskussion in Buch 2 für die Fragen der stoisch-akademischen
Wahrnehmungstheorie tatsächlich irrelevant77, für das angestrebte Ziel des Dialogs (den
Beweis der Erkennbarkeit der Wahrheit und die Darlegung des akademischen
Kryptoplatonismus) erweist sich das Argument jedoch als sehr geschickt
gewählt. Augustin macht sich (a) Ciceros Alternativübersetzung für 7uf>avôv
zunutze und (b) die sich daraus ergebende Austauschbarkeit von Argumenten der
Wahrnehmungstheorie und der Rhetoriktheorie; er geht wie Ciceros Lucullus
von der prägnanten Bedeutung des Wortes veri simile aus und führt seine

74 Cicero verwendet in seiner 77mai'os-Übersetzung an der erwähnten Stelle den Begriff veri
similitudo (Tim. 29 c): bene agi putat, si similitudinem veri consequatur. Es handelt sich um
die einzige Stelle, wo eine Übersetzung von EiKràç Xôyoç erhalten ist. Calcidius übersetzt in
48 d kôyot eikoteç mit verisimiles assertiones. Sonst verwendet er andere Wörter; vgl. den
Index bei Waszink s.v. EiKtûç. Bei beiden Autoren ist allerdings nicht klar, ob die Begriffe veri

similitudo bzw. veri similis im Sinn von 'Plausibilitäf bzw. 'plausibel' oder wie bei Augustin
in der prägnanten Bedeutung verstanden werden sollen.

75 Für eine Interpretation des Begriffs siKtoç im Timaios im Sinne Augustins vgl. Gloy, a.O.

(oben Anm. 12) 35 (ohne Bezugnahme auf Augustin): «Es versteht sich, dass keine dieser

späteren Ausdeutungen und Präzisierungen des Wahrheitsbegriffs, mit denen wir heute
operieren, für den Timaios in Betracht kommt und dass von den beiden lateinischen Übersetzungen

von eiKtbç, nämlich probabilis und verisimilis, nur die letztere Verwendung findet. Wie
bereits aus der Etymologie von verus und verisimilis hervorgeht, haben beide gleichen
Ursprung in der Wahrheit, nur dass der letzte Begriff das der Wahrheit Ähnliche, Gleichscheinende

bezeichnet - nicht diese selbst -, das sich in der Erscheinung, gegebenenfalls auch im
Schein dokumentiert. Mit verisimilis ist das In-Erscheinung-Treten, die Manifestation der
Wahrheit gemeint.»

76 In 3, 18, 40 versucht Augustin sogar den Begriff probabile in einen Zusammenhang mit
Piatons Zwei-Welten-Lehre zu bringen: Karneades habe, inspiriert ab ipsis Piatonis fontibus,
das Handlungskriterium veri simile genannt, aber auch probabile, denn: probat enim bene

imaginem. quisquis eius intuetur exemplum - ein erneuter deutlicher Bezug auf eiKUiv und
TtccpdÔEiypa des platonischen Timaios. Dazu vgl. Graeser, Interpretationen. a.O. (oben Anm.
11) 259. Spuren von Augustins Rezeption der oben zitierten 77maia$-Stelle finden sich noch
in De Trin. 4, 18, 24 und De Cons. Evang. 1, 35, 53, wo der Satz örtttEp ttpoç yévEotv oùcria,
toOto rtpôç rtioxtv àkf|ûeta wiedergegeben wird als quantum ad id quod ortum est aeternitas
valet, tantum ad fidem Veritas; dazu vgl. P.-T. Camelot. REAug 2 (1956) 167f.

77 Vgl. O'Meara, a.O. (oben Anm. 40) 18; Kirwan, a.O. (oben Anm. 43) 211.



124 Therese Fuhrer

Argumentation in einer Weise fort, die an Piatons Darlegungen zum Verhältnis

von àA.r|ûéç und ô|ioiôrr|ç roß cdT|ûoûç im 'Phaidros' erinnert; das Ganze
gipfelt schliesslich in den Ausführungen zur Zwei-Welten-Theorie des 'Ti-
maios'. Er benutzt somit einerseits ein Argument, das Piaton gegen die Sophi-
stik und den Missbrauch der Rhetorik verwendet hat, und andererseits die
Vorstellung von Urbild und Abbild des platonischen 'Timaios': im Kampf
gegen die akademisch-skeptische Wahrnehmungstheorie und als Grundlage
für sein Plädoyer für die Möglichkeit der Wahrheitserkenntnis78.

IV.
Einige Bemerkungen zur Quellenfrage

Nun darfjedoch nicht vergessen werden, dass als Hauptquelle der Thematik

von Augustins 'Contra Academicos' und auch als Hauptquelle für dessen

Uminterpretation des Begriffs veri simile nicht platonische Schriften, sondern
Ciceros 'Academici Libri' zugrunde liegen79. Möglicherweise kann also aus den
oben gegebenen Darlegungen zu Augustins Rezeption des Konzepts des veri
simile auch etwas für die anfangs zitierte Cicero-Stelle aus den 'Academici
Priores' gewonnen werden. Denn die Argumentation des Lucullus geht wohl
auf Antiochos von Askalon zurück (Ciceros Hauptquelle für die Lucullus-
Rede)80, d.h. sie stützt sich ursprünglich auf griechische Begriffe und ist nicht
allein auf Ciceros Gleichsetzung des probabile mit veri simile zurückzuführen.
Aufgrund dieser Voraussetzungen seien hier zwei Hypothesen formuliert:

78 Durch welchen Neuplatoniker (in lateinischer Ubersetzung) Augustin die platonischen
Gedanken und Argumentationen vermittelt wurden, soll hier nicht im Einzelnen diskutiert
werden. Zu seinen Kenntnissen über den Phaidros vgl. G. O'Daly, Anima, animus,
Augustinus-Lexikon 1 (Basel 1986ff.) 317. Die Zwei-Welten-Lehre Piatons kennt er vielleicht aus
Ciceros r/maios-Übersetzung (Tim. 8; vgl. P. Courcelle, Les lettres grecques en occident

[Paris 1948] 165f.), aus Apuleius De Plat. 1,6, 193f. (darauf weist Hadot, a.O. [oben Anm. 58]
275 mit Anm. 18, hin; vgl. dagegen O'Daly, a.O. 318), aus philosophischen Handbüchern (vgl.
C. Andresen, Gedanken zum philosophischen Bildungshorizont Augustins vor und in Cassicia-

cum, Augustinus 13 [1968] 93f.) oder aus Ambrosius (Exp. Ev. Luc. 1, 5; De Isaac 4, 11); noch
nicht aus dem 77raaios-Kommentar des Calcidius, aber vielleicht durch mündlichen Kontakt
mit diesem (so vermutet Andresen, a.O. 94). Zu Augustins Lektüre der Neuplatoniker vgl.
zuletzt G. Madec, Le Néoplatonisme dans la conversion d'Augustin, in: C. Mayer/K. H. Che-
lius, Internationales Symposium über den Stand der Augustinus-Forschung, vom 12. bis 16.

April in Giessen (Würzburg 1989) 9-25; P. F. Beatrice, Quosdam Platonicorum Libros. The
Platonic Readings ofAugustine in Milan, VChr 43 (1989) 248-281.

79 Vgl. oben Anm. 35.

80 Augustin nennt in C. Ac. 2, 6, 15 Antiochos als Autor des Vorwurfs betreffend den Begriff veri

simile, wohl entsprechend Ciceros Quellenangabe für die Rede des Lucullus gegen die Neue
Akademie (vgl. Ac. Pr. 2, 10-12 und 49 bzw. Ac. Post. 1, 14). Davon geht auch Glucker, a.O.

(oben Anm. 17) 391ff. aus; vorsichtiger ist Barnes, a.O. (oben Anm. 2) 66ff. Die Textstelle Cic.
Ac. Pr. 2, 32f. ist weder in der Fragmentsammlung von G. Luck, Der Akademiker Antiochos
(Bern 1953) noch von H. J. Mette, Lustrum 28 (1986) aufgeführt, wohl aber Aug. C. Ac. 2, 6,

15 (Frg. 60 Luck bzw. 8a Mette).



Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin 125

1. Möglicherweise ist an der in Abschnitt I besprochenen Stelle in Ciceros
'Lucullus' die Spur einer Kritik des Antiochos fassbar: der Kritik an einer von
seinem Gegner Philon besonders eng geknüpften und systematisierten Verbindung

des rhetorischen Verfahrens der Antilogistik mit dem wahrnehmungstheoretischen

Konzept des TtiOavöv. Daraus ergibt sich zumindest die Hypothese,

dass bereits der erklärte Platoniker Antiochos Piatons Argumentation
gegen die Rhetorik und dessen Überlegungen zum Begriff eitcôç aus dem 'Phai-
dros' auf die Wahrnehmungstheorie übertragen hat81.

2. Vielleicht ist Cicero auf Antiochos' Kritik in den 'Academici Posteriores'

oder an anderer Stelle ausführlicher eingegangen; Augustin stand also für
seine Argumentation möglicherweise mehr Quellenmaterial zur Verfügung, als

uns überliefert ist. Denkbar wäre allerdings auch, dass Augustin eine von
Cicero abhängige, platonisierende Zwischenquelle benutzt oder gar einen von
Cicero unabhängigen Platoniker mit der Stelle im 'Lucullus' kombiniert hat.

Allerdings ist kaum anzunehmen, dass Augustin in den §§ 12ff. von 'Contra

Academicos' Buch 2 ausschliesslich Vorgegebenes reproduziert; denn auch

wenn seine frühen Dialoge in bezug auf Aufbau und Sprache stark ciceronisch
und somit 'klassizistisch' wirken, so wird doch in ihnen eine Eigenart Augu-
stins deutlich: die Fähigkeit, Bekanntes aufzugreifen und Für die eigene
Argumentation umzuformen82.

81 Im Sinne der von Cicero bezeugten Annäherung des Antiochos an die Alte Akademie (Cic. Ac.

Pr. 2, 70f.; Ac. Post. 1,43; Brut. 315; vgl. Aug. C. Ac 3, 18,41). Wie W. Görler, Antiochos von

Askalon über die 'Alten' und über die Stoa, in: P. Steinmetz (Hrsg.), Beiträge zur hellenistischen

Literatur und ihrer Rezeption in Rom (Stuttgart 1990) 123-139 (mit weiterführender
Literatur in Anm. 5), ausführt, beschränkt sich Antiochos' Piatonismus jedoch auf platonische

Zitate und Reminiszenzen.
82 Ein anderes Beispiel für Augustins Umformung einer aus ciceronischer Quelle stammenden

philosophischen Argumentation ist in meinem in Anm. 57 erwähnten Aufsatz behandelt.


	Der Begriff veri simile bei Cicero und Augustin

