
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 50 (1993)

Heft: 2

Artikel: Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg

Autor: Landmann, Georg Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 50 1992 Fasc. 2

Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg

Von Georg Peter Landmann, Basel

In einer auf Latein abgefassten Akzessarbeit für das Heidelberger Seminar,

in der ich Kultgebräuche der Ilias mit solchen aus Herodot und Xenophon
verglich, 1925, schrieb ich begründend: nam belli narratio est Ilias, eine
Behauptung so lapidar und selbstverständlich, dass mich meine Kommilitonen,
Solmsen, Klibansky u.a. damals damit hänselten. Aber denselben Satz könnte
ich heute wieder, nachdem ich aus der Ilias lange nur übersetzt hatte, als Motto
über ein Buch setzen, das mir in den letzten Jahren zu schreiben zugefallen ist
und dessen Grundgedanken ich Ihnen heute vortragen darf.

Jede These ist eine Antithese. Die Ilias ist weder, wie viele Leute meinen,
das Epos vom Troischen Krieg - es beginnt ja nicht mit dem Raub der Helena
und endet nicht mit der Zerstörung der Stadt. Wohl gibt es einzelne Rückblenden

und Vordeutungen, aber das sind keine tragenden Pfeiler. Noch auch ist
die Ilias zu begreifen als Achilleïs; zwar gibt sie sich so, und gewiss steht die
Achilleus-Tragödie im Mittelpunkt. Aber das Seelendrama vom ersten Auflodern

des Zorns bis zum letzten Erlöschen der Flamme ist eingebettet in eine so
ausführliche Darstellung des Krieges, dass in dreizehn von vierundzwanzig
Büchern der Ilias Achilleus überhaupt nicht vorkommt. Es geht doch nicht an,
die grössere Hälfte des Epos als Beiwerk, Erweiterungen, Retardationen,
Hindeutungen, Vorbereitungen, Einschübe zum blossen Hintergrund zu machen.
Nein, mit all dem Reichtum an immer wieder neuen Situationen, womit alle
typischen Lagen und wechselnden Gefühle ins Gedicht eingehen, wird die Ilias
zum Epos vom Krieg überhaupt, wird der Troische Krieg zum Krieg aller
Kriege. Ich glaube zeigen zu können, dass eben dies die Absicht Homers war;
dass er nicht einfach alte Überlieferung neu erzählt - uns ist in alten mären
Wunders vil geseit -, auch nicht einfach dem Spiel der Phantasie folgt, sondern
bewusst reflektierend eine ganze runde Phänomenologie des Krieges geben
will. Wenn es richtig ist, dass der alte Heldensang abgelöst wurde durch das,

was Latacz jüngst das Sachepos genannt hat - bedeutendstes Beispiel Hesiod -,

* Text eines am 8. November 1991 in Baden vor dem Schweizerischen Altphilologenverband
gehaltenen Vortrags. Inzwischen ist das Buch erschienen: G.P.L., Das Gedicht vom Kriege:
Homers Ilias (C. Winter, Heidelberg 1992). Die Verse zitiere ich nach meiner eigenen
Übersetzung: Eine Auswahl aus Homers Ilias (Klett-Cotta, Stuttgart 1979).

5 Museum Helveticum



66 Georg Peter Landmann

so wäre die Ilias schon eine Übergangsstufe. Und wenn es richtig ist, dass der
Ort der alten Heldendichtung die höfische Gesellschaft war, so müssen die
dort vorgetragenen Gedichte begrenzten Umfangs gewesen sein. Ein Gross-
Epos - eben die Ilias - wurde erst möglich durch den Gebrauch der Schrift und
veranlasst, hervorgetrieben, notwendig durch die Fülle der dem Gegenstand
innewohnenden Motive.

Ich darf, um diesen Gedanken zu entwickeln, die Probleme der Analyse
und der «oral poetry» auf sich beruhen lassen und von Episode zu Episode
fragen, warum der Dichter gerade das und gerade so erzählt, was er damit
zeigen will. So wird die zunächst naive Aufnahme der Erzählung zur Frage
nach dem Gehalt, und das einzelne Faktum wird zum Beispiel für etwas
Typisches, wird zum Symbol.

Das Heldengedicht hat es mit einem Einzelnen zu tun; im Krieg aber sind
Völker die Träger der Handlung, es sind Heere, die die Bewegungen ausführen,
die siegen oder unterliegen. Dies ist der geeignete Gegenstand für den Historiker,

der seit Thukydides politisch-strategisch fragt nach Verlauf und Resultat,
nach den Verlusten, Zerstörungen, veränderten Grenzen. All das sind keine
Themen für den Dichter; den Dichter beschäftigt der Mensch im Krieg. Indem
Homer die überlieferte Form des Heldenepos beibehält und seinen Achilleus
in die Mitte seiner Darstellung des Krieges stellt, wird die Ilias zweisträngig.
Zorn, das Grundmotiv des Zwistes der Personen wie der Völker, verbindet die
beiden Elemente; das Zerwürfnis Agamemnon-Achilleus wird zu einem
bestimmenden Faktor im Kriegsgeschehen; aber auch dieses, der Krieg, wird mit
dem Herzen des Dichters ganz vom Menschen her empfunden; jeder Krieger
bekommt seinen Namen, oft sein persönliches Schicksal; nicht umsonst
besteht wohl die Hälfte aller Verse der Ilias aus direkten Reden, in denen
Menschen ihre inneren Regungen, Gedanken und Gefühle aussprechen, und auch
die grossen Bewegungen verdichten sich in Personen: ein griechischer Sieg
erscheint als Aristie des Diomedes, ein Unentschieden als Zweikampf Hektors
mit Aias, die Erstürmung einer Mauer als Taten Sarpedons und Hektors,
Eintreffen von Entsatz als Eingreifen des Patroklos, das Ende Troias als Tod
Hektors.

Aber in der Hülle des Heldengedichts spüren wir die Gestalt eines Dichters

aus dem achten Jahrhundert, der Schlachten miterlebt hat, der die ganze
Skala menschlicher Gefühle kennt und der nachgedacht hat. Homers persönlichste

Schöpfung ist gewiss sein Achilleus. Achilleus ist kein starker Hans,
kein Hundertetöter wie Simson, kein ungeschlachter Wildling (Christa Wolfs
Achilleus das Vieh); er ist die leidenschaftliche grosse Seele, der unbedingte
Megalopsychos, ein Einzelgänger, der nur seinem eigenen Herzen folgt, mit
dem Schicksal, das einem solchen in der Welt beschieden ist, ein leidender
Held wie Herakles, wie eine Gestalt schon der Tragödie. Wie Shakespeare für
solchen Grosswuchs die Gestalt des römischen Kriegers Coriolanus wählte,
woran sich Überlegenheit am sinnfälligsten darstellen lässt, wie Michelangelo



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 67

der mächtigen Seele einen mächtigen Körper zu leihen liebt, so mag auch
Achills unwiderstehliches Kriegertum für Homer weit mehr bedeuten als nur
physische Überlegenheit. Dies also der eine Strang, den ich nicht weiter
verfolge. Krieg aber ist das übergreifende Thema. Wie bewusst Homer es gestaltet,
möchte ich vor allem am Aufbau der ersten acht Bücher zeigen, die deutlich
drei Aspekte behandeln: die Frage nach der Vermeidbarkeit des Krieges, die
Frage nach der Autorität der Führung, und das Erlebnis einer absoluten
Niederlage. Ihnen, die Sie die Ilias kennen, will ich nur hüpfend von Episode zu
Episode die leitenden Gedanken aufweisen und en passant und danach die
unerschöpfliche Fülle der Motive antippen, die zwar in zwangloser Folge, aber
eben gerade durch ihre Mannigfaltigkeit sich zu einem Gesamtbild des Krieges
runden.

Jeder Kriegsbericht beginnt mit einer Nennung der zum Kampf antretenden

Gegner und ihrer Stärken. Darum, am Ende des zweiten Buchs, mit einem
eigenen Musenanruf einsetzend, der Schiffskatalog. Die alten Helden, Herakles,

Theseus, Odysseus, Iason, bestanden einzelne Abenteuer; im Krieg treten
Massen auf. Eine freilich ungesicherte Etymologie verbindet miles mit mille
und opt^oç, er ist der 'Haufengänger'. So umrahmt Homer die etwas dürre
Aufzählung der Kontingente mit farbigen Bildern ihrer Menge: Wie ein Waldbrand

leuchten ihre Waffen; zahlreich wie die Schwärme von Gänsen, Kranichen,

Schwänen, die sich am Kayster niederlassen, wie die Myriaden von
Blumen und Blättern im Frühling, wie die Mücken, die in einer Sennerei die
Milchnäpfe umschwärmen, so marschieren sie auf. Die Troer erheben ein
Geschrei wie die Kranichzüge im Herbst; unter ihren Füssen wirbelt der Staub
auf wie undurchdringlicher Nebel.

Aber noch wird nicht gekämpft. Bei allen Kriegen, die nicht pure
Eroberungskriege sind, also zwischen Staaten, die sich als Staaten anerkennen, gehören

zu den Präliminarien die Versuche, das Blutvergiessen zu vermeiden. Wir
heute kennen dazu zwei Wege: Verhandlungen, die zu Schadenersatz oder
Kompromiss führen, und, seit dem Anfang dieses Jahrhunderts, das Haager
Schiedsgericht. Auch Homer kennt die zwei Wege, nur dass in der Sagenzeit an
die Stelle des Schiedsgerichts, eines SiaAAaKrfiç wie Solon, der Zweikampf tritt
- denken wir an die drei Horatier und Curiatier bei Livius. Homer spielt beide

Möglichkeiten durch, hintereinander und unabhängig von einander. Dem
Zweikampf der Rivalen Paris und Menelaos gibt Homer allerstärkstes Relief -
gerade weil dieser Versuch gütlicher Einigung scheitert. Er gehört an den
Anfang des Krieges, und so ist dies dritte Buch auch durchflochten mit Ereignissen

der Vorgeschichte. Eh es zum Kampf kommt, springt Paris vor und fordert
einen Gegner heraus, da sich ihm aber Menelaos stellt, weicht er zurück. Mit
dieser Erfindung schafft Homer sich Gelegenheit zu einer Scheltrede Hektors,
in der die immer so leidenschaftlich diskutierte Schuldfrage zur Sprache
kommt:



68 Georg Peter Landmann

Unglücksparis, du Schöner, du Weibernarr, du Betörer!
Wie, du konntest es wagen, das Meer zu befahren und drüben
Fern aus entlegenem Land eine schöne Frau dir zu holen?
Schufst nur drückendes Leid deinem Vater, der Stadt und uns allen.
Aber die Troer sind ängstliche Herzen - du müsstest den Steinrock
Längst schon tragen nach alle der Kümmernis, die du verschuldet.

Paris hätte die Steinigung verdient. Aber nun ermannt er sich und schlägt
sogar vor, dieser Zweikampf solle den ganzen Krieg entscheiden. Die Heere
setzen sich. Priamos sitzt auf dem Turm mit den Alten und lässt sich von
Helena - wieder ein Stück Exposition - die einzelnen griechischen Führer
zeigen. Er staunt über die Menge des feindlichen Heeres - wieder das Motiv
der Menge - und noch ein Stück Vorgeschichte: wie sie auf Odysseus zeigt,
erinnert sich Antenor, wie Odysseus und Menelaos einst nach dem alten
völkerrechtlichen Brauch zur Vermeidung des Krieges als Gesandte nach Troia
gekommen waren, um Wiedergutmachung des Schadens zu fordern. Das ist
das römische res repetere. Mit einem feierlichen Eidopfer wird der Vertrag
beschworen, Priamos muss selber aufs Feld, um als der Verantwortliche den
Schwur zu leisten. Es ist wichtig, wer sein Wort gibt - in moderner Zeit: wer
den Vertrag unterschreibt. Der Vertrag muss genau formuliert werden, damit
nicht unterschiedliche Interpretation später neuen Streit schafft. Wir erfuhren
den Wortlaut schon dreimal: als Paris den Vertrag vorschlug, als Hektor ihn
den Griechen unterbreitete, als der Herold Priamos aufs Feld rief, und ein
viertesmal, wenn nun Agamemnon mit erhobenen Armen Zeus und die
Elementargötter anruft:

Seid uns Zeugen, ihr Götter, beschützt die bekräftigten Schwüre:
Wird Alexander Sieger im Kampf und erschlägt Menelaos,
Soll er auch künftighin Helena haben und alles Geraubte,
Wir aber kehren nachhaus aufden Schiffen, den wogengewohnten.
Siegt Menelaos, der blonde, im Kampf und erschlägt Alexander,
Geben die Troer uns Helena wieder und alles Geraubte;
Zahlen den Griechen dazu noch die angemessene Busse
Wenn aber Priamos selbst oder Priamos Söhne sich weigern
Wohl, dann bleib ich noch länger im Lande und kämpfe noch weiter,
Bis ich mir Sühne geschafft und das Ziel des Krieges erreicht ist.

Der Zweikampf findet statt. Trotz doppeltem Missgeschick - das Schwert
zersplittert, Paris' Helmriemen reisst - bleibt Menelaos Sieger, Paris ist
nirgends mehr, von Aphrodite nachhause entrückt. Und Aphrodite holt auch
Helena vom Turm zurück nachhause. Und nun lesen wir eine ins Typische
gehobene Darstellung eines Ehebruchs, mit der alten Kupplerin und dem
Seelenkampf der Frau, Helenas ersten Ehebruch, ein Rückgriff auf den ersten
Ursprung des Krieges, den Homer so in den engen Rahmen seiner Ilias herein-



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 69

holt, zusammen mit Hektors Scheltrede auf Paris die Zweikampfszene umrahmend.

Wäre der Vertrag eingehalten worden, so hätte der Krieg zu Ende sein

können, ehe er angefangen hat. Aber der Troische Krieg hat ja stattgefunden,
Troia ist zerstört worden. Die Griechen haben Homer den weisen Dichter
genannt. Wie er jetzt die Handlung weiterfuhrt, darin verrät sich Lebenserfahrung

und tiefes Wissen. Der Krieg ist ein unheimlicher Dämon, mächtiger als
alles menschliche Bemühen, er folgt seinem eigenen Gesetz, er frisst und lässt
sich nicht, wie es der Spartanerkönig Archidamos ausdrückte, auf Ration
setzen. Es gibt immer eine Kriegspartei, die durch ein fait accompli alle
Friedensbemühungen vereiteln kann. Während Menelaos noch einsam auf dem Felde
stand und Agamemnon nach Vertrag die Rückgabe der Helena forderte, liess
sich Pandaros von Athene verführen. Paris zuliebe

Schoss er, da surrte das Horn, laut schwirrte die Sehne, der Pfeil sprang -
und traf Menelaos am Bauch, nicht tödlich, aber doch so, dass Blut floss - man
sah es am Schenkel herabrinnen; Homer unterstreicht das durch den Vergleich
mit einem elfenbeinernen Wangenschutz eines Pferdes, den eine Frau mit
Purpur färbt. Der mit bestem Willen geschlossene, mit so feierlichen Eiden
beschworene Vertrag ist zerrissen.

Aber damit ist das Thema Friedenssuche für Homer noch nicht erschöpft.
Die Sagenüberlieferung bot ihm das Modell des Zweikampfs, die Lebenserfahrung

den Kompromiss. Damit es aber zwischen Völkern zu einem Kompro-
miss kommt, müssen beide Kontrahenten einander halbwegs ebenbürtig sein.
Zwischen Löwen und Menschen, zwischen Wölfen und Lämmern gibt es keine
Verträge. Thukydides: Wer knechten kann, braucht nicht zu rechten. Der klar
Überlegene lässt sich nicht auf Bedingungen ein; er diktiert, wenn er nicht gar
vernichtet. Homer braucht auch diesmal die Alternativen - Übergewicht der
einen Seite oder Gleichgewicht - alle beide, ineinanderschachtelnd. Die Troer
hatten früher die Genugtuung fordernden Gesandten übermütig heimgeschickt;

um kompromissbereit zu werden, müssen sie erst das Fürchten lernen.
Darum braucht der Dichter eine erste Schlacht, und diese Schlacht ist dreiteilig.

Denn er braucht in einer ersten Phase das Gleichgewicht, um auf troischer
Seite den Kompromissvorschlag des Paris, auf der griechischen den Mauerbau
zu motivieren. Den folgenden Siegeslauf des Diomedes braucht er für die
Bittprozession der verzweifelnden Troer, eine unentbehrliche Szene und nur
in einer Stadt möglich, und für die Ablehnung des Kompromisses bei den
siegesgewissen Griechen. In einer dritten Phase biegt er zurück zum
Unentschieden im Zweikampf Hektors mit Aias.

Das Thema Kompromiss erleben wir als Vorspiel im Himmel, in einer
Götterversammlung, die als ein Bindeglied zugleich die Paris-Menelaos-Epi-
sode beendet, indem sie den Vertragsbruch beschliesst. Hera und Athene wollen

Troias Untergang, Zeus hätte es gerne gerettet, gibt aber nach. Dafür kon-



70 Georg Peter Landmann

zediert ihm Hera ihre Lieblingsstädte Argos, Sparta, Mykene. Wieder eine aufs

Typische hin gestaltete Szene: Da haben wir alle Elemente eines Kompromisses:

Die gegensätzlichen Positionen werden abgesteckt, unterstrichen, die
Machtverhältnisse festgestellt, der Wille zu gütlicher Einigung betont, der
Tausch angeboten, nicht ohne Hinweis auf die Grösse des gebrachten Opfers
und Pochen auf den eigenen Rang. Ein schauerlicher Kompromiss. Diese Götter

sind grausam wie das Schicksal, das sie vollziehen, sie sind das Schicksal,
sie sind die Wirklichkeit. Möglich, dass Homer um die Ruinen von Troia und
Mykene wusste, so hätten seine Götter nur beschlossen, was in der Geschichte
tatsächlich eingetreten ist.

Diesem Götterbeschluss gemäss schwang sich Athene mit Zeus' Erlaubnis
aufs Schlachtfeld; ganz mephistophelisch ermunterte sie Pandaros zu dem
verhängnisvollen Schuss. Der Vertrag war zerrissen, wieder marschierten die
Heere auf zur Schlacht. Obgleich sie so nah beieinander gelagert hatten, nimmt
Homer sich Zeit, Agamemnon in seiner feldherrlichen Pflicht zu zeigen: eine
Mahnrede an die Mannschaft - das ist wie ein Tagesbefehl; England expects
every man to do his duty - und dann schritt er die Reihen ab, lobend, tadelnd,
stichelnd, worauf die Fürsten je nach Charakter verschieden reagierten.

Auf troischer Seite kämpfen Völker von Makedonien bis Lykien; da zeigt
sich schon das Problem der Vielsprachigkeit.

Die Schlacht, die nun entbrennt, ist die erste von vier in der Ilias
dargestellten Schlachten. Die zermürbenden Einzelheiten einer langwierigen Belagerung

wie der zehnjährigen von Troia sind dichterisch unergiebig; in Schlachten
kulminiert das Kriegsgeschehen.

Ächzen und Jauchzen vermischten sich da von den kämpfenden Männern,
Da sie sich fällten und fielen, und Blut überströmte den Boden.

Eine erste Phase endet unentschieden. Ein Thrakerkönig und ein Epeierfürst
liegen als Gefallene nebeneinander, ein Bild des gemeinsamen Leidens von
Freund und Feind. Homer zieht abschliessend das Fazit:

Keiner hätte das Werk da zu rügen gefunden, der mitten
Zwischen den Reihen ginge, geführt von Pallas Athene;
Soviel griechische Kämpfer und troische lagen an jenem
Tag vornübergestürzt und nah beieinander im Staube.

Man kann wahrlich nicht sagen, dass Homer den Krieg verherrliche; aber er
sieht und sagt, was ist.

Mit ganz neuem Einsatz folgt die Aristie des Diomedes, ein Crescendo. Sie

kennen den Verlauf; ich hebe nur zwei Stellen heraus: Apollon entrückt den

gestürzten Aineias und schafft an dessen Stelle ein ihm gleichendes Trugbild;
um dieses Trugbild tobt nun der Kampf - ein unheimlich starkes Bild für die
Sinnlosigkeit des Mordens. Und wie der von Diomedes verwundete Ares sich
bei Zeus beklagt, bekommt er zur Antwort:



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 71

Lass mich in Ruh mit dem Winseln, du Wirrkopf, Allgegenaller!
Bist der Verhassteste mir von den Göttern allen im Himmel.

Nicht umsonst stehen beide Stellen in dem langen Kapitel der Friedenssuche.
Menelaos will einen gestürzten Gegner gefangen nehmen; aber Agamemnon
verwehrt es ihm: Alle sollen sie getötet werden, sogar das Kind im Mutterleib.
Das ist die äusserste Erbitterung, ist Völkermord, ein schriller Ton, wie er
sonst in der Ilias nicht vorkommt und der doch in einem auf möglichste
Vollständigkeit angelegten Kriegsgemälde nicht fehlen durfte. Höchste
Siegessicherheit spricht auch aus Nestors Ruf: «Lasst jetzt die Waffen Waffen sein,
die können wir später einsammeln!»

Beim Übergang zur dritten Phase, die nun wieder ein Decrescendo bringt,
geht es nicht ohne Gewaltsamkeit ab. Homer braucht Hektor in der Stadt, um
den Gegenspieler Achills auch menschlich als sein Gegenbild zu modellieren,
in einer Reihe von Szenen, worunter der Abschied von Andromache, ein ewiges

Bild, Kriegers Abschied. So brachte denn Hektor mit kurzem Zuruf die
Flucht der Troer zum Stehen, was den Griechen selber wie ein göttliches
Wunder vorkam, und eilte persönlich in die Stadt, um doch noch in der Not
eine Bittprozession zu veranlassen, persönlich, statt einen Boten zu schicken -
militärisch eine Unmöglichkeit. Derweilen begegneten sich draussen Diome-
des und Glaukos und schlössen einen Separatfrieden - ein Motiv, mit dem im
Peloponnesischen Krieg Aristophanes gespielt hat. Die Bellerophontes-Einlage
bringt eine Atempause.

Im Wunsch, für heute weiteres Blutvergiessen zu vermeiden, begegnen
sich Apollon und Athene - wieder ein Göttergespräch, in dem die leitenden
Gedanken des Dichters an die Oberfläche kommen. Sie veranlassen, durch den
Seher Helenos, einen Zweikampf Hektors mit Aias. Dieser Zweikampf ist
wieder militärisch sinnlos, an seinen Ausgang werden keinerlei Folgen
geknüpft, er dient nur dem Dichter, der kriegerische Bewegungen zu Taten von
Heldenpersonen verdichtet, um mit dem unentschiedenen Ausgang bei
Einbruch der Nacht jenes Gleichgewicht wiederherzustellen, das für Verhandlungen

und Kompromiss Voraussetzung ist. Paris wollte das Raubgut erstatten,

aber Helena behalten. Dazu schwiegen die Griechen lange, bis Diomedes
das Angebot für ein Schwächezeichen erklärte, jetzt müsse man weiterkämpfen,

bis das Ziel erreicht sei. Dieses Ziel ist längst nicht mehr Helena, sondern
die Eroberung und Plünderung der Stadt. Kriegsziele verschieben sich. Aber
wenigstens wurde ein Waffenstillstand geschlossen zur Bestattung der Toten.
Damit war auch der zweite, so anders geartete Anlauf zur Vermeidung des

Krieges missglückt. Die so ausführlich erzählte Aristie des Diomedes mit der
troischen Bittprozession und den Hektorszenen kann darüber wegtäuschen,
dass der Gedanke des Gleichgewichts den Anfang und das Ende dieser ersten
Schlacht bestimmt und dass ein weiter Bogen gedanklich den Kompromiss der
Götter mit dem Kompromissvorschlag des Paris verbindet. So schliesst sich



72 Georg Peter Landmann

diese vielgliedrige Episode mit der ersten vom Zweikampf Menelaos-Paris
zusammen zum gemeinsamen Thema der vergeblichen Friedenssuche.

Aber dies ganze lange Kapitel vom Schiffskatalog über den Zweikampf der
Rivalen bis zum abgelehnten Kompromissvorschlag ist ja nur logisch und
chronologisch ein Anfang. Die Ilias beginnt mit dem Zorn des Achilleus, als
Achilleïs. Ich sagte schon, wie eng die beiden Stränge der Ilias miteinander
verflochten sind. Vom Ganzen des Krieges her gesehen ist das Zerwürfnis
Agamemnon-Achilleus eine Allianzkrise. Agamemnon hat die Macht, Achilleus

das Mädchen wegzunehmen, aber nicht Macht genug, ihn zum Gehorsam
zu zwingen. So geht es jetzt um die Frage der Autorität. Autorität ist heutzutage

verpönt, ja der Begriff schon ist soziologisch fragwürdig geworden. Alle
verlangen Mitsprache, Mitentscheidungsrecht. Aber im Krieg gilt es ernst, da
ist keine Zeit für lange Debatten und Tauziehen; rasche Entscheidungen kann
nur ein Einzelner treffen, ein General, und damit seine Befehle ausgeführt
werden, muss er auf Gehorsam zählen können. So ist im Kriege die Frage der
Autorität zentral. Daher in modernen Heeren der Drill, der nicht umsonst so
verhasst ist: Er bricht die persönliche Eigenständigkeit. Spannungen zwischen
Verbündeten treten auch in Hektors Wortwechseln mit Sarpedon und mit
Glaukos zutage.

Es ist Homers dichterische Kunst und Eigenart, immer wieder Situationen
herbeizuführen, in denen in äusserster Zuspitzung das Wesentliche einer Spannung,

das Tiefste eines Charakters bildhaft eindrücklich wird. Es sind die
erregendsten, im Gedächtnis haftenden Stellen. Die zu den Schiffen stürzende
Mannschaft, Paris mit Helena im Bett, während draussen die Schlacht tobt,
das schon brennende Schiff, Achilleus mit Priamos nächtlich in der Hütte, in
der Odyssee die einsame Flossfahrt, der nackte Mann vor den Mädchen, der
Heimgekehrte mit der Frau, die ihn nicht erkennt. So hier: Die Autorität des

Feldherrn wird auf die härteste Probe gestellt, indem Homer ihm nicht die
dumpfe misswillige Widerspenstigkeit entgegenstellt, sondern einen Konflikt
mit der stärksten Person und dem wichtigsten Verbündeten gestaltet, mit
Achilleus. Meisterhaft steigert Homer den Wortwechsel, bis Achilleus das
Schwert zieht. Die Vision Athenes verhindert das Äusserste, den Mord. Das ist
nicht ein deus ex machina, es ist Achills innere Stimme, Mässigung,
Selbstbeherrschung; aber er tut nicht mehr mit, Agamemnon hat aus menschlicher
Schwäche einen folgenreichen Fehler begangen - das Problem bei allen
hierarchischen Strukturen - er hat seinen stärksten Verbündeten verloren. Die
Allianz hat einen tiefen Riss bekommen.

Dass Homer selbst den Vorgang so verstanden wissen will, zeigt er an der
Art, wie er gleich darauf eine Götterversammlung gestaltet. Zeus hatte Thetis
eine griechische Niederlage versprochen. Zwar bringt ihn das in Konflikt mit
Hera, aber, seiner unumschränkten Macht bewusst, bestätigt er sein Versprechen

mit dem gewaltigen, unumstösslichen Nicken des Hauptes. Im Olymp,
wenn er kommt, stehen alle Götter ehrerbietig vor ihm auf und gehen ihm



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 73

entgegen, und wie Hera stichelt, bringt er sie mit brutalen Drohungen zum
Schweigen - sie sagt kein Wort mehr und zerknüllt ihr Herz, das gequälte. Wie
bei den Griechen Nestor vergebens versucht hatte zu vermitteln, so legt sich
jetzt Hephaistos ins Mittel, redet Hera gut zu, und indem er, der Klumpfuss,
jetzt Ganymed spielt, erregt er das berühmte homerische Gelächter, und der
Streit löst sich in Minne. Im Unterschied zu andern Götterversammlungen
wird hier gar nichts beschlossen, nichts bewirkt, die Szene dient nur als Gegenbild

zur irdischen: Zorn löst sich in Gelächter, und die Macht des Herrschers
beruht auf dem eisernen Gebrauch physischer Überlegenheit; Zeus braucht
keinen Kriegsrat und fasst einsame Entschlüsse. Hier ist er nicht wie im vierten

Buch der zu Kompromiss bereite Göttervater, der freundlich Nachgiebige.
Die beiden Götterversammlungen stehen eben in ganz anderen gedanklichen
Zusammenhängen.

Dass es Homer hier wirklich grundsätzlich um die Frage der Autorität
geht, zeigt auch die Fortsetzung im zweiten Buch. Zeus schickt Agamemnon
einen siegverheissenden Traum; er betrügt ihn, um ihn zu der Schlacht zu
verlocken, die so unglücklich enden soll, wie es Thetis wünschte. Dass
Agamemnon sich davon bestimmen lässt, zeigt wieder, wie bedenklich die Befehlsgewalt

eines Einzelnen ist; aber die Schlacht, auf die das alles hinzielt, erzählt
Homer erst im achten Buch, Theta. Davor schiebt sich Buch drei bis sieben mit
der Friedenssuche, schiebt sich aber auch noch eine merkwürdige Erprobung
des Heeres. Eigentlich hätte Agamemnon, der Feldherr, siegesgewiss wie er
durch den Traum geworden ist, den Befehl zum Ausrücken geben müssen.
Statt dessen beruft er eine Heeresversammlung - seit wann befragt ein Stratege
die Soldaten? - und erklärt im Kriegsrat: Erst will ich sie prüfen, wie es ja recht
ist, und die Fürsten sollen dann die auseinanderlaufende Mannschaft zurückhalten.

Mit keinem Wort geht Nestor in seiner Antwort darauf ein, und den
Brauch, auf den Agamemnon sich beruft, gibt es gar nicht. Hier greifen wir
eine Nahtstelle im Epos. Etwas unbekümmert und abrupt führt Homer eine
Szene herbei, die er in Ausführung seines Autoritätsthemas braucht. Er bedient
sich dazu eines in der Sage gegebenen Motivs, das sonst in der Ilias nirgends
eine Rolle spielt, der zehnjährigen Dauer der Belagerung, die mit all ihrer
Mühsal und der Ungewissheit des Erfolgs unweigerlich zu Kriegsmüdigkeit
führen muss, eines Motivs also, das in einem Gesamtbild des Krieges nicht
fehlen darf. Das schlichte Faktum der Überlieferung wird von ihm durchfühlt,
wie sich unsere Maler und Komponisten in den Text der Evangelien versenkt
haben. Das Heer sammelt sich wirr und mit Getöse, kaum genügen neun
Weibel, Ordnung und Ruhe zu schaffen; da erleben wir einen Vorschmack, was
es heisst, eine vielköpfige Menge zu bändigen. Agamemnon tritt auf, in Händen

das seit Generationen überlieferte Szepter, Abzeichen seiner Legitimität,
und spricht von der Stärke der Troer, von der Sehnsucht der Frauen und
Kinder, Taue und Schiffsbalken faulen schon, fahren wir heim! Haltlos stürzen
die Leute an den Strand, um schon die Schiffe flott zu machen; wieder zeigt



74 Georg Peter Landmann

sich im Bild ein Problem in äusserster Zuspitzung. Das Volk ist wankelmütig,
Durchhaltewillen haben die Fürsten. Es ist Odysseus, der die Mannschaft in
die Versammlung zurückschilt.

Nicht nur Fehler von oben, auch die allgegenwärtige soziale Spannung
macht Autorität fragwürdig. Auch das bringt Homer zur Sprache. Ein Stänkerer

tritt auf. Nicht umsonst ist Thersites bei unsern Sozialkritikern so beliebt;
aber Für Homer ist er die Stimme des Pöbels, er ist Achills Affe: Mit den
gleichen Vorwürfen, ja den gleichen Versen wie Achill schilt er auf Agamemnon.

Wieder ist es Odysseus, der ihn mit Schlägen zum Schweigen bringt, zum
Gelächter des Heeres. Letztlich beruht staatliche Ordnung eben doch auf der
vom Volk gutgeheissenen Anwendung physischer Gewalt gegen die Störenfriede

- unsere Polizei! Nun erst kann die Beratung stattfinden: Odysseus und
nach ihm Nestor erinnern an die geschworenen Eide, an die günstigen Vorzeichen

bei der Ausfahrt, locken mit der Beute, drohen mit dem Standrecht.
Agamemnon befiehlt die stärkende Mahlzeit vor dem Ausmarsch, die
Kriegsmüdigkeit ist verflogen, die Fürsten ordnen ihre Scharen, Agamemnon

Mitten darunter, an Augen und Haupt wie der Donnerer selber,
Ares gleich um den Gürtel, die Brust war die des Poseidon.

Wie der Stier unter den Kühen herausragt, so überstrahlt Agamemnon die
übrigen Vielen, der erste der Helden. Dies grosse Bild wie ein Siegel zum
Abschluss. Homer, als der Dichter der er ist, spricht es nicht gedanklich aus,
dass er jetzt zwei Bücher lang das Problem der Autorität abgewandelt hat; die
sich folgenden Episoden sind wie Perlen, aufgereiht an einem Faden, den sie

völlig zudecken und der doch, unsichtbar, aus einer Handvoll Perlen erst die
schöne Perlenkette macht.

Zwei solcher Ketten haben sich uns bei aufmerksamer Befragung der
einzelnen Episoden ergeben, die Themen Autorität und Friedensbemühungen,
beide in sich geschlossen, beide geeignet als Beginn des Epos. Welche
voranstellen? Jede Aneinanderfügung fertiger Blöcke bringt kompositioneile
Schwierigkeiten. Hätte Homer, wie ich es bisher tat, die Bücher drei bis sieben an den
Anfang gestellt, so hätte er, wie es vernünftig ist, die Friedenssuche dem eigentlichen

Krieg vorangehen lassen, und er hätte mit dem Schiffskatalog, dem
Zweikampf der Rivalen und den eingestreuten Elementen einer Exposition
einen guten Anfang gehabt. Aber dann wäre Achilleus, der Hauptheld, anfangs
überhaupt noch nicht in Erscheinung getreten, und sein Ausscheiden in Buch
eins ist ja die Voraussetzung für das Hervortreten des Diomedes im fünften,
und hinter dessen Siegeszug im fünften wäre die in Buch zwei erzählte
Kriegsmüdigkeit und Agamemnons defaitistische Rede unmöglich geworden. So

nimmt Homer Buch eins und zwei an die Spitze. Damit gewinnt er den machtvollen

Einsatz der Achilleïs. Aber nun ergeben sich die umgekehrten
Schwierigkeiten: eine kleinere, dass der Beutestreit in Buch eins und die Kriegsmüdigkeit

in Buch zwei ins zehnte Jahr weisen, während Buch drei dann mit Ereig-



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 75

nissen gleich nach der Landung einsetzt, und die grössere Schwierigkeit, dass

nach Zeus' Versprechen an Thetis in Buch eins und dem Trugtraum in Buch
zwei statt der erwarteten griechischen Niederlage erst ein Unentschieden,
dann in Buch fünf der grosse Sieg des Diomedes folgt. Das neunzehnte
Jahrhundert mit seiner ausgefeilten Novellenkunst verlangte eine widerspruchsfreie

folgerichtige Entwicklung und hat daher eine Menge von Theorien erfunden,

um diese Schwierigkeit zu beheben. Aber wir müssen lernen, dass Homer
sich an Ecken und Kanten weniger stört, wenn nur die einzelne Szene oder
Szenenfolge nach dem ihr innewohnenden eigenen Gesetz durchgestaltet wird.
Denken wir an die Darstellung von Helenas Ehebruch mitten in Troia! Hektor
in Troia statt auf dem Schlachtfeld, Agamemnon ruhig ermahnend, schon am
Feind. Aspektive nennt man neuerdings dies Verfahren in der Malerei, die
damit hinter die in der Renaissance entdeckte Perspektive zurückgreift.
Vielleicht helfen die hier aufgezeigten Linien, das Problem etwas zu entschärfen.

Den weiteren Verlauf der Ilias kann und will ich hier nicht in der bisherigen

Weise durchleuchten. Ich kann nur, von Episode zu Episode hüpfend,
hinweisen auf die unerschöpfliche Fülle der zum Thema gehörenden Motive.

Die nun längst fällige griechische Niederlage gestaltet Homer als haltlose
Flucht, als absolutes Debakel. Auch diese Farbe durfte auf seiner Palette nicht
fehlen. Es beginnt mit einer Götterversammlung, in der Zeus, nun wieder als

Tyrann mit brutalen Drohungen, allen Göttern, also vorab Hera und Athene,
jedes Eingreifen verbietet. Damit ist jede Hilfe von oben von vornherein
ausgeschaltet. Nach kurzem Zusammenstoss um die Mittagstunde fasst Zeus die
goldene Waage, und die griechische Schale sinkt zur Erde. Zeus donnert und
blitzt, alles Symbole der force majeure; grüne Furcht fasst die Griechen, sie

fliehen alle, Idomeneus, Agamemnon, beide Aiasse. Sogar Odysseus hört auf
keinen Hilferuf und rennt weiter. Sauve qui peut. Jede militärische Ordnung
ist zusammengebrochen. Auch der Tapferste ist da machtlos. Diomedes, der
Unentwegte, hatte den einsichtigen Nestor auf seinen Wagen genommen - ihr
Gespräch zu ermöglichen, den Vorgang verinnerlichend, darum hatte Homer
Nestors Malheur mit dem gestürzten Pferd inszeniert. Diomedes fährt Hektor
entgegen, da schlägt vor seinem Wagen der Blitz ein, dass es schweflig flammt
(man weiss neuerdings, dass der einschlagende Blitz nicht Schwefeldioxid
erzeugt, sondern das ähnlich riechende Ozon). Nestor begreift und verlangt Umkehr

und Flucht; Diomedes sträubt sich, er scheut die Schande und den Hohn
der Troer. Nestor: nein, die troischen Witwen wissen es besser. Verzweifelt
ruckt Hera auf ihrem Sessel, will doch eingreifen, aber Poseidon weiss: Widerstand

ist unmöglich. Schon ruft Hektor nach Feuer. Rettung bringt nur die
einbrechende Nacht.

Ungern sahen die Troer das Sinken des Lichts, doch die Griechen
Grüssten das nächtliche Dunkel, das dreifach ersehnte, mit Freuden.



76 Georg Peter Landmann

So bringt die zweite Schlacht bei den Griechen die Bittgesandtschaft an Achilleus

und bei den Troern das Biwak im Freien, damit sie am nächsten Morgen
keine Zeit verlieren mit dem langen Anmarsch. Hell leuchten ihre Lagerfeuer
wie Sterne in einer hellen Nacht, während wilde Stürme die Stimmung der
Griechen malen. Eine neue Heeresversammlung, in der Agamemnon jetzt
ernsthaft zur Heimfahrt rät. Je schwerer Entscheidungen wiegen, desto härter
stossen die Meinungen aufeinander. Diomedes widerspricht heftig, Nestor
vermittelt.

Retten wird uns die heutige Nacht oder wird uns zerschmettern.

Sieben Hundertschaften müssen vor der Mauer Wache halten, Agamemnon

kann nicht schlafen und sucht Nestor auf, der in der höchsten Alarmstufe
mit seinen Waffen vor seiner Hütte draussen schläft und den Herannahenden
wie eine Schildwache stellt: «Halt, wer bist du, sag's von dort aus.» Leise
wecken sie die andern, auch Diomedes schläft in Waffen, den Kopf auf dem
Schild. Sie machen die Ronde bei den Wachen. Diomedes und Odysseus
wagen es, spionieren zu gehn, sie fangen den troischen Gegenspion, fragen ihn aus
und bringen ihn dann um; im Biwak morden sie reihenweis Schlafende und
kehren mit erbeuteten Rossen zurück. Spionage und nächtlicher Handstreich
gehören zwar sozusagen zum Handwerk; aber wegen der Grausamkeit wird die
Dolonie allgemein als spätere Zutat, als unhomerisch erklärt. Als ob nicht
jeder Krieg Grausamkeiten und Massaker mit sich brächte.

Die dritte Schlacht beginnt am Morgen so frisch, als wäre nicht die ganze
Bängnis der Nacht vorausgegangen. Sie muss ja bis zum Brand eines Schiffes
führen, aber Homer schafft sich für diese Niederlage zunächst eine Fallhöhe,
indem Agamemnon tapfer und siegreich bis zur Mauer von Troia vordringt.
Aber dann wird er verwundet und muss zurück, Diomedes wird verwundet,
Odysseus wird verwundet. Auch Machaon, auch Eurypylos - so schwere Verluste

zwingen zum Rückzug. Aias deckt den Rückzug, besonnen, Knie vor Knie
schiebend. - Eine zweite Phase ist der Mauerkampf.

Seit ältesten Zeiten errichten die Menschen Schutzwälle um ihre
Siedlungen, Fluchtburgen, Mauern. Keine Belagerungsgeschichte ohne einen
Sturm auf die Mauer. Aber Troia ist ja nicht erstürmt worden; dafür steht die
Geschichte vom hölzernen Pferd. Da war es, wie mir scheint, eine geistvolle
Erfindung Homers, die Griechen ihr Lager befestigen zu lassen und den
unabdingbaren Mauerkampf dorthin zu verlegen. Die Mauer schafft Situationen,
die in der Feldschlacht nicht hätten vorkommen können, und mit Sturm und
Durchbruch gliedert sie die dritte Schlacht in mehrere Phasen. Wie ein Stadttor

ist auch das Lagertor ein Engpass, also gefährlich. Daher die strategische
Überlegung des Polydamas: Man soll nicht vordringen, wenn der Rückzug
nicht gesichert ist. Wenn wir eindringen und die Griechen sich zum Gegen-
stoss ermannen, wird, furcht ich, keiner lebend davonkommen.

Im Mauerkampf muss die Linie gehalten werden, auch der letzte Mann ist



Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg 77

wichtig. Im Lärm dringt kein Ruf durch; darum schickt der bedrängte Mene-
stheus einen Meldeläufer zu Aias hinüber, und der kann für kurz seinen Posten
einem andern anvertrauen und zu Hilfe eilen - so werden Truppenteile hinter
den Linien verschoben. Bei einem Sturm werden entweder Leitern gestellt und
Zinnen eingerissen oder das Tor aufgebrochen. Homer gibt wieder beides:

Sarpedon bricht eine Bresche und, was doch nicht mehr nötig wäre, Hektor
zerschmettert ein Tor und springt hinein. Aber sein Angriff läuft sich tot, wie
ein herabkollernder Felsbrocken im Tal zum Stillstand kommt. Ein Verwundeter

wird zurückgeführt. Für eine verschossene Lanze muss Ersatz beschafft
werden im Waffenlager - Idomeneus hat ein ganzes Arsenal. Es kommt zu
einem Gespräch über die körperlichen Zeichen von Mut und Angst. Ein
Wagenlenker ist von jähem Schreck gelähmt. Ältere wie Idomeneus sind im Nachteil

gegen Jüngere. In einem Zweikampf Menelaos-Helenos weist sich die
Überlegenheit des Hopliten über den Bogenschützen. Die besten Krieger sollen

als Elitetruppe auch die besten Waffen bekommen. Während Zeus schläft -
eine Kriegslist Heras - erfolgt dann der Rückstoss; denn Schlachten wogen auf
und ab; Homer liebt keine einreihigen Entwicklungen; grün vor Angst fliehen
die Troer über den Graben zurück. Mit Zeus' Erwachen geht dann der Kampf
um die Schiffe, eine letzte Steigerung. In letzter Not wirft Patroklos frische
Truppen in die Schlacht, siegt und fällt. Seine Kriegslist mit dem Waffentausch

hatte nur beim ersten Vorstoss gewirkt. Aber nun ist Achilleus ohne
Waffen. Vielleicht hat Homer die Waffenlosigkeit nur eingeführt, um nun auch
noch Hephaistos am Werk zu zeigen. Was wäre ein Krieg ohne
Waffenschmiede!

Es gibt im Lager Ärzte, die zwar nicht die Seuche, aber Wunden heilen
können. Es gibt Nicht-Kombattanten wie die Steuerleute und die Brotverwalter,

sogar auch Logistik: Einmal wird eine Lieferung von Wein erwähnt. Es gibt
Seher, die die Vorzeichen deuten. Wie wichtig das Essen ist, zeigt jede
Vorbereitung zur Schlacht und der Disput zwischen Achilleus und Odysseus. Die
Anführer sind nicht nur die Protagonisten im Kampf; ebenso wichtig ist ihr
spornendes Wort.

Mannhaft, Freunde, und drauf. Nun gedenkt eurer Stärke und wehrt euch!

Denn der eigentliche Kampf spielt sich, wie Latacz gezeigt hat, doch
zwischen den Phalangen ab; es kommt auf die Moral der Truppe an. Darum muss
Agamemnon vorsichtig sein in seinen Äusserungen, um das Heer mit seiner
Verzagtheit nicht anzustecken. Wenn es schlimm steht, kommt es zu
Auseinandersetzungen zwischen den Verbündeten; Hektor rückt es dem Glaukos vor,
wie arm die Stadt wird, um all die Hilfsvölker zu ernähren; Friede ernährt,
Einfriede verzehrt.

Soviel oder besser so wenig zum Militärischen. Viel wichtiger und für die
Ilias charakteristisch ist die Fülle der Charaktere und Schicksale, vor allem
aber der unendliche Reichtum der mit den wechselnden Lagen wechselnden

Klassisch-Philologisches Seminar



78 Georg Peter Landmann: Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg

Gefühle, und alle Gefühle treibt die erbarmungslose Wirklichkeit des Krieges
auf die Spitze. Ich nenne kahle Worte, aber zu jedem findet oder erfindet
Homer einen lebendigen Vorgang: Da gibt es hingerissenen Elan, Siegesgewiss-
heit und Triumph, Hass, Hohn, Empörung, Erbitterung, Enttäuschung, Angst,
Panik, Verzweiflung, neuen Mut, Todesahnung, banges Warten auf Nachricht,
Jammer, Versöhnung, Erbarmen und die ganze Skala der Motivationen: Der
stärkste Stachel ist Verteidigung des Vaterlandes. Das bei den Troern; die
Griechen stärkt nach dem troischen Vertragsbruch das Gefühl der gerechten
Sache, der die Götter helfen müssen. Leidenschaftliche Rachbegier treibt Me-
nelaos gegen Paris, Achilleus gegen Hektor, treibt jeden Kämpfer, der einen
Verwandten neben sich fallen sieht, erfüllt Hekabe gegen Achilleus. Geglückte
Rache ist Trost. Sarpedon, der nichts zu verteidigen, nichts zu rächen hat, zu
Glaukos: Wir haben Krongüter und trinken vom besten Wein, drum müssen
wir auch Besonderes leisten. Noblesse oblige. Berühmt ist die Mahnung der
Väter an ausziehende Söhne:

Immer der Erste zu sein und vor andern das Beste zu leisten.

Der junge Antilochos wird am Ehrgeiz gepackt; aber Ehrgeiz darf nicht
tollkühn machen. Über den Tod hinaus winkt der Ruhm, die stärkste Verlockung
und treibende Kraft für die Helden. Die Mannschaft aber lockt die Beute:
Frauen als willfährige Sklavinnen, Lösegeld für Gefangene, Plünderung der
Stadt und auf dem Schlachtfeld die erbeuteten Waffen. Und erst noch die
Pferde!

Aber das Ende des Ganzen ist nur der Jammer, die Freunden und Feinden
gemeinsame Klage um die Toten, auch dies wieder in Einzelpersonen verdichtet:

Die zwei letzten Bücher der Ilias gelten der Bestattung des Patroklos und
der Freigabe von Hektors Leiche; Priamos und Achilleus in nächtlicher Hütte
versöhnt. So endet das Gedicht vom Krieg.


	Die Ilias als durchdachtes Gesamtbild des Phänomens Krieg

