
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 3

Artikel: Orthodoxie und Anpassung : Philodem, ein Panaitios des Kepos?

Autor: Erler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-38546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-38546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodoxie und Anpassung

Philodem, ein Panaitios des Kepos?

Von Michael Erler, Erlangen

Graecia capta ferum victorem cepit et artis/ intulit agresti Latio'. Vielfach
wird dieser Vers des Horaz bemüht, um das Verhältnis von griechischer und
römischer Kultur besonders im ersten Jahrhundert v.Chr. zu kennzeichnen.
Überblickt man die bisherigen Behandlungen dieser Beziehung, so fällt auf:
Sehr oft gehen die Darstellungen von einer Art fester Frontstellung aus. Dabei
wird der griechischen Seite der Part des Gebenden zugeschrieben, wohingegen
den Römern die Rolle des Empfangers zukommt, eines Empfängers allerdings,
der versucht, sich allmählich von dem übermächtigen Vorbild zu lösen und
sich zu emanzipieren. Interpretatio, imitatio und aemulatio sind Begriffe, mit
denen man Phasen dieses Prozesses charakterisiert hat2. In der Tat war das

kulturelle Selbstbewusstsein der Griechen auch unter der Vorherrschaft der
Römer ungebrochen, wie dies etwa in einem Ausspruch des Antigonos zum
Ausdruck kommt, wonach der Ruhm von Hellas wie von einem Sendeturm in
die Oikumene signalisiert wird. Und auch Cicero räumt ein, in der Welt würden

vor allem griechische Werke gelesen und man habe das meiste von den
Griechen gelernt3.

Zwar zeugt auch Ciceros dictum von Selbstbewusstsein, wonach die
Römer alles besser erfunden hätten als die Griechen oder Übernommenes jedenfalls

verbessert hätten. Bei näherem Zusehen handelt es sich jedoch selbst bei
dieser Aussage um die Übernahme einer entsprechenden griechischen Aussage
hinsichtlich ihrer Entlehnungen bei den Barbaren4. Indes: Die einfache Aufteilung

und Zuweisung von Geben und Nehmen erweist sich bei näherem Zusehen

doch als zu schematisch. Denn man erinnert sich daran, dass es auch

* Erweiterte Form eines Vortrages, der an den Universitäten Bamberg, Basel, Bern, Erlangen,
Marburg, Neapel, Pisa und in Salzburg (Gorresgesellschaft) gehalten wurde Ich danke den
Zuhörern und den Herausgebern des Museum Helveticum für Kritik und Zuspruch

1 Hör. Ep 2, 1, 156f.
2 A. Reiff, Interpretatio, imitatio, aemulatio Begriff und Vorstellung literarischer Abhängigkeit

bei den Romern (Diss. Köln 1959). C Zintzen, Das Zusammenwirken von Rezeption und

Originalität am Beispiel römischer Autoren, in: H Lange/C. Zintzen, Zum Problem der
Rezeption in den Geisteswissenschaften (Wiesbaden 1987) 15-36

3 Ps. Plut., Reg apophth 182E Nr. 16 von Antigonos), vgl auch Ciceros Einschätzung in Pro
Archia 23.

4 Tusc. 1,1,1 sed meum semper ludicium fuit omnia nostros aut invenisse per se sapientius
quam Graecos aut accepta ab illis fecisse mehora, dazu Ps.-Plat., Epinomis 987D Xdßtopev ôè

(bç, ÖTWtep âv"EM.T|V6ç ßapßdptov itapaAdßtocn, köM-iov toùto eiç zéXoç à7tEpYdÇovxai.



172 Michael Erler

Griechen gab, die durchaus an den römischen Verhältnissen interessiert
waren, ja die sich den römischen Standpunkt zu eigen machten. Man denkt hier
etwa an Polybios oder Dionysios von Halikarnass. Auch ist im ersten Jahrhundert

v.Chr. nicht nur das Bemühen Ciceros zu beobachten, griechische
Terminologie ins Lateinische zu übertragen5. Vielmehr hat Hahn darauf aufmerksam
gemacht, dass umgekehrt auch im Griechischen dieser Zeit eine wachsende
Zahl von Latinismen festzustellen ist6. Und schliesslich erlaubt ein Blick auf
die griechische und lateinische Dichtung des ersten Jahrhunderts in der Tat,
die von Gordon Williams geäusserte Vermutung zu bestätigen, dass sich der
Prozess des Gebens und Nehmens keineswegs nur einseitig vollzogen, dass

vielmehr eine gegenseitige Beeinflussung stattgefunden habe7.

Es scheint daher sinnvoll, das Verhältnis der Griechen und Römer im
ersten Jahrhundert nicht nur in Hinsicht auf eine von der einen Seite ausgehende

Beeinflussung und eine Emanzipationsbestrebung der anderen Seite zu
betrachten. Vielmehr kann es hilfreich sein, auch den Aspekt einer gegenseitigen

Beeinflussung und eines Aufeinander-Zugehens, also, um Macrobius zu
zitieren, einer conspiratio in unum zu berücksichtigen8. Diese Annäherung
vollzog sich, so ist zu vermuten, im sprachlichen, im literarischen und auch im
philosophischen Bereich und schuf auf diese Weise gleichsam Rahmenbedingungen

für den Transfer griechischer Kultur nach Rom und ihre Einbürgerung
dort9. Im folgenden soll an einem Beispiel aus dem philosophischen Bereich
exemplarisch gezeigt werden, wie man sich den Prozess einer Annäherung in

5 Vgl. hierzu vor allem die Arbeiten von M. Puelma, Cicero als Platon-Übersetzer, Mus. Helv.
37 (1980) 137-178, ders., Spectrum Probleme einer Wortgeschichte, vom Altertum zur Neuzeit,

Mus. Helv. 42 (1985) 205-244; ders., Nachtrag zu spectrum em neues Wortzeugnis, Mus.
Helv. 43 (1986) 169-175, vgl. F. Peters, T. Lucretius et M Cicero quo modo vocabula Graeca

Epicuri disciphnae propria Latine verterint (Diss. Munster 1926).
6 L Hahn, Rom und Romanismus im griechisch-romischen Osten Mit besonderer Berücksichtigung

der Sprache Bis auf die 7.eit Hadrians (Leipzig 1906), vgl. J. Kaimio, The Romans and
the Greek language (Helsinki 1979).

7 Gordon Williams, Tradition and originality m Roman poetry (Oxford 1968) 250-357 (The
blending of Greek and Roman).

8 Dieser Begriff ist der praefatio der Saturnalien des Macrobius entnommen (§ 7 multarum
aetatum exempla, sed in unum conspirata). Er wurde von Zintzen (35) zur Bezeichnung des

Verhältnisses Griechen-Romer in der Spatantike herangezogen.
9 Zu dieser Frage vgl. Glenn Bowersock, Augustus and the Greek world (Oxford 1965); zum

Bereich der Literatur vgl das Buch von G. Williams (vgl. Anm. 7) Das Buch von E. Rawson,
Intellectual life in the late Roman Republic (London 1985) ist reich an Material, behandelt
jedoch weniger den hier betonten Aspekt, reiches Material auch bei J.-L. Ferrary. Philhellé-
msme et impérialisme Aspects idéologiques de la conquête Romaine du monde Hellénistique,
de la seconde guerre de Macédoine à la guerre contre Mithridate (Pans 1988). Zum Verständnis

der Rolle der Philosophie in Rom sind zu vergleichen die Aufsätze in: Philosophia togata.
Essays on philosophy and Roman society, hg von M Griffin/J Barnes (Oxford 1989), und G.

Maurach, Die Einbürgerung der Naturphilosophie in Rom, in: Jb. der Braunschweigischen
Wiss. Ges. 1986, 165-177; ders., Geschichte der römischen Philosophie. Eine Einführung
(Darmstadt 1989) (mit weiterer Literatur).



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 173

diesem Sinne vorstellen kann, bei der keine wesentlichen Standpunkte aufgegeben

werden. Ich wähle das Beispiel aus dem Bereich der Philosophie.
In seinem Jugendwerk «De inventione»10 illustriert Cicero sein methodisches

Vorgehen durch die Geschichte vom Maler Zeuxis, der den Auftrag
erhält, Helena zu malen. Er erbittet sich zu diesem Zweck die fünf schönsten
Mädchen Krotons, wählt von jeder den schönsten Teil aus und fügt auf diese
Weise das gewünschte Bildnis zusammen. Diese Anekdote wird in der
Philosophiegeschichte bisweilen herangezogen, um eine philosophische Haltung zu
charakterisieren, die besonders seit Zeller als für die Zeit des letzten vorchristlichen

und der ersten beiden nachchristlichen Jahrhunderte typisch angesehen
wird".

Die vorausgehenden, hellenistischen Jahrhunderte waren gekennzeichnet
durch das Aufkommen der bedeutenden Schulen des Kepos, der Stoa und der
skeptischen Akademie. Die späteren Jahrhunderte prägte dann die durchaus
originelle Piatonrezeption des sogenannten Neuplatonismus. In den
dazwischenliegenden drei Jahrhunderten hingegen lässt sich nach gängiger Auffassung

die Bereitschaft erkennen, im Vertrauen auf Autorität und getrieben von
der Suche nach Quellen zur Unterstützung der eigenen Dogmen, über die
Mauern der eigenen Schule hinauszublicken und auch schulfremden Gedanken

Raum im eigenen System zu geben. Es ist zu beobachten, dass die Philosophen

sich offenbar immer weniger mit der Institution einer bestimmten Schule
als mit der als Autorität empfundenen Person des Meisters und Schulgründers
der jeweiligen Schule identifizieren12.

Von den Philosophen dieser Zeit erfreut sich, trotz einer nicht recht ergiebigen

Quellenlage, Panaitios besonderen Interesses13, gilt er doch vielen als der
eigentlich erste in der Reihe der sogenannten eklektischen Philosophen. Diese
Etikettierung verdankt er dem Umstand, dass er, als Stoiker, nachweislich
auch Piaton und Aristoteles hoch schätzte - Zitate aus ihren Werken soll er
beständig im Munde geführt haben -, dass er Dogmen seiner eigenen Schule
wie die Ekpyrosis-Lehre oder die platonische Unsterblichkeit der Seele

ablehnte, dass er historische und geographische Studien betrieb, dass er politischer

Betätigung weit offener gegenüberstand, als wir das von den Vorgängern

10 De im 2, 1. 1.

11 Zur Problematik der Anwendung dieses modernen Konzeptes auf die antike Philosophie vgl.
P. Donini, The history of the concept of eclecticism, in: J M. Dillon/A. A. Long (Hgg.), The
question of "eclecticism" Studies in later Greek philosophy (Berkeley/Los Angeles/London
1988) 15-33.

12 Dazu vgl. jetzt den Aufsatz von D. Sedley, Philosophical allegiance m the Greco-Roman
World, in: Philosophia togata (oben Anm 9) 97-119, bes 97ff.

13 Panaetu Rhodu Fragmenta3, Philosophia Antiqua 5 (Leiden 1962); zur Ethik des Panaitios
vgl. A. Puhle, Persona Zur Ethik des Panaitios, Europäische Hochschulschriften R. 20

CCXXIV (Frankfurt 1987). M. Pohlenz, Die Stoa Geschichte einer geistigen Bewegung4
(Göttingen 1970/72) 1, 191-207 M. van Straaten, Panétius, sa vie, ses écrits et sa doctrine, avec une
édition des fragments (Diss. Nijmegen 1946).



174 Michael Erler

seiner Schule wissen, vor allem aber, dass er den ethischen Rigorismus seiner
Schule milderte, der bei den Römern oft auf Unverständnis oder Spott stiess14.

So sollen nach Panaitios z.B. die Affekte nicht mehr ausgerottet, sondern als
im Ansatz von Natur gegeben akzeptiert und nur hinsichtlich ihrer Quantität
kontrolliert werden. Auch die Lust wird von ihm nicht mehr grundsätzlich als
widernatürlich verdammt15.

Nun wäre es sicher nicht richtig, in diesen Modifikationen einen radikalen
Bruch innerhalb der stoischen Tradition sehen zu wollen. Vielmehr liegt in
vielem wohl eher eine blosse Aspektverschiebung vor16. Doch gerade diese ist
es, die nicht unerheblich dazu beigetragen hat, dass stoische Gedanken in Rom
heimisch werden und die Aufgabe einer ancilla traditi ab antiquis moris erfüllen

konnten, eine Aufgabe, die der Philosophie in Rom offenbar generell
zugedacht war17.

Wie steht es nun mit dem grossen Konkurrenten der Stoa, dem Kepos? -
Zieht man römische Wertvorstellungen in Betracht, so wird man dem Bemühen

dieser Schule, in Rom Fuss zu fassen, skeptisch gegenüberstehen. Römischer

Vorstellung gar zu fern scheinen schliesslich die Grunddogmen Epikurs,
z.B. Gottesferne, Skepsis gegenüber politischem Engagement, angeblicher
Egoismus als philosophische Grundhaltung, vermeintlich zu amoralischem
Verhalten führende Betonung der Lust, Ablehnung kultureller Güter wie Dichtung

und Bildung18, als dass eine solche Lehre der römischen Oberschicht
akzeptabel scheinen könnte19.

14 Zum Spott über stoischen Rigorismus vgl etwa Cicero, Pro Murena 61ff. und seinen eigenen
Kommentar zu dieser Stelle (De fin 4. 27, 74) Zu Panaitios' Haltung gegenüber Piaton und
Aristoteles vgl frg. 55 und 57 van Straaten; Verhältnis zum Staat vgl. frg. 119 van Straaten.
Dazu vgl. H. A. Gärtner, Cicero und Panaitios Beobachtungen zu Ciceros De officus, Sb. Ak.
Heidelberg, Phil.-hist Klasse Jg. 1974 (Heidelberg 1974).

15 Zur Affektenlehre der Stoa vgl M Forschner, Die stoische Ethik (Stuttgart 1981).
16 Dazu vgl I. G Kidd, Stoic Intermediates and the End for Men, in: A. A. Long, Problems in

Stoicism (London 1971) 150-172, bes. 159ff., wie er betont auch A A. Long, Hellenistic
philosophy1 (London 1986) 213 die Orthodoxie des Stoikers, wohingegen Pohlenz und J. M.
Rist, Stoic philosophy (Cambridge 1969) 173-200 Abweichungen von der Orthodoxie meinen
konstatieren zu können

17 Vgl. Horaz, Sat 1, 4, 105ff, W D. Lebek, Horaz und die Philosophie die 'Oden', in: Aufstieg
und Niedergang der Römischen Welt II 31, 3, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1981)
2033. Die Worte Cottas zum Stoiker Baibus sind in diesem Zusammenhang bezeichnend (Cic.
De natura deorum 3, 2, 6) habes, Balbe, quid Cotta, quid ponüfex sentiat fac nunc ego
intellegam, tu quid senlias, a te enim philosopho rationem accipere debeo rehgwnis, maioribus
aulem nostris etiam nulla ratione reddita credere.

18 Zum Epikureismus vgl. jetzt die kommentierte Fragmentsammlung in: A. A. Long/D. N
Sedley, The hellemslic philosophers (Cambridge 1987), vol. I, 25-157; vol. II, 18-162. Neueste
zusammenfassende Darstellung M. Hossenfelder, Epikur (München 1991), allerdings ohne

Berücksichtigung der hier betonten Entwicklungen. Der Epikureismus nach Epikur wird mit
Blick auf verschiedene Autoren dargestellt in mehreren Beiträgen zu ANRW II 36, 4, hg. von
W. Haase (Berlin/New York 1991), dann: T. Dorandi, Filodemo: gli orientamenti della ricerca
attuale 2328-2368, ders., Filodemo storico del pensiero antico 2407-2413; E. Asmis, Philode-
mus' Epicureanism 2369-2406, M. Isnardt Parente, Diogeniano, gh epicurei e la rtî/t/ 2424-



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 175

Etwas weiteres kommt hinzu: Mehrere Testimonien belegen, dass dogmatischer

Konservatismus und ideologische Inflexibilität der Schule beinahe
sprichwörtlich waren. Mit einer wirklichen Politeia, die ohne inneren Aufruhr
existiert, deren Mitglieder immer eines Sinnes sind20, wird die Schule noch
beim Neupythagoreer Numenios verglichen. Alle Lehrmeinungen würden auf
den Meister zurückgeführt21. Eine derartig konservative Haltung, die sich auch
im Memorieren der kanonischen Texte und in geradezu kultischer Verehrung
des Meisters manifestiert22, lässt von vorneherein daran zweifeln, dass sich
Anhänger dieser Schule darum bemühen könnten, sich in einer neuen Welt mit
ihren Wertvorstellungen einzurichten.

Vor diesem Hintergrund lässt eine Bemerkung aufhorchen, die wir in
einem Vortrag über «Philosophie und Politik im frühen Prinzipat» finden23.
Eher beiläufig und ohne nähere Begründung stellt der Autor fest, dass es
tatsächlich einen Panaitios der Epikureer gegeben habe, der «die epikureischen
Lehren den Erfordernissen des römischen Lebens offenbar besser angepasst»
hat24. Gemeint ist der aus Syrien stammende Philodemus von Gadara, der der
Hausphilosoph des L. Calpurnius Piso Caesoninus wurde und dessen Werke in
grosser Zahl auf karbonisierten, in Herculaneum gefundenen Papyri zumindest

fragmentarisch erhalten sind25.

In der Tat: Anfänglich haben wir nur eher sporadische Nachrichten über
den Epikureismus in Rom. Namen wie Philiscus oder Alcius, aber auch Amafi-
nius bleiben noch schemenhaft. Allerdings hören wir von weiter Verbreitung

2445, D. Clay, The Philosophical Inscription ofDiogenes ofOenoanda New discoveries 1969-
1983 2446-2559 Ein Uberblick über Lehre und Material des Epikureismus bis Christi Geburt
wird vom Verf in seinem Beitrag Epikur und Epikureismus bis Christi Geburt im Rahmen des
Neuen Ueberweg, hg. von H. Flashar, versucht, der demnächst erscheinen wird

19 Hierfür mag an die Kritik Ciceros erinnert werden, wie wir sie etwa seinen nicht ohne Humor
vorgetragenen Fragen - ernsthafter Hintergrund wird gleichwohl durch De fin 2, 22, 74

nahegelegt - in einem Brief an den Rechtsanwalt Trebatius aus dem Jahre 53 entnehmen
können (Fam 7, 12)

20 Numenios frg. 24, 22-36, bes. 33-36 des Places éoiicé te r) 'EjttKoüpou Siarpißfi 7to3.ixeiy rivi
ct>.T|i)et, aaTaaiaaTOTÖrcp, koivôv ëva voùv, piav yvd>pr|v èzoùap. Dass diese Behauptung
gleichwohl nicht auf starre Dogmatik schliessen lässt, betont zu Recht A Angeli, Filodemo
Agli amici di scuola (PHerc 1005) (Neapel 1988), bes. 82ff., D Clay, Individual and community

in the first generation of the Epicurean school, in: £i)Çf|TT|aiç. Studi sull'epicureismo greco
e romano offerti a Marcello Gigante (Neapel 1983) vol I, 255-279

21 Sen. Ep 33, 4 non sumus sub rege, sibi quisque se vindicat apud istos quidquid Hermarchus
dixit, quidquid Melrodorus, ad unum refertur, vgl. dazu Clay (oben Anm. 20) 264ff.

22 Vgl. D. Clay, The cults ofEpicurus, in: CErc 16 (1986) 12-28; zum Memorieren vgl. M. Ca-

passo, L'aspetto cultuale nel rapporto tra Epicuro e i seguaci, in: M. Capasso, Communità
senza nvolta (Neapel 1987) 25-37.

23 J Malitz, Philosophie und Politik im frühen Prinzipat, in: Antikes Denken - Moderne Schule,
hg. von H. W Schmidt/P. Wülfing, Gymnasium Beiheft 9 (Heidelberg 1988) 151-179.

24 Ibid 153.

25 Für den oft vernachlässigten Philodem grundlegend M. Gigante, Ricerche Filodemee2 (Neapel
1983), ders., La bibliothèque de Philodème et l'Epicurisme romain (Paris 1987), Überblick
über Philodems Werk bei Dorandi, Asmis und Erler (vgl. oben Anm. 18).



176 Michael Erler

künstlerisch nicht hochstehender, aber offenbar populärer Werke. Und Cicero
spricht - wohl übertreibend - davon, dass die Epikureer ganz Italien erobert
hätten26. Zwar wird man in diesem Zusammenhang nicht von einer revolutionären

Bewegung sprechen wollen. Doch bleibt bemerkenswert, dass insbesondere

nach der Mitte des ersten Jahrhunderts, also in der Zeit, in der Philodem
seine Werke verfasste, mehr und mehr Römer auch der Oberschicht sich zu
Epikurs Lehren bekennen27.

Offenbar begannen epikureische Vorstellungen auch für sie attraktiv zu
werden, wie indirekt die wachsende Polemik Ciceros belegt28. Schliesslich ist
daran zu erinnern, dass an einem der folgenreichsten politischen Ereignisse des

ersten vorchristlichen Jahrhunderts, der Ermordung Caesars, mit Cassius ein
erklärter Epikureer massgeblich beteiligt war29.

Philodem also als Panaitios des Kepos, d.h. als Instanz, die dem Epiku-
reismus die Welt auch der bedeutenden Familien in Rom eröffnet hat? Der
offenbar auch Dichter wie Vergil und Horaz beeindruckende Erfolg der Lehre
auf der einen30 und die so verdienstvolle Publikationstätigkeit der Officina in
Neapel auf der anderen Seite, die uns besonders in jüngerer Zeit mit neuen,
zuverlässigeren Editionen der auf Papyrus erhaltenen Werke versorgt und da-

26 Cic. Tusc 4, 3, 7 Itaham totam occupaverunt Zu Alcius und Phihscus vgl Ael. Var hist. 9, 12;

Ath. 547; zu C. Amafimus vgl Tusc 4, 3, 6f. Über die Einbürgerung des Epikureismus in Rom
vgl M Gigante, L'epicureismo a Roma da Alcio e Filisco a Fedro, in: M. Gigante, Ricerche
Filodemee 25-34; B Gemelli, Il pnmo epicureismo romarto ed il problema della sua diffu-
sione, in' Studi Gigante (vgl oben Anm 20) vol. I, 281-290 A. J Ferguson, Epicureism under
the Roman Empire (revised and supplemented by J P. Hershbell), in. ANRW II 36, 4, hg. von
W Haase (Berlin/New York 1990) 2257-2327, bes 2261 f, M. Fussl, Epikureismus im
Umkreis Caesars, in Symmicta Philologica Salisburgensia Georgio Pfligersdorffer Sexagenario
oblata. ed J Dalfen, K Forstner, M Fussl, W Speyer (Rom 1980) 61-80. Weitere Testimonien

bei Catherine J. Castner. Prosopography ofRoman Epicureans from the Second Century
BC to the Second Century A D (Frankfurt 1988)

27 Von einer revolutionären Bewegung hat B. Farrington, Science and politics in the ancient
world (Fondon 1939) gesprochen, dagegen hat jedoch uberzeugende Argumente hervorgebracht

A Momigliano, Epicureans in Revolt (Rez von Farrington), in: JRS 31 (1941) 149ff.
Secondo contnbuto alla stona degli Studi classici, Storia e letteratura 77 (Rom 1960) 375ff.,
dort auch eine Liste mit epikureischen Romern aus der Oberschicht zur Zeit Philodems. Eine
Datierung der Werke Philodems hat auf der Grundlage von Schriftenanalyse vorgelegt G. Ca-
vallo, Libri, scritture, scribi a Ercolano Introduzione alio studio dei malenali greet, I. Suppl. a

CErc 13 (Neapel 1983)
28 Vgl dazu T Gargiulo, Aspetti pohtici della polemica antiepicurea dl Cicerone II Laehus de

amicitia, Elenchos 1 (1980) 292-332 (mit weiterer Lit dazu die Bemerkungen von A. Grillt,
Süll' amicizia epicurea nel Laehus, Elenchos 5 (1984) 221-224

29 Zu Cassius die Testimonien (z.B Cic Fam 15, 16 aus dem Jahre 45) bei Castner 24fT., zum
Datum für Cassius' 'Bekehrung' vgl Shackleton Bailey, Cicero, Epistulae ad Famiiiares II
(Cambridge 1977) 378 (zu nuper in Fam 15, 17, 3), zum Vorgang vgl. M. Griffin, Philosophy,
politics and politicians at Rome, in. Philosophia togata (oben Anm. 9) 1-37, bes 28ff.

30 Vgl M. Gigante/M Capasso. Il ritorno di Virgilio a Ercolano, SIFC, Terza sene, VII (1989)
3-6, zu Vergil und seinen Freunden vgl M Gigante, La brigata Virgiliana ad Ercolano, in.
Virgiho e gli Augustei, a cura di Marcello Gigante (Neapel 1990) 9-22 (mit weiterer Lit.)
Über Vergils Epikureismus zuletzt Ferguson (mit weiterer Lit.) 2265-2268



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 177

mit die Grundlage für eine Überprüfung möglicher Bezüge recht eigentlich erst
schafft31, sollen Anlass sein, anhand einiger weniger Textbeispiele dieser
Behauptung nachzugehen.

Dabei wird sich ergeben, dass wie beim Stoiker Panaitios auch beim
Epikureer Philodem Akzentverschiebungen innerhalb des Schuldogmas festgestellt

werden können, die zunächst als das Resultat von Auseinandersetzungen
mit rivalisierenden Schulen, aber auch von innerschulischen Disputen zu werten

sind, bei denen man aber auch vermuten darf, dass der Versuch zugrunde
liegt, römischen Vorstellungen gerecht zu werden32.

I

Schon ein erster Blick auf die zum Teil recht umfangreichen Reste von
Philodems Œuvre, zu denen Werke über philosophische Historiographie -
Stoa und besonders Panaitios werden ausführlich behandelt -, theologische
Traktate, ethische Abhandlungen und musische, poetologische und rhetorische
Schriften gehören, ergibt Bemerkenswertes: Da ist zum einen das grosse
Übergewicht zu konstatieren, das ethischen Problemen zukommt. Die Physiologie,
welche das eigentliche Fundament des Epikureismus ausmacht, hat, soweit wir
erkennen können, Philodems literarisches Interesse nicht gefunden. Zwar wird
in Philodems Werk auch Ästhetik, Logik und Philosophiegeschichte geboten.
Das Schwergewicht seiner Schriftstellerei aber liegt in einem Masse auf dem
Bereich der Ethik, dass man wohl sagen darf, Philodems Epikureismus biete in
gewisser Weise einen auf die Ethik reduzierten, einen 'dimidiatus Epicurus',
erweitert um Interesse an Philosophiegeschichte, Logik und Ästhetik.

Wenn man sich daran erinnert, wie wenig Epikur vom Wert der ncuôeia
für ein philosophisches Leben hält, so muss überraschen, dass Philodem sich
derart ausführlich über Musik, Poesie und Rhetorik äussert33. In einem Brief
an Apelles preist Epikur den Adressaten geradezu glücklich, weil er seinen Weg
zur Philosophie unbelastet von jedweder Bildung gefunden habe. Und seinem
Lieblingsschüler Pythokles trägt Epikur in einem anderen Brief auf, vor der
rauSeia mit vollen Segeln Reissaus zu nehmen34. Diese Zurückhaltung gegen-

31 Über die neueren Ausgaben und Forschungen zu Philodem unterrichten die oben (Anm 18)

genannten Arbeiten.
32 Auch mit dieser Frage wird dankbar angeknüpft an Arbeiten vor allem von Gigante und

Arnghetti Zuletzt zum Problem Angeli, Agil amici 82ff., zu adeguamento mit Bezug auf die
itappr|cria vgl Gigante, Ricerche Etlodemee 87 und La bibliothèque 48ff

33 Dazu vgl. Gigante, La bibliothèque 47ff, Angaben über die Werke und die neuere Forschung
bei Dorandi. Filodemo, Orientamenti, bes 2338ff und Asmis, Phtlodemus' Epicureanism,
bes. 2400ff

34 Vgl Athen. 13, 588A frg 117 Us [43] 2Arr. paKapiÇto ae, to AiteAZf), ort Kaûapoç 7tacrr|ç

itatSelaç èni tpikoaoïpiav tôppr|aaç und Diog Laert. 10, 6 frg. 163 Us [89] 2Arr ttaiôelav
Sè rtàoav. paicàpie, «peùye Tcucàtiov àpàpevoç (Diskussion dieses Ausdruckes bei A. Laks, Vie
d'Epicure, in' Etudes sur l'Epicurisme antique, hg von J Bollack/A. Laks, Lille 1981, 48f



178 Michael Erler

über den Errungenschaften der Kultur war ein beliebtes Angriffsziel für Gegner

der epikureischen Schule. So hat Cicero an einer derartigen Haltung
wiederholt Anstoss genommen35. Doch zurück zu Philodem: Wenn dieser sich
so ausführlich mit den artes beschäftigt und ihnen, wie die Lektüre seiner
Abhandlungen zeigt, keineswegs jeden Wert abspricht, scheint er sich von
seinem Lehrer zu distanzieren.

Durch einen jetzt erneut und mit besseren Lesungen edierten Herculanen-
sischen Papyrus erfahren wir nun, dass sich Philodem selbst schon mit diesem
Vorwurf konfrontiert sah, einem Vorwurf, der offenbar aus den eigenen Reihen

kam36. Und nicht nur das. Wir können mitverfolgen, dass und wie er dem
Vorwurf begegnet.

Die durch den PHerc. 1005 erhaltene Schrift trägt den von der Herausgeberin

Anna Angeli ergänzten Titel npôç roùç [éxaipouç a' (Ad contuberna-
les)37. Sie macht uns zum Zeugen einer innerschulischen Diskussion, wobei
einer der Streitpunkte den Wert der artes betrifft. Philodem muss sich mit
Schulgenossen auseinandersetzen, die eine Ablehnung der îxavSeia durch Epi-
kur wörtlich nehmen38.

Trotz des fragmentarischen Zustandes des Textes können wir uns ein Bild
von Philodems Auffassung machen. Philodem hebt nicht nur den Wert der
artes liberales für den epikureischen Weisen hervor39. Er liefert eine aus orthodoxer

Sicht zunächst erstaunliche Begründung für diese Position: Philodem
stellt nämlich die gegenteilige Ansicht als Abweichung von der wahren Lehre
Epikurs hin.

Zu leugnen, dass die p.aûf|paxa für den epikureischen Weisen durchaus

Zum Problem der epikureischen Einstellung zur Bildung vgl. M. Gigante, Scetticismo e epicu-
reismo (Neapel 1981) 18Iff.

35 Vorwurf der Unbildung vgl. z.B. Cic. Defin. 1, 21, 71 f. frg 227 Us. oder Lact. Dir. inst 3,25,
4 frg 227a Us. Dazu A Angeli, Fdodemo, Agh amici dl scuola (PHerc 1005) Edizione,
traduzione e commento a cura di A. Angeli (Neapel 1988) 61 ff. Der Epikureer Vellerns wird
von Bulbus wegen seiner Bildung gelobt (De nai deor 2, 29, 74).

36 Herausgegeben von A Angeli, Fdodemo Agh amici di scuola (oben Anm. 35).
37 Zum umstrittenen Titel vgl. Angeli 71; Angeli versteht ttpoç mit Gigante eher im Sinne von

'an' als von 'gegen' und ergänzt éxaipouç oder auvf|t>Eiç. Die Ergänzung éxaipouç ist jedoch
nicht ganz sicher. Jedenfalls handelt es sich bei der Schrift offenbar nicht zuletzt um eine
Auseinandersetzung mit epikureischen Dissidenten (ooiptoxai); dazu vgl. F. Longo Auncchio/
A Tepedino Guerra, Aspetti e problemi delta dissidenza epicurea, CErc 11 (1981) 25-40 Von
Differenzen in der Schule Epikurs hören wir auch bei Cicero, De fin 1, 9, 30-31 (über
höchstes Gut), Fin 1. 20 66-70 (drei Bestimmungen der Freundschaft); Fin 1, 7, 25 (zwei
Positionen zum Bezug der Tugend zur Lust)

38 Philodem konstatiert, dass manche Epikureer Dinge schreiben, die nicht mit Schriften der
Meister ubereinstimmen (col 2. 6ff Angeli opokoytb xoi[vu]v, (bç Kai Kax' àpxàç ëcpr|v. xô xtov

XpT|paxiÇovx(ov xivàç 'EiuKoupeitov KolXà pèv aup<popr|xà Kai kéysiv Kai ypàipeiv, jtoÀXà 8'
aùxaiv Ï8ta xoîç Kaxà xijv itpaypaxeiav àoûpcpaiva xivà 8' èKeïûev èanapayjxéva (pXoicoSrâç Kai

xaxétoç). Vgl. zu Philodems Haltung gegenüber den kanonischen Texten A. Angeli, Compendi,
eklogai, tetrapharmakos due capiloh di dissenso nell'epicureismo, CErc 16(1986) 53-66, dies.,
in: Filodemo, Agh amici 37ff.

39 Col. XVff Angeli.



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 179

eine Hilfsfunktion erfüllen können, ist nach Philodems Ansicht nämlich eine
Fehlinterpretation Epikurs. An zentraler Stelle der Schrift wendet er sich gegen
solche Epikureer, die einem mangelhaften Umgang mit Büchern das Wort
reden, und hebt den Wert der griechischen Bildung für ein richtiges Verständnis

nicht nur der Werke Epikurs, sondern auch der Schriften anderer Schulen
hervor.

Gewiss: Auch Philodem betont - hierin ganz treuer Epikureer -, dass die
rauöeta zur Erlangung des ctyaüöv und des Glückes als Voraussetzung nicht
notwendig ist40. Indes: Für einen epikureischen Philosophen, so Philodem,
seien die artes ein wesentliches Mittel, die eigene Lehre zu propagieren und
sich mit der anderer Philosophen und überhaupt mit kulturellen Gegebenheiten

auseinandersetzen zu können. Und deshalb sei eine Trägheit im Umgang
mit Büchern, der viele Epikureer verfallen seien, nicht zu akzeptieren41. In col.
XVI Angeli meint Philodem, dass den Texten (gemeint sind philosophische,
aber auch literarische) nur die folgen können, welche eine Bildung erlangt
haben, die für Griechen angemessen ist und die in den artes liberales erzogen
sind, und dass (allein) die solchermassen Gebildeten unterrichten können und
die Lehren derer herausfinden, welche bewusst dunkel schreiben42. Das Wort
aacupeict kennzeichnet hier offenbar nicht, wie anderswo, einen gewollt schwierigen

Stil philosophischer Traktate, der die Unkenntnis des Autors verhüllen
soll, sondern eine durch schwierigen Inhalt bedingte und deshalb nicht leicht
verständliche Darstellungsform - etwa der obscura res der Physiologie - wie sie

Varro bei Cicero für die Darstellung akademischer Lehre in Anspruch
nimmt43. Anders wäre in der Tat kaum zu verstehen, weshalb rauöeia beim

40 Paideia ist auch für ihn nicht alleinseligmachend und nicht notwendige Voraussetzung für die
Philosophie, vgl. etwa Philodem, De ira col XLIX 33ff. Indelli, dazu Angeli, Filodemo, Agit
amici 66 Offenbar polemisiert Epikur gegen das platonisch-aristotelische Bildungsideal (Angeli,

Agil amici 90)
41 Col XIV 15ff Angeli àXkà xô axEx3.icoxaxo[v] ëkeîv' èaxiv [e]ju xoîç hXeiootv xrôv 'Eitikou-

peioiv ô xf]v èv xoîç ßußZi[o^ à[vE]vepyr|oiav [a]irapaix[r|]xo[v 7toieï
42 Col. XVI 2ff Angeli 5[ü]vay[xai] p[èv] xoîç [p]t^Ziotç 7tapaKo2.om)eîv oi Kai xexu[x]ôxeç

àYtoyfjç "EÀXticn Kai [o]u [ItÉpaaiç] rcpEicoocrriç Kai 7tat[ÔEOi)é]vxEç ev g[a]i)iipacn,
Si[8à]<TKOuoi Kai [x]à xtov È7tixExri8EUKÔxcûv àaaipEtav éfçEupiaKEiv Kai opoEiôfj y\ Ei pr|Sèv

EXEpov, ëk 7tai8iot> péxpt yiipcoç (p[i]2.O0ocpf|cravxEÇ Kai xooaùxa Kai xotaûxa xaîç ÜKptßEiau;
0UVXËÛEIKÔXEÇ.

43 Acad 1, 2, 5 Vides autem (eadem emm ipse didicisli) non posse nos Amafimi aut Rabiru
similes esse, qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos positis vulgari sermone disputant Zur
Verwendung des Begriffes àoàipEiav ètiixt|5êùëiv bei Philod Rhet lib IV (PHerc 1423) col
XIII 15ff äacupEia É7tixT|5eup.axiK(DÇ yivExai (vgl Cic De fin 2,5, 15) vgl Angeli,
Kommentar z St., wenn Angeli allerdings hier den Aspekt des Willens nicht mitberucksichtigen
will, so widerspricht dies dem Wortgebrauch. Wir haben hier vielmehr den ersten Beleg für
eine Darstellungsweise, deren Diskussion bei Piaton und Aristoteles zu einem Topos der
spatantiken Kommentarliteratur geworden ist, vgl M. Erler, EltlTHAEYEINAXAOEIAN Zu
Philodems ttpôç zoùç [étai'povç (PHerc 1005) col XVI Angeli (wird in: CErc. 21, 1991 erscheinen)

Gemeint ist auch hier eine durch schwierigen Inhalt bedingte und gewollte, nicht leicht
verständliche Darstellungsform



180 Michael Erler

Verständnis von Texten hilfreich sein soll, die der naiöeia selbst entbehren.
Ganz falsch sei es, so betont Philodem an anderer Stelle des Traktates, wenn
man als Epikureer die Ignoranz preise44. Denn damit verstelle man sich den
Weg zu einer angemessenen Auseinandersetzung mit anderen.

Diese Position Philodems ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert.
Zunächst ist festzuhalten, dass Philodems These offenbar aus einer Auseinandersetzung

über die richtige Interpretation von Aussagen Epikurs zum Thema
resultiert45. Während eine von Philodem angegriffene Gruppe gewillt ist,
Epikurs Befehl «Meide die rouöera mit aller Kraft» wörtlich zu nehmen, versucht
Philodem, Epikur durch eine 'mildere' Interpretation gerecht zu werden. Demnach

ist die Paideia zwar nicht notwendig für das Glück, wohl aber hilfreich
bei einer Interpretation philosophischer Texte durch den Leser und für die
Propagierung der eigenen Lehre. Die Vertreter beider widerstreitenden
Positionen glauben also, sich auf Epikur berufen zu können: Die artes sind also für
Philodem akzeptabel, wenn sie bei der schwierigen Darstellung einer inhaltlichen

res obscura hilfreich sind. Damit ist gleichsam die Rechtfertigung für
sein schriftstellerisches Programm gegeben.

Aber nicht nur das. Von dieser Position ausgehend lässt sich, wie mir
scheint, Licht auf ein vieldiskutiertes Problem werfen, die Frage nämlich, wie
der Epikureer Lukrez dazu kommt, Epikurs Physiologie in poetischer Form
vorzutragen. Bei Philodems Worten denkt man doch gleich an die programmatischen

Verse des Lukrez, in denen er genau das zu tun beansprucht, was
Philodem verlangt: lucida carmina will er bieten über eine res obscura und
dabei den musaeus lepos gleichsam in dienender Funktion einsetzen46. Wie
hier nicht näher ausgeführt werden kann, bedient sich der von Statius nicht
ohne Grund als doctus Lucretius gekennzeichnete Dichter rhetorisch-poetischer

Mittel zum Zweck der Psychagogie des Lesers und um seine philosophische

Botschaft zu propagieren47. Er verlangt eine Lektüre, bei der in der Tat
eine èv xotç ßuß/doiq àvevepyrima, wie sie auch Philodem ablehnt, kaum möglich

ist. Der Leser wird von Lukrez ja auch wiederholt zu besonderer Aufmerksamkeit

aufgefordert - perspicere ist ein in diesem Zusammenhang von Lukrez

44 Vgl frg. 117, 8ff. Angeli yJivEöüai 5' ä^iov [È7trtr|]5£ia>v twv icat>r|yEjiô[v(o]v ÈJi[a]t[v]ET£Ïv

àv£7tt[aTijpo]vaç eiti toùç xpovouç. |iàX[Xov] Se toûto 5r] ëcfti vùv -tœv [5i5]àyparoç
È7U[I:]Ç<T£)uxôx(ÛV

45 Vgl Angeli, Agh amici 66

46 1, 934ff. 4, 8fT., dazu G. Milanese, Lucida carmina Comumcazione e scrittura da Epicuro a
Lucrezio (Mailand 1989), bes. 107ff, dazu vgl F Longo Auncchio, Retorica da Epicuro a

Lucrezio, CErc 20 1990) 177-181. Ein direkter Bezug zu Lukrez mag allerdings aus chronologischen

Gründen problematisch erscheinen
47 Statius, Silvae 2, 7, 76; dazu E. J. Kenney, Doctus Lucretius, Mnemosyne 4, ser. 23 (1970)

366-392, jetzt in: Probleme der Lukrezforschung, hg. von C. J. Classen (Hildesheim 1986)

237-265, wo der alexandrimsche Charakter von Lukrez' Dichtung hervorgehoben wird. Zum
psychagogischen Aspekt in Lukrez' Gedicht vgl. D. Clay, Lucretius and Epicurus (Ithaca/London

1983) 212ff.



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 181

gern verwendeter Begriff8. Anders wären wohl kaum etwa die Auseinandersetzung

mit Ennius im 1. Buch und viele andere Partien in ihren literarischen
Bezügen recht zu würdigen. Nur dann kann der Leser erkennen, dass poetische
Mittel wie eben die Metapher mit Blick auf eine philosophische Intention
funktionalisiert werden, um etwa den Bereich der ct8r)Àa zu illustrieren. Dabei
werden durchaus Beweismethoden angewendet, wie sie Philodem in einem
seiner Werke analysiert49. Vom Leser werden also Bildung und eine aktive
Haltung bei der Lektüre verlangt; schliesslich wird ihm ja sogar zugemutet,
nach vorgegebenem und durch Beispielreihen eingeübtem Beweismuster selbst
weitere Argumente für bestimmte Probleme zu finden oder Erklärungshypothesen

zu entwickeln50. Wie Epikur also im Herodotbrief ausdrücklich
verlangt: Lukrez' Gedicht soll als philosophische Schrift Hilfe zur Selbsthilfe
bieten51. Und Lukrez setzt hierfür in der Tat raxiSeta voraus; trotz des schwierigen
Stoffes bemüht er sich jedoch um Klarheit der Darstellung, um lucida carmina.

Und schliesslich: Vor dem Hintergrund der bei Philodem angesprochenen
Streitsituation zwischen epikureischen Kulturverächtern auf der einen und
moderaten Bildungsanhängern auf der anderen Seite gewinnt auch Lukrez'
vieldiskutierte Behauptung an Profil, er sei der eigentlich erste, der Epikurs
Lehre in lateinische Sprache umgesetzt habe52. Oft wird Lukrez hier der
Vorwurf der Anmassung gemacht. Wir erfahren nämlich von epikureischen Werken

eines Amafinius, Catius und Rabirius53. Der Kontext bei Cicero legt die
Vermutung nahe, dass Amafinius und seine schriftstellerische Tätigkeit zeitlich

vor Lukrez anzusiedeln sind. Wie kommt Lukrez also zu seinem
Anspruch? Nun, seine Haltung wird verständlicher, wenn man davon ausgeht,
dass er in der oben genannten Auseinandersetzung innerhalb der epikureischen

Schule Partei ergreift. Offenbar stellt er sich auf die Seite Philodems,
der ja in der völligen Vernachlässigung der artes eine für einen Epikureer nicht
angemessene Haltung sieht. Wir hören nämlich von Amafinius' Werk, dass der
Autor im vulgaris sermo und in einfacher Darstellung, entsprechend der so

simplen Lehre Epikurs, wie Cicero Varro kommentieren lässt, epikureische

48 Dazu vgl. Milanese, Lucida carmina 108ff. Clay, Lucretius 48.

49 Philodems Methode m De signis' hat Parallelen zu dem, was Lukrez bietet; vgl. W. Kull-
mann, Zu den historischen Voraussetzungen der Beweismethoden des Lukrez, Rh. Mus 123

(1980) 97-125, jetzt in: C. J Classen (Hg.), Probleme der Lukrezforschung 189-217, zur
literarischen Analyse vgl. Kenney, Doctus Lucretius 373ff. 244ff. (etwa zur Enmuspartie 1,

112fF.).
50 Der Leser ist eingeladen, etwa in der Meteorologie, Eigenes beizutragen (6, 527-534, Clay,

Lucretius 225f.), oder anderswo, eigene Erklärungshypothesen zu entwickeln (5, 128Iff).
51 Vgl. dazu Epikurs Einleitung zum Herodotbrief [2] 35 2Arr., wo verschiedene Arten von

Textsorten, ihre Adressaten und ihre Funktion behandelt werden, dazu vgl. I. Hadot, Seneca

und die griechisch-römische Tradition der Seelenleüung (Berlin 1969) 52ff. und A. Angeli,
L'esattezza scientifica in Epicuro e Filodemo, CErc 15 (1985) 63-84.

52 Vgl. 1, 922ff; 5, 335ff. denique natura haec rerum ratioque repertast / nuper, et hanc primus
cum primis ipse repertus / nunc ego sum in patrias qui possim vertere voces.

53 Tusc 4, 3, 7; Acad post. 1, 2, 5; Ad fam 15, 16.



182 Michael Erler

Physik und Ethik vorgeführt habe, d.h. dass Amafinius also zu der von Philodem

abgelehnten Partei der epikureischen Bildungsverächter gehört54.
Es ist bemerkenswert, dass sich in diesem Fall die Epikureer Lukrez und

Philodem mit dem Urteil des Epikurgegners Cicero treffen, der, wie nicht
anders zu erwarten, die kunstlose Form tadelnswert findet55. In einem Brief an
Cicero aus dem Jahre 45 stösst der zum Epikureismus bekehrte Cassius ins
gleiche Horn wie Cicero56. Auch er tadelt Amafinius' Darstellungsweise als

unangemessen, ja distanziert sich geradezu von Leuten wie Amafinius oder
Catius und ihrer Art von Epikureismus. Man erkennt auch hier den Parteigänger

Philodems. Vor diesem Hintergrund kann also Lukrez' Anspruch, der erste
wirkliche Darsteller epikureischer Lehre in lateinischer Sprache zu sein,
Rechtfertigung erfahren.

Halten wir fest: Wir sind Zeugen einer innerschulischen Auseinandersetzung

über den Wert der artes geworden, in der beide Parteien für sich Orthodoxie

in Anspruch nehmen. Philodem ist überzeugt, dass manche Mitglieder
seiner Schule die Werke der Meister falsch interpretieren, ja er deutet an, dass

nach dem Tode des Hermarchos, also des letzten Hörers Epikurs, sich die
Verhältnisse geändert haben und es auch zu Abweichungen der Lehre gekommen

ist. Er beklagt deshalb die Trägheit im Umgang mit Büchern und sieht in
der Paideia ein Mittel nicht zuletzt für eine richtige Interpretation. Deutlich
wird dabei Philodems Schriftgläubigkeit und sein Vertrauen, als kompetenter
Leser Epikurs Meinung durch Interpretation gewinnen zu können57.

Was die wirkliche Auffassung Epikurs in dieser Frage war, können wir
heute kaum entscheiden. Doch können wir an anderer Stelle und in anderem
Zusammenhang verfolgen, wie eine derartige Diskussion vonstatten ging58. Da
dies helfen kann zu verstehen, was es für einen Epikureer heisst, 'orthodox' zu
sein, soll hier kurz auf den innerschulischen Streit hingewiesen werden, der
sich um die Frage drehte, ob es sich bei einem der drei Teile der Rhetorik, der

54 Dazu vgl. M. Gigante, L'epicureismo a Roma da Alcio e Fihsco a Fedro (oben Anm. 26) 25ff.;
bes. 30ff., Angeli, Agil amici 48f.

55 Die simple Physik kann man leicht plane darstellen (Acad 1, 2, 6), der Akademiker hingegen
muss etwa gegen die Stoa zu subtiler und dunkler Darlegung greifen (1, 2, 7) si vero Acade-

miam veterem persequamur, quam nos ut sets probamus, quam erit illa acute expheanda nobis,

quam argute quam obscure eliam contra Stoicos disserendum
56 Vgl Farn 15, 19, 2 (45 v.Chr.) ipse emm Epicurus, a quo omnes Catu et Amafinti, malt

verborum interprètes, profiscuntur, dicit
57 Vgl. col. 107, 9ff. Angeli ouyKjpivopev xpôttouç x<n[v] pexa xijv'Epiiàpxou xekEuxrjv cruvxàÇeiç

èySeôuiKÔxiov, ei §é xiç ßouXcxai, Kai pexà xrjv ëykett|nv xröv 'ErctKoupou 5iaKr|Koôx(ov cutàv-

xœv. Auf Abweichungen in Schriften nach Elermarchos hat offenbar ein Gegner der Schule
hinweisen wollen (col 12, 7ff. Angeli), vgl. Angeli, Agh amici 97. Als kompetenten Leser
bezeichnet sich der Gegner Philodems (col IV 3ff. Angeli oç Kai ipr|<Tt EÎy[a]i p yvf|aioç
àvayvip[a]xr|ç çjti ypaipàç [ÈKk£K]xàç Ka[i 7ik]f)ÛT] cmyypa[pp]âxœv (vgl. Angeli z.St. S. 259 und
91), und seine Gegner beanspruchen Epikureer und weise zu sein (col. IV 1-2; VII 1-3
Angeli). Philodem freilich will zeigen, dass er die Schriften wirklich interpretiert

58 Dazu jetzt Sedley, Philosophical allegiance 109ff.



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 183

sogenannten 'sophistischen oder epideiktischen Rhetorik', um eine ars handle
oder nicht59. Dem zweiten Buch von Philodems Rhetorik ist zu entnehmen,
dass Philodems Lehrer in Athen, Zenon von Sidon, die Ansicht vertreten habe,
Epikurs Verdammung der Rhetorik betreffe allein die politische und forensische

Rhetorik. In der 'sophistischen Rhetorik' jedoch habe er eine xé^vri
gesehen60. Philodem schliesst sich dieser Meinung an und verteidigt sie. Denn sie

wird offenbar nicht generell in der epikureischen Schule geteilt. Epikureer auf
Kos und Rhodos meinen vielmehr, Epikur habe der gesamten Rhetorik den
Charakter einer ars abgesprochen61. Jedenfalls müssen sich die Anhänger Ze-
nons Fragen nach Belegen für ihre These gefallen lassen, da die Gegner
behaupten, keine gefunden zu haben. Einer von den Zenonanhängern führt zwei
Schriften Epikurs an, das «Convivium» und die Bücher «Über die Lebensweisen».

Jedoch wird ihnen von Gegnern bestritten, dass diese Werke ihre These
belegen62, und auch Philodem ist mit ihrer Argumentation nicht zufrieden63.

Zum Erweis der Richtigkeit seiner Auffassung setzt sich Philodem nun
seinerseits mit einer Partie aus einem Dialog Epikurs auseinander64, die leider
aber auch von seinen Gegnern als Beleg für ihre These in Anspruch genommen
wird. Wir können nun verfolgen, dass beide Auslegungen derselben Stelle
durchaus plausibel und nachvollziehbar sind. Der Opponent beruft sich nicht
ohne guten Grund auf Bemerkungen, die der Epikureer Idomeneus gemacht
hat, wonach die Beherrschung der Rhetorik von Übung und Veranlagung
abzuhängen scheint. Philodem jedoch akzeptiert diesen 'Beleg' nicht. Er verweist
seinerseits darauf, dass Kunst und Übung sich nicht ausschliessen65.

Es ist bemerkenswert, dass beide Parteien sich auf Epikurs Texte berufen,
dabei aber zu unterschiedlichen Interpretationen kommen. Gleichwohl
beanspruchen beide Kontrahenten, dass sie die angeblich allein richtige Meinung
des Autors erkannt hätten. Eine objektive Entscheidung über richtig und falsch

59 Zum Problem J. Barnes, Is rhetoric an art, Dark Newsletters 2 (1986) 2-22 und Angeli,
L'esattezza scientifica in Eptcuro e Filodemo, CErc 15 (1985) 63-84, bes. 73ff, M. Isnardi
Parente, Techne (Florenz 1966) 385ff., Philodems Diskussion wird unter dem auch hier
interessierenden Gesichtspunkt herangezogen von Sedley, Philosophical allegiance 107ff.

60 Zur Konzeption der Rhetorik auch der spateren Epikureer vgl M. Ferrario, La concezione
della retorica da Epicuro a Filodemo, in: Proc. XVI Intern. Congr Papyrol (Chicago 1981)
145-152. Die hier vorgeführte Diskussion zieht auch heran Sedley, Philosophical allegiance
io8ff.

61 Rhet, lib. II (PHerc. 1674) col. XLIII 26-XLIV 19 Longo
62 Rhet, lib. II (PHerc. 1674) col. LII 11-LIII 14 Longo
63 Rhet, lib. II (PHerc. 1674) col. LVII 13ff. Longo.
64 Wenn Epikurs lib. II (PHerc 1672) col. X 21-XI 3 erwähnte Schrift (zum Text vgl. jetzt

Angeli, CErc 11, 1979, 63) auch bei Arnghetti ([21, 4] 2Arr.) als 'Convivium' notiert ist, so ist
die Zugehörigkeit des Textes zu diesem Werk mit gutem Grund angezweifelt worden (Sedley,
Philosophical allegiance 114 Anm. 40).

65 Vgl. lib. II (PHerc. 1672) XII 31—XIII 11: die Möglichkeit, sich für eine Verteidigung von
Zenons Position auf das Wort 'scheinen' zu berufen, wertet Philodem offenbar nicht als

schlagendes Argument, vgl lib II (PHerc 1672) XIII 32-XIV 7 Longo, dazu Sedley,
Philosophical allegiance 116f.



184 Michael Erler

heute zu fallen, ist uns bei den wenigen Resten, die uns von Epikur erhalten
sind, nicht möglich. Bemerkenswert ist immerhin, dass auch zur Zeit Zenons
und Philodems offenbar keine Aussage Epikurs vorlag, die den Streit eindeutig
hätte entscheiden helfen. Offenbar gab es also einen Ermessensspielraum.
Kein Zweifel kann allerdings daran bestehen, dass Zenons und Philodems
Position sich in einem römischen Umfeld leichter vertreten lässt. Cicero hat
denn ja auch an Zenon zu rühmen gewusst, dass er distincte, graviter und
ornate vorzutragen wisse, und Philodem oder seinem Lehrer Zenon spricht er
Bildung keineswegs ab66. Offenbar hat es also im Kepos eine Entwicklung in
der Haltung zur Rhetorik gegeben. Es darf schliesslich darauf hingewiesen
werden, dass auch in der Akademie die Rhetorik erst spät akzeptiert worden
ist67.

II
Philodem oder sein Lehrer Zenon haben also den artes die Tür zum Kepos

geöffnet und dies durch Interpretation der Schriften Epikurs zu rechtfertigen
gewusst. Mit einer seiner Schriften gibt uns Philodem eine Möglichkeit zu
beobachten, wie er sich mit einem wesentlichen Bestandteil der griechischen
Ttatôefa auseinandersetzt: mit Homer.

Die Schrift «De bono rege secundum Homerum» hat zwar nur geringes
philosophisches Gewicht68. Doch ist sie bisweilen als Zeitdokument herangezogen

worden, handelt es sich doch bei dem Traktat um ein speculum pnnci-
pis69, in welchem Philodem offenbar den Senatoren vorführen möchte, wie
sich Homer - seiner Auffassung nach - den idealen Herrscher vorstellt. Bei der
Gestaltung seines Werkes hat sich Philodem sicher an schon vorliegender ncpi
ßaavZefaq-Literatur orientiert, und man hat kürzlich daraufhingewiesen, dass
sich manche Züge dieses guten Königs etwa in der Art wiederfinden lassen, wie

66 Positive Bewertung des Zenon vgl Fin 1,5, 16, Tusc 3, 17, 38, vgl. In Pisonem 28, 68 Doch
bleibt er ein Graeculus, vgl De or 2, 4, 18; dazu vgl. M. Gigante, II rilralto di Filodemo nella
'Pisomana', in: M. Gigante, Ricerche Filodemee 35-53 Zu Zenon vgl. Cic. De nat deor 1,21,
59.

67 Praktische Beredsamkeit wurde bei den Akademikern besonders unter Philon und Antiochos
geübt, vgl. Cic. De or 3, 28, 110; Tusc 2, 13, 9

68 Edition des PHerc 1507 herausgegeben von A. Olivien, Philodemi nzpi too Kaû' Vprjpov
dyaûoù ßaoi/Acoq hbellus (Leipzig 1909). Jetzt mit neuem Text, Übersetzung und Kommentar
T Dorandi, Filodemo II buon re secondo Omero (Neapel 1982). Diskutiert sind wichtige
Stellen von O Murray, Philodemus on the good king according to Homer, JRS 55 (1965)
161-182, ders., Rileggendo II buon re secondo Omero, CErc 14 (1984) 157-160, Gigante, La
bibliothèque 89-107; P. Grimai, Le bon roi de Philodème et la royauté de César, REL 44 (1966)
254-285; ders Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie à Rome à la fin de la
république, m: Aspects de la philosophie Hellénistique (Entr. sur l'Antiquité classique tome
32, hg. von H. Flashar/O. Gigon, Genève-Vandœuvres 1986) 265-268. Weitere Angaben bei
Dorandi, Filodemo 2335 und Asmis 2406.

69 So Gigante gegen Murray, vgl. M. Gigante, Le livre Du bon roi selon Homère, in: La biblio¬
thèque 89-107, bes. 95ff.



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 185

Vergil seine Figur des Aeneas gestaltet70. Wenn hier im Kontext der Frage nach
einer conspiratio in unum nochmals auf den Traktat verwiesen wird, dann, um
die Aufmerksamkeit auf die Art zu lenken, wie Philodem hier generell Homer
versteht. Indem Philodem nämlich Homers Auffassung vom idealen König
nachzuzeichnen versucht, interpretiert er ihn auf eine Weise, wie wir sie aus
späteren, kaiserzeitlichen Zeugnissen moralisierender Homerexegese
kennen71. Heinze72 verweist in diesem Zusammenhang auf Strabos Einleitung zu
seiner Geographie, deren Auffassung für das Verständnis der Aeneis sehr
hilfreich sei. Mit Philodems Werk haben wir eine zeitgenössische Abhandlung vor
uns. Geradezu programmatisch in diesem Zusammenhang ist eine Bemerkung
gegen Ende des Traktates. Dort drückt er gegenüber Piso die Hoffnung aus, er
habe keinen der Ansatzpunkte (oupoppai) ausgelassen, die Homer zur Besserung

der Herrschenden biete73. Bemerkenswert ist ein Satz, der offenbar
zentrale Bedeutung für Philodems Homerverständnis hat. Homer, so stellt Philodem

kategorisch fest, hasst Krieg und Zwist74. Entsprechend seiner Ablehnung
des Krieges verlangt Homer vom princeps - so Philodem -, dass er der Liebe
zu Krieg und Schlacht abschwört, dass er gleichwohl aber Konflikten nicht aus
dem Wege geht75. Wegen ihrer überzogenen Kriegsliebe seien Ares dem Zeus
und Achilles dem Agamemnon verhasst. Nach Philodem verlangt auch Homer
vom princeps Milde und Nachsicht (7tpaôxr|ç), jedoch auch Strenge, wenn es

notwendig ist. Wie ein Vater soll sich der Mächtige verhalten, verlange Homer,
so Philodem, unter Berufung auf die Odyssee76.

Bemerkenswert ist gleichfalls die von Philodem hervorgehobene Forderung

Homers, der princeps solle dem Hochmut abschwören, und vor allem,
dass er am Untergang von Feinden, auch wenn er im Recht sei, keine Freude
empfinden dürfe77.

Hält man sich nun jedoch das Bild vor Augen, welches Homer vom Hel-

70 F. Cairns, Virgil's Augustan epic (Cambridge 1989) Iff., bes 18ff.
71 Vgl. M. Lausberg, Ihadisches im ersten Buch der Aeneis, Gymnasium 90 (1983) 203-239, sie

nennt Philodem (223), ohne aber auf ihn gesondert einzugehen. Zu Philodem Cairns 7. 1 Off.

und M. Erler, Der epische Heldenzorn Vergils Aeneis und Philodems Traktat 'De ira Grazer
Beitrage (wird in Band 1991 erscheinen).

72 R. Heinze, Virgils epische Technik3 (Leipzig/Berlin 1915, Nachdr. Darmstadt 1976) 248

Anm. 2 verweist auf den Einleitungsteil in Strabons Geographica
73 Col. XLIII 16ff. Dorandi ni 5é xivaç 7tapaÀ£koiitag£v xrôv àtpopprâv, âç ëaxt nap' 'Opppou

kaßetv eiç èitavôpùtoaiv Suvaaxetihv. Dazu vgl. Plut. De aud 22D.
74 Col. XXIX 6 Dorandi "Optipoç cnivexOaipei xoùç 7tok[épo]u Kai xoùç ëptôoç ipi/to[i)ç] unter

Bezug auf// A 177 E 891. Interessant ist hierbei zunächst die enge Verbindung, ja Gleichset-

zung von Krieg und innerem Zwist. O. Murray (Philodemus 84) hat darauf aufmerksam
gemacht, dass diese Identifizierung fur den griechischen Sprachgebrauch ganz ungewöhnlich
ist, aber gut zu den römischen Verhältnissen zu Philodems Zeit - etwa seit Marius - passt.

7 5 Col. XXVII 15ff. Dorandi XPB xotyapoü[v tpiXö]vikov eîvai xqv ct[yat)6]v 5uvdarr|v, à>A[à pf]
<piX]ojtökepov pr|[8è <piXôp]axov.

76 Col. XXV 14 Dorandi 8tà ôè xf]v èirixacnv, xf)v öxe xpf|, pt| Kaxa[tp]povf|xai.
77 Col. XXXVI 30 Dorandi où 8ok[ô>v] È7toX[o]kùÇËtv [xoï]ç èvStKtoç xeTip(o[pT|]pévoiç mit Bezug

auf Od to 412.

13 Museum Helveticum



186 Michael Erler

den bietet, wonach Kampf und Streben nach persönlichem Ruhm und Ehre in
den Codex der Adelsgesellschaft, die in der Ibas geschildert wird, gleichsam
eingebettet sind, und Affekte wie z.B. Kampfeswut einen natürlichen Platz
einnehmen78, dann stellen wir fest: Philodems moralisierende Interpretation
Homers ergibt, dass Homer vom Helden, und damit vom König, verlange - ein
unhomerischer Held zu sein. Es sei nun daraufhingewiesen, dass genau diese
Auffassung sich mit der Lesehaltung trifft, wie sie der Lolliusbrief für Horaz
voraussetzt - und wie sie als eine Komponente der Homerrezeption Vergils
anzunehmen ist: Homer wird als Repertorium moralischer exempla betrachtet79.

In der Tat sind die Übereinstimmungen zwischen Philodems Bild vom
Helden im speziellen und im allgemeinen der Art, wie Philodem Homer liest,
mit dem, das bei Vergil offenbar vorauszusetzen ist, frappant. Genugtuung
beim Sieg über den Gegner zu empfinden gehört in Homers Ilias durchaus zum
Habitus des Helden, und Vergil hat dies für Turnus auch übernommen. Man
erinnert sich an sein Verhalten beim Sieg über Pallas. Kampf, Sieg und Tod
des Gegners lösen bei Turnus Freude und Triumphgefühle aus (10, 500).
Gerade dieses Verhalten aber wird vom kommentierenden Dichter als Hochmut
und Unfähigkeit zum Masshalten getadelt (10, 502). Bei Aeneas hingegen ist
dieses 'heroische Gehabe' in der Weise geändert, dass es zu Philodems
Homerverständnis passt. Aeneas freut sich, wenn die Möglichkeit eines Friedensschlusses

in Sicht kommt (10, 700); beim Tode eines Gegners hingegen empfindet

er Trauer und Mitleid (10, 823). Mit Strenge gepaarte Milde als angebliches
Postulat Homers für den Herrscher sind schon hervorgehoben worden. Und
severitas beweist Aeneas, wenn auch widerwillig, bei aller Milde durchaus
auch.

Mehr noch: Oft schon ist allgemein die 'Vermenschlichung', die 'Humanisierung'

des homerischen Heldenbildes durch Vergil hervorgehoben und
betont worden, dass hierbei römische Vorstellungen eine wichtige Rolle spielen.
Genannt seien nur die pietas, das fatum oder die Geschichtsorientierung von
Vergils Darstellung80. Hinzuweisen wäre auch auf Aeneas' Einstellung zu

78 Vgl. J. Latacz, Das Menschenbild Homers, Gymnasium 91 (1984) 15-39, bes. 29ff, ders

Homer Der erste Dichter des Abendlandes1 (München/Zürich 1989) 43ff.
79 Heinze 248 Anm. 2 auch zu 113 Dazu M. Lausberg, Ihadisches, passim (vgl. oben Anm. 71),

vgl. G. K Galinsky, Vergil's Romanitas and his adaptation of Greek heroes, in: ANRW II 31.

2, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1981) 1002f., E A. Schmidt, Der Bukoliker Vergil und
die moralische Homerallegorese, SOslo 53 (1978) 165-170. Ein Vergleich mit dem Lolliusbrief
des Horaz liegt nahe, zum Bnef vgl O. Luschnat, Horaz Epistel I 2, in: Theologia viatorum
(Berlin 1964) 142-155; darauf hinzuweisen ist, dass Horaz' Ausdruck ira furor brevis 1, 2, 62)

eine Parallele in Philodems Traktat hat, wenn Wilkes Ergànzungsvorschlag dort (col. XVI 37

Indelli) richtig ist. Zu einem anderen Bezugspunkt des Briefes mit Philodem vgl. Gigante, La
bibliothèque de Philodème, in: La bibliothèque de Philodème et l'Epicurisme romain 31-71,
bes. 46.

80 Zum fatum vgl. W. Pötscher, Das römische Fatum - Begriff und Verwendung, in: ANRW II
16, 1, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1978) 393-424.



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 187

Kampf und Krieg. Beide sind für ihn nicht Selbstzweck oder dienen persönlichem

Nutzen, sondern sie sind an übergeordneten Zwecken orientiert. Ein
Blick auf Philodems Homerrezeption zeigt, dass dort für ein solches Homerbild

schon der Boden bereitet ist. Bei beiden Autoren mag diese Haltung
gegenüber dem Krieg das Resultat persönlicher Erlebnisse sein. Innerliterarisch

gesehen jedoch ist festzustellen, dass Philodems Interpretation Vergil
gleichsam Legitimation und Vorlage bieten kann für seine Umwertung von
Kampf und Krieg, wie wir sie aus der Sicht des Aeneas kennenlernen.

III
Dies gilt auch für die Darstellung eines Affektes, der im Heldenepos eine

wichtige Rolle spielt: den Heldenzorn. Mit der von Giovanni Indelli besorgten,
verbesserten Ausgabe von Philodems Schrift «De ira»81 verfügen wir über den
einzigen Traktat des ersten Jahrhunderts, der den zu dieser Zeit offensichtlich
vieldiskutierten Affekt analysiert82. Aber nicht allein deshalb ist die Schrift
von grossem Interesse. Der Traktat hat einen durchaus polemischen Charakter.

Er verteidigt z.B. eine der Kupiav Aô^at Epikurs83. Dabei ist von besonderem

Interesse, dass Philodem seine Darlegungen wiederum als Richtigstellung
einer in seinen Augen verfehlten Epikurinterpretation versteht und dabei eine
Auffassung des Affektes vorführt, die nicht nur als Modifikation der Auffassung

Epikurs, soweit sie uns bekannt ist, angesehen werden kann, sondern die
sich auch als ein Modell für zeitgenössische Darstellungen des Affektes Zorn
anbietet, wie wir sie z.B. in Vergils Aeneis finden84.

Die Diskussion entzündet sich offenbar u.a. an einigen Aussagen der Meister

der Schule, die dem Weisen Zorn zubilligen. Auch Epikur selbst scheint in
diese Richtung zu tendieren85. Diese Auffassung hat bei manchen zu Proble-

81 Ediert von K. Wilke, Philodemi Epicurei De ira liber (Leipzig 1914); jetzt neu ediert mit
italienischer Übersetzung und Kommentar von G. Indelli, Filodemo, L'ira, Edizione, tradu-
zione e commento a cura dl G. Indelli (Neapel 1988). Zur Zornanalyse jetzt auch J Annas,
Epicurean emotions, in: GRBS 30 (1989) 145-164, wobei die Rolle der Disposition des
Menschen grössere Betonung verdient hätte.

82 Vgl. Cic. Ad Q.fr. 1, 13, 37; dazu die Aufzählung in K. Wilke (oben Anm. 81) XXVI-LIV und
W. W. Fortenbaugh, Theophrastus on Emotion, in; Theophrastus of Eresus (New Brunswick/
Oxford 1985) 209-229.

83 Der polemische Charakter wird nahegelegt durch Partien wie col. XLIII 22-28 Indelli über
die Schwäche der Menschen als Begründung des Zornes: Antwort col. XLIII 28-40 Indelli:
Schwäche ist nicht physisch gemeint, sondern beim Menschen wesensgemäss. Polemik auch
coll. I-VII Indelli; XXXI 31-XXXIV 7 Indelli. In dieser Nachsicht gegenüber der Schwäche
des Menschen sieht Laktanz den Grund für die Popularität des Epikureismus (positiv zu
werten, wird den Epikureern auch spater zum Vorwurf gemacht, z.B. von Laktanz, Divin inst.
3, 17 CSEL 19, 228f.).

84 Dazu ausführlich M. Erler (oben Anm. 71).
85 Dazu vgl. col. XLV Iff. Indelli unter Bezug auf Epikurs Schrift Avatptovijasiç (frg. 3 Us. [8]

2Arr., wozu vgl. Indelli, Kommentar z.St. 240f.), auf Metrodor frg. 64 Körte) und Hermarch
(frg. 55 Krohn frg. 43 Longo).



188 Michael Erler

men geführt. Wir hören, dass für Nikasikrates Zorn als ein Pathos grundsätzlich

abzulehnen ist, obgleich er natürlich und instinktiv sei. Mit der Position,
dass Zorn natürlich sei, unterscheidet sich Nikasikrates von der Stoa und auch
vom Peripatos, trennt sich aber offenbar auch von der orthodoxen Auffassung
der Epikureer86. Dies jedenfalls ist die Meinung Philodems. Nach seiner
Ansicht habe Nikasikrates, unter dem man wohl zu Recht einen epikureischen
Dissidenten gesehen hat, Aussagen Epikurs, nach denen auch der Weise zu
dupôç neige, zu undifferenziert verstanden. Es müsse vielmehr eine
Begriffsscheidung vorgenommen werden. Ganz ähnlich wie in der oben herangezogenen

Schrift «Ad contubernales» führt Philodem also wieder eine kritische
Haltung zu Aussagen der Meister auf eine Fehlinterpretation ihrer Schriften
zurück. Verlangt ist eine genaue Lektüre87. Zweck der Schrift «De ira» ist es u.a.,
diesen Irrtum richtigzustellen. Obgleich sich bei dieser Deutung durchaus neue
und originelle Aspekte für die Konzeption des Zornes ergeben, zeugen Philodems

Hinweis auf die Meister und seine Methode von seinem Bemühen um
Orthodoxie. Blicken wir kurz in den Traktat.

Im ersten Teil der Schrift werden die schlimmen Auswirkungen des Affektes

Zorn vor Augen geführt, körperliche Folgen des Zornes werden geschildert,
und es wird eine Physiognomie des Zornigen geboten. Philodem weist auf die
sich zum Selbstzweck verselbständigende Kampfeswut und Grausamkeit hin,
die aus dem Affekt folgen88. Wichtig ist Philodems Hinweis, dass es eine
Eigentümlichkeit des Zornes sei, zur Selbstschädigung zu führen. Der Affekt verleite
dazu, den eigenen Untergang mit in Kauf zu nehmen, infolge der durch den
Zorn bewirkten Verblendung des Verstandes89. Bei all dem fühlt man sich

86 Vgl col XXXVIII 35 Indelli rcapà 5è NiKaatKpdxEi 3iyexa[t] xô xpv <puatKÎ]v àpypv pf] povov
Kaxà xf|v iSiav (pùoiv àuhëîv, àÀÀà Kai èiuctKoxeiv xoîç 3.oyt[a]poîç Zur Identität des Nikasikrates

vgl F Longo Auricchio/A Tepedino Guerra, Chi è Timasagora?, in- Am del Convegno
Internazionale «La regione sotterrata dal Vesuvio' studi e prospettive» (Neapel 1982) 405-
413. diess., Aspelti e problemi della dissidenza epicurea, in: CErc 11 (1981) 35-38, Indelli 154

und 223 Nikasikrates unterscheidet sich von der 'Orthodoxie', weil er ôpyr] kevt) und ôpyri
Kaxà (püaiv in Beziehung setzt, obgleich Natürliches an und für sich gut ist Andererseits
unterscheidet sich Nikasikrates mit der Position, dass Zorn naturlich sei, mit den anderen

Epikureern von der Stoa und auch vom Peripatos, Longo/Guerra 1982, 412 Anm. 45.

87 Col. XLV 7ff. Indelli oinxe ûaupàÇeiv ètt[i xoîç] ßußX YaKoïç elvai i)ä.oucn.v, öxi xaOxa Kai xà

npöxEpov èTtiar)pavûévxa itapa3,i7tôvxeç èÇ àKoX,otn)iaç xô f>upa)i}f|ciE<n>at Kaxà xoùç âvSpaç
xôv cotpàv àjteôeiKvnov Hier wird der Bezug zu dem in der Schrift Ad contubernales

Vorgetragenen deutlich (vgl. z.B col. VI 7ff. Angeli und Kommentar z.St 78f.). Obgleich manche
sich um die kanonischen Texte kümmern, bieten sie Fehlinterpretationen. Wie dies zu
verhindern ist, legt Philodem in Ad contubernales dar.

88 Der Affekt führt z.B zum Verlangen, sich mit den Eingeweiden dessen zu gurten, der Schmerz

zugefügt hat (col. VIII 29ff Indelli itepiÇtoaacrûai xoîç èvxépotç xoù V)7cf|aavxoç); eine

Physiognomie des Zornigen wird geboten.
89 Vgl col. XVI 34ff paviaç x[o]tya[po]0v où/ ôpo[y]Ev[f|] eîvai <n>pßäßr|Ke [xî]v] ôpyf|v- (ôkt-

yoxpöviov paviav ôé xtç eïp[r|KEV -, à]M.' £vîox[e] xf]v [ôvxtoç Ka]Xoupévr|v p[aviav ôp]ytiv
7tpoa[ayopeéopev Vgl auch col. XLI 5 Indelli. Mit Philodems Konzept lässt sich Turnus gut
vergleichen, dem Vergil vorwirft, aus Zorn blind und nicht in der Lage zu sein, Mass zu



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 189

durchaus an die stoische Auffassung erinnert. Das gilt auch für Philodems
These, der Zorn sei keineswegs notwendiger Bestandteil des Kampfes und der
Rache. Damit wendet er sich gemeinsam mit der Stoa gegen den Peripatos.
Nach Philodem ergibt sich nämlich aus der Rache kein f|Sb für den
Menschen90.

Im Schlussteil der Schrift legt Philodem seine eigene Ansicht dar. Zwei
Grundansichten epikureischer Philosophie, die Beachtung der Natur der
Dinge und die Vorsicht vor falschen Meinungen, sind ihm massgebend91. Sie
führen ihn dazu, dem Zorn auch positive Aspekte abzugewinnen. Ausdrücklich

will Philodem weder der stoischen Position, wonach Zorn grundsätzlich
schlecht ist, noch der peripatetischen Position mit ihrer positiven Würdigung
des Zornes folgen92. Ein Blick auf die Natur der Dinge zeigt nämlich, dass Zorn
zur Natur des Menschen gehört und insofern ein Gut ist. Was aber zur Natur
gehört, ist unausweichlich. Philodem differenziert deshalb mit Blick auf die
jeweilige Disposition der Menschen. Er unterscheidet zwischen einem Zorn als

Tiâûoç, der ein Störfaktor der Seelenruhe und deshalb ein Übel ist, und einem
Zorn als Zustand der Seele, der von äusseren Ursachen hervorgerufen wird
und als ein Gut angesehen werden muss. Letzterer gehört zur menschlichen
Natur, ist immer wohlbegründet, von kurzer Dauer und nicht allzu heftig93.

Terminologisch unterscheidet Philodem entgegen dem üblichen Wortgebrauch
zwischen i)ujiôç, dem negativ bewerteten Zustand, und der ôpyfi Kaxà tpûaiv,
dem der menschlichen Natur entsprechenden Affekt, der immer durch einen

angemessenen Grund hervorgerufen wird wie z.B. durch Unrecht, das Freun-

bewahren (10, 502; schon in den Scholien zur entsprechenden Homerstelle, Il P 201 (bT) p.
367E).

90 Vgl. col. XLI1 21ff. Indelli xö te [S'] èittthipeîv xfiç KoLàaeoiç Kocûànep ÙJto/.auaxoC xivoç, ô

ouvéÇeuKxai xaîç pEyàXaiç ôpyaîç, pàxaiov è[o]xtv, dazu Indelli, Komm. z.St. 232; vgl. col.

XLIV 16ff. Indelli. Dies geht gegen den Peripatos und Aristoteles, vgl Anst. Rhet. 1378b6f.,
und stimmt mit der Stoa überein, vgl. Sen. De ira 2, 32, 1 gegen penpatetische Auffassung ira
habet aliquam voiuptatem et dulce est dolorem reddere.

91 Vgl. col. XXXVII 32ff. Indelli ouvlaxaxai yàp àrcô xo[0] ßkEHEiv, cbç f] cpùaiç e%£i x(öv itpaypà-
Tcov, Kai pt^Sèv i|/eu5o5o!;eîv èv xaîç a[u]ppexpf|a8ai xtôv é3.a[xx]copdx(ûv Kai xaîç KoZàgçcn
XÔIV ßVutTOVTOlV.

92 Col. XXXVII 2Iff. Indelli fipeîç 5è xù Kai Kaxà (pa>vf|v xiva itapakoytapôv èvxpézeiv ot>x

àitkfiv itoioùpeûa xf]v àacxpaaiv, àÀXà xo pèv rcàtfoç aùxo Kaxà StàXrmnv ànocpaivépEita
KaKÔv Kaxà 8è xrjv auv7tXoKf]v xfl ôiadéosi kôv àyaùàv pT|t)f|aEai)ai vopiÇopEV, vgl.
Indelli, Komm. z.St. 224.

93 Vgl. col. XXXVII 40ff. Indelli, der natürliche Zorn hat kurze Dauer und ist nicht allzu heftig
col. XLIV 9 Indelli; ist immer wohlbegründet, vgl. XLI Iff. Indelli, col. XXXVIII 14-28
Indelli. Z.B. ist ein Anlass der Tadel an Schülern (col. XXXV 19ff. Indelli) oder ein Unrecht,
das Freunden zugefügt wird (col. XLI 18-26 Indelli) Zur Motivbezogenheit des 'guten' Zornes

bei Philodem vgl. G. Indelli, II lessico filodemeo neW opera 'Suit' ira', CErc 12 (1982)
85-89, bes. 88 und Anm. 43; ders., Filodem, L'ira 23ff Wesensimmanenter Zorn als Ursache

von Gesetzlosigkeit und asozialem Verhalten eines 'wilden' Menschen, mit Liebe zum Krieg,
Rachsucht und Blindheit für seine eigentlichen Ziele (col. XLIV 23ff. Indelli). Kontrast zum
Menschen mit einer vernünftigen Disposition vgl. col. XLIV 25ff Indelli



190 Michael Erler

den zugefügt wird. Doch ist dieser Zorn immer durch eine plausible Ursache
bedingt. Vor dieser Art Zorn ist also niemand gefeit, auch der Weise nicht94.

Im wesensimmanenten Zorn sieht Philodem die Ursache von Gesetzlosigkeit

und asozialem Verhalten eines 'wilden' Menschen, den Liebe zum Krieg,
Rachsucht und Blindheit für seine eigentlichen Ziele auszeichnen. Ein Mensch
mit einer vernünftigen Disposition hingegen sieht Krieg und Rache keineswegs
als Selbstzweck an, nimmt sie gleichwohl aber in Kauf als ungeliebtes, bisweilen

aber notwendiges Übel95. Entscheidend wichtig für die Bewertung des Zornes

ist also die jeweilige Disposition des Menschen: Der natürliche Zorn
gehört zu einer onouôala ôtâifemç, der wesenhafte Zorn hingegen zu einer Jtap-
7iovT|poç 5vdi)emç96.

Halten wir fest: Philodem kennt eine Art von Zorn, die nicht Voraussetzung

für Kampf und Rache ist, die aber generell zur menschlichen Natur
gehört. Und weiter: Philodems Differenzierung ist so vor ihm nicht zu finden.
Gleichwohl entwickelt er sie aus einem Interpretationsstreit heraus unter Berufung

auf Epikur und ein richtiges Verständnis seiner Lehre. Wer die Texte
richtig liest, der erkennt, dass kein Widerspruch vorliegt. Wenn nämlich die
Meister vom Zorn (ûupôç) des Weisen sprechen, dann verwenden sie das Wort
im speziellen Sinne (6pyf|)97. Wieder ist ein Bemühen um Orthodoxie zu erkennen,

wieder aber lässt sich eine Nuancierung konstatieren. Diese Nuancierung
kann sich allerdings auf Epikur und seine Einteilung der Begierden berufen.
Und wenn Philodem dabei Anleihen bei anderen Schulen macht, ist das ebenfalls

methodisch durch Epikur gedeckt98.
Gerade durch diese Nuancierung aber entsteht ein Modell, das in wesentlichen

Punkten besser zu verstehen hilft, wie sich Vergils Aeneas und Turnus
in ihrem gattungsbedingt vorgegebenen Heldenzorn von einander unterscheiden.

Mehr noch: Mit ihm ist dem Interpreten ein Werkzeug in die Hand

94 Col. XXXVII 19ff Indelli, zur terminologischen Unterscheidung vgl G Indelli, II lessico

filodemeo, bes 87, zu den Begriffen opyr| und Pupoç vgl. H Ringeltaube, Quaestiones ad
veterum phdosophorum de affectibus doctrinam pertinentes (Diss. Göttingen 1913) 33 Anm 2,

zum Zorn des Weisen vgl col XLIII 40ff Indelli
95 Col XLIV 20f Indelli Kathxitep èni itôcriv àytvOiou
96 Zu diesem Begriff vgl A. Gnlli, Aidûeoiç in Epicuro, in XoÇijxrioiç (oben Anm. 20) 93-109,

E Acosta Mendez, PHerc 1089 Filodemo «Sobre la adulaciôn», in' CErc 13 (1983) 121-138,
bes 123f und 127-129

97 Col XLV Iff Indelli àpcoKei 6é icai xoîç icaûriyEpooiv où to Kax[à] tf|v npokiiigiv [x]aÙTT|v

x°v oo[ip]ôv, àXXà tô Kaxà xijv KOi[v]oxepav.
98 Zur Methode vgl Epikurs Bemerkungen De natura [29] [28-31] 2Arr, jetzt neu ediert von

G Leone, Epicuro, «Deila natura», libro XIV, CErc 14 (1984) 17-107 (mit Kommentar),
allerdings ist zweifelhaft, ob die Stelle als Beispiel für Eklektizismus zu werten ist, dazu P

Donini, The history of the concept of eclecticism, in. J M Dillon/A A. Long (Hgg The

question of'Eclecticism' Studies in later Greek philosophy (Berkeley/Los Angeles 1988) 17

Die Einteilung in ôpyr| icaxà (pùarv und Oupôç orientiert sich offenbar an Epikurs Differenzierung

der Begierden, vgl Epik Ep ad Men [4] 127, 7ff 2Arr àvakoyiaxéov Sè cbç xtbv ènuH)-

pitov ai pév Etat ipuancai, ai 5è Kevai Dazu soeben J Annas, Epicurean emotions, bes 149ff



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 191

gegeben, mit dessen Hilfe er die Zomausbrüche des Aeneas, seines positiven
Helden, erklären und rechtfertigen kann. Der Vergleich ist an anderer Stelle
ausführlich vorgeführt worden". Da uns hier mehr der generelle Aspekt einer
Annäherung zwischen griechischen und römischen Konzeptionen interessiert,
mag nur ein Hinweis genügen.

Wie schon oft hervorgehoben wurde100, unterscheidet sich Turnus' und
Aeneas' Haltung gegenüber dem Affekt des Zornes in wesentlichen Punkten:
hinsichtlich der jeweiligen charakterlichen Disposition der Helden, des Aus-
masses des Affektes, seiner jeweiligen Beherrschbarkeit und der Motivation.
Was für Turnus infolge seiner Disposition Selbstzweck und Lust ist: Kampf,
Rache, Krieg, ist für Aeneas infolge seiner pietas ein bisweilen als notwendig
erkanntes Übel. Festzuhalten ist, dass bei Aeneas, auch hier im Unterschied zu
Turnus, der Zorn nicht als ein mit dem Kampf an sich wesentlich verbundener,

diesen sogar fordernder Affekt anzusehen ist. Das nâûoq Zorn gehört
offenbar nicht in der Weise zum Wesen des Aeneas, wie das bei Turnus der
Fall ist. Vielmehr verfügt Aeneas über eine Disposition, die nur durch
bestimmte Anlässe zum Zorn zu provozieren ist.

Eine Analyse der Aeneis lässt vermuten: Dass der pius Aeneas erlaubter-
massen - wie wir annehmen wollen - von Zorn befallen wird, hängt mit seiner
Disposition und dem unterschiedlichen Charakter seines Zornes zusammen,
für den die Motivation wichtig ist und der nicht zum Wesen des Helden
gehört. Wir erinnern uns: Aeneas hat immer ein Motiv für seine Ausbrüche,
das an sein charakterliches Hauptmerkmal appelliert, die pietas. Fällt der An-
lass fort, ist auch sein Zorn zu Ende. Viel ist über Rechtfertigungsmöglichkeiten

für Aeneas' Zorn diskutiert, und verschiedene Modelle sind herangezogen
worden, wobei Philodems Vorschläge wenig Beachtung gefunden haben101.

Gerade mit Blick auf Philodem jedoch lässt sich sagen: Aeneas' cmoubaia

99 Dazu M. Erler (s. oben Anm. 71).
100 Vgl. P. Schenk, Die Gestalt des Turnus in Vergils Aeneis (Königstein Ts. 1984) 229ff. (mit

früherer Lit.); C. Renger, Aeneas und Turnus. Analyse einer Feindschaft (Frankfurt a.M./Bern/
New York/Nancy 1985) 27 Anm. 1; K. Galinsky, The anger ofAeneas, in: AJPh 109 (1988)
321-348, bes 335ff.; R. Rieks, Affekte und Strukturen Pathos als ein Form- und Wirkprinzip
von Vergils Aeneis (München 1989) 25ff, F Cairns, Virgil's Augustan epic (Cambridge 1989)
77ff u.a. Zum Zorn: Zu Recht betont Lausberg (oben Anm. 71) 229: «Vergils furor-Begnff
umfasst mehr als die Leidenschaften der Homerexegese, und vor allem steht ihm auf der
positiven Seite nicht die griechische Vernunft, sondern die römische pietas gegenüber, was
wesentliche, noch herauszuarbeitende Unterschiede im Gesamtbild ergibt.» Auch Philodem
legt den Schwerpunkt nicht allein auf die <ppovr|oiç, sondern auf die charakterhche Disposition

und kommt damit Vergil wohl naher als die anderen Modelle.
101 J. Filbon-Lahille, La colère chez Aristote, in: REA 72 (1970) 60ff., dies., Le De ira de Sénèque

et la philosophie stoïcienne des passions (Pans 1984) 203ff., dort zu möglichen Entwicklungen
der Zornauffassung innerhalb des Penpatos. Dazu vgl. auch H. Ringeltaube (oben Anm 94),
bes 33ff, zur stoischen Affektenlehre vgl M Forschner, Die stoische Ethik 114ff. Zur Problematik

des stoischen Modells bei Aeneas vgl. K. Galinsky, The anger of Aeneas 337ff und
zuletzt Cairns. The Augustan epic 78f.



192 Michael Erler

5uh)saiç und die Motivation seines Zornes rechtfertigen nach Philodem
seinen Affekt. Von daher könnte man sagen, dass er nicht nur trotz, sondern auch

wegen seiner Zornanfälligkeit in der Tat ein moralisches exemplum darstellt.
Man darf vermuten, dass Philodems Analyse Vergil bei der Gestaltung des

Zorn-Motives Pate gestanden hat, und dies um so mehr, als seine Vertrautheit
mit dem dortigen Epikureerkreis und dessen Lehre nunmehr also von
verschiedenen Seiten her als gesichert angesehen werden darf. Jedenfalls ist
auffällig, wie deckungsgleich das modifizierte epikureische Modell und die
Darstellung des Affektes in der Aeneis sind.

Für uns ist dabei von besonderem Interesse: Wie in der rcaiSeia-Frage
finden wir bei Philodem eine Interpretation der Lehre seines Meisters, die
offenbar nicht von allen Mitgliedern seiner Schule geteilt wird, die er gleichwohl

aber als orthodox zu erweisen sucht, indem er sie auf Epikur zurückführt.
Und wieder schafft Philodem mit der Modifikation epikureischer Dogmen
eine Deutung, die es Römern erlaubt, an griechische Vorstellungen anzuknüpfen

und sie in ihrem Sinne zu übernehmen. Tatsächlich also leistet Philodem
für den Kepos - soviel ist vielleicht bisher deutlich geworden -, was man
Panaitios für die Stoa zuschreibt. Dabei ist festzuhalten, dass Philodem keineswegs

'eklektisch' vorgeht. Im Gegenteil: Gerade durch seine objektiv vielleicht
als Abweichung zu interpretierenden Auslegungen beansprucht er subjektiv
äusserste Orthodoxie, insofern er nach Argumenten für eine Textinterpreta-
tion sucht, die die Auffassung seines Meisters gegen Missverständnisse in
Schutz nehmen und sie als richtig erweisen wollen.

IV

Aspektverschiebungen, die sich einerseits an Epikur anlehnen, anderseits
aber auch Neuerungen ergeben, welche im römischen Kontext durchaus
hilfreich sein konnten, sind auch innerhalb der epikureischen Theologie zu finden.
Dabei haben natürlich auch hier philosophische Auseinandersetzungen mit
anderen Schulen eine wichtige Rolle gespielt102. Doch mag man auch hier
ausserphilosophische Gesichtspunkte in Rechnung stellen. Oft ist den Epikureern

ja der Vorwurf gemacht worden, sie wendeten sich gegen den Kult und
damit gegen den Staat, wenn ihr Grundsatz gelte, dass die Götter sich um die
Menschen nicht kümmern103. Verfolgt man die Zeugnisse der Schule auch
nach Epikur, so wird deutlich, dass mit diesem Grundsatz nach Ansicht der

102 Vgl D. Lemke, Die Theologie Epikurs Versuch einer Rekonstruktion (München 1973), wobei
die Kritik Arnghettis (Athenaeum 54, 1976, 193-198) zu berücksichtigen ist H J Krämer,
Platomsmus und Hellenistische Philosophie (Berlin/New York 1971), K. Kleve, Gnosis Theon

Die Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis in der epikureischen Theologie, SOslo Suppl.
19 (Oslo 1963).

103 Z B ist die Kritik in nuce m den Fragen Ciceros enthalten, die er brieflich dem offenbar seit
kurzem zum Epikureismus ubergetretenen Juristen Testa hinsichtlich der Religion, der Ethik
und des Staats-bzw Rechtsverständnisses stellt (Fam 7, 12) (vgl Anm. 19).



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 193

Epikureer keineswegs eine Absage an Kult und Gebet verbunden sein muss.
W. Schmidt hat zu Recht betont, dass religiöse Handlungen auch im epikureischen

Kontext keineswegs sinnlos werden. Es liegt vielmehr nur eine Umwertung

der Zielrichtung bei derartigen Kulthandlungen vor104. Dass im Gegenteil
nach Ansicht der Epikureer auch ihre Theologie durchaus als ancilla traditi
moris fungieren konnte und wohl auch sollte, wie dies auch für die Stoa
behauptet wird, soll an einem kleinen Beispiel gezeigt werden.

Durch die neue Edition einer Partie der Schrift «De dis» durch P. G.
Woodward105 können wir jetzt besser erkennen, dass Philodem nicht nur die
Existenz anthropomorpher Götter, sondern insbesondere von Gestirngöttern
postulierte. Dabei ist von Interesse, dass wiederum durch ihre eigenwillige
Interpretation eines Ausdrucks Epikurs ein Aspekt in die Philosophie Epikurs
eingeführt wird, der neu ist, aber durch Rekurs auf den Meister als orthodox
erwiesen werden soll.

Der PHerc 152/157 mit Resten aus Philodems wohl im Jahr 44 v.Chr.
verfassten Werk De dis bietet in den coll. XI-XIV eine Verteidigung des

Anthropomorphismus der Götter. In den coll. VIII-X desselben Papyrus
argumentiert Philodem darüber hinaus für die Existenz von Gestirngöttern wie
etwa der Sonne oder des Mondes. Das ist bemerkenswert; denn hier fassen wir
eine Lehre, die so weder bei Epikur noch bei anderen Epikureern vor Philodem
zu finden ist. Aber nicht nur von seinem Meister Epikur trennt sich Philodem,
sondern auch von anderen Schulen wie etwa der Stoa106. Philodem spricht
nämlich nicht von vergöttlichten Sternen, sondern von Göttern, die Sternen
zugeordnet sind. Um zu belegen, dass diese Lehre gegen den Augenschein doch
orthodox epikureisch ist, greift er auf Ausdrücke und Konzeptionen Epikurs
und seiner Schüler zurück, verwendet sie aber in höchst origineller Weise.

Philodem erklärt das Verhältnis von Sterngott zu Stern mit dem Verhältnis

des Spiegels zur Reflexion im Spiegel. Er macht sich dabei offenbar zu-

104 Wolfgang Schmid, Epikur, in. RAC 5 (1962) 705ff Der Vorwurf des Atheismus stammt wohl
aus der skeptischen Akademie, vgl D. Obbink, The atheism ofEpicurus, in' GRBS 30 (1989)
187-223. Dass Angriffe im Grunde haltlos sind, welche etwa Fragen des Staatskultes betreffen,

zeigen Testimonien vor allem auch späterer Epikureer, wie z B aus Philodems Schrift De

pietate Eine neue Edition wird von A Henrichs und D Obbink vorbereitet Zur Edition von
Th. Gomperz, Philodem über Frömmigkeit (Leipzig 1866) ist heranzuziehen vor allem
A Schober, Philodemi De pietate pars prior (Diss. Königsberg), jetzt in CErc 18(1988)67-125
und Neueditionen mancher Fragmente durch A Henrichs in den 'Cronache Ercolanesi'
Hinzuweisen ist auch auf Lukrez 6, 68-78 und auf POxy 215, vgl D Obbink, P Oxy 215 and
Epicurean religious ûeoopia, Atti del XVII congresso internazionale dl papirologia (Neapel
1984) 607-619. Grundlegend für die epikureische Auffassung ist ein Satz Epikurs aus dem
Gnomologium Vaticanum ([6] 32 2Arr o roö ootpoO GEpaapôç àyaOov péya xtp aeßopEvco
ècm). W Schmid, Gotter und Menschen in der Theologie Epikurs, RhM 94 (1951) 97-156

105 P. G. Woodward, Star gods m Philodemus, PHerc 152/157, in CErc 19 (1989) 29-47, dazu
G. Arrighetti, Füodemo, de dis III Col X-XI, SCO 7 (1958) 83ff für col X 2ff

106 Gestirngotter bei der Stoa vgl etwa Cicero, De nat deor 2, 15, 39 42f Epikur selbst wollte
von Sterngottern noch nichts wissen (frg 372 Us



194 Michael Erler

nutze, dass im Brief an Pythokles vom Mann im Mond als ëptpaaiç die Rede
ist, was Reflexion heissen kann107. Nach Philodem teilen Gott und Stern einen
Teil des Raumes, sind aber nicht identisch. Mit Hilfe epikureischer Konzeptionen

zeigt er ihre substantielle Trennung. Schliesslich wendet er die Lehre von
der Weltenthobenheit der Götter auf die Gestirngötter an108.

Wieder wird also unter Rückgriff auf kanonische Texte mit Hilfe origineller

Interpretation argumentiert, die jedoch auf den Meister zurückgeführt und
damit als orthodox erwiesen wird. Dabei mag das Bestreben leitend gewesen
sein, sich vor allem mit der Stoa auseinanderzusetzen. Festzuhalten ist jedoch
auch, dass Philodem auf diese Weise einem offenbar wachsenden Interesse
seines römischen Umfeldes gerade an diesem Teil der Theologie Rechnung
trägt, wie Woodward zu Recht herausgestellt hat109. Bedenkt man nämlich die
wichtige Rolle des Sonnenkultes und generell der Gestirngottheiten und erinnert

sich an die Aufmerksamkeit, die ihnen etwa im Werk des Nigidius Figulus
geschenkt wird, dann wird es kaum Zufall sein, wenn Philodem betont, dass
auch sein System für derartige Vorstellungen Raum hat. Dies wird um so

wahrscheinlicher, erinnert man sich an Kaiaorepiopor nicht zuletzt auch im
politischen Kontext. Schliesslich wurde das Erscheinen eines Kometen im
Jahre 44 als Verstirnung Caesars gewertet. Man mag auch daran denken, dass
Philodems Patronus, Piso Caesoninus, Caesars öffentliche Beerdigung
ausgerichtet und seine Vergöttlichung wohl gebilligt hat110. Philodem versucht also
offenbar auch hier, sein philosophisches System so auszugestalten, dass darin
zum einen auch den Griechen geläufige Vorstellungen wie der KaxaaTepiG|i.ôç
ihren Platz haben, dass mit ihm zum andern aber auch den Römern
Argumentationshilfe angeboten wird. Jedenfalls ist man auch hier nicht berechtigt, eine
grundsätzliche Unvereinbarkeit epikureischer Ansichten mit dem zu konstatieren,

was in Rom propagiert wurde. Wie Woodward ansprechend vermutet,

107 Zum Spiegelvergleich vgl col. IX 5ff. Woodward Kaù' ôv xpöttov èiri xrjç aùxijç ètncpavEiaç
Xpöai xLeioix; 5ià(pop[oi np]oTOJtxouoxv cbaauxôxaxa xoù Kaxôxxpou tc(ai) xijç èpipàaecoç, xoO

pèv Kaxojtxpou xeLéioç piKpoO cpaivopévoo, xfjç 5' ÉpipàaECoç pEYàXriç, èixi 5è xaùxoù. Zu
Epikur vgl Ep ad Men [3] 95 2Arr. rj Sè êpipaaiç xoO Ttpoarimou èv aoxfj Sôvaxai pèv yivEcritai
Kai Kaxà rapaÀÀayf|v pepoiv Kai Kax' èixutpocn)ÉxT|CTiv, Kai öaoi tïox' civ xpöitoi ûecopoîvxo xô
aùpipœvov xoîç ipaivopévotç KEKxr|pévov.

108 Vgl col. IX 7ff. Woodward, zum Konzept der ÙKÉpftaoïç vgl. Woodward 42.
109 Woodward 37 mit Anm. 41. Philodems Theorie wird verständlicher, wenn man bei der

Interpretation der epikureischen Theologie von der 'idealistischen' Projektionstheorie
ausgeht (so nach Hegel J. Bollack, La pensée du plaisir, Paris 1975, und Long/Sedley 144ff.,
anders Kleve 122ff. und Lemke 84ff.).

110 Stefan Weinstock, Divus Julius (Oxford 1971) 370ff (Caesaris astrum), bes. 382ff. Die Stelle
in De dis macht deutlich, dass Philodem Caesars Deifikation jedenfalls aus philosophischen
Gründen nicht hat ablehnen müssen. Wenn Augustinus (De civ dei 18, 41 Usener S 229,
23ff.) behauptet, nach Epikur seien weder die Sonne noch ein anderes Gestirn ein Gott (vgl
Plut. Adv Colot 27, p. 1123A; dazu R. Philippson, Nachtragliches zur epikureischen Götterlehre,

Hermes 53, 1918, 358-395, jetzt in: R. Philippson, Studien zu Epikur und den Epikureern.

hg von C. J. Classen, Hildesheim/Zünch/New York 1983, 131-168), so gilt das auch
fur Philodem. Gleichwohl kann er Gestirngötter auf anderer Grundlage akzeptieren



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 195

mag die gleiche Intention auch der von Philodem gebotenen Verteidigung des,
wohl in Auseinandersetzung mit der Akademie des Karneades entwickelten,
Anthropomorphismus der Götter zugrunde liegen111. Immerhin gibt er auf
dieselbe Weise auch den homerischen Göttern und anderen Göttern der populären

Religion einen Ort in seiner Philosophie.
Man kann jedenfalls sagen: Dieses Beispiel zeigt, dass infolge der

Modifikationen auch in der Theologie der Epikureismus in gewisser Weise als ancilla
traditi moris dienen soll. Es wird kaum Zufall sein, dass Ansätze hierzu in einer
Schrift zu finden sind, in der man auch aus anderen Gründen eine Antwort auf
Ciceros De natura deorum gesehen hat. Schliesslich wirkt auch Philodems
Lehre von der besonderen Existenz der Gestirngottheiten wie eine Antwort auf
die Frage Cottas, warum die Epikureer zwar die Existenz von Göttern, aber
nicht die von Gestirngöttern zugeben"2.

Auch hier gilt also: Wenn Römer Rat suchen, um die durch die auctoritas
maiorum überlieferten Ansichten gleichsam theoretisch zu untermauern, wie
das der pontifex Cotta mit Hilfe der Akademie, andere mit Hilfe der Lehren
des Peripatos versuchen, dann bietet Philodem hierfür auch seine Schule an113.

V

Eine derartige Modifikation, die sich orthodox gibt, gleichwohl aber neue
Aspekte bietet, kommt schliesslich in Philodems Haltung gegenüber einem
Wert zum Ausdruck, dem bei den Römern ein hoher Rang zukommt: dem
Ruhm. Oft wird als Panaitios' Leistung hervorgehoben, gerade hierin die
stoische Haltung modifiziert zu haben. Die Parallele Philodems zu dem Stoiker ist
hier besonders bemerkenswert.

Wenn im dreizehnten Buch der «Punica» des Silius Italicus in der Nekyia
Scipio seinem in Spanien gefallenen Vater gegenübersteht und dieser - hierin
ganz Stoiker - die Selbstgenügsamkeit der virtus preist, in einem Atemzug
damit aber auch den Ruhm positiv wertet114, so ist dies nicht nur der epischen
Tradition der KZéa àvôprôv verpflichtet, sondern es wird, auch im stoischen
Kontext, durch eine von Panaitios neu eingeführte Konzeption des Ruhmes

111 Woodward 30f.; Gigante denkt bei der Lehre des Anthropomorphismus (vgl Philodem, De
dis III. XIII 20ff. Hermarchos frg. 32 Angeli) an einen Beitrag des Demetnos Lakon (Scetti-
cismo [oben Anm. 34] 169), andere (R. Hirzel, Untersuchungen zu Cicero's philosophischen
Schriften, Leipzig 1877, 172ff.) an Philodems Lehrer Zenon.

112 Cic. Denat deor 1, 31, 87 sed quoniam non audes (tarn enim cum ipso Epicuro loquar) negare
esse deos, quid est quod te impediat aut solem aut mundum aul mentem aliquam sempiternam
m deorum numéro ponere7 Zum Bezug der Schriften Gigante, La bibliothèque 62

113 Dazu Chr. Schäubhn, Philosophie und Rhetorik m der Auseinandersetzung um die Religion
Zu Cicero, De natura deorum I, Mus Helv. 47 (1990) 87-101.

114 Silius Italicus, Punica 13, 664f dulce tarnen venit ad manes, cum gloria vitae / durât apud
superos, nec edunt oblivia laudem. dazu vgl. M. Billerbeck, Stoizismus in der romischen Epik
neronischer undflanscher Zeit, in: ANRW II 32, 5, hg. von W Haase (Berlin/New York 1986)

3116-3151, bes. 3135f.



196 Michael Erler

legitimiert, die römischen Vorstellungen entgegenkommt. Altstoischer Auffassung

nämlich gilt der Ruhm nicht als ein Gut, sondern als àôidipopov115, eine
für römisches Denken kaum akzeptable Einstellung. Ruhm ist ein Grundbestandteil

römischer Wertvorstellung, insofern er entweder als Anreiz zu oder
als Lohn für virtus angesehen werden kann116. Ciceros Schrift «De officiis»
können wir nun entnehmen, dass Panaitios ein Konzept der eùSoÇia entwik-
kelt hat, das die Handhabe dafür bot, dem Ruhm einen angemessenen Platz
in der stoischen Ethik einzuräumen117. Wir hören jedenfalls bei Cicero, dass

einige Stoiker zwischen vera gloria und ficta gloria unterscheiden118.
Eine ähnliche Differenzierung ist auch bei Philodem zu verzeichnen. Von

Epikur wird nämlich das Streben nach Ruhm, besonders im Kontext des
politischen Engagements, verworfen. Auch bei Philodem wird an zahlreichen Stellen

das Streben nach Ruhm abgelehnt. Dies geschieht getreu den Lehren des
Meisters ebenfalls in Zusammenhang vor allem mit politischer ambitio: 80^0-
KOTtia wird als der arapa^va abträglich empfunden119.

Dagegen überrascht es, in einem Fragment der auf PHerc. 222 erhaltenen
Schrift «De adulatione» Philodems zu lesen, dass Ruhm zu verfolgen - etwa
um der eigenen Sicherheit willen - durchaus naturgemäss, d.h. gut, sein
kann120 und dass dies sowohl für den Nichtphilosophen wie für den Philosophen

gelte. Keineswegs dürfte dies aber nur um schlechter Dinge willen geschehen,

wie etwa der Schmeichelei.
Wie beim Affekt des Zornes unterscheidet Philodem eine gloria secundum

naturam von einer trügerischen gloria. Bei aller Kritik also erkennt Philodem
Ruhmstreben als natürlich an, lehnt nur den Missbrauch dieses Strebens ab.
Der Ruhm ist demnach nicht an sich schlecht, sondern wird dies nur durch

115 Vgl SVF I 190 aSiöwpopa ôè xà xotaOxa Çtof|v Oàvaxov, SôÇav àôo^iav
116 U Knoche, Der romische Ruhmesgedanke. Philologus 89 (1934) 102-124 H Oppermann,

Hg Romische Wertbegriffe3, Darmstadt 1983, 420-445), G B Philipp, Zur Problematik des

romischen Ruhmesgedankens, Gymnasium 62 (1955) 51-82. Zum Ruhm bei Cicero vgl A. D
Leeman, Gloria (Diss Leiden 1949)

117 Zu Panaitios als Grundlage der Darlegungen Ciceros in De officiis vgl. M Pohlenz, Antikes
Fuhrerlum Cicero De officiis und das Lebensideal des Panatios (Leipzig/Berlin 1934) lOOff,
H A Gartner (vgl oben Anm. 14), A R Dyck, The plan ofPanaetius' flepi tov Kaûr/Kovroç,
AJPh 100 (1979) 408-416

118 Interessant in diesem Zusammenhang der Briefwechsel mit Cato (Farn 15,4 und 5) über den

Wert des Triumphes Unumstritten ist bei beiden das Streben nach Ruhm, diskutiert wird
hingegen die Frage nach vera gloria und ficta gloria (vgl. Cic Fin 3, 17, 56-57; Off 1, 24, 83

und Off 2, 12, 43); vgl dazu M Griffin, Philosophy, politics and politicians at Rome, in
Philosophia togata (oben Anm 9) 35

119 Zu Epikurs Haltung vgl Diog Laert 120a [1] 120 a 2Arr RS [5] VI VII 2Arr und die als

Zeugnisse de honore et gloria gesammelten frgg 548-560 Us Zu Philodem und dem Ruhm
vgl Gigante, Ricerche Filodemee 89ff zur negativen Bewertung der ôoljoKotria

120 De adulatione (PHerc 222) Col IV 4ff Gargiulo (T Gargiulo, PHerc 222 Filodemo sul-
l'adulazione, CErc 11, 1981, 103-127) l) 5ô^a xoivuv xàpiv àotpaXeiaç èdubxfhl Kaxà <pixriv,
fjv êÇeaxiv exetv Kai iStanp Kai ipiÀoaôtpto, KaKtaç 8' où ixdcrriç, èv aîç f] KoXaKeta Jtptoxaytûvt-
axet Kai pciÇova y' àôoÇfav aiKEÎ ttEptxuhiatv öxav EÙôoÇiav atroxEÀEÎv jtpooSoKàxat



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 197

denjenigen, der ihn in falscher Weise verwendet. Ausschlaggebend, so darf
man wohl sagen, ist wieder die Suxûemç des jeweiligen Menschen. Eine derartige

Sichtweise des Ruhmes lässt eine Stelle bei Plutarch vielleicht verständlicher

erscheinen. Dort wird behauptet, die Haltung der Epikureer gegenüber
der Politik sei keineswegs vollständig ablehnend121. Zwar werden auch hier
Staat und Politik nicht als Selbstzweck akzeptiert. Die Epikureer sehen im
Staat eine Übergangsstation für die Zeit, solange nicht alle Epikureer geworden
sind. So heisst es auf der Steininschrift des Diogenes von Oinoanda eindrucksvoll122:

«Dann (d.h. wenn alle Epikureer sind) wird das Leben der Götter bei
den Menschen herrschen. Denn alles wird voll von Gerechtigkeit und gegenseitiger

Liebe sein, und man wird keine Burgen oder Gesetze mehr benötigen ...»
Jedoch waren die Epikureer offenbar Realisten genug zu sehen, dass für die
Zwischenzeit Politik notwendig, ja politisches Engagement für manche
Menschen geradezu zu fordern ist: dann nämlich, wenn ihre Konstitution, ihre
(pûoiç dies fordert. In der soeben angesprochenen Stelle bei Plutarch heisst es
aber123: «Sogar Epikur meinte nicht, man müsse grundsätzlich ruhig leben,
sondern Männer, die nach Ruhm und Ehre streben, sollten ihrer Veranlagung
nachgeben und sich am politischen Leben beteiligen, denn andernfalls würden
sie bei Tatenlosigkeit zu Ruhestörern und Übeltätern.» Diese Bemerkung geht
über Senecas vielzitierte Charakterisierung des epikureischen Standpunktes
«Politik nur, wenn etwas dazwischen kommt» hinaus124. Hier erinnert man
sich an Philodems Auffassung von der gloria und erkennt, dass sich beide
Stellen ergänzen. Wir haben ja gesehen, dass Philodem ein Streben nach Ruhm

121 Zur Haltung der Epikureer gegenüber politischem Engagement vgl. zuletzt A. A Long, Plea¬

sure and social utility - The virtues ofbeing Epicurean, m: Aspects de la philosophie Hellénistique

(oben Anm. 68) 283-324, D. P Fowler, Lucretius and politics, in: Philosophia togata
(oben Anm. 9) 120-150; zur Polemik vgl. auch R. Muller, Die epikureische Gesellschaftstheorie

(Berlin 1977), V. Goldschmidt, La doctrine d'Épicure et le droit (Paris 1977).
122 New fragment 21 col. I 4ff. M. F. Smith, Thirteen new fragments of Diogenes of Oenoanda,

Denkschrift Ak. Wien, Phil.-hist Kl. 117 (1974), dort 21-25 frg. 57 Casanova (A Casanova,

/ frammenti dl Diogene d'Enoanda, Florenz 1984) töte <ûç ùÀriûrôç ö xràv tfernv ßioq eiç
àvOpoMtouç pBxaßf|aExat, Sucaioauvr|ç yàp ëaxat peaxà 7idvra Kai (piÀaÀ2.r|kiaç, Kai où yEvf|-
oExai XEtxrôv rj vôptov xpsia Kai nâvxtov öaa Si' à7Af|7.ouç aKEuoopoùpEOa, itspi 5è xrâv àtcà

yEWpyiaç àvayKaitov S. dazu den Kommentar von Smith 21-25
123 Plut. De tranq an 465F frg. 555 Us.: où5è'EiuKoupoç oÏExai Seïv fiouxàÇetv àXÀà xrj (pùaei

Xpf)cti>ai 7toktxEuopévouç Kai npàaaovxaç xà Koivà xoùç iptkoxipouç Kai ipikoôôÇouç, cbç

pctÀAov Ù7t' àtcpaypoaùvriç xapàxxEaûat Kai KaKoùcrOai nEipuKÔxaç, âv tov opéyovxai pf|
xuyxàvnxTtv Zu der Stelle D. P. Fowler, Lucretius and politics, in: Philosophia togata (oben
Anm. 9) 120-150, bes. 126f. Die von ihm geäusserte Überraschung über die Bewertung der
Politik mag durch den Hinweis auf Philodems Haltung zur gloria gemindert werden, wobei
natürlich zu berücksichtigen bleibt, dass der Kontext beider Stellen unbekannt ist

124 Deotio 3, 2 9* Us. Epicurus ait non accedel ad rem publicum sapiens nisi si quid interveneril,
vgl. dazu I. Dionigi, De olio (Brescia 1983) 198f. Vielleicht spielt Cicero in der Pisoniana
(59-60) auf diese Schrift an, wenn er Piso ironisch vorschlagt, seinem politisch ehrgeizigen
Schwiegersohn Caesar ein Buch zu schicken, um das Streben nach Triumph und Ruhm
abzuwerten; er braucht eine solche Darstellung nicht erfunden zu haben (so Griffin, Philosophy,

politics and politicians at Rome, in' Philosophia togata [oben Anm 9] 36)



198 Michael Erler

keineswegs ablehnt, wenn es der Disposition des Menschen entspricht. Festzuhalten

ist jedenfalls, dass auf die angesprochene Weise die gloria ihren Platz in
einer Ethik erhält, die durchaus auch auf die römische Oberschicht abzielt.
Wie manche Stoiker, so bietet Philodem auch hier ein Modell, das eine
Argumentationshilfe für die Römer darstellen kann.

Gleichzeitig wird mit dieser Stelle, wie mir scheint, eine Crux der Lukrez-
interpretation beseitigt. In der Geschichte der Lukrezauslegung ist als einer der
vielen Selbstwidersprüche des epikureischen Dichters seine explizit formulierte

spes laudis moniert worden125. Mit Blick auf das eben Gesagte kann man
jedoch feststellen: Wir haben hier bei Lukrez offenbar die gleiche Situation wie
bei der oben genannten Siliusstelle. Was die epische Konvention gebietet (KÂéa

àvôpcov), die jeweilige Orthodoxie aber in der Tat kaum billigen könnte, legitimiert

dort Panaitios und rechtfertigt hier für Lukrez, was wir bei Philodem
finden.

VI

Fassen wir zusammen: An einigen wenigen Beispielen ist versucht worden
zu zeigen, dass das schon in der Antike beschworene und seit Hegel oft wiederholte

Bild einer unwandelbaren, starren und fruchtlos dogmatischen Schule

Epikurs der Modifikation bedarf126. Es hat Nuancierungen gegeben, die
allerdings nicht den Kern der Lehre betrafen und vielleicht auch geringer waren als

in anderen Schulen. Diese Nuancierungen haben offenbar vielfach ihren
Ursprung im Disput über eine richtige Interpretation der kanonischen Texte des

Meisters, d.h. sie entsprangen durchaus einem subjektiven Streben nach
Orthodoxie. Aufgrund neuerer Zeugnisse - aus einem Werk des Demetrius Laco
lernen wir, dass es eine Art philosophische Textkritik gegeben hat127 - können
wir also methodisch eine grosse Ähnlichkeit zu dem konstatieren, was wir aus
dem Piatonismus kennen. Man darf wohl Plotins methodisch wichtige
Aussage, dass er nichts als der Exeget Piatons sein wolle, auch auf die Haltung
Philodems und seiner Schulgenossen gegenüber ihrem Meister übertragen128.

125 1, 922f. sed acri / percuss it thyrso laudis spes magna meum cor, vgl. zum Problem G. Barra,
Strutlura e composizione del De rerum natura (Neapel 1952) 65-67

126 Vgl. etwa Zellers Position m der Nachfolge Hegels. Dagegen zu Recht jetzt zuletzt Angell, Agh
amici 83ff

127 Man könnte etwa auf den Handschnftenvergleich bei einer Interpretation von Epikur, RS III
hinweisen (col. XXVIII Pugha), dazu E. Puglia, La filologia degh Epicurei, CErc 12 (1982)
19-34, vgl auch Capasso, Il libro e ü teslo nella scuola dl Epicuro, in: M. Capasso, Commumtà
senza nvolta 39-57.

128 Zu Plotm vgl. die programmatische Äusserung V 1 [10] 8, 10-13 Schwyzer Kai eîvai xoùç
À.6yot>ç xoùaôe pf| Katvoùç pr|ôè vùv, àlXà jtctXai pèv eipfjaûai pf] àvajie7txapÉvcûç, xoùç Se

vûv Xôyouç è^r|yT|xàç ÈKeivoiv yeyovévat papxupioiç itiax<oaa|iévot>ç xàç SôÇaç xaûxaç ita-
katàç eivai xoîç aùxoù xoù rRàxcovoç ypâppaotv. Man könnte hier auch auf die allmähliche
Lockerung in der Ablehnung des ptoç itpÛKXiKÔç bei den Neuplatomkern nach Plotin und der
Rezeption dieser Auffassung bei Macrobius verweisen, als Beispiel für eine conspiratio in



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 199

Aus den Interpretationen gewonnene neue Aspekte dienen hier wie dort allein
dazu zu beweisen, dass der Meister im Recht ist. Es ist sehr bezeichnend, dass
sich in Philodems Schrift «Ad contubernales» der innerschulische Gegner des

Autors als yvtjmoç àvayvû)0TT|ç, als eigentlich kompetenter Leser der Schriften
Epikurs bezeichnet, dass Philodem aber dasselbe auch für sich in Anspruch
nimmt129.

Und noch etwas ergibt sich: Als eklektisch ist Philodems Vorgehen nicht
zu bezeichnen. Donini130 hat kürzlich den geistesgeschichtlichen Hintergrund
dieses Begriffes aufgezeigt und ihn als Kategorie für die Zeit Ciceros und
Philodems, ja recht eigentlich für alle Philosophen der Antike als unangemessen

erwiesen. Das gleiche, scheint mir, gilt aber auch für die Kategorie der
'Orthodoxie'. Wie die Beobachtungen bei Philodem ergeben haben, ist dieser
eigentlich platonische, dann mit anderem Inhalt gefüllte Begriff kaum geeignet,

die subjektive und die objektive Seite von Philodems Vorgehen zu
beschreiben131. Man könnte vielleicht sagen, dass der Schutzschirm der auctori-
tas des Meisters seinem Anhänger gewisse Freiheiten erlaubt, solange er alles
als zum Meister gehörig ausgeben kann. Man mag hier vielleicht an das Bemühen

der römischen Autoren der Zeit denken, sich unter dem freiwillig gewählten

patrocinium eines griechischen Vorbildes gleichwohl Freiheiten
herauszunehmen132.

Zahlreiche der bei Philodem beobachteten Nuancierungen sind sicherlich
als das Resultat einer Auseinandersetzung der verschiedenen Schulen anzusehen.

Jedoch darf man dabei wohl auch eine zielgerichtete Tendenz in Rechnung

stellen, das Bemühen, sich in einer Welt mit neuen Wertvorstellungen
auf eine Weise einzurichten, die auch Akzentverschiebungen innerhalb der

unum gewertet bei Cl Zintzen, Romisches und Neuplatomsches bei Macrobius, in: Politeia
und Res Publica. Beiträge zum Verständnis von Politik, Recht und Staat in der Antike, hg.

von P Steinmetz (Wiesbaden 1969) 357-376. Den Worten Plotins könnte nach dem oben
Gesagten auch Philodem mit Blick auf Epikur zustimmen. Wenn Plotin sagt, er wolle eigene
Ansichten auf Piaton zurückfuhren (VI 2 [43] 1, 3-5 Schwyzer ôkôAduûov âv eït| ei7teîv, ri
note fipïv jiEpi roùttov ipaiverat rà ôokoOvtci f]pîv itetptopévoiç Etç ti]v EIMtcovoç àvàyetv
SôÇav), erinnert dies an den Vorwurf Senecas gegen das Verhalten der Epikureer (Ep 33, 4

non sumus sub rege, sibi quisque se vindicat, apud istos quidquid Hermarchus dixit, quidquid
Metrodorus, ad unum refertur). Dazu vgl. D. Clay, Individual and community, in: ZuÇf)rr|aiç
(oben Anra. 20) vol. I, 255-279.

129 Vgl col. IV Angeli
130 Siehe oben Anm. 11

131 Vgl zur Veränderung der Wortbedeutung R. Merkelbach, Der griechische Wortschatz und die
Christen, in: ZPE 18 (1975) 101-148 (Kommentar von Herbert C. Youtie 149-154), zur
Orthodoxie 140f.; Angeli, Filodemo, Agit amici 83ff. und 98ff. Dass die meisten 'Eklektiker'
subjektiv von der Orthodoxie ihrer Position überzeugt waren, ist zu Recht betont worden von
C. Moreschini, La posizione dt Apuleio e della scuola dl Gato nett' ambito del medioplato-
nismo, Annali Scuola Norm. Sup. Pisa 33 (1964) 18-56; jetzt in: Apuleio e il platonismo
(Florenz 1979) und von P. Moraux, Der Aristotehsmus bei den Griechen, Vol. 2' Der Aristote-
lismus im I und II Jh n Chr (Berlm/New York 1984) XXI-XXVII, 432ff.

132 Zintzen (oben Anm. 2) 26.



200 Michael Erler: Orthodoxie und Anpassung - Philodem

eigenen Gedankenwelt in Kauf nimmt. Dazu passt auch Philodems Bemühen,
seiner Philosophie eine historische Dimension zu geben und historische exem-
pla zu verwenden133. Sich dabei auch fremden Gedankengutes zu bedienen,
hat Epikur selbst an zentraler Stelle ausdrücklich gutgeheissen, solange das

Eingefügte zum schon Vorhandenen passt. Für letzteres mag Philodems ira-
Konzept als Beispiel dienen, für ersteres generell seine Reduzierung Epikurs
auf die Ethik. Schliesslich ist es dieser dimidiatus Epicurus, der später auf das
Wohlwollen des Augustinus gestossen ist. Und wenn auch bei Dante der Leugner

der Providenz im sechsten Kreis der Hölle schmort, so lässt er ihn doch im
Convivio gemeinsam mit der Stoa und dem Peripatos, im Gewände einer der
drei Marien am Grabe, die durch den weissgewandeten Engel verkörperte,
menschliche Weisheit finden134.

Eine wichtige Station auf dem Weg zu dieser durchaus positiven Wertung
ist im Zusammentreffen der griechischen Lehre mit römischen Vorstellungen
und der dadurch gegebenen Beeinflussung zu sehen.

Bei diesem Prozess, so scheint mir, sollten neben den grossen literarischen
Vorbildern wie etwa Kallimachos135 vielleicht mehr als bisher auch die Griechen

berücksichtigt werden, die in Italien lebten und wirkten - etwa Dichter
des 'Kranzes des Philipp'136 - und denen bei der Vermittlung griechischer
Kultur eine zentrale Aufgabe zukam. Sie können einen Beitrag zur
Rekonstruktion des Horizontes liefern, vor dem die lateinischen Autoren ihre Werke
verfassten. Dabei wäre allerdings nicht nur zu fragen, ob und wie die Römer
sich ihnen eventuell angepasst haben, sondern auch, ob sie nicht eher selbst
römischen Vorstellungen in einer Weise entgegengekommen sind, die eine
Vermittlung erleichtern sollte. Dass letzteres innerhalb der stoischen Philosophie

bei Panaitios zu beobachten ist, hat man oft hervorgehoben. Dass man
auch aus Philodem über diesen Prozess einiges lernen kann, sollte hier zumindest

zur Diskussion gestellt werden.

133 Cicero z.B beklagt die Vernachlässigung der Geschichte durch die Epikureer (Fin 2, 21 67;
auch bei Plutarch, Non posse 1097C). Em Blick in Philodems Werke (etwa die Rhetorik) kann
eines Besseren belehren, vgl. M. Gigante, La bibliothèque 54f.

134 Dante, Inferno 10, 13ff., Convivio IV 22.

135 Vgl. z.B. W. Wimmel, Kallimachos in Rom (Wiesbaden 1960).
136 Bei ihnen (z.B. auch hier bei Philodem) finden sich Umwertungen, die auf einen Versuch

schliessen lassen, sich römischen Vorstellungen anzunähern, vgl. dazu O. Murray, Symposium

and genre in the poetry of Horace, in: JRS 75 (1985) 39-50.


	Orthodoxie und Anpassung : Philodem, ein Panaitios des Kepos?

