Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 3

Artikel: Orthodoxie und Anpassung : Philodem, ein Panaitios des Kepos?
Autor: Erler, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-38546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-38546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodoxie und Anpassung

Philodem, ein Panaitios des Kepos?

Von Michael Erler, Erlangen

Graecia capta ferum victorem cepit et artis/ intulit agresti Latio'. Vielfach
wird dieser Vers des Horaz bemiiht, um das Verhiltnis von griechischer und
romischer Kultur besonders im ersten Jahrhundert v.Chr. zu kennzeichnen.
Uberblickt man die bisherigen Behandlungen dieser Beziehung, so fillt auf:
Sehr oft gehen die Darstellungen von einer Art fester Frontstellung aus. Dabei
wird der griechischen Seite der Part des Gebenden zugeschrieben, wohingegen
den Romern die Rolle des Empfiangers zukommt, eines Empfiangers allerdings,
der versucht, sich allmihlich von dem iibermichtigen Vorbild zu l16sen und
sich zu emanzipieren. Interpretatio, imitatio und aemulatio sind Begriffe, mit
denen man Phasen dieses Prozesses charakterisiert hat?. In der Tat war das
kulturelle Selbstbewusstsein der Griechen auch unter der Vorherrschaft der
Romer ungebrochen, wie dies etwa in einem Ausspruch des Antigonos zum
Ausdruck kommt, wonach der Ruhm von Hellas wie von einem Sendeturm in
die Oikumene signalisiert wird. Und auch Cicero rdumt ein, in der Welt wiir-
den vor allem griechische Werke gelesen und man habe das meiste von den
Griechen gelernt?,

Zwar zeugt auch Ciceros dictum von Selbstbewusstsein, wonach die Ro-
mer alles besser erfunden hitten als die Griechen oder Ubernommenes jeden-
falls verbessert hitten. Bei ndherem Zusehen handelt es sich jedoch selbst bei
dieser Aussage um die Ubernahme einer entsprechenden griechischen Aussage
hinsichtlich ihrer Entlehnungen bei den Barbaren®. Indes: Die einfache Auftei-
lung und Zuweisung von Geben und Nehmen erweist sich bei ndherem Zuse-
hen doch als zu schematisch. Denn man erinnert sich daran, dass es auch

Erweiterte Form eines Vortrages, der an den Universititen Bamberg, Basel, Bern, Erlangen,
Marburg, Neapel, Pisa und in Salzburg (Gorresgesellschaft) gehalten wurde. Ich danke den
Zuhorern und den Herausgebern des Museum Helveticum fiir Kritik und Zuspruch.

1 Hor. Ep. 2, 1, 156f.

2 A. Reiff, Interpretatio, imitatio, aemulatio. Begriff und Vorstellung literarischer Abhingigkeit
bei den Rémern (Diss. Koln 1959). C. Zintzen, Das Zusammenwirken von Rezeption und
Originalitdt am Beispiel romischer Autoren, in: H, Lange/C. Zintzen, Zum Problem der Re-
zeption in den Geisteswissenschaften (Wiesbaden 1987) 15-36.

3 Ps. Plut., Reg. apophth. 182E (= Nr. 16 von Antigonos); vgl. auch Ciceros Einschidtzung in Pro
Archia 23.

4 Tusc. 1, 1, 1 sed meum semper iudicium fuit omnia nostros aut invenisse per se sapientius

quam Graecos aut accepta ab illis fecisse meliora; dazu Ps.-Plat., Epinomis 987D AdBwpev ¢

g, 6tinep v EAANves PapPipov napardfwaot, kdAlov 10010 i TéAOG anepydlovtar.



172 Michael Erler

Griechen gab, die durchaus an den romischen Verhiltnissen interessiert wa-
ren, ja die sich den romischen Standpunkt zu eigen machten. Man denkt hier
etwa an Polybios oder Dionysios von Halikarnass. Auch ist im ersten Jahrhun-
dert v.Chr. nicht nur das Bemiihen Ciceros zu beobachten, griechische Termi-
nologie ins Lateinische zu iibertragen’. Vielmehr hat Hahn darauf aufmerksam
gemacht, dass umgekehrt auch im Griechischen dieser Zeit eine wachsende
Zahl von Latinismen festzustellen ist®. Und schliesslich erlaubt ein Blick auf
die griechische und lateinische Dichtung des ersten Jahrhunderts in der Tat,
die von Gordon Williams gedusserte Vermutung zu bestdtigen, dass sich der
Prozess des Gebens und Nehmens keineswegs nur einseitig vollzogen, dass
vielmehr eine gegenseitige Beeinflussung stattgefunden habe’.

Es scheint daher sinnvoll, das Verhiltnis der Griechen und Romer im
ersten Jahrhundert nicht nur in Hinsicht auf eine von der einen Seite ausge-
hende Beeinflussung und eine Emanzipationsbestrebung der anderen Seite zu
betrachten. Vielmehr kann es hilfreich sein, auch den Aspekt einer gegenseiti-
gen Beeinflussung und eines Aufeinander-Zugehens, also, um Macrobius zu
zitieren, einer conspiratio in unum zu beriicksichtigen®. Diese Anndherung
vollzog sich, so ist zu vermuten, im sprachlichen, im literarischen und auch im
philosophischen Bereich und schuf auf diese Weise gleichsam Rahmenbedin-
gungen fiir den Transfer griechischer Kultur nach Rom und ihre Einbiirgerung
dort’. Im folgenden soll an einem Beispiel aus dem philosophischen Bereich
exemplarisch gezeigt werden, wie man sich den Prozess einer Annidherung in

5 Vgl. hierzu vor allem die Arbeiten von M. Puelma, Cicero als Platon-Ubersetzer, Mus. Helv.
37 (1980) 137-178; ders., Spectrum. Probleme einer Wortgeschichte, vom Altertum zur Neu-
zeit, Mus. Helv. 42 (1985) 205-244; ders., Nachtrag zu spectrum: ein neues Wortzeugnis, Mus.
Helv. 43 (1986) 169-175; vgl. F. Peters, T. Lucretius et M. Cicero quo modo vocabula Graeca
Epicuri disciplinae propria Latine verterint (Diss. Miinster 1926).

6 L. Hahn, Rom und Romanismus im griechisch-romischen Osten. Mit besonderer Beriicksichti-
gung der Sprache. Bis auf die Zeit Hadrians (Leipzig 1906); vgl. J. Kaimio, The Romans and
the Greek language (Helsinki 1979).

7 Gordon Williams, Tradition and originality in Roman poetry (Oxford 1968) 250-357 (The
blending of Greek and Roman).

8 Dieser Begriff ist der praefatio der Saturnalien des Macrobius entnommen (§ 7 multarum
aetatum exempla, sed in unum conspirata). Er wurde von Zintzen (35) zur Bezeichnung des
Verhiltnisses Griechen—-Romer in der Spatantike herangezogen.

9 Zu dieser Frage vgl. Glenn Bowersock, Augustus and the Greek world (Oxford 1965); zum
Bereich der Literatur vgl. das Buch von G. Williams (vgl. Anm. 7). Das Buch von E. Rawson,
Intellectual life in the late Roman Republic (London 1985) ist reich an Material, behandelt
jedoch weniger den hier betonten Aspekt; reiches Material auch bei J.-L. Ferrary, Philhellé-
nisme et impérialisme. Aspects idéologiques de la conquéte Romaine du monde Hellénistique,
de la seconde guerre de Macédoine a la guerre contre Mithridate (Paris 1988). Zum Verstidnd-
nis der Rolle der Philosophie in Rom sind zu vergleichen die Aufsétze in: Philosophia togata.
Essays on philosophy and Roman society, hg. von M. Griffin/J. Barnes (Oxford 1989), und G.
Maurach, Die Einbiirgerung der Naturphilosophie in Rom, in: Jb. der Braunschweigischen
Wiss. Ges. 1986, 165-177; ders., Geschichte der romischen Philosophie. Eine Einfiihrung
(Darmstadt 1989) (mit weiterer Literatur).



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 173

diesem Sinne vorstellen kann, bei der keine wesentlichen Standpunkte aufge-
geben werden. Ich wihle das Beispiel aus dem Bereich der Philosophie.

In seinem Jugendwerk «De inventione»'? illustriert Cicero sein methodi-
sches Vorgehen durch die Geschichte vom Maler Zeuxis, der den Auftrag
erhilt, Helena zu malen. Er erbittet sich zu diesem Zweck die fiinf schonsten
Maidchen Krotons, wihlt von jeder den schonsten Teil aus und fiigt auf diese
Weise das gewiinschte Bildnis zusammen. Diese Anekdote wird in der Philoso-
phiegeschichte bisweilen herangezogen, um eine philosophische Haltung zu
charakterisieren, die besonders seit Zeller als fiir die Zeit des letzten vorchrist-
lichen und der ersten beiden nachchristlichen Jahrhunderte typisch angesehen
wird!!,

Die vorausgehenden, hellenistischen Jahrhunderte waren gekennzeichnet
durch das Aufkommen der bedeutenden Schulen des Kepos, der Stoa und der
skeptischen Akademie. Die spdteren Jahrhunderte priagte dann die durchaus
originelle Platonrezeption des sogenannten Neuplatonismus. In den dazwi-
schenliegenden drei Jahrhunderten hingegen ldsst sich nach giangiger Auffas-
sung die Bereitschaft erkennen, im Vertrauen auf Autoritidt und getrieben von
der Suche nach Quellen zur Unterstiitzung der eigenen Dogmen, iiber die
Mauern der eigenen Schule hinauszublicken und auch schulfremden Gedan-
ken Raum im eigenen System zu geben. Es ist zu beobachten, dass die Philoso-
phen sich offenbar immer weniger mit der Institution einer bestimmten Schule
als mit der als Autoritdt empfundenen Person des Meisters und Schulgriinders
der jeweiligen Schule identifizieren!2.

Von den Philosophen dieser Zeit erfreut sich, trotz einer nicht recht ergie-
bigen Quellenlage, Panaitios besonderen Interesses!?, gilt er doch vielen als der
eigentlich erste in der Reihe der sogenannten eklektischen Philosophen. Diese
Etikettierung verdankt er dem Umstand, dass er, als Stoiker, nachweislich
auch Platon und Aristoteles hoch schitzte — Zitate aus thren Werken soll er
bestandig im Munde gefiihrt haben —, dass er Dogmen seiner eigenen Schule
wie die Ekpyrosis-Lehre oder die platonische Unsterblichkeit der Seele ab-
lehnte, dass er historische und geographische Studien betrieb, dass er politi-
scher Betdtigung weit offener gegeniiberstand, als wir das von den Vorgingern

10 De inv. 2, 1, 1.

11 Zur Problematik der Anwendung dieses modernen Konzeptes auf die antike Philosophie vgl.
P. Donini, The history of the concept of eclecticism, in: J. M. Dillon/A. A. Long (Hgg.), The
question of “eclecticism”. Studies in later Greek philosophy (Berkeley/Los Angeles/London
1988) 15-33.

12 Dazu vgl. jetzt den Aufsatz von D. Sedley, Philosophical allegiance in the Greco-Roman
World, in: Philosophia togata (oben Anm. 9) 97-119, bes. 97ff.

13 Panaetii Rhodii Fragmenta®, Philosophia Antiqua 5 (Leiden 1962); zur Ethik des Panaitios
vgl. A. Puhle, Persona. Zur Ethik des Panaitios, Europiische Hochschulschriften R. 20
CCXXIV (Frankfurt 1987). M. Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung* (Got-
tingen 1970/72) 1, 191-207. M. van Straaten, Panétius, sa vie, ses écrits et sa doctrine, avec une
édition des fragments (Diss. Nijmegen 1946).



174 Michael Erler

seiner Schule wissen, vor allem aber, dass er den ethischen Rigorismus seiner
Schule milderte, der bei den Rémern oft auf Unverstindnis oder Spott stiess!4.
So sollen nach Panaitios z.B. die Affekte nicht mehr ausgerottet, sondern als
1m Ansatz von Natur gegeben akzeptiert und nur hinsichtlich ihrer Quantitit
kontrolliert werden. Auch die Lust wird von ithm nicht mehr grundsitzlich als
widernatiirlich verdammt!°.

Nun wire es sicher nicht richtig, in diesen Modifikationen einen radikalen
Bruch innerhalb der stoischen Tradition sehen zu wollen. Vielmehr liegt in
vielem wohl eher eine blosse Aspektverschiebung vor'®, Doch gerade diese ist
es, die nicht unerheblich dazu beigetragen hat, dass stoische Gedanken in Rom
heimisch werden und die Aufgabe einer ancilla traditi ab antiquis moris erful-
len konnten, eine Aufgabe, die der Philosophie in Rom offenbar generell zuge-
dacht war'’.

Wie steht es nun mit dem grossen Konkurrenten der Stoa, dem Kepos? -
Zieht man romische Wertvorstellungen in Betracht, so wird man dem Bemii-
hen dieser Schule, in Rom Fuss zu fassen, skeptisch gegeniiberstehen. R6mi-
scher Vorstellung gar zu fern scheinen schliesslich die Grunddogmen Epikurs,
z.B. Gottesferne, Skepsis gegeniiber politischem Engagement, angeblicher
Egoismus als philosophische Grundhaltung, vermeintlich zu amoralischem
Verhalten fiihrende Betonung der Lust, Ablehnung kultureller Giiter wie Dich-
tung und Bildung!®, als dass eine solche Lehre der rémischen Oberschicht
akzeptabel scheinen konnte!.

14 Zum Spott liber stoischen Rigorismus vgl. etwa Cicero, Pro Murena 61ff. und seinen eigenen
Kommentar zu dieser Stelle (De fin. 4, 27, 74). Zu Panaitios’ Haltung gegeniiber Platon und
Aristoteles vgl. frg. 55 und 57 van Straaten; Verhiltnis zum Staat vgl. frg. 119 van Straaten.
Dazu vgl. H. A. Girtner, Cicero und Panaitios. Beobachtungen zu Ciceros De officiis, Sb. Ak.
Heidelberg, Phil.-hist. Klasse Jg. 1974 (Heidelberg 1974).

15 Zur Affektenlehre der Stoa vgl. M. Forschner, Die stoische Ethik (Stuttgart 1981).

16 Dazu vgl. 1. G. Kidd, Stoic Intermediates and the End for Men, in: A. A. Long, Problems in
Stoicism (London 1971) 150-172, bes. 159ff.; wie er betont auch A. A. Long, Hellenistic
philosophy? (London 1986) 213 die Orthodoxie des Stoikers, wohingegen Pohlenz und J. M.
Rist, Stoic philosophy (Cambridge 1969) 173-200 Abweichungen von der Orthodoxie meinen
konstatieren zu kénnen.

17 Vgl. Horaz, Sat. 1, 4, 105ff.; W. D. Lebek, Horaz und die Philosophie: die ‘Oden’, in: Aufstieg
und Niedergang der Romischen Welt II 31, 3, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1981)
2033. Die Worte Cottas zum Stoiker Balbus sind in diesem Zusammenhang bezeichnend (Cic.
De natura deorum 3, 2, 6) habes, Balbe, quid Cotta, quid pontifex sentiat: fac nunc ego
intellegam, tu quid sentias; a te enim philosopho rationem accipere debeo religionis, maioribus
autem nostris etiam nulla ratione reddita credere.

18 Zum Epikureismus vgl. jetzt die kommentierte Fragmentsammlung in: A. A. Long/D. N.
Sedley, The hellenistic philosophers (Cambridge 1987), vol. [, 25-157; vol. II, 18-162. Neueste
zusammenfassende Darstellung M. Hossenfelder, Epikur (Miinchen 1991), allerdings ohne
Beriicksichtigung der hier betonten Entwicklungen. Der Epikureismus nach Epikur wird mit
Blick auf verschiedene Autoren dargestellt in mehreren Beitrdgen zu ANRW II 36, 4, hg. von
W. Haase (Berlin/New York 1991), darin: T. Dorandi, Filodemo: gli orientamenti della ricerca
attuale 2328-2368; ders., Filodemo storico del pensiero antico 2407-2413; E. Asmis, Philode-
mus’ Epicureanism 2369-2406; M. Isnardi Parente, Diogeniano, gli epicurei e la tiyn 2424—



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 175

Etwas weiteres kommt hinzu: Mehrere Testimonien belegen, dass dogma-
tischer Konservatismus und ideologische Inflexibilitdt der Schule beinahe
sprichwortlich waren. Mit einer wirklichen Politeia, die ohne inneren Aufruhr
existiert, deren Mitglieder immer eines Sinnes sind??, wird die Schule noch
beim Neupythagoreer Numenios verglichen. Alle Lehrmeinungen wiirden auf
den Meister zuriickgefiihrt?!, Eine derartig konservative Haltung, die sich auch
im Memorieren der kanonischen Texte und in geradezu kultischer Verehrung
des Meisters manifestiert?2, ldsst von vorneherein daran zweifeln, dass sich
Anhidnger dieser Schule darum bemiihen kénnten, sich in einer neuen Welt mit
thren Wertvorstellungen einzurichten.

Vor diesem Hintergrund ldsst eine Bemerkung aufhorchen, die wir in
einem Vortrag iiber «Philosophie und Politik im friihen Prinzipat» finden?3.
Eher beildufig und ohne nihere Begriindung stellt der Autor fest, dass es tat-
siachlich einen Panaitios der Epikureer gegeben habe, der «die epikureischen
Lehren den Erfordernissen des romischen Lebens offenbar besser angepasst»
hat?*. Gemeint ist der aus Syrien stammende Philodemus von Gadara, der der
Hausphilosoph des L. Calpurnius Piso Caesoninus wurde und dessen Werke in
grosser Zahl auf karbonisierten, in Herculaneum gefundenen Papyri zumin-
dest fragmentarisch erhalten sind?.

In der Tat: Anfanglich haben wir nur eher sporadische Nachrichten iiber
den Epikureismus in Rom. Namen wie Philiscus oder Alcius, aber auch Amafi-
nius bleiben noch schemenhaft. Allerdings horen wir von weiter Verbreitung

2445; D. Clay, The Philosophical Inscription of Diogenes of Oenoanda: New discoveries 1969-
1983 2446-2559. Ein Uberblick iiber Lehre und Material des Epikureismus bis Christi Geburt
wird vom Verf. in seinem Beitrag Epikur und Epikureismus bis Christi Geburt im Rahmen des
Neuen Ueberweg, hg. von H. Flashar, versucht, der demnichst erscheinen wird.

19 Hierfiir mag an die Kritik Ciceros erinnert werden, wie wir sie etwa seinen nicht ohne Humor
vorgetragenen Fragen — ernsthafter Hintergrund wird gleichwohl durch De fin. 2, 22, 74
nahegelegt — in einem Brief an den Rechtsanwalt Trebatius aus dem Jahre 53 entnehmen
koénnen (Fam. 7, 12).

20 Numenios frg. 24, 22-36, bes. 33-36 des Places £01x€ ¢ 1) 'Emkovpov Swatpipn noArteig tivi
aAnvel, AoTaCGTOTATY, KOWVOV Eva vobv, piav yvounv £xovoyp. Dass diese Behauptung
gleichwohl nicht auf starre Dogmatik schliessen ldsst, betont zu Recht A. Angeli, Filodemo.
Agli amici di scuola (PHerc. 1005) (Neapel 1988), bes. 82ff.; D. Clay, Individual and commu-
nity in the first generation of the Epicurean school, in: Zv{ftnoi. Studi sull’epicureismo greco
e romano offerti a Marcello Gigante (Neapel 1983) vol. I, 255-279.

21 Sen. Ep. 33, 4 non sumus sub rege, sibi quisque se vindicat. apud istos quidquid Hermarchus
dixit, quidquid Metrodorus, ad unum refertur, vgl. dazu Clay (oben Anm. 20) 264fY.

22 Vgl. D. Clay, The cults of Epicurus, in: CErc 16 (1986) 12-28; zum Memorieren vgl. M. Ca-
passo, L’aspetto cultuale nel rapporto tra Epicuro e i seguaci, in: M. Capasso, Communiti
senza rivolta (Neapel 1987) 25-37.

23 J. Malitz, Philosophie und Politik im friihen Prinzipat, in: Antikes Denken — Moderne Schule,
hg. von H. W. Schmidt/P. Wiilfing, Gymnasium Beiheft 9 (Heidelberg 1988) 151-179.

24 Ibid. 153.

25 Fiir den oft vernachliissigten Philodem grundlegend M. Gigante, Ricerche Filodemee? (Neapel
1983); ders., La bibliothéque de Philodeme et I’Epicurisme romain (Paris 1987); Uberblick
iiber Philodems Werk bei Dorandi, Asmis und Erler (vgl. oben Anm. 18).



176 Michael Erler

kiinstlerisch nicht hochstehender, aber offenbar populdrer Werke. Und Cicero
spricht — wohl iibertreibend — davon, dass die Epikureer ganz Italien erobert
hitten?6. Zwar wird man in diesem Zusammenhang nicht von einer revolutio-
niren Bewegung sprechen wollen. Doch bleibt bemerkenswert, dass insbeson-
dere nach der Mitte des ersten Jahrhunderts, also in der Zeit, in der Philodem
seine Werke verfasste, mehr und mehr Romer auch der Oberschicht sich zu
Epikurs Lehren bekennen?’.

Offenbar begannen epikureische Vorstellungen auch fiir sie attraktiv zu
werden, wie indirekt die wachsende Polemik Ciceros belegt?8. Schliesslich ist
daran zu erinnern, dass an einem der folgenreichsten politischen Ereignisse des
ersten vorchristlichen Jahrhunderts, der Ermordung Caesars, mit Cassius ein
erklarter Epikureer massgeblich beteiligt war?®,

Philodem also als Panaitios des Kepos, d.h. als Instanz, die dem Epiku-
reismus die Welt auch der bedeutenden Familien in Rom erdffnet hat? Der
offenbar auch Dichter wie Vergil und Horaz beeindruckende Erfolg der Lehre
auf der einen®® und die so verdienstvolle Publikationstétigkeit der Officina in
Neapel auf der anderen Seite, die uns besonders in jiingerer Zeit mit neuen,
zuverldssigeren Editionen der auf Papyrus erhaltenen Werke versorgt und da-

26 Cic. Tusc. 4, 3, 7 Italiam totam occupaverunt. Zu Alcius und Philiscus vgl. Ael. Var. hist. 9, 12;
Ath. 547; zu C. Amafinius vgl. Tusc. 4, 3, 6f. Uber die Einbiirgerung des Epikureismus in Rom
vgl. M. Gigante, L epicureismo a Roma da Alcio e Filisco a Fedro, in: M. Gigante, Ricerche
Filodemee 25-34; B. Gemelli, Il primo epicureismo romano ed il problema della sua diffu-
sione, in: Studi Gigante (vgl. oben Anm. 20) vol. I, 281-290. A. J. Ferguson, Epicureism under
the Roman Empire (revised and supplemented by J. P. Hershbell), in: ANRW II 36, 4, hg. von
W. Haase (Berlin/New York 1990) 2257-2327, bes. 2261f.; M. Fussl, Epikureismus im Um-
kreis Caesars, in: Symmicta Philologica Salisburgensia Georgio Pfligersdorffer Sexagenario
oblata, ed. J. Dalfen, K. Forstner, M. Fussl, W. Speyer (Rom 1980) 61-80. Weitere Testimo-
nien bei Catherine J. Castner, Prosopography of Roman Epicureans from the Second Century
B.C. to the Second Century A.D. (Frankfurt 1988).

27 Von einer revolutiondren Bewegung hat B. Farrington, Science and politics in the ancient
world (London 1939) gesprochen; dagegen hat jedoch iiberzeugende Argumente hervorge-
bracht A. Momigliano, Epicureans in Revolt (Rez. von Farrington), in: JRS 31 (1941) 149ff. =
Secondo contributo alla storia degli Studi classici, Storia e letteratura 77 (Rom 1960) 375f%.,
dort auch eine Liste mit epikureischen Rémern aus der Oberschicht zur Zeit Philodems, Eine
Datierung der Werke Philodems hat auf der Grundlage von Schriftenanalyse vorgelegt G. Ca-
vallo, Libri, scritture, scribi a Ercolano. Introduzione allo studio dei materiali greci, 1. Suppl. a
CErc 13 (Neapel 1983).

28 Vgl. dazu T. Gargiulo, Aspetti politici della polemica antiepicurea di Cicerone. 1l Laelius de
amicitia, Elenchos 1 (1980) 292-332 (mit weiterer Lit.); dazu die Bemerkungen von A. Grilli,
Sull’ amicizia epicurea nel Laelius, Elenchos 5 (1984) 221-224.

29 Zu Cassius die Testimonien (z.B. Cic. Fam. 15, 16 aus dem Jahre 45) bei Castner 24ff.; zum
Datum fiir Cassius’ ‘Bekehrung’ vgl. Shackleton Bailey, Cicero, Epistulae ad Familiares 11
(Cambridge 1977) 378 (zu nuper in Fam. 15, 17, 3); zum Vorgang vgl. M. Griffin, Philosophy,
politics and politicians at Rome, in: Philosophia togata (oben Anm. 9) 1-37, bes. 28ff.

30 Vgl. M. Gigante/M. Capasso, Il ritorno di Virgilio a Ercolano, SIFC, Terza serie, VII (1989)
3-6; zu Vergil und seinen Freunden vgl. M. Gigante, La brigata Virgiliana ad Ercolano, in:
Virgilio e gli Augustel, a cura di Marcello Gigante (Neapel 1990) 9-22 (mit weiterer Lit.).
Uber Vergils Epikureismus zuletzt Ferguson (mit weiterer Lit.) 2265-2268.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 177

mit die Grundlage fiir eine Uberpriifung moglicher Beziige recht eigentlich erst
schafft3!, sollen Anlass sein, anhand einiger weniger Textbeispiele dieser Be-
hauptung nachzugehen.

Dabei wird sich ergeben, dass wie beim Stoiker Panaitios auch beim Epi-
kureer Philodem Akzentverschiebungen innerhalb des Schuldogmas festge-
stellt werden konnen, die zunidchst als das Resultat von Auseinandersetzungen
mit rivalisierenden Schulen, aber auch von innerschulischen Disputen zu wer-
ten sind, bei denen man aber auch vermuten darf, dass der Versuch zugrunde
liegt, romischen Vorstellungen gerecht zu werden*,

I

Schon ein erster Blick auf die zum Teil recht umfangreichen Reste von
Philodems (Euvre, zu denen Werke iiber philosophische Historiographie —
Stoa und besonders Panaitios werden ausfiihrlich behandelt —, theologische
Traktate, ethische Abhandlungen und musische, poetologische und rhetorische
Schriften gehoren, ergibt Bemerkenswertes: Da ist zum einen das grosse Uber-
gewicht zu konstatieren, das ethischen Problemen zukommt. Die Physiologie,
welche das eigentliche Fundament des Epikureismus ausmacht, hat, soweit wir
erkennen konnen, Philodems literarisches Interesse nicht gefunden. Zwar wird
in Philodems Werk auch Asthetik, Logik und Philosophiegeschichte geboten.
Das Schwergewicht seiner Schriftstellerei aber liegt in einem Masse auf dem
Bereich der Ethik, dass man wohl sagen darf, Philodems Epikureismus biete in
gewisser Weise einen auf die Ethik reduzierten, einen ‘dimidiatus Epicurus’,
erweitert um Interesse an Philosophiegeschichte, Logik und Asthetik.

Wenn man sich daran erinnert, wie wenig Epikur vom Wert der naudeia
fiir ein philosophisches Leben hilt, so muss iiberraschen, dass Philodem sich
derart ausfiihrlich iiber Musik, Poesie und Rhetorik dussert®?. In einem Brief
an Apelles preist Epikur den Adressaten geradezu gliicklich, weil er seinen Weg
zur Philosophie unbelastet von jedweder Bildung gefunden habe. Und seinem
Lieblingsschiiler Pythokles trdgt Epikur in einem anderen Brief auf, vor der
nadeio mit vollen Segeln Reissaus zu nehmen?*. Diese Zuriickhaltung gegen-

31 Uber die neueren Ausgaben und Forschungen zu Philodem unterrichten die oben (Anm. 18)
genannten Arbeiten.

32 Auch mit dieser Frage wird dankbar angekniipft an Arbeiten vor allem von Gigante und
Arrighetti. Zuletzt zum Problem Angeli, 4gli amici 821f.; zu adeguamento mit Bezug auf die
nappnoia vgl. Gigante, Ricerche Filodemee 87 und La bibliotheque 48ff.

33 Dazu vgl. Gigante, La bibliotheque 47f1.; Angaben iiber die Werke und die neuere Forschung
bei Dorandi, Filodemo, Orientamenti, bes. 2338ff. und Asmis, Philodemus’ Epicureanism,
bes. 2400ff.

34 Vgl. Athen. 13, 588A = frg. 117 Us. = [43] 2ArT. paxapilo o, © Aneihf}, 611 koapdg ndong
rawdeiag énil griocopiav dpunoag und Diog. Laert. 10, 6 = frg. 163 Us. = [89] 2Arr. nairdeiav
o ndoav, pakdpie, pebye takatiov apapevog (Diskussion dieses Ausdruckes bei A. Laks, Vie
d’Epicure, in: Etudes sur ’Epicurisme antique, hg. von J. Bollack/A. Laks, Lille 1981, 48f.).



178 Michael Erler

iiber den Errungenschaften der Kultur war ein beliebtes Angriffsziel fiir Geg-
ner der epikureischen Schule. So hat Cicero an einer derartigen Haltung
wiederholt Anstoss genommen?®, Doch zuriick zu Philodem: Wenn dieser sich
so ausfiihrlich mit den artes beschiftigt und ihnen, wie die Lektiire seiner
Abhandlungen zeigt, keineswegs jeden Wert abspricht, scheint er sich von
seinem Lehrer zu distanzieren.

Durch einen jetzt erneut und mit besseren Lesungen edierten Herculanen-
sischen Papyrus erfahren wir nun, dass sich Philodem selbst schon mit diesem
Vorwurf konfrontiert sah, einem Vorwurf, der offenbar aus den eigenen Rei-
hen kam?6. Und nicht nur das. Wir kénnen mitverfolgen, dass und wie er dem
Vorwurf begegnet.

Die durch den PHerc. 1005 erhaltene Schrift tragt den von der Herausge-
berin Anna Angeli ergdnzten Titel I1pog tovg [€taipovg o’ (Ad contuberna-
les)?’. Sie macht uns zum Zeugen einer innerschulischen Diskussion, wobei
einer der Streitpunkte den Wert der artes betrifft. Philodem muss sich mit
Schulgenossen auseinandersetzen, die eine Ablehnung der mawdeia durch Epi-
kur wortlich nehmen3®.

Trotz des fragmentarischen Zustandes des Textes konnen wir uns ein Bild
von Philodems Auffassung machen. Philodem hebt nicht nur den Wert der
artes liberales fir den epikureischen Weisen hervor?. Er liefert eine aus ortho-
doxer Sicht zunéchst erstaunliche Begriindung fiir diese Position: Philodem
stellt ndmlich die gegenteilige Ansicht als Abweichung von der wahren Lehre
Epikurs hin.

Zu leugnen, dass die pavnuata fiir den epikureischen Weisen durchaus

Zum Problem der epikureischen Einstellung zur Bildung vgl. M. Gigante, Scetticismo e epicu-

reismo (Neapel 1981) 1811f.

35 Vorwurf der Unbildung vgl. z.B. Cic. De fin. 1, 21, 71f. =frg. 227 Us. oder Lact. Div. inst. 3, 25,
4 = frg. 227a Us. Dazu A. Angeli, Filodemo, Agli amici di scuola (PHerc. 1005). Edizione,
traduzione e commento a cura di A. Angeli (Neapel 1988) 61ff. Der Epikureer Velleius wird
von Bulbus wegen seiner Bildung gelobt (De nat. deor. 2, 29, 74).

36 Herausgegeben von A. Angeli, Filodemo. Agli amici di scuola (oben Anm. 35).

37 Zum umstrittenen Titel vgl. Angeli 71; Angeli versteht mpoc mit Gigante eher im Sinne von
‘an’ als von ‘gegen’ und erginzt £étaipoug oder ouvijveic. Die Ergdnzung £taipoug ist jedoch
nicht ganz sicher. Jedenfalls handelt es sich bei der Schrift offenbar nicht zuletzt um eine
Auseinandersetzung mit epikureischen Dissidenten (cogiotai); dazu vgl. F. Longo Auricchio/
A. Tepedino Guerra, Aspetti e problemi della dissidenza epicurea, CErc 11 (1981) 25-40. Von
Differenzen in der Schule Epikurs horen wir auch bei Cicero, De fin. 1, 9, 30-31 (iiber
hochstes Gut); Fin. 1, 20 66-70 (drei Bestimmungen der Freundschaft); Fin. 1, 7, 25 (zwei
Positionen zum Bezug der Tugend zur Lust).

38 Philodem konstatiert, dass manche Epikureer Dinge schreiben, die nicht mit Schriften der
Meister iibereinstimmen (col. 2. 6ff. Angeli oporoyd toi[v]v, d¢ Kai KatT apyag Eenv, 10 TV
ypnpatifoviov Tvag Emkovpeiov mToAAd pév cupeopntd Kol AEyewv kal ypdeelv, ToAld &
avtdv (d1a Toig kata TV tpaypateiay acvpoova Tiva 8 ékeldev Eonapaypéva pAOLOEHG Kai
tayéng). Vgl. zu Philodems Haltung gegeniiber den kanonischen Texten A. Angeli, Compendi,
eklogai, tetrapharmakos: due capitoli di dissenso nell’epicureismo, CErc 16 (1986) 53-66; dies.,
in: Filodemo, Agli amici 371¥.

39 Col. XVfT. Angeli.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 179

eine Hilfsfunktion erfiillen konnen, ist nach Philodems Ansicht ndmlich eine
Fehlinterpretation Epikurs. An zentraler Stelle der Schrift wendet er sich gegen
solche Epikureer, die einem mangelhaften Umgang mit Biichern das Wort
reden, und hebt den Wert der griechischen Bildung fiir ein richtiges Verstind-
nis nicht nur der Werke Epikurs, sondern auch der Schriften anderer Schulen
hervor.

Gewiss: Auch Philodem betont - hierin ganz treuer Epikureer —, dass die
nodeia zur Erlangung des aya¥ov und des Gliickes als Voraussetzung nicht
notwendig ist*’. Indes: Fiir einen epikureischen Philosophen, so Philodem,
seien die artes ein wesentliches Mittel, die eigene Lehre zu propagieren und
sich mit der anderer Philosophen und iiberhaupt mit kulturellen Gegebenhei-
ten auseinandersetzen zu konnen. Und deshalb sei eine Tragheit im Umgang
mit Biichern, der viele Epikureer verfallen seien, nicht zu akzeptieren*!. In col.
XVI Angeli meint Philodem, dass den Texten (gemeint sind philosophische,
aber auch literarische) nur die folgen kdnnen, welche eine Bildung erlangt
haben, die fiir Griechen angemessen ist und die in den artes liberales erzogen
sind, und dass (allein) die solchermassen Gebildeten unterrichten konnen und
die Lehren derer herausfinden, welche bewusst dunkel schreiben*2. Das Wort
acagpela kennzeichnet hier offenbar nicht, wie anderswo, einen gewollt schwie-
rigen Sti/ philosophischer Traktate, der die Unkenntnis des Autors verhiillen
soll, sondern eine durch schwierigen Inhalt bedingte und deshalb nicht leicht
verstandliche Darstellungsform — etwa der obscura res der Physiologie — wie sie
Varro bei Cicero fiir die Darstellung akademischer Lehre in Anspruch
nimmt*. Anders wire in der Tat kaum zu verstehen, weshalb naideia beim

40 Paideia ist auch fiir ihn nicht alleinseligmachend und nicht notwendige Voraussetzung fiir die
Philosophie; vgl. etwa Philodem, De ira col. XLIX 33ff, Indelli; dazu Angeli, Filodemo, Agli
amici 66. Offenbar polemisiert Epikur gegen das platonisch-aristotelische Bildungsideal (An-
geli, Agli amici 90).

4] Col. XIV 15ff. Angeli dAAd 10 oyxetAdTato[v] £kelV’ £otiy [£]ml tolg mAsloowy 1hv Enmikou-
pelwv 0 v &v Toig PuPAi[o]ic a[ve]vepynoiav [a]rapait[n]to[v notel.

42 Col. XVI 2ff. Angeli §[0]vay[tal] plev] 1olg [PluPAioig napakorovVelv ol kal teTL[X]OTESG
aywyfic EMnor xai [0y [[époaig] mpemovong kai mai[devvélvieg &v  pla]impact,
di[daJokovot kai [T]a 1@V EmreTndevkdtov dodgpelav eEgupiokely Kai Opoeldi] y', el undév
gtepov, £k mardiov péxpr ynpog e[locopnoavieg kai tocadta kai tolatita taig akpifeiong
OUVTEVELKOTEG.

43 Acad. 1, 2, 5 Vides autem (eadem enim ipse didicisti) non posse nos Amafinii aut Rabirii
similes esse, qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos positis vulgari sermone disputant. Zur
Verwendung des Begriffes dodgeiav émtndedely bei Philod. Rhet. lib. IV (PHerc. 1423) col.
XIII 1511, dodagswa.....smndevpatikdg yivetar (vgl. Cic. De fin. 2, 5, 15) vgl. Angeli, Kom-
mentar z.St.; wenn Angeli allerdings hier den Aspekt des Willens nicht mitberiicksichtigen
will, so widerspricht dies dem Wortgebrauch. Wir haben hier vielmehr den ersten Beleg fiir
eine Darstellungsweise, deren Diskussion bei Platon und Aristoteles zu einem Topos der
spdtantiken Kommentarliteratur geworden ist, vgl. M. Erler, EIIITHAEYEIN AXADEIAN. Zu
Philodems mpog tov¢ féraipovg (PHerc. 1005) col. XVI Angeli (wird in: CErc. 21, 1991 erschei-
nen). Gemeint ist auch hier eine durch schwierigen Inhalt bedingte und gewollte, nicht leicht
verstdndliche Darstellungsform.



180 Michael Erler

Verstandnis von Texten hilfreich sein soll, die der roudeia selbst entbehren.
Ganz falsch sei es, so betont Philodem an anderer Stelle des Traktates, wenn
man als Epikureer die Ignoranz preise**. Denn damit verstelle man sich den
Weg zu einer angemessenen Auseinandersetzung mit anderen.

Diese Position Philodems ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Zu-
nédchst 1st festzuhalten, dass Philodems These offenbar aus einer Auseinander-
setzung iber die richtige Interpretation von Aussagen Epikurs zum Thema
resultiert*>. Wihrend eine von Philodem angegriffene Gruppe gewillt ist, Epi-
kurs Befehl «Meide die mardeio mit aller Kraft» wortlich zu nehmen, versucht
Philodem, Epikur durch eine ‘mildere’ Interpretation gerecht zu werden. Dem-
nach ist die Paideia zwar nicht notwendig fiir das Gliick, wohl aber hilfreich
bei einer Interpretation philosophischer Texte durch den Leser und fiir die
Propagierung der eigenen Lehre. Die Vertreter beider widerstreitenden Posi-
tionen glauben also, sich auf Epikur berufen zu konnen: Die artes sind also fiir
Philodem akzeptabel, wenn sie bei der schwierigen Darstellung einer inhalt-
lichen res obscura hilfreich sind. Damit ist gleichsam die Rechtfertigung fiir
sein schriftstellerisches Programm gegeben.

Aber nicht nur das. Von dieser Position ausgehend lédsst sich, wie mir
scheint, Licht auf ein vieldiskutiertes Problem werfen, die Frage ndmlich, wie
der Epikureer Lukrez dazu kommt, Epikurs Physiologie in poetischer Form
vorzutragen. Bei Philodems Worten denkt man doch gleich an die programma-
tischen Verse des Lukrez, in denen er genau das zu tun beansprucht, was
Philodem verlangt: lucida carmina will er bieten iiber eine res obscura und
dabei den musaeus lepos gleichsam in dienender Funktion einsetzen®. Wie
hier nicht ndher ausgefiihrt werden kann, bedient sich der von Statius nicht
ohne Grund als doctus Lucretius gekennzeichnete Dichter rhetorisch-poeti-
scher Mittel zum Zweck der Psychagogie des Lesers und um seine philosophi-
sche Botschaft zu propagieren*’. Er verlangt eine Lektiire, bei der in der Tat
eine &v 1ol PuPAiolg avevepynoia, wie sie auch Philodem ablehnt, kaum mdog-
lich ist. Der Leser wird von Lukrez ja auch wiederholt zu besonderer Aufmerk-
samkeit aufgefordert — perspicere ist ein in diesem Zusammenhang von Lukrez

44 Vgl. frg. 117, 8ff. Angeli ylivectar & aEov [Emtn)deiov tdv kadnyepd[volv éx[aliv]etely
avem[otiuolvag éml tovg yxpodvous, pai[rov] B¢ tobto &1 EgTi VOV 1@V [didaypartog
em[t]e { Te YuyoTOV ...

45 Vgl. Angeli, Agli amici 66.

46 1, 934ff. = 4, 8ff.; dazu G. Milanese, Lucida carmina. Comunicazione e scrittura da Epicuro a
Lucrezio (Mailand 1989), bes. 107ff;; dazu vgl. F. Longo Auricchio, Retorica da Epicuro a
Lucrezio, CErc 20 (1990) 177-181. Ein direkter Bezug zu Lukrez mag allerdings aus chronolo-
gischen Griinden problematisch erscheinen.

47 Statius, Silvae 2, 7, 76; dazu E. J. Kenney, Doctus Lucretius, Mnemosyne 4, ser. 23 (1970)
366-392, jetzt in: Probleme der Lukrezforschung, hg. von C. J. Classen (Hildesheim 1986)
237-265, wo der alexandrinische Charakter von Lukrez’ Dichtung hervorgehoben wird. Zum
psychagogischen Aspekt in Lukrez’ Gedicht vgl. D. Clay, Lucretius and Epicurus (Ithaca/Lon-
don 1983) 212ff.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 181

gern verwendeter Begriff*®. Anders wiaren wohl kaum etwa die Auseinanderset-
zung mit Ennius im 1. Buch und viele andere Partien in ihren literarischen
Beziigen recht zu wiirdigen. Nur dann kann der Leser erkennen, dass poetische
Mittel wie eben die Metapher mit Blick auf eine philosophische Intention
funktionalisiert werden, um etwa den Bereich der dnAa zu illustrieren. Dabeti
werden durchaus Beweismethoden angewendet, wie sie Philodem in einem
seiner Werke analysiert*®. Vom Leser werden also Bildung und eine aktive
Haltung bei der Lektiire verlangt; schliesslich wird ihm ja sogar zugemutet,
nach vorgegebenem und durch Beispielreihen eingeiibtem Beweismuster selbst
weitere Argumente fiir bestimmte Probleme zu finden oder Erkldarungshypo-
thesen zu entwickeln®®. Wie Epikur also im Herodotbrief ausdriicklich ver-
langt: Lukrez’ Gedicht soll als philosophische Schrift Hilfe zur Selbsthilfe bie-
ten®!. Und Lukrez setzt hierfiir in der Tat naideia voraus; trotz des schwierigen
Stoffes bemiiht er sich jedoch um Klarheit der Darstellung, um /ucida carmina.

Und schliesslich: Vor dem Hintergrund der bei Philodem angesprochenen
Streitsituation zwischen epikureischen Kulturverdchtern auf der einen und
moderaten Bildungsanhidngern auf der anderen Seite gewinnt auch Lukrez’
vieldiskutierte Behauptung an Profil, er sei der eigentlich erste, der Epikurs
Lehre in lateinische Sprache umgesetzt habe’?. Oft wird Lukrez hier der Vor-
wurf der Anmassung gemacht. Wir erfahren namlich von epikureischen Wer-
ken eines Amafinius, Catius und Rabirius®’. Der Kontext bei Cicero legt die
Vermutung nahe, dass Amafinius und seine schriftstellerische Tatigkeit zeit-
lich vor Lukrez anzusiedeln sind. Wie kommt Lukrez also zu seinem An-
spruch? Nun, seine Haltung wird verstdndlicher, wenn man davon ausgeht,
dass er in der oben genannten Auseinandersetzung innerhalb der epikure-
ischen Schule Partei ergreift. Offenbar stellt er sich auf die Seite Philodems,
der ja in der volligen Vernachldssigung der artes eine fiir einen Epikureer nicht
angemessene Haltung sieht. Wir héren namlich von Amafinius’ Werk, dass der
Autor im vulgaris sermo und in einfacher Darstellung, entsprechend der so
simplen Lehre Epikurs, wie Cicero Varro kommentieren ldsst, epikureische

48 Dazu vgl. Milanese, Lucida carmina 108ff. Clay, Lucretius 48.

49 Philodems Methode in ‘De signis’ hat Parallelen zu dem, was Lukrez bietet; vgl. W. Kull-
mann, Zu den historischen Voraussetzungen der Beweismethoden des Lukrez, Rh. Mus. 123
(1980) 97-125, jetzt in: C. J. Classen (Hg.), Probleme der Lukrezforschung 189-217; zur
literarischen Analyse vgl. Kenney, Doctus Lucretius 373ff. = 244ff. (etwa zur Enniuspartie I,
112f1)).

50 Der Leser ist eingeladen, etwa in der Meteorologie, Eigenes beizutragen (6, 527-534, Clay,
Lucretius 225f.), oder anderswo, eigene Erklarungshypothesen zu entwickeln (5, 12811f.).

51 Vgl. dazu Epikurs Einleitung zum Herodotbrief [2] 35 2Arr., wo verschiedene Arten von
Textsorten, ihre Adressaten und ihre Funktion behandelt werden; dazu vgl. 1. Hadot, Seneca
und die griechisch-romische Tradition der Seelenleitung (Berlin 1969) 52ff. und A. Angeli,
L’esattezza scientifica in Epicuro e Filodemo, CErc 15 (1985) 63-84.

52 Vgl 1, 922ff.; 5, 335ff. denique natura haec rerum ratiogue repertast / nuper, et hanc primus
cum primis ipse repertus / nunc ego sum in patrias qui possim vertere voces.

53 Tusc. 4, 3, 7; Acad. post. 1, 2, 5; Ad fam. 15, 16.



182 Michael Erler

Physik und Ethik vorgefiihrt habe, d.h. dass Amafinius also zu der von Philo-
dem abgelehnten Partei der epikureischen Bildungsverdchter gehort>4,

Es ist bemerkenswert, dass sich in diesem Fall die Epikureer Lukrez und
Philodem mit dem Urteil des Epikurgegners Cicero treffen, der, wie nicht
anders zu erwarten, die kunstlose Form tadelnswert findet3’. In einem Brief an
Cicero aus dem Jahre 45 stosst der zum Epikureismus bekehrte Cassius ins
gleiche Horn wie Cicero®®. Auch er tadelt Amafinius’ Darstellungsweise als
unangemessen, ja distanziert sich geradezu von Leuten wie Amafinius oder
Catius und 1hrer Art von Epikureismus. Man erkennt auch hier den Parteigin-
ger Philodems. Vor diesem Hintergrund kann also Lukrez’ Anspruch, der erste
wirkliche Darsteller epikureischer Lehre in lateinischer Sprache zu sein,
Rechtfertigung erfahren.

Halten wir fest: Wir sind Zeugen einer innerschulischen Auseinanderset-
zung iiber den Wert der artes geworden, in der beide Parteien fiir sich Ortho-
doxie in Anspruch nehmen. Philodem ist liberzeugt, dass manche Mitglieder
seiner Schule die Werke der Meister falsch interpretieren, ja er deutet an, dass
nach dem Tode des Hermarchos, also des letzten Horers Epikurs, sich die
Verhiltnisse gedndert haben und es auch zu Abweichungen der Lehre gekom-
men ist. Er beklagt deshalb die Trégheit im Umgang mit Biichern und sieht in
der Paideia ein Mittel nicht zuletzt fiir eine richtige Interpretation. Deutlich
wird dabei Philodems Schriftgldubigkeit und sein Vertrauen, als kompetenter
Leser Epikurs Meinung durch Interpretation gewinnen zu konnen®’.

Was die wirkliche Auffassung Epikurs in dieser Frage war, konnen wir
heute kaum entscheiden. Doch kénnen wir an anderer Stelle und in anderem
Zusammenhang verfolgen, wie eine derartige Diskussion vonstatten ging>8. Da
dies helfen kann zu verstehen, was es fiir einen Epikureer heisst, ‘orthodox’ zu
sein, soll hier kurz auf den innerschulischen Streit hingewiesen werden, der
sich um die Frage drehte, ob es sich bei einem der drei Teile der Rhetorik, der

54 Dazu vgl. M. Gigante, L epicureismo a Roma da Alcio e Filisco a Fedro (oben Anm. 26) 25ff;
bes. 30ff.; Angeli, Agli amici 48f.

55 Die simple Physik kann man leicht plarne darstellen (dcad. 1, 2, 6); der Akademiker hingegen
muss etwa gegen die Stoa zu subtiler und dunkler Darlegung greifen (1, 2, 7) si vero Acade-
miam veterem persequamur, quam nos ut scis probamus, quam erit illa acute explicanda nobis,
quam argute quam obscure etiam contra Stoicos disserendum.

56 Vgl. Fam. 15, 19, 2 (45 v.Chr.) ipse enim Epicurus, a quo omnes Catii et Amafinii, mali
verborum interpretes, profiscuntur, dicit ...

57 Vgl. col. 107, 9ff. Angeli cvyk]pivopev 1pémoug Td[V] petd v Epudpyoy teAevtiv cuvidtelg
£y8e8wKOTOV, €] O£ TIg POVAETQ, Kal HETA TNV EYAELYLY T®V ERkoDpoy 51aKknKOOT®V ANdv-
tov. Auf Abweichungen in Schriften nach Hermarchos hat offenbar ein Gegner der Schule
hinweisen wollen (col. 12, 7ff. Angeli); vgl. Angeh, Agli amici 97. Als kompetenten Leser
bezeichnet sich der Gegner Philodems (col. IV 3ff. Angeli 6¢ kai enot eiv[a]i 6 yviolog
avayvolslng ént ypaedac [EkAek]tag xa[l tA]N0 ovyypa[upn]atmv (vel. Angeli z.St. S. 259 und
91), und seine Gegner beanspruchen Epikureer ynd weise zu sein (col. IV 1-2; VII 1-3
Angeli). Philodem freilich will zeigen, dass er die Schriften wirklich interpretiert.

58 Dazu jetzt Sedley, Philosophical allegiance 1091,



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 183

sogenannten ‘sophistischen oder epideiktischen Rhetorik’, um eine ars handle
oder nicht**. Dem zweiten Buch von Philodems Rhetorik ist zu entnehmen,
dass Philodems Lehrer in Athen, Zenon von Sidon, die Ansicht vertreten habe,
Epikurs Verdammung der Rhetorik betreffe allein die politische und forensi-
sche Rhetorik. In der ‘sophistischen Rhetorik’ jedoch habe er eine téxvn gese-
hen®®, Philodem schliesst sich dieser Meinung an und verteidigt sie. Denn sie
wird offenbar nicht generell in der epikureischen Schule geteilt. Epikureer auf
Kos und Rhodos meinen vielmehr, Epikur habe der gesamten Rhetorik den
Charakter einer ars abgesprochen®'. Jedenfalls miissen sich die Anhinger Ze-
nons Fragen nach Belegen fiir ithre These gefallen lassen, da die Gegner be-
haupten, keine gefunden zu haben. Einer von den Zenonanhingern fiihrt zwei
Schriften Epikurs an, das «Convivium» und die Biicher «Uber die Lebenswei-
sen». Jedoch wird thnen von Gegnern bestritten, dass diese Werke ihre These
belegen®?, und auch Philodem ist mit ihrer Argumentation nicht zufrieden®’.

Zum Erweis der Richtigkeit seiner Auffassung setzt sich Philodem nun
seinerseits mit einer Partie aus einem Dialog Epikurs auseinander®, die leider
aber auch von seinen Gegnern als Beleg fiir ihre These in Anspruch genommen
wird. Wir konnen nun verfolgen, dass beide Auslegungen derselben Stelle
durchaus plausibel und nachvollziehbar sind. Der Opponent beruft sich nicht
ohne guten Grund auf Bemerkungen, die der Epikureer Idomeneus gemacht
hat, wonach die Beherrschung der Rhetorik von Ubung und Veranlagung ab-
zuhidngen scheint. Philodem jedoch akzeptiert diesen ‘Beleg’ nicht. Er verweist
seinerseits darauf, dass Kunst und Ubung sich nicht ausschliessen®’.

Es ist bemerkenswert, dass beide Parteien sich auf Epikurs Texte berufen,
dabei aber zu unterschiedlichen Interpretationen kommen. Gleichwohl bean-
spruchen beide Kontrahenten, dass sie die angeblich allein richtige Meinung
des Autors erkannt hitten. Eine objektive Entscheidung iiber richtig und falsch

59 Zum Problem J. Barnes, Is rhetoric an art, Dark Newsletters 2 (1986) 2-22 und Angeli,
L’esattezza scientifica in Epicuro e Filodemo, CErc 15 (1985) 63-84, bes. 73ff.; M. Isnardi
Parente, Techne (Florenz 1966) 385ff.; Philodems Diskussion wird unter dem auch hier
interessierenden Gesichtspunkt herangezogen von Sedley, Philosophical allegiance 107fT.

60 Zur Konzeption der Rhetorik auch der spiteren Epikureer vgl. M. Ferrario, La concezione
della retorica da Epicuro a Filodemo, in: Proc. XVI Intern. Congr. Papyrol. (Chicago 1981)
145-152. Die hier vorgefiihrte Diskussion zieht auch heran Sedley, Philosophical allegiance
108fT.

61 Rhet, lib. II (PHerc. 1674) col. XLIII 26—XLIV 19 Longo.

62 Rhet., lib. 1I (PHerc. 1674) col. LII 11-LIII 14 Longo.

63 Rhet., lib. 11 (PHerc. 1674) col. LVII 13ff. Longo.

64 Wenn Epikurs lib. II (PHerc. 1672) col. X 21-XI 3 erw#hnte Schrift (zum Text vgl. jetzt
Angeli, CErc 11, 1979, 63) auch bei Arrighetti ([21, 4] ?Arr.) als ‘Convivium’ notiert ist, so ist
die Zugehorigkeit des Textes zu diesem Werk mit gutem Grund angezweifelt worden (Sedley,
Philosophical allegiance 114 Anm. 40).

65 Vgl lib. II (PHerc. 1672) XII 31-XIII 11; die Moglichkeit, sich fiir eine Verteidigung von
Zenons Position auf das Wort ‘scheinen’ zu berufen, wertet Philodem offenbar nicht als
schlagendes Argument, vgl. lib. I (PHerc. 1672) XIII 32-XIV 7 Longo; dazu Sedley, Philo-
sophical allegiance 116f.



184 Michael Erler

heute zu fillen, ist uns bei den wenigen Resten, die uns von Epikur erhalten
sind, nicht moglich. Bemerkenswert ist immerhin, dass auch zur Zeit Zenons
und Philodems offenbar keine Aussage Epikurs vorlag, die den Streit eindeutig
hidtte entscheiden helfen. Offenbar gab es also einen Ermessensspielraum.
Kein Zweifel kann allerdings daran bestehen, dass Zenons und Philodems
Position sich in einem romischen Umfeld leichter vertreten ldsst. Cicero hat
denn ja auch an Zenon zu rithmen gewusst, dass er distincte, graviter und
ornate vorzutragen wisse, und Philodem oder seinem Lehrer Zenon spricht er
Bildung keineswegs ab®®. Offenbar hat es also im Kepos eine Entwicklung in
der Haltung zur Rhetorik gegeben. Es darf schliesslich darauf hingewiesen
werden, dass auch in der Akademie die Rhetorik erst spit akzeptiert worden
ist67.

IT

Philodem oder sein Lehrer Zenon haben also den artes die Tiir zum Kepos
geofinet und dies durch Interpretation der Schriften Epikurs zu rechtfertigen
gewusst. Mit einer seiner Schriften gibt uns Philodem eine Maoglichkeit zu
beobachten, wie er sich mit einem wesentlichen Bestandteil der griechischen
nadeia auseinandersetzt: mit Homer.

Die Schrift «De bono rege secundum Homerum» hat zwar nur geringes
philosophisches Gewicht®®. Doch ist sie bisweilen als Zeitdokument herange-
zogen worden, handelt es sich doch bei dem Traktat um ein speculum princi-
pis®®, in welchem Philodem offenbar den Senatoren vorfiihren méchte, wie
sich Homer - seiner Auffassung nach — den idealen Herrscher vorstellt. Bei der
Gestaltung seines Werkes hat sich Philodem sicher an schon vorliegender Ilgpi
BaoiAeiac-Literatur orientiert, und man hat kiirzlich darauf hingewiesen, dass
sich manche Ziige dieses guten Konigs etwa in der Art wiederfinden lassen, wie

66 Positive Bewertung des Zenon vgl. Fin. 1, 5, 16; Tusc. 3, 17, 38; vgl. In Pisonem 28, 68. Doch
bleibt er ein Graeculus, vgl. De or. 2, 4, 18; dazu vgl. M. Gigante, I/ ritratto di Filodemo nella
‘Pisoniana’, in: M. Gigante, Ricerche Filodemee 35-53. Zu Zenon vgl. Cic. De nat. deor. 1, 21,
59.

67 Praktische Beredsamkeit wurde bei den Akademikern besonders unter Philon und Antiochos
geiibt, vgl. Cic. De or. 3, 28, 110; Tusc. 2, 13, 9.

68 Edition des PHerc. 1507 herausgegeben von A. Olivieri, Philodemi mepi o0 kat’ Dunpov
dyadob Paciidws libellus (Leipzig 1909). Jetzt mit neuem Text, Ubersetzung und Kommentar
T. Dorandi, Filodemo: Il buon re secondo Omero (Neapel 1982). Diskutiert sind wichtige
Stellen von O. Murray, Philodemus on the good king according to Homer, JRS 55 (1965)
161-182; ders., Rileggendo Il buon re secondo Omero, CErc 14 (1984) 157-160; Gigante, La
bibliothéque 89-107; P. Grimal, Le bon roi de Philodeme et la royauté de César, REL 44 (1966)
254-285; ders., Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie a Rome a la fin de la
république, in: Aspects de la philosophie Hellénistique (Entr. sur I'’Antiquité classique tome
32, hg. von H. Flashar/O. Gigon, Genéve-Vandceuvres 1986) 265-268. Weitere Angaben bei
Dorandi, Filodemo 2335 und Asmis 2406. .

69 So Gigante gegen Murray; vgl. M. Gigante, Le livre Du bon roi selon Homere, in: La biblio-
theque 89-107, bes. 95ff.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 185

Vergil seine Figur des Aeneas gestaltet’. Wenn hier im Kontext der Frage nach
einer conspiratio in unum nochmals auf den Traktat verwiesen wird, dann, um
die Aufmerksamkeit auf die Art zu lenken, wie Philodem hier generell Homer
versteht. Indem Philodem ndmlich Homers Auffassung vom idealen Konig
nachzuzeichnen versucht, interpretiert er ihn auf eine Weise, wie wir sie aus
spdteren, kaiserzeitlichen Zeugnissen moralisierender Homerexegese ken-
nen’!. Heinze”? verweist in diesem Zusammenhang auf Strabos Einleitung zu
seiner Geographie, deren Auffassung fiir das Verstdndnis der Aeneis sehr hilf-
reich sei. Mit Philodems Werk haben wir eine zeitgendssische Abhandlung vor
uns. Geradezu programmatisch in diesem Zusammenhang ist eine Bemerkung
gegen Ende des Traktates. Dort driickt er gegeniiber Piso die Hoffnung aus, er
habe keinen der Ansatzpunkte (d@opuai) ausgelassen, die Homer zur Besse-
rung der Herrschenden biete’3. Bemerkenswert ist ein Satz, der offenbar zen-
trale Bedeutung fiir Philodems Homerverstdndnis hat. Homer, so stellt Philo-
dem kategorisch fest, hasst Krieg und Zwist’4. Entsprechend seiner Ablehnung
des Krieges verlangt Homer vom princeps — so Philodem —, dass er der Liebe
zu Krieg und Schlacht abschwért, dass er gleichwohl aber Konflikten nicht aus
dem Wege geht’>. Wegen ihrer iiberzogenen Kriegsliebe seien Ares dem Zeus
und Achilles dem Agamemnon verhasst. Nach Philodem verlangt auch Homer
vom princeps Milde und Nachsicht (tpadtng), jedoch auch Strenge, wenn es
notwendig ist. Wie ein Vater soll sich der Méchtige verhalten, verlange Homer,
so Philodem, unter Berufung auf die Odyssee’®.

Bemerkenswert ist gleichfalls die von Philodem hervorgehobene Forde-
rung Homers, der princeps solle dem Hochmut abschworen, und vor allem,
dass er am Untergang von Feinden, auch wenn er im Recht sei1, keine Freude
empfinden diirfe’’.

Hilt man sich nun jedoch das Bild vor Augen, welches Homer vom Hel-

70 F. Cairns, Virgil’s Augustan epic (Cambridge 1989) 1ff., bes. 18ff.

71 Vgl. M. Lausberg, Iliadisches im ersten Buch der Aeneis, Gymnasium 90 (1983) 203-239; sie
nennt Philodem (223), ohne aber auf ihn gesondert einzugehen. Zu Philodem Cairns 7. 10ff.
und M. Erler, Der epische Heldenzorn. Vergils Aeneis und Philodems Traktat ‘De ira’, Grazer
Beitrige (wird in Band 1991 erscheinen).

72 R. Heinze, Virgils epische Technik® (Leipzig/Berlin 1915, Nachdr. Darmstadt 1976) 248
Anm. 2 verweist auf den Einleitungsteil in Strabons Geographica.

73 Col. XLIII 16ff. Dorandi &i 8¢ tivag rapaieioinauey 1@V AQopudyv, ..., ¢ Eott tap’ ‘Ourpov
Aafeiv eic enavopVooly duvaoteldv. Dazu vgl. Plut. De aud. 22D.

74 Col. XXIX 6 Dorandi "Ounpog cuveydaipel tovg moA[époju kai 1ovg Eprdog @ido[ug] unter
Bezug auf Il. A 177 =E 891. Interessant ist hierbei zunichst die enge Verbindung, ja Gleichset-
zung von Krieg und innerem Zwist. O. Murray (Philodemus 84) hat darauf aufmerksam
gemacht, dass diese Identifizierung fiir den griechischen Sprachgebrauch ganz ungewdhnlich
ist, aber gut zu den romischen Verhiltnissen zu Philodems Zeit — etwa seit Marius — passt.

75 Col. XXVII 15ff. Dorandi xpt| toryapod[v ¢kd]vikov elvar Tov ¢[yadd]v Suvaoty, GAA[d un
Ql]ondAepov un(de euadp]ayov.

76 Col. XXV 14 Dorandi ua 8¢ tnv énitacty, Thv dte xp1, un xata[elpovijtarl.

77 Col. XXXVI 30 Dorandi o0 dox[@V] EéroA[o]A0lery [tol]g £vdixwg TeTipw[pn]uévolg mit Bezug
auf Od. o 412.

13 Museum Helveticum



186 Michael Erler

den bietet, wonach Kampf und Streben nach personlichem Ruhm und Ehre in
den Codex der Adelsgesellschaft, die in der Ilias geschildert wird, gleichsam
eingebettet sind, und Affekte wie z.B. Kampfeswut einen natiirlichen Platz
einnehmen’8, dann stellen wir fest: Philodems moralisierende Interpretation
Homers ergibt, dass Homer vom Helden, und damit vom Konig, verlange - ein
unhomerischer Held zu sein. Es sei nun darauf hingewiesen, dass genau diese
Auffassung sich mit der Lesehaltung trifft, wie sie der Lolliusbrief fiir Horaz
voraussetzt — und wie sie als eine Komponente der Homerrezeption Vergils
anzunehmen 1st: Homer wird als Repertorium moralischer exempla betrach-
tet”.

In der Tat sind die Ubereinstimmungen zwischen Philodems Bild vom
Helden im speziellen und im allgemeinen der Art, wie Philodem Homer liest,
mit dem, das bei Vergil offenbar vorauszusetzen ist, frappant. Genugtuung
beim Sieg liber den Gegner zu empfinden gehort in Homers Ilias durchaus zum
Habitus des Helden, und Vergil hat dies fiir Turnus auch iibernommen. Man
erinnert sich an sein Verhalten beim Sieg iliber Pallas. Kampf, Sieg und Tod
des Gegners 16sen bei Turnus Freude und Triumphgefiihle aus (10, 500). Ge-
rade dieses Verhalten aber wird vom kommentierenden Dichter als Hochmut
und Unfdhigkeit zum Masshalten getadelt (10, 502). Bei Aeneas hingegen ist
dieses ‘heroische Gehabe’ in der Weise gedndert, dass es zu Philodems Homer-
verstindnis passt. Aeneas freut sich, wenn die Moglichkeit eines Friedens-
schlusses in Sicht kommt (10, 700); beim Tode eines Gegners hingegen empfin-
det er Trauer und Mitleid (10, 823). Mit Strenge gepaarte Milde als angebliches
Postulat Homers fiir den Herrscher sind schon hervorgehoben worden. Und
severitas beweist Aeneas, wenn auch widerwillig, bei aller Milde durchaus
auch.

Mehr noch: Oft schon ist allgemein die ‘Vermenschlichung’, die ‘Humani-
sierung’ des homerischen Heldenbildes durch Vergil hervorgehoben und be-
tont worden, dass hierbei romische Vorstellungen eine wichtige Rolle spielen.
Genannt seien nur die pietas, das fatum oder die Geschichtsorientierung von
Vergils Darstellung®®. Hinzuweisen wire auch auf Aeneas’ Einstellung zu

78 Vgl. J. Latacz, Das Menschenbild Homers, Gymnasium 91 (1984) 15-39, bes. 29ff.; ders.,
Homer. Der erste Dichter des Abendlandes® (Miinchen/Ziirich 1989) 43ff.

79 Heinze 248 Anm. 2 auch zu 113. Dazu M. Lausberg, lliadisches, passim (vgl. oben Anm. 71);
vgl. G. K. Galinsky, Vergil's Romanitas and his adaptation of Greek heroes, in: ANRW II 31,
2, hg. von W, Haase (Berlin/New York 1981) 1002f; E. A. Schmidt, Der Bukoliker Vergil und
die moralische Homerallegorese, SOslo 53 (1978) 165-170. Ein Vergleich mit dem Lolliusbrief
des Horaz liegt nahe; zum Brief vgl. O. Luschnat, Horaz Epistel I 2, in: Theologia viatorum
(Berlin 1964) 142-155; darauf hinzuweisen ist, dass Horaz’ Ausdruck ira furor brevis (1, 2, 62)
eine Parallele in Philodems Traktat hat, wenn Wilkes Ergidnzungsvorschlag dort (col. XVI 37
Indelli) richtig ist. Zu einem anderen Bezugspunkt des Briefes mit Philodem vgl. Gigante, La
bibliotheque de Philodéme, in: La bibliotheque de Philodéme et I'Epicurisme romain 31-71,
bes. 46.

80 Zum fatum vgl. W. Potscher, Das romische Fatum — Begriff und Verwendung, in: ANRW 11
16, 1, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1978) 393-424.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 187

Kampf und Krieg. Beide sind fiir ihn nicht Selbstzweck oder dienen person-
lichem Nutzen, sondern sie sind an iibergeordneten Zwecken orientiert. Ein
Blick auf Philodems Homerrezeption zeigt, dass dort fiir ein solches Homer-
bild schon der Boden bereitet ist. Bei beiden Autoren mag diese Haltung
gegeniiber dem Krieg das Resultat personlicher Erlebnisse sein. Innerlitera-
risch gesehen jedoch ist festzustellen, dass Philodems Interpretation Vergil
gleichsam Legitimation und Vorlage bieten kann fiir seine Umwertung von
Kampf und Krieg, wie wir sie aus der Sicht des Aeneas kennenlernen.

I

Dies gilt auch fiir die Darstellung eines Aftektes, der im Heldenepos eine
wichtige Rolle spielt: den Heldenzorn. Mit der von Giovanni Indelli besorgten,
verbesserten Ausgabe von Philodems Schrift «De ira»®! verfiigen wir iiber den
einzigen Traktat des ersten Jahrhunderts, der den zu dieser Zeit offensichtlich
vieldiskutierten Affekt analysiert®2. Aber nicht allein deshalb ist die Schrift
von grossem Interesse. Der Traktat hat einen durchaus polemischen Charak-
ter. Er verteidigt z.B. eine der Kvpiat A6k Epikurs?®3. Dabei ist von besonde-
rem Interesse, dass Philodem seine Darlegungen wiederum als Richtigstellung
einer in seinen Augen verfehlten Epikurinterpretation versteht und dabei eine
Auffassung des Affektes vorfiihrt, die nicht nur als Modifikation der Auffas-
sung Epikurs, soweit sie uns bekannt ist, angesehen werden kann, sondern die
sich auch als ein Modell fiir zeitgenossische Darstellungen des Affektes Zorn
anbietet, wie wir sie z.B. in Vergils Aeneis finden?4.

Die Diskussion entziindet sich offenbar u.a. an einigen Aussagen der Mei-
ster der Schule, die dem Weisen Zorn zubilligen. Auch Epikur selbst scheint in
diese Richtung zu tendieren®. Diese Auffassung hat bei manchen zu Proble-

81 Ediert von K. Wilke, Philodemi Epicurei De ira liber (Leipzig 1914); jetzt neu ediert mit
italienischer Ubersetzung und Kommentar von G. Indelli, Filodemo, L’ira, Edizione, tradu-
zione e commento a cura di G. Indelli (Neapel 1988). Zur Zornanalyse jetzt auch J. Annas,
Epicurean emotions, in: GRBS 30 (1989) 145-164, wobei die Rolle der Disposition des Men-
schen grossere Betonung verdient hitte.

82 Vgl. Cic. Ad Q. fr. 1, 13, 37; dazu die Aufzdhlung in K. Wilke (oben Anm. 8§1) XXVI-LIV und
W. W. Fortenbaugh, Theophrastus on Emotion, in: Theophrastus of Eresus (New Brunswick/
Oxford 1985) 209-229.

83 Der polemische Charakter wird nahegelegt durch Partien wie col. XLIII 22-28 Indelli iiber
die Schwiche der Menschen als Begriindung des Zornes: Antwort col. XLIII 28-40 Indelli:
Schwiche ist nicht physisch gemeint, sondern beim Menschen wesensgemiiss. Polemik auch
coll. I-VII Indelli; XXXI 31-XXXIV 7 Indelli. In dieser Nachsicht gegeniiber der Schwiche
des Menschen sieht Laktanz den Grund fiir die Popularitdt des Epikureismus (positiv zu
werten, wird den Epikureern auch spiter zum Vorwurf gemacht, z.B. von Laktanz, Divin. inst.
3, 17 =CSEL 19, 228f.).

84 Dazu ausfiihrlich M. Erler (oben Anm. 71).

85 Dazu vgl. col. XLV Iff. Indelli unter Bezug auf Epikurs Schrift Avagwwvioeig (frg. 3 Us. =[8]
2Arr., wozu vgl. Indelli, Kommentar z.St. 240f.), auf Metrodor (= frg. 64 Korte) und Hermarch
(frg. 55 Krohn = frg. 43 Longo).



188 Michael Erler

men gefithrt. Wir horen, dass fiir Nikasikrates Zorn als ein Pathos grundsitz-
lich abzulehnen ist, obgleich er natiirlich und instinktiv sei. Mit der Position,
dass Zorn natiirlich sei, unterscheidet sich Nikasikrates von der Stoa und auch
vom Peripatos, trennt sich aber offenbar auch von der orthodoxen Auffassung
der Epikureer?®, Dies jedenfalls ist die Meinung Philodems. Nach seiner An-
sicht habe Nikasikrates, unter dem man wohl zu Recht einen epikureischen
Dissidenten gesehen hat, Aussagen Epikurs, nach denen auch der Weise zu
Youog neige, zu undifferenziert verstanden. Es miisse vielmehr eine Begriffs-
scheidung vorgenommen werden. Ganz dhnlich wie in der oben herangezoge-
nen Schrift «<Ad contubernales» fiihrt Philodem also wieder eine kritische Hal-
tung zu Aussagen der Meister auf eine Fehlinterpretation ihrer Schriften zu-
riick. Verlangt ist eine genaue Lektiire?’. Zweck der Schrift «De ira» ist es u.a.,
diesen Irrtum richtigzustellen. Obgleich sich bei dieser Deutung durchaus neue
und originelle Aspekte fiir die Konzeption des Zornes ergeben, zeugen Philo-
dems Hinweis auf die Meister und seine Methode von seinem Bemiihen um
Orthodoxie. Blicken wir kurz in den Traktat.

Im ersten Teil der Schrift werden die schlimmen Auswirkungen des Affek-
tes Zorn vor Augen gefiihrt, korperliche Folgen des Zornes werden geschildert,
und es wird eine Physiognomie des Zornigen geboten. Philodem weist auf die
sich zum Selbstzweck verselbstindigende Kampfeswut und Grausamkeit hin,
die aus dem Affekt folgen®®. Wichtig ist Philodems Hinweis, dass es eine Eigen-
tiimlichkeit des Zornes sei, zur Selbstschiddigung zu fiihren. Der Affekt verleite
dazu, den eigenen Untergang mit in Kauf zu nehmen, infolge der durch den
Zorn bewirkten Verblendung des Verstandes®. Bei all dem fiihlt man sich

86 Vgl. col. XXXVIII 35 Indelli napd 8& Nikaoikpdatel AEyetaft] 10 TNV QUOIKTV OpYTV U1 povov
Katd TNV idiav evowv Avnely, AAAQ Kal Emoxotelv Toig Aoyi[o]poic. Zur Identitit des Nikasi-
krates vgl. F. Longo Auricchio/A. Tepedino Guerra, Chi é Timasagora?, in: Atti del Convegno
Internazionale «La regione sotterrata dal Vesuvio: studi e prospettive» (Neapel 1982) 405-
413; diess., Aspetti e problemi della dissidenza epicurea, in: CErc 11 (1981) 35-38; Indelli 154
und 223. Nikasikrates unterscheidet sich von der ‘Orthodoxie’, weil er 0pyn xevn und 6pymn
Katd @uolv in Beziehung setzt, obgleich Natiirliches an und fiir sich gut ist. Andererseits
unterscheidet sich Nikasikrates mit der Position, dass Zorn natiirlich sei, mit den anderen
Epikureern von der Stoa und auch vom Peripatos; Longo/Guerra 1982, 412 Anm. 45.

87 Col. XLV 7ff. Indelli ote Yavpalewv énfi toic] PupA 't akoig glvan DéAovoty, OT1 tadta kal o
npdtepov Emomnpavdévia rapainovieg €€ dxolovdiag 16 DupnUnoecdal Katd Tovg avipag
10V codv dnedeixvoov. Hier wird der Bezug zu dem in der Schrift Ad contubernales Vorge-
tragenen deutlich (vgl. z.B. col. VI 7ff. Angeli und Kommentar z.St. 78f.). Obgleich manche
sich um die kanonischen Texte kiimmern, bieten sie Fehlinterpretationen. Wie dies zu ver-
hindern ist, legt Philodem in Ad contubernales dar.

88 Der Affekt fiihrt z.B. zum Verlangen, sich mit den Eingeweiden dessen zu giirten, der Schmerz
zugefiigt hat (col. VIII 29ff. Indelli nepi{owoacvar 10ig éviépolrg 100 Avmcavtog); eine Phy-
siognomie des Zornigen wird geboten.

89 Vgl. col. XVI 34ff. paviag t[oJiyalpo]dv ody, dpolylevifi] elvar coppépnxe [t7v] opyfv — (Ohr-
yoypdviov paviavy 8¢ tig ip[nkev —, &JAL éviot[e] v [dviwg xaJhovpévny plaviav oplynv
npoc(ayopevopev. Vgl. auch col. XLI 5 Indelli. Mit Philodems Konzept ldsst sich Turnus gut
vergleichen, dem Vergil vorwirft, aus Zorn blind und nicht in der Lage zu sein, Mass zu



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 189

durchaus an die stoische Auffassung erinnert. Das gilt auch fiir Philodems
These, der Zorn sei keineswegs notwendiger Bestandteil des Kampfes und der
Rache. Damit wendet er sich gemeinsam mit der Stoa gegen den Peripatos.
Nach Philodem ergibt sich ndmlich aus der Rache kein 1oV¥ fiir den Men-
schen?,

Im Schlussteil der Schrift legt Philodem seine eigene Ansicht dar. Zwei
Grundansichten epikureischer Philosophie, die Beachtung der Natur der
Dinge und die Vorsicht vor falschen Meinungen, sind ihm massgebend®!. Sie
flihren ihn dazu, dem Zorn auch positive Aspekte abzugewinnen. Ausdriick-
lich will Philodem weder der stoischen Position, wonach Zorn grundsitzlich
schlecht ist, noch der peripatetischen Position mit ihrer positiven Wiirdigung
des Zornes folgen®2. Ein Blick auf die Natur der Dinge zeigt namlich, dass Zorn
zur Natur des Menschen gehort und insofern ein Gut ist. Was aber zur Natur
gehort, ist unausweichlich. Philodem differenziert deshalb mit Blick auf die
jeweilige Disposition der Menschen. Er unterscheidet zwischen einem Zorn als
nadoc, der ein Storfaktor der Seelenruhe und deshalb ein Ubel ist, und einem
Zorn als Zustand der Seele, der von dusseren Ursachen hervorgerufen wird
und als ein Gut angesehen werden muss. Letzterer gehort zur menschlichen
Natur, ist immer wohlbegriindet, von kurzer Dauer und nicht allzu heftig®3.
Terminologisch unterscheidet Philodem entgegen dem iiblichen Wortgebrauch
zwischen Uvpuog, dem negativ bewerteten Zustand, und der 0pyn katd @oov,
dem der menschlichen Natur entsprechenden Affekt, der immer durch einen
angemessenen Grund hervorgerufen wird wie z.B. durch Unrecht, das Freun-

bewahren (10, 502; schon in den Scholien zur entsprechenden Homerstelle, I1. P 201 (bT) p.
367E).

90 Vgl. col. XLII 21ff. Indelli 16 1¢ [8’] EmVvpelv Tijg koMioews kavdnsp droiavctod TIvog, &
ovvélevktan Talg peydieg Opyais, patardv €[]y, dazu Indelli, Komm. z.St. 232; vgl. col.
XLIV 16ff. Indelli. Dies geht gegen den Peripatos und Aristoteles, vgl. Arist. Rhet. 1378b6f.,
und stimmt mit der Stoa iiberein, vgl. Sen. De ira 2, 32, 1 gegen peripatetische Auffassung ira
habet aliqguam voluptatem et dulce est dolorem reddere.

91 Vgl. col. XXXVII 32ff. Indelli cuvictatar yap ano to[0] PAEneLY, OC 1) PVOIG ExEL TOV TPAYUa-
TV, Kol undév wevdodolelyv v 1aic ofvjupetpioeot 1dv eda[tTjopdtov Koi 1aic KOAGgest
TV PAARTOVIOV.

92 Col. XXXVII 21ff. Indelli ueig 8¢ 1@ kal xatd VNV TIVE TAPAAOYIOHOV EVIPEXELY OUY
anAfiv mowovpeda v andgacty, aiid 1o pev nadog avtd katd SiAnyly aropaivopgva
KOKOV ... xatd 8¢ TNV ovvrioknv Tf] dadécel kv ayavov pnoficectar vopilopev, vel.
Indelli, Komm. z.St. 224.

93 Vgl. col. XXXVII 40ff. Indelli; der natiirliche Zorn hat kurze Dauer und ist nicht allzu heftig
col. XLIV 9 Indelli; ist immer wohlbegriindet, vgl. XLI 1ff. Indelli; col. XXXVIII 14-28
Indelli. Z.B. ist ein Anlass der Tadel an Schiilern (col. XXXV 19ff. Indelli) oder ein Unrecht,
das Freunden zugefligt wird (col. XLI 18-26 Indelli). Zur Motivbezogenheit des ‘guten’ Zor-
nes bei Philodem vgl. G. Indelli, I7 lessico filodemeo nell’ opera ‘Sull’ ira’, CErc 12 (1982)
85-89, bes. 88 und Anm. 43; ders., Filodem, L’ira 23ff. Wesensimmanenter Zorn als Ursache
von Gesetzlosigkeit und asozialem Verhalten eines ‘wilden’ Menschen, mit Liebe zum Krieg,
Rachsucht und Blindheit fiir seine eigentlichen Ziele (col. XLIV 23ff. Indelli). Kontrast zum
Menschen mit einer verniinftigen Disposition vgl. col. XLIV 25ff. Indelli.



190 Michael Erler

den zugefligt wird. Doch 1st dieser Zorn immer durch eine plausible Ursache
bedingt. Vor dieser Art Zorn ist also niemand gefeit, auch der Weise nicht®*.

Im wesensimmanenten Zorn sieht Philodem die Ursache von Gesetzlosig-
keit und asozialem Verhalten eines ‘wilden’ Menschen, den Liebe zum Krieg,
Rachsucht und Blindheit fiir seine eigentlichen Ziele auszeichnen. Ein Mensch
mit einer verniinftigen Disposition hingegen sicht Krieg und Rache keineswegs
als Selbstzweck an, nimmt sie gleichwohl aber in Kauf als ungeliebtes, biswei-
len aber notwendiges Ubel®s. Entscheidend wichtig fiir die Bewertung des Zor-
nes ist also die jeweilige Disposition des Menschen: Der natiirliche Zorn ge-
hort zu einer onovdaia didv¥eoig, der wesenhafte Zorn hingegen zu einer no-
noVNPog Sraveoic.

Halten wir fest: Philodem kennt eine Art von Zorn, die nicht Vorausset-
zung fir Kampf und Rache ist, die aber generell zur menschlichen Natur
gehort. Und weiter: Philodems Differenzierung ist so vor ihm nicht zu finden.
Gleichwohl entwickelt er sie aus einem Interpretationsstreit heraus unter Beru-
fung auf Epikur und ein richtiges Verstdndnis seiner Lehre. Wer die Texte
richtig liest, der erkennt, dass kein Widerspruch vorliegt. Wenn namlich die
Meister vom Zorn (Ouudg) des Weisen sprechen, dann verwenden sie das Wort
im speziellen Sinne (0pyn)?’. Wieder ist ein Bemiihen um Orthodoxie zu erken-
nen, wieder aber 14dsst sich eine Nuancierung konstatieren. Diese Nuancierung
kann sich allerdings auf Epikur und seine Einteilung der Begierden berufen.
Und wenn Philodem dabei Anleihen bei anderen Schulen macht, ist das eben-
falls methodisch durch Epikur gedeckt®.

Gerade durch diese Nuancierung aber entsteht ein Modell, das in wesent-
lichen Punkten besser zu verstehen hilft, wie sich Vergils Aeneas und Turnus
in ihrem gattungsbedingt vorgegebenen Heldenzorn von einander unterschei-
den. Mehr noch: Mit ihm ist dem Interpreten ein Werkzeug in die Hand

94 Col. XXXVII 19ff. Indelli; zur terminologischen Unterscheidung vgl. G. Indelli, I/ lessico
filodemeo, bes. 87, zu den Begriffen opyn und dvpodg vgl. H. Ringeltaube, Quaestiones ad
veterum philosophorum de affectibus doctrinam pertinentes (Diss. Gottingen 1913) 33 Anm. 2;
zum Zorn des Weisen vgl. col. XLIII 40ff. Indelli.

95 Col. XLIV 20f. Indelli xaddnep £ni ndéc1v dynviiov.

96 Zu diesem Begriff vgl. A. Grilli, didveoig in Epicure, in: Zu{ftnoig (oben Anm. 20) 93-109;
E. Acosta Méndez, PHerc. 1089: Filodemo «Sobre la adulacion», in: CErc 13 (1983) 121-138,
bes. 123f. und 127-129.

97 Col. XLV Iff. Indelli dpéokel 8¢ kal toig kavnyepnoay ol 10 kat[d] Ty mpoAnyy [tlavtny
YupminocesVat 10V o[ldv, arid 10 Kot TNV Koi[v]otépav.

98 Zur Methode vgl. Epikurs Bemerkungen De natura [29] [28-31] 2Arr., jetzt neu ediert von
G. Leone, Epicuro, «Della natura», libro XiV, CErc 14 (1984) 17-107 (mit Kommentar);
allerdings ist zweifelhaft, ob die Stelle als Beispiel fiir Eklektizismus zu werten ist, dazu P.
Donini, The history of the concept of eclecticism, in: J. M.-Dillon/A. A. Long (Hgg.), The
question of ‘Eclecticism’. Studies in later Greek philosophy (Berkeley/Los Angeles 1988) 17.
Die Einteilung in dpyn xatd @uotv und Duyog orientiert sich offenbar an Epikurs Differenzie-
rung der Begierden, vgl. Epik. Ep. ad Men. [4] 127, 7ff. 2Arr. dvaloyiotéov 8 og v Emdv-
p@v ai pév giot puoikai, at 8€ xkevai. Dazu soeben J. Annas, Epicurean emotions, bes. 1491f.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 191

gegeben, mit dessen Hilfe er die Zornausbriiche des Aeneas, seines positiven
Helden, erkldren und rechtfertigen kann. Der Vergleich ist an anderer Stelle
ausfiihrlich vorgefiihrt worden®. Da uns hier mehr der generelle Aspekt einer
Anndherung zwischen griechischen und rémischen Konzeptionen interessiert,
mag nur ein Hinweis geniigen.

Wie schon oft hervorgehoben wurde!®, unterscheidet sich Turnus’ und
Aeneas’ Haltung gegeniiber dem Affekt des Zornes in wesentlichen Punkten:
hinsichtlich der jeweiligen charakterlichen Disposition der Helden, des Aus-
masses des Affektes, seiner jeweiligen Beherrschbarkeit und der Motivation.
Was fiir Turnus infolge seiner Disposition Selbstzweck und Lust ist: Kampf,
Rache, Krieg, ist fiir Aeneas infolge seiner pietas ein bisweilen als notwendig
erkanntes Ubel. Festzuhalten ist, dass bei Aeneas, auch hier im Unterschied zu
Turnus, der Zorn nicht als ein mit dem Kampf an sich wesentlich verbunde-
ner, diesen sogar fordernder Affekt anzusehen ist. Das maUog Zorn gehort
offenbar nicht in der Weise zum Wesen des Aeneas, wie das beil Turnus der
Fall ist. Vielmehr verfiigt Aeneas iiber eine Disposition, die nur durch be-
stimmte Anldsse zum Zorn zu provozieren ist.

Eine Analyse der Aeneis ldsst vermuten: Dass der pius Aeneas erlaubter-
massen — wie wir annehmen wollen — von Zorn befallen wird, hdngt mit seiner
Disposition und dem unterschiedlichen Charakter seines Zornes zusammen,
fiir den die Motivation wichtig ist und der nicht zum Wesen des Helden
gehort. Wir erinnern uns: Aeneas hat immer ein Motiv fiir seine Ausbriiche,
das an sein charakterliches Hauptmerkmal appelliert, die pietas. Fillt der An-
lass fort, ist auch sein Zorn zu Ende. Viel ist {iber Rechtfertigungsmoglichkei-
ten flir Aeneas’ Zorn diskutiert, und verschiedene Modelle sind herangezogen
worden, wobei Philodems Vorschlige wenig Beachtung gefunden haben!?!.
Gerade mit Blick auf Philodem jedoch lidsst sich sagen: Aeneas’ crovdaio

99 Dazu M. Erler (s. oben Anm. 71).

100 Vgl. P. Schenk, Die Gestalt des Turnus in Vergils Aeneis (Konigstein Ts. 1984) 229ff. (mit
friiherer Lit.); C. Renger, Aeneas und Turnus. Analyse einer Feindschaft (Frankfurt a.M./Bern/
New York/Nancy 1983) 27 Anm. 1; K. Galinsky, The anger of Aeneas, in: AJPh 109 (1988)
321-348, bes. 335ff.; R. Rieks, Affekte und Strukturen. Pathos als ein Form- und Wirkprinzip
von Vergils Aeneis (Miinchen 1989) 25ft.; F. Cairns, Virgil’s Augustan epic (Cambridge 1989)
77ff. u.a. Zum Zorn: Zu Recht betont Lausberg (oben Anm. 71) 229: «Vergils furor-Begriff
umfasst mehr als die Leidenschaften der Homerexegese, und vor allem steht ihm auf der
positiven Seite nicht die griechische Vernunft, sondern die rémische pietas gegeniiber, was
wesentliche, noch herauszuarbeitende Unterschiede im Gesamtbild ergibt.» Auch Philodem
legt den Schwerpunkt nicht allein auf die epdvnoig, sondern auf die charakterliche Disposi-
tion und kommt damit Vergil wohl ndher als die anderen Modelle.

101 J. Fillion-Lahille, La colére chez Aristote, in: REA 72 (1970) 60ft; dies., Le De ira de Sénéque
et la philosophie stoicienne des passions (Paris 1984) 203ff., dort zu moglichen Entwicklungen
der Zornauffassung innerhalb des Peripatos. Dazu vgl. auch H. Ringeltaube (oben Anm. 94),
bes. 33ff.; zur stoischen Affektenlehre vgl. M. Forschner, Die stoische Ethik 114ff. Zur Proble-
matik des stoischen Modells bei Aeneas vgl. K. Galinsky, The anger of Aeneas 337ff. und
zuletzt Cairns, The Augustan epic 78f.



192 Michael Erler

dudveoic und die Motivation seines Zornes rechtfertigen nach Philodem sei-
nen Affekt. Von daher konnte man sagen, dass er nicht nur trotz, sondern auch
wegen seiner Zornanfilligkeit in der Tat ein moralisches exemplum darstellt.

Man darf vermuten, dass Philodems Analyse Vergil bei der Gestaltung des
Zorn-Motives Pate gestanden hat, und dies um so mehr, als seine Vertrautheit
mit dem dortigen Epikureerkreis und dessen Lehre nunmehr also von ver-
schiedenen Seiten her als gesichert angesehen werden darf. Jedenfalls ist auf-
fdllig, wie deckungsgleich das modifizierte epikureische Modell und die Dar-
stellung des Affektes in der Aeneis sind.

Fiir uns ist dabei von besonderem Interesse: Wie in der maideia-Frage
finden wir bei Philodem eine Interpretation der Lehre seines Meisters, die
offenbar nicht von allen Mitgliedern seiner Schule geteilt wird, die er gleich-
wohl aber als orthodox zu erweisen sucht, indem er sie auf Epikur zuriickfiihrt.
Und wieder schafft Philodem mit der Modifikation epikureischer Dogmen
eine Deutung, die es ROmern erlaubt, an griechische Vorstellungen anzukniip-
fen und sie in ihrem Sinne zu {ibernehmen. Tatsdchlich also leistet Philodem
flir den Kepos — soviel ist vielleicht bisher deutlich geworden —, was man
Panaitios flir die Stoa zuschreibt. Dabei ist festzuhalten, dass Philodem keines-
wegs ‘eklektisch’ vorgeht. Im Gegenteil: Gerade durch seine objektiv vielleicht
als Abweichung zu interpretierenden Auslegungen beansprucht er subjektiv
dusserste Orthodoxie, insofern er nach Argumenten fiir eine Textinterpreta-
tion sucht, die die Auffassung seines Meisters gegen Missverstindnisse in
Schutz nehmen und sie als richtig erweisen wollen.

v

Aspektverschiebungen, die sich einerseits an Epikur anlehnen, anderseits
aber auch Neuerungen ergeben, welche im romischen Kontext durchaus hilf-
reich sein konnten, sind auch innerhalb der epikureischen Theologie zu finden.
Dabei haben natiirlich auch hier philosophische Auseinandersetzungen mit
anderen Schulen eine wichtige Rolle gespielt'®?. Doch mag man auch hier
ausserphilosophische Gesichtspunkte in Rechnung stellen. Oft ist den Epiku-
reern ja der Vorwurf gemacht worden, sic wendeten sich gegen den Kult und
damit gegen den Staat, wenn ihr Grundsatz gelte, dass die Gotter sich um die
Menschen nicht kiimmern!?. Verfolgt man die Zeugnisse der Schule auch
nach Epikur, so wird deutlich, dass mit diesem Grundsatz nach Ansicht der

102 Vgl. D. Lemke, Die Theologie Epikurs. Versuch einer Rekonstruktion (Miinchen 1973), wobei
die Kritik Arrighettis (Athenaeum 54, 1976, 193-198) zu beriicksichtigen ist. H. J. Krimer,
Platonismus und Hellenistische Philosophie (Berlin/New York 1971); K. Kleve, Gnosis Theon.
Die Lehre von der natiirlichen Gotteserkenntnis in der epikureischen Theologie, SOslo Suppl.
19 (Oslo 1963).

103 Z.B. ist die Kritik in nuce in den Fragen Ciceros enthalten, die er brieflich dem offenbar seit
kurzem zum Epikureismus iibergetretenen Juristen Testa hinsichtlich der Religion, der Ethik
und des Staats- bzw. Rechtsverstindnisses stellt (Fam. 7, 12) (vgl. Anm. 19).



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 193

Epikureer keineswegs eine Absage an Kult und Gebet verbunden sein muss.
W. Schmidt hat zu Recht betont, dass religiose Handlungen auch im epikure-
ischen Kontext keineswegs sinnlos werden. Es liegt vielmehr nur eine Umwer-
tung der Zielrichtung bei derartigen Kulthandlungen vor!%. Dass im Gegenteil
nach Ansicht der Epikureer auch ihre Theologie durchaus als ancilla traditi
moris fungieren konnte und wohl auch sollte, wie dies auch fiir die Stoa be-
hauptet wird, soll an einem kleinen Beispiel gezeigt werden.

Durch die neue Edition einer Partie der Schrift «De dis» durch P. G.
Woodward'® konnen wir jetzt besser erkennen, dass Philodem nicht nur die
Existenz anthropomorpher Gétter, sondern insbesondere von Gestirngottern
postulierte. Dabei ist von Interesse, dass wiederum durch ihre eigenwillige
Interpretation eines Ausdrucks Epikurs ein Aspekt in die Philosophie Epikurs
eingefiihrt wird, der neu ist, aber durch Rekurs auf den Meister als orthodox
erwiesen werden soll.

Der PHerc 152/157 mit Resten aus Philodems wohl im Jahr 44 v.Chr.
verfassten Werk De dis bietet in den coll. XI-XIV eine Verteidigung des
Anthropomorphismus der Goétter. In den coll. VIII-X desselben Papyrus argu-
mentiert Philodem dariiber hinaus fiir die Existenz von Gestirngottern wie
etwa der Sonne oder des Mondes. Das ist bemerkenswert; denn hier fassen wir
eine Lehre, die so weder bei Epikur noch bei anderen Epikureern vor Philodem
zu finden ist. Aber nicht nur von seinem Meister Epikur trennt sich Philodem,
sondern auch von anderen Schulen wie etwa der Stoa'%. Philodem spricht
namlich nicht von vergottlichten Sternen, sondern von Géottern, die Sternen
zugeordnet sind. Um zu belegen, dass diese Lehre gegen den Augenschein doch
orthodox epikureisch ist, greift er auf Ausdriicke und Konzeptionen Epikurs
und seiner Schiiler zuriick, verwendet sie aber in hochst origineller Weise.

Philodem erkldrt das Verhiltnis von Sterngott zu Stern mit dem Verhilt-
nis des Spiegels zur Reflexion im Spiegel. Er macht sich dabei offenbar zu-

104 Wolfgang Schmid, Epikur, in: RAC 5 (1962) 705ff. Der Vorwurf des Atheismus stammt wohl
aus der skeptischen Akademie, vgl. D. Obbink, The atheism of Epicurus, in: GRBS 30 (1989)
187-223. Dass Angriffe im Grunde haltlos sind, welche etwa Fragen des Staatskultes betref-
fen, zeigen Testimonien vor allem auch spéterer Epikureer, wie z.B. aus Philodems Schrift De
pietate. Eine neue Edition wird von A. Henrichs und D. Obbink vorbereitet. Zur Edition von
Th. Gomperz, Philodem iiber Frommigkeit (Leipzig 1866) ist heranzuziehen vor allem
A. Schober, Philodemi De pietate pars prior (Diss. Konigsberg), jetzt in CErc 18 (1988) 67-125
und Neueditionen mancher Fragmente durch A. Henrichs in den ‘Cronache Ercolanesi’.
Hinzuweisen ist auch auf Lukrez 6, 68-78 und auf POxy. 2135, vgl. D. Obbink, P. Oxy. 215 and
Epicurean religious vewpia, Atti del XVII congresso internazionale di papirologia (Neapel
1984) 607-619. Grundlegend fiir die epikureische Auffassung ist ein Satz Epikurs aus dem
Gnomologium Vaticanum ([6] 32 ?Arr.) 6 100 co@oD ceBacpHOg yadov péya 1@ cefopéve
g€oti). W. Schmid, Gétter und Menschen in der Theologie Epikurs, RhM 94 (1951) 97-156.

105 P. G. Woodward, Star gods in Philodemus, PHerc. 152/157, in: CErc 19 (1989) 29-47; dazu
G. Arrighetti, Filodemo, de dis III. Col. X-XI, SCO 7 (1958) 83fT. fiir col. X 2ff.

106 Gestirngotter bei der Stoa vgl. etwa Cicero, De nat. deor. 2, 15, 39. 42f. Epikur selbst wollte
von Sterngdttern noch nichts wissen (frg. 372 Us.).



194 Michael Erler

nutze, dass im Brief an Pythokles vom Mann im Mond als éugacic die Rede
ist, was Reflexion heissen kann!?’. Nach Philodem teilen Gott und Stern einen
Teil des Raumes, sind aber nicht identisch. Mit Hilfe epikureischer Konzeptio-
nen zeigt er ihre substantielle Trennung. Schliesslich wendet er die Lehre von
der Weltenthobenheit der Gotter auf die GestirngéGtter an'®8,

Wieder wird also unter Riickgriff auf kanonische Texte mit Hilfe originel-
ler Interpretation argumentiert, die jedoch auf den Meister zuriickgefiihrt und
damit als orthodox erwiesen wird. Dabei mag das Bestreben leitend gewesen
sein, sich vor allem mit der Stoa auseinanderzusetzen. Festzuhalten ist jedoch
auch, dass Philodem auf diese Weise einem offenbar wachsenden Interesse
seines romischen Umfeldes gerade an diesem Teil der Theologie Rechnung
trigt, wie Woodward zu Recht herausgestellt hat'%°, Bedenkt man nidmlich die
wichtige Rolle des Sonnenkultes und generell der Gestirngottheiten und erin-
nert sich an die Aufmerksamkeit, die ihnen etwa im Werk des Nigidius Figulus
geschenkt wird, dann wird es kaum Zufall sein, wenn Philodem betont, dass
auch sein System fiir derartige Vorstellungen Raum hat. Dies wird um so
wahrscheinlicher, erinnert man sich an xatactepiopot nicht zuletzt auch im
politischen Kontext. Schliesslich wurde das Erscheinen eines Kometen im
Jahre 44 als Verstirnung Caesars gewertet. Man mag auch daran denken, dass
Philodems Patronus, Piso Caesoninus, Caesars 6ffentliche Beerdigung ausge-
richtet und seine Vergottlichung wohl gebilligt hat'!?. Philodem versucht also
offenbar auch hier, sein philosophisches System so auszugestalten, dass darin
zum einen auch den Griechen geldufige Vorstellungen wie der xataotepiopog
thren Platz haben, dass mit ihm zum andern aber auch den Rémern Argumen-
tationshilfe angeboten wird. Jedenfalls ist man auch hier nicht berechtigt, eine
grundsitzliche Unvereinbarkeit epikureischer Ansichten mit dem zu konsta-
tieren, was in Rom propagiert wurde. Wie Woodward ansprechend vermutet,

107 Zum Spiegelvergleich vgl. col. IX 5ff. Woodward xa®’ 8v 1pomnov éni tfig avtiic émeaveiag
xpoar mhgiovg Srdpoplot mpjonintovolv woavtdTata Tod KaTONTPOL K(1i) Tfig Epehoswg, 100
HEV KATOMTPOL TEAL®G MIKPOD @aivopévov, Tfic &' Euedoemc neydAng, émi 8¢ tavtod. Zu
Epikur vgl. Ep. ad Men. [3] 95 2Arr. 1) 88 Epoacig 100 npoc®nov &v avtf] dvvatal pév yivesat
Kai katd mapaiiaynyv pepdv kai kat’ EmnpocEtnoiy, kai dcot ot dv Tponol Vewpoivio 10
GUHO®MVOV TOIC GUIVOUEVOLS KEKTTUEVOV.

108 Vgl. col. IX 7ff. Woodward; zum Konzept der OUnépfBacig vgl. Woodward 42.

109 Woodward 37 mit Anm. 41. Philodems Theorie wird verstindlicher, wenn man bei der
Interpretation der epikureischen Theologie von der ‘idealistischen’ Projektionstheorie aus-
geht (so nach Hegel J. Bollack, La pensée du plaisir, Paris 1975, und Long/Sedley 144ff;
anders Kleve 122ff. und Lemke 84fT.).

110 Stefan Weinstock, Divus Julius (Oxford 1971) 370ff. (Caesaris astrum), bes. 382ff. Die Stelle
in De dis macht deutlich, dass Philodem Caesars Deifikation jedenfalls aus philosophischen
Griinden nicht hat ablehnen miissen. Wenn Augustinus (De civ. dei 18, 41 = Usener S. 229,
23ff.) behauptet, nach Epikur seien weder die Sonne noch ein anderes Gestirn ein Gott (vgl.
Plut. Adv. Colot. 27, p. 1123A; dazu R. Philippson, Nachtrigliches zur epikureischen Gotter-
lehre, Hermes 53, 1918, 358-395, jetzt in: R. Philippson, Studien zu Epikur und den Epiku-
reern, hg. von C. J. Classen, Hildesheim/Ziirich/New York 1983, 131-168), so gilt das auch
fiir Philodem. Gleichwohl kann er Gestirngétter auf anderer Grundlage akzeptieren.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 195

mag die gleiche Intention auch der von Philodem gebotenen Verteidigung des,
wohl in Auseinandersetzung mit der Akademie des Karneades entwickelten,
Anthropomorphismus der Gotter zugrunde liegen'!!. Immerhin gibt er auf
dieselbe Weise auch den homerischen Gottern und anderen Géttern der popu-
laren Religion einen Ort in seiner Philosophie.

Man kann jedenfalls sagen: Dieses Beispiel zeigt, dass infolge der Modifi-
kationen auch in der Theologie der Epikureismus in gewisser Weise als ancilla
traditi moris dienen soll. Es wird kaum Zufall sein, dass Ansédtze hierzu in einer
Schrift zu finden sind, in der man auch aus anderen Griinden eine Antwort auf
Ciceros De natura deorum gesehen hat. Schliesslich wirkt auch Philodems
Lehre von der besonderen Existenz der Gestirngottheiten wie eine Antwort auf
die Frage Cottas, warum die Epikureer zwar die Existenz von Gottern, aber
nicht die von Gestirngéttern zugeben''2,

Auch hier gilt also: Wenn Romer Rat suchen, um die durch die auctoritas
maiorum iiberlieferten Ansichten gleichsam theoretisch zu untermauern, wie
das der pontifex Cotta mit Hilfe der Akademie, andere mit Hilfe der Lehren
des Peripatos versuchen, dann bietet Philodem hierfiir auch seine Schule an'!3,

Vv

Eine derartige Modifikation, die sich orthodox gibt, gleichwohl aber neue
Aspekte bietet, kommt schliesslich in Philodems Haltung gegeniiber einem
Wert zum Ausdruck, dem bei den Romern ein hoher Rang zukommt: dem
Ruhm. Oft wird als Panaitios’ Leistung hervorgehoben, gerade hierin die stoi-
sche Haltung modifiziert zu haben. Die Parallele Philodems zu dem Stoiker ist
hier besonders bemerkenswert.

Wenn im dreizehnten Buch der «Punica» des Silius Italicus in der Nekyia
Scipio seinem in Spanien gefallenen Vater gegeniibersteht und dieser — hierin
ganz Stoiker - die Selbstgeniigsamkeit der virfus preist, in einem Atemzug
damit aber auch den Ruhm positiv wertet!!4, so ist dies nicht nur der epischen
Tradition der xAéa avépdv verpflichtet, sondern es wird, auch im stoischen
Kontext, durch eine von Panaitios neu eingefiihrte Konzeption des Ruhmes

111 Woodward 30f.; Gigante denkt bei der Lehre des Anthropomorphismus (vgl. Philodem, De
dis 111. XIII 20ff. = Hermarchos frg. 32 Angeli) an einen Beitrag des Demetrios Lakon (Scerti-
cismo [oben Anm. 34] 169), andere (R. Hirzel, Untersuchungen zu Cicero’s philosophischen
Schriften, Leipzig 1877, 172ff.) an Philodems Lehrer Zenon.

112 Cic. De nat. deor. 1, 31, 87 sed quoniam non audes (iam enim cum ipso Epicuro loquar) negare
esse deos, quid est quod te impediat aut solem aut mundum aut mentem aliquam sempiternam
in deorum numero ponere? Zum Bezug der Schriften Gigante, La bibliothéque 62.

113 Dazu Chr. Schiublin, Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion.
Zu Cicero, De natura deorum I, Mus. Helv. 47 (1990) 87-101.

114 Silius Italicus, Punica 13, 664f. dulce tamen venit ad manes, cum gloria vitae / durat apud
superos, nec edunt oblivia laudem; dazu vgl. M. Billerbeck, Stoizismus in der romischen Epik
neronischer und flavischer Zeit, in: ANRW 11 32, 5, hg. von W. Haase (Berlin/New York 1986)
3116-3151, bes. 3135f.



196 Michael Erler

legitimiert, die romischen Vorstellungen entgegenkommt. Altstoischer Auffas-
sung nimlich gilt der Ruhm nicht als ein Gut, sondern als adidgopov'!>, eine
fiir romisches Denken kaum akzeptable Einstellung. Ruhm ist ein Grundbe-
standteil romischer Wertvorstellung, insofern er entweder als Anreiz zu oder
als Lohn fir virtus angesehen werden kann'!'®, Ciceros Schrift «De officiis»
konnen wir nun entnehmen, dass Panaitios ein Konzept der evdofia entwik-
kelt hat, das die Handhabe dafiir bot, dem Ruhm einen angemessenen Platz
in der stoischen Ethik einzurdumen!!”. Wir horen jedenfalls bei Cicero, dass
einige Stoiker zwischen vera gloria und ficta gloria unterscheiden!!s.

Eine dhnliche Differenzierung ist auch bei Philodem zu verzeichnen. Von
Epikur wird namlich das Streben nach Ruhm, besonders im Kontext des poli-
tischen Engagements, verworfen. Auch bei Philodem wird an zahlreichen Stel-
len das Streben nach Ruhm abgelehnt. Dies geschieht getreu den Lehren des
Meisters ebenfalls in Zusammenhang vor allem mit politischer ambitio: do&o-
kornio wird als der datopa&ia abtriaglich empfunden!!®.

Dagegen iiberrascht es, in einem Fragment der auf PHerc. 222 erhaltenen
Schrift «De adulatione» Philodems zu lesen, dass Ruhm zu verfolgen — etwa
um der eigenen Sicherheit willen — durchaus naturgemdiss, d.h. gut, sein
kann'?? und dass dies sowohl fiir den Nichtphilosophen wie fiir den Philoso-
phen gelte. Keineswegs diirfte dies aber nur um schlechter Dinge willen gesche-
hen, wie etwa der Schmeichelei.

Wie beim Affekt des Zornes unterscheidet Philodem eine gloria secundum
naturam von einer triigerischen gloria. Bei aller Kritik also erkennt Philodem
Ruhmstreben als natiirlich an, lehnt nur den Missbrauch dieses Strebens ab.
Der Ruhm ist demnach nicht an sich schlecht, sondern wird dies nur durch

115 Vgl. SVF I 190 adidgopa 8¢ 1 towadta Lwny vavatov, 86Eav adoiav.

116 U. Knoche, Der rimische Ruhmesgedanke, Philologus 89 (1934) 102-124 (= H. Oppermann,
Hg., Romische Wertbegriffe!, Darmstadt 1983, 420-445); G. B. Philipp, Zur Problematik des
romischen Ruhmesgedankens, Gymnasium 62 (1955) 51-82. Zum Ruhm bei Cicero vgl. A. D.
Leeman, Gloria (Diss. Leiden 1949).

117 Zu Panaitios als Grundlage der Darlegungen Ciceros in De officiis vgl. M. Pohlenz, Antikes
Fiihrertum. Cicero De officiis und das Lebensideal des Panatios (Leipzig/Berlin 1934) 100ft;
H. A. Girtner (vgl. oben Anm. 14); A. R. Dyck, The plan of Panaetius’ I1epi 100 kavtjkovtog,
AJPh 100 (1979) 408-416.

118 Interessant in diesem Zusammenhang der Briefwechsel mit Cato (Fam. 15, 4 und 5) iiber den
Wert des Triumphes. Unumstritten ist bei beiden das Streben nach Ruhm, diskutiert wird
hingegen die Frage nach vera gloria und ficta gloria (vgl. Cic. Fin. 3, 17, 56-57; Off 1, 24, 83
und Off 2, 12, 43); vgl. dazu M. Griffin, Philosophy, politics and politicians at Rome, in:
Philosophia togata (oben Anm. 9) 35.

119 Zu Epikurs Haltung vgl. Diog. Laert. 120a = [1] 120 a 2Arr.; RS [5] VL. VII ?Arr. und die als
Zeugnisse de honore et gloria gesammelten frgg. 548-560 Us. Zu Philodem und dem Ruhm
vgl. Gigante, Ricerche Filodemee 89ff. zur negativen Bewertung der dooxomia.

120 De adulatione (PHerc. 222) Col. IV 4ff. Gargiulo (T. Gargiulo, PHerc. 222: Filodemo sul-
I'adulazione, CErc 11, 1981, 103-127) © 86En toivuv yapiv dopalsiag £8tmy0n Katd QVoLy,
fiv EEecTiv Exetv Kai id1d1y kai P1hoosem, Kakiag 8 o tdong, £v aig 1 KOAAKELD TpOTAY®VI-
otel kai peifova v’ adofiav aikel neprtivmoly d1av evdoiav arotelelv npocdokdtal.



Orthodoxie und Anpassung — Philodem 197

denjenigen, der ihn in falscher Weise verwendet. Ausschlaggebend, so darf
man wohl sagen, ist wieder die 81dUeo1g des jeweiligen Menschen. Eine derar-
tige Sichtweise des Ruhmes ldsst eine Stelle bei Plutarch vielleicht verstand-
licher erscheinen. Dort wird behauptet, die Haltung der Epikureer gegeniiber
der Politik sei keineswegs vollstindig ablehnend!?!. Zwar werden auch hier
Staat und Politik nicht als Selbstzweck akzeptiert. Die Epikureer sehen im
Staat eine Ubergangsstation fiir die Zeit, solange nicht alle Epikureer geworden
sind. So heisst es auf der Steininschrift des Diogenes von Oinoanda eindrucks-
voll?2; «Dann (d.h. wenn alle Epikureer sind) wird das Leben der Gotter bei
den Menschen herrschen. Denn alles wird voll von Gerechtigkeit und gegensei-
tiger Liebe sein, und man wird keine Burgen oder Gesetze mehr bendtigen ...»
Jedoch waren die Epikureer offenbar Realisten genug zu sehen, dass fiir die
Zwischenzeit Politik notwendig, ja politisches Engagement fiir manche Men-
schen geradezu zu fordern ist: dann ndmlich, wenn ihre Konstitution, ihre
ovolg dies fordert. In der soeben angesprochenen Stelle bei Plutarch heisst es
aber!?3: «Sogar Epikur meinte nicht, man miisse grundsitzlich ruhig leben,
sondern Minner, die nach Ruhm und Ehre streben, sollten ihrer Veranlagung
nachgeben und sich am politischen Leben beteiligen, denn andernfalls wiirden
sie bei Tatenlosigkeit zu Ruhestérern und Ubeltitern.» Diese Bemerkung geht
iiber Senecas vielzitierte Charakterisierung des epikureischen Standpunktes
«Politik nur, wenn etwas dazwischen kommt» hinaus!?¢. Hier erinnert man
sich an Philodems Auffassung von der gloria und erkennt, dass sich beide
Stellen ergdnzen. Wir haben ja gesehen, dass Philodem ein Streben nach Ruhm

121 Zur Haltung der Epikureer gegeniiber politischem Engagement vgl. zuletzt A. A. Long, Plea-
sure and social utility — The virtues of being Epicurean, in: Aspects de la philosophie Hellénis-
tique (oben Anm. 68) 283-324; D. P. Fowler, Lucretius and politics, in: Philosophia togata
(oben Anm. 9) 120-150; zur Polemik vgl. auch R. Miiller, Die epikureische Gesellschafistheo-
rie (Berlin 1977); V. Goldschmidt, La doctrine d’Epicure et le droit (Paris 1977).

122 New fragment 21 col. I 4ff. M. F. Smith, Thirteen new fragments of Diogenes of Oencanda,
Denkschrift Ak. Wien, Phil.-hist. KI1. 117 (1974), dort 21-25 =frg. 57 Casanova (A. Casanova,
I frammenti di Diogene d’Enocanda, Florenz 1984) t61e ®¢ ainddg O tdv Yedv Bilog €ig
avUpoOTovG pHETAPTICETOL, S1KA10CUVTg Yap ETTAL HECTA TAVTA Kal QLAGAANALAG, Kai OV YEVT|-
cETAL TEWYMV T VOpOV xpeia kal tdviov doa U aAifiovg oxkevwpodpeda, nepi 68 T@V anod
yewpyiog avaykaioyv ... S. dazu den Kommentar von Smith 21-25.

123 Plut. De frang. an. 465F = frg. 555 Us.: 008& 'Enixovpog oletan 8&iv fovyalewv aAld 1) oot
xpAicUal TOALTEVOUEVOLG KOl MPACGOVIAG TA KOLVA TOUG QLAOTIHOUS Kal @rAodotoug, ag
paAlov O’ AmpoylocOvVIS Tapdtteclal Koi Kakobolal REQUKOTAS, AV GV OpEYovIal pm
wwyyavoowv. Zu der Stelle D. P. Fowler, Lucretius and politics, in: Philosophia togata (oben
Anm. 9) 120-150, bes. 126f. Die von ihm geiusserte Uberraschung iiber die Bewertung der
Politik mag durch den Hinweis auf Philodems Haltung zur gloria gemindert werden, wobei
natiirlich zu beriicksichtigen bleibt, dass der Kontext beider Stellen unbekannt ist.

124 Deotio 3, 2 =9* Us. Epicurus ait: non accedet ad rem publicam sapiens nisi si quid intervenerit,
vgl. dazu 1. Dionigi, De otio (Brescia 1983) 198f. Vielleicht spielt Cicero in der Pisoniana
(59-60) auf diese Schrift an, wenn er Piso ironisch vorschldgt, seinem politisch ehrgeizigen
Schwiegersohn Caesar ein Buch zu schicken, um das Streben nach Triumph und Ruhm
abzuwerten; er braucht eine solche Darstellung nicht erfunden zu haben (so Griffin, Philoso-
phy, politics and politicians at Rome, in: Philosophia togata [oben Anm. 9] 36).



198 Michael Erler

keineswegs ablehnt, wenn es der Disposition des Menschen entspricht. Festzu-
halten ist jedenfalls, dass auf die angesprochene Weise die gloria ihren Platz in
einer Ethik erhilt, die durchaus auch auf die rémische Oberschicht abzielt.
Wie manche Stoiker, so bietet Philodem auch hier ein Modell, das eine Argu-
mentationshilfe fiir die Romer darstellen kann.

Gleichzeitig wird mit dieser Stelle, wie mir scheint, eine Crux der Lukrez-
interpretation beseitigt. In der Geschichte der Lukrezauslegung ist als einer der
vielen Selbstwiderspriiche des epikureischen Dichters seine explizit formu-
lierte spes laudis moniert worden'?>. Mit Blick auf das eben Gesagte kann man
jedoch feststellen: Wir haben hier bei Lukrez offenbar die gleiche Situation wie
bei der oben genannten Siliusstelle. Was die epische Konvention gebietet (kA
avépdv), die jeweilige Orthodoxie aber in der Tat kaum billigen konnte, legiti-
miert dort Panaitios und rechtfertigt hier fiir Lukrez, was wir bei Philodem
finden.

VI

Fassen wir zusammen: An einigen wenigen Beispielen ist versucht worden
zu zeigen, dass das schon in der Antike beschworene und seit Hegel oft wieder-
holte Bild einer unwandelbaren, starren und fruchtlos dogmatischen Schule
Epikurs der Modifikation bedarf'?%. Es hat Nuancierungen gegeben, die aller-
dings nicht den Kern der Lehre betrafen und vielleicht auch geringer waren als
in anderen Schulen. Diese Nuancierungen haben offenbar vielfach ihren Ur-
sprung im Disput iiber eine richtige Interpretation der kanonischen Texte des
Meisters, d.h. sie entsprangen durchaus einem subjektiven Streben nach Or-
thodoxie. Aufgrund neuerer Zeugnisse — aus einem Werk des Demetrius Laco
lernen wir, dass es eine Art philosophische Textkritik gegeben hat'?” — kénnen
wir also methodisch eine grosse Ahnlichkeit zu dem konstatieren, was wir aus
dem Platonismus kennen. Man darf wohl Plotins methodisch wichtige Aus-
sage, dass er nichts als der Exeget Platons sein wolle, auch auf die Haltung
Philodems und seiner Schulgenossen gegeniiber ihrem Meister iibertragen!?3.

125 1, 922f. sed acri / percussit thyrso laudis spes magna meum cor; vgl. zum Problem G. Barra,
Struttura e composizione del De rerum natura (Neapel 1952) 65-67.

126 Vgl. etwa Zellers Position in der Nachfolge Hegels. Dagegen zu Recht jetzt zuletzt Angeli, Agli
amici 83ft.

127 Man konnte etwa auf den Handschriftenvergleich bei einer Interpretation von Epikur, RS III
hinweisen (col. XXVIII Puglia); dazu E. Puglia, La filologia degli Epicurei, CErc 12 (1982)
19-34; vgl. auch Capasso, I/ libro e il testo nella scuola di Epicuro, in: M. Capasso, Communita
senza rivolta 39-57.

128 Zu Plotin vgl. die programmatische Ausserung V 1 [10] 8, 10-13 Schwyzer xai lvatl Tovg
Adyoug TOoVGdE p1) Kalvolg unde viv, aAAda maAar pev gipfioval urm AvVOnERTANEVMS, TOVG OE
vOv A0youg £Enymtag Exelvav yeyovéval paptopiolg motocapévous tag 606Eag Ttavtag na-
rawdg elvan toic avtod 1od IMidtmvog ypdupacty. Man konnte hier auch auf die allméhliche
Lockerung in der Ablehnung des Biog npaxtikog bei den Neuplatonikern nach Plotin und der
Rezeption dieser Auffassung bei Macrobius verweisen, als Beispiel fiir eine conspiratio in



Orthodoxie und Anpassung - Philodem 199

Aus den Interpretationen gewonnene neue Aspekte dienen hier wie dort allein
dazu zu beweisen, dass der Meister im Recht ist. Es 1st sehr bezeichnend, dass
sich in Philodems Schrift «Ad contubernales» der innerschulische Gegner des
Autors als yviiolog avayvaootng, als eigentlich kompetenter Leser der Schriften
Epikurs bezeichnet, dass Philodem aber dasselbe auch fiir sich in Anspruch
nimmt!2?,

Und noch etwas ergibt sich: Als eklektisch ist Philodems Vorgehen nicht
zu bezeichnen. Donini'3? hat kiirzlich den geistesgeschichtlichen Hintergrund
dieses Begriffes aufgezeigt und ihn als Kategorie fiir die Zeit Ciceros und
Philodems, ja recht eigentlich fiir alle Philosophen der Antike als unangemes-
sen erwiesen. Das gleiche, scheint mir, gilt aber auch fiir die Kategorie der
‘Orthodoxie’. Wie die Beobachtungen bei Philodem ergeben haben, ist dieser
eigentlich platonische, dann mit anderem Inhalt gefiillte Begriff kaum geeig-
net, die subjektive und die objektive Seite von Philodems Vorgehen zu be-
schreiben!3!. Man konnte vielleicht sagen, dass der Schutzschirm der auctori-
tas des Meisters seinem Anhidnger gewisse Freiheiten erlaubt, solange er alles
als zum Meister gehorig ausgeben kann. Man mag hier vielleicht an das Bemii-
hen der rémischen Autoren der Zeit denken, sich unter dem freiwillig gewéhl-
ten patrocinium eines griechischen Vorbildes gleichwohl Freiheiten herauszu-
nehmen!32.

Zahlreiche der bei Philodem beobachteten Nuancierungen sind sicherlich
als das Resultat einer Auseinandersetzung der verschiedenen Schulen anzuse-
hen. Jedoch darf man dabei wohl auch eine zielgerichtete Tendenz in Rech-
nung stellen, das Bemiihen, sich in einer Welt mit neuen Wertvorstellungen
auf eine Weise einzurichten, die auch Akzentverschiebungen innerhalb der

unum gewertet bei Cl. Zintzen, Riomisches und Neuplatonisches bei Macrobius, in: Politeia
und Res Publica. Beitrdge zum Verstdndnis von Politik, Recht und Staat in der Antike, hg.
von P. Steinmetz (Wiesbaden 1969) 357-376. Den Worten Plotins kénnte nach dem oben
Gesagten auch Philodem mit Blick auf Epikur zustimmen. Wenn Plotin sagt, er wolle eigene
Ansichten auf Platon zuriickfithren (VI 2 [43] 1, 3-5 Schwyzer axoiovdov Gv £in sinelv, ti
note Nuiv nepl tovtoV eaivetal 1a doxobvia Nuiv newpopévorg eig v IMidtovog dvdyev
d6&av), erinnert dies an den Vorwurf Senecas gegen das Verhalten der Epikureer (Ep. 33, 4
non sumaus sub rege, sibi quisque se vindicat, apud istos quidquid Hermarchus dixit, quidquid
Metrodorus, ad unum refertur). Dazu vgl. D. Clay, Individual and community, in: Zu{nmoig
(oben Anm. 20) vol. I, 255-279.

129 Vgl. col. IV Angeli.

130 Siehe oben Anm. 11.

131 Vgl. zur Verdnderung der Wortbedeutung R. Merkelbach, Der griechische Wortschatz und die
Christen, in: ZPE 18 (1975) 101-148 (Kommentar von Herbert C. Youtie 149-154), zur
Orthodoxie 140f.; Angeli, Filodemo, Agli amici 83ff. und 98ff. Dass die meisten ‘Eklektiker’
subjektiv von der Orthodoxie ithrer Position iiberzeugt waren, ist zu Recht betont worden von
C. Moreschini, La posizione di Apuleio e della scuola di Gaio nell’ ambito del medioplato-
nismo, Annali Scuola Norm. Sup. Pisa 33 (1964) 18-56; jetzt in: Apuleio e il platonismo
(Florenz 1979) und von P. Moraux, Der Aristotelismus bei den Griechen, Vol. 2: Der Aristote-
lismus im I. und II. Jh. n.Chr. (Berlin/New York 1984) XXI-XXVII, 432ff.

132 Zintzen (oben Anm. 2) 26.



200 Michael Erler: Orthodoxie und Anpassung — Philodem

eigenen Gedankenwelt in Kauf nimmt. Dazu passt auch Philodems Bemiihen,
seiner Philosophie eine historische Dimension zu geben und historische exem-
pla zu verwenden'?. Sich dabei auch fremden Gedankengutes zu bedienen,
hat Epikur selbst an zentraler Stelle ausdriicklich gutgeheissen, solange das
Eingefiigte zum schon Vorhandenen passt. Fiir letzteres mag Philodems ira-
Konzept als Beispiel dienen, fiir ersteres generell seine Reduzierung Epikurs
auf die Ethik. Schliesslich ist es dieser dimidiatus Epicurus, der spiter auf das
Wohlwollen des Augustinus gestossen ist. Und wenn auch bei Dante der Leug-
ner der Providenz im sechsten Kreis der Holle schmort, so ldsst er ihn doch im
Convivio gemeinsam mit der Stoa und dem Peripatos, im Gewande einer der
drei Marien am Grabe, die durch den weissgewandeten Engel verkorperte,
menschliche Weisheit finden!34.

Eine wichtige Station auf dem Weg zu dieser durchaus positiven Wertung
ist im Zusammentreffen der griechischen Lehre mit romischen Vorstellungen
und der dadurch gegebenen Beeinflussung zu sehen.

Bei diesem Prozess, so scheint mir, sollten neben den grossen literarischen
Vorbildern wie etwa Kallimachos!?® vielleicht mehr als bisher auch die Grie-
chen beriicksichtigt werden, die in Italien lebten und wirkten — etwa Dichter
des ‘Kranzes des Philipp’'*® - und denen bei der Vermittlung griechischer
Kultur eine zentrale Aufgabe zukam. Sie kénnen einen Beitrag zur Rekon-
struktion des Horizontes liefern, vor dem die lateinischen Autoren ithre Werke
verfassten. Dabei wire allerdings nicht nur zu fragen, ob und wie die Romer
sich ithnen eventuell angepasst haben, sondern auch, ob sie nicht eher selbst
rOmischen Vorstellungen in einer Weise entgegengekommen sind, die eine
Vermittlung erleichtern sollte. Dass letzteres innerhalb der stoischen Philoso-
phie bei Panaitios zu beobachten ist, hat man oft hervorgehoben. Dass man
auch aus Philodem iiber diesen Prozess einiges lernen kann, sollte hier zumin-
dest zur Diskussion gestellt werden.

133 Cicero z.B. beklagt die Vernachldssigung der Geschichte durch die Epikureer (Fin. 2, 21 67,
auch bei Plutarch, Non posse 1097C). Ein Blick in Philodems Werke (etwa die Rhetorik) kann
eines Besseren belehren; vgl. M. Gigante, La bibliotheque 54f.

134 Dante, Inferno 10, 13ff.; Convivie IV 22.

135 Vgl. z.B. W. Wimmel, Kallimachos in Rom (Wiesbaden 1960).

136 Bei ihnen (z.B. auch hier bei Philodem) finden sich Umwertungen, die auf einen Versuch
schliessen lassen, sich romischen Vorstellungen anzunihern, vgl. dazu O. Murray, Sympo-
sium and genre in the poetry of Horace, in: JRS 75 (1985) 39-50.



	Orthodoxie und Anpassung : Philodem, ein Panaitios des Kepos?

