Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 2

Artikel: Gottliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen in Solons
Musenelegie

Autor: Nesselrath, Heinz-Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-38540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-38540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen
in Solons Musenelegie

Von Heinz-Giinther Nesselrath, Kdln

‘Musenelegie’ ist die heute gebrauchlichste Bezeichnung fiir die Folge von
38 elegischen Distichen, die antike Bezeugungen einfach éAgyeia (so Clemens
Alexandrinus) oder mepl dikaioovvne (so Stobaeus) betiteln' und die unter
dem Namen des grossen athenischen Staatsmannes und Gesetzgebers Solon
tiberliefert 1st. Das intensive philologische Interesse an diesem Gedicht, das
sich bis in neueste Zeit hinein in einer bemerkenswerten Zahl von Abhand-
lungen niedergeschlagen hat, ist ein Indiz fiir die Faszination, die seit langem
von der Musenelegie ausgeht, zugleich aber auch dafiir, welche Probleme ihre
Interpretation noch immer bietet; dies ldsst sich recht klar gerade an einer
Reithe von Abhandlungen erkennen, die (mit einer Ausnahme) im vergangenen
Jahrzehnt erschienen sind und jede auf ihre Weise mit den Schwierigkeiten
fertigzuwerden versuchen, die Solons Formulierungen bieten; dass diese Ar-
beiten zum Teil sehr rasch aufeinander folgten, deutet schon an, dass die
jeweils friitheren Interpreten die jeweils spdteren nicht vollig befriedigen konn-
ten?. Ein kurzer Uberblick iiber diese Arbeiten, wie er im Folgenden gegeben
werden soll, kann die in Solons Gedicht enthaltenen Schwierigkeiten recht gut
vor Augen fiihren; wenn daran anschliessend eine nochmalige Interpretation
der Musenelegie gewagt wird, dann weniger aus der eitlen Hoffnung, etwas
wirklich ganz Neues sagen zu konnen, als vor allem deshalb, weil die nie
veraltende Thematik von Solons Versen dazu einladt, sich immer wieder neu
mit ithnen auseinanderzusetzen.

Vielleicht die grosste der Schwierigkeiten, die das Gedicht bietet, liegt
darin, wie man sich das Verhiltnis seiner beiden Hauptteile (V. 7-32 und
33-70) zueinander erkliren soll: Im ersten wird - in einer sich verschiebenden,
aber konsequenten Gedankenabfolge (vgl. unten S. 95ff.) — die These von einer
universal in der Welt herrschenden gottlichen Gerechtigkeit entwickelt, die auf
rechtschaffenes menschliches Verhalten Belohnung und auf Vergehen Strafe
(wenn auch vielleicht erst Generationen spiter) folgen lidsst; im zweiten dage-

1 Clem. Alex. Strom. VI 11, 1; Stob. I11 9, 23 (IIl p. 351 H.). Der hier zugrunde gelegte Text von
Solons Gedicht ist der von B. Gentili/C. Prato, Poetarum Elegiacorum Testimonia et Frag-
menta | (Leipzig 1979); dort Solon fr. 1 = fr. 14 West.

2 Es ist inzwischen fast unmoglich geworden, die Fiille der verschiedenen Meinungen, die die
Beschiftigung mit diesem Gedicht hervorgebracht hat, zu {iberblicken; aber der in Anm. 4
genannte Forschungsbericht macht es maglich, sich auf die oben angedeuteten und in den
folgenden Anmerkungen genannten Arbeiten zu konzentrieren (wenn auch nicht ganz zu
beschranken).



92 Heinz-Giinther Nesselrath

gen wird aus der Tatsache menschlichen Misserfolgs und Leides gefolgert, dass
der in seinem Erkennen und Handeln sehr beschrinkte Mensch zur Ginze
unter der Macht eines zwar ebenfalls gottlichen, zugleich aber fiir ihn vollig
undurchschaubaren Schicksals steht, das ihm nach eigener Willkiir Gutes wie
Schlechtes zuteilt. Drei von den sechs Arbeiten, die hier betrachtet werden
sollen?, haben die gerade skizzierten Diskrepanzen zwischen den beiden Teilen
dadurch auflésen wollen, dass sie die bis zum Ende des ersten Teils iiber die
gottliche Vergeltung entwickelten Gedanken auch auf den zweiten Teil konse-
quent anzuwenden versuchen: Wenn Solon in V. 35 vom allgemeinen mensch-
lichen maUelv und in V. 67-70 vom Scheitern des gut handeln Wollenden und
vom Erfolg des schlecht Handelnden spreche, so sei beides eben als Auswir-
kung der im ersten Hauptteil entwickelten gé6ttlichen Vergeltung anzusehen;
menschliches Leid und menschliches Scheitern seien sozusagen die Quittung
fiir frevlerisches Vergehen, das sich diese Menschen entweder selbst oder je-
denfalls ihre Vorfahren hitten zuschulden kommen lassen.

Gegen eine solche Interpretation lassen sich mehrere Bedenken erheben:
Zum einen ignoriert sie den Einschnitt zwischen dem Ende des ersten und dem
Beginn des zweiten Hauptteils (V. 32/33), der, wie noch zu zeigen sein wird
(unten S. 98), ein ziemlich tiefer ist und zu einem umfassenden Perspektiven-
wechsel 1n den Aussagen und der Haltung des Dichters fiihrt. Ferner wiirde
man bei einer solchen durchgehenden Anwendung des Gedankens von der
unter Umstdnden erst spdten Vergeltung der Gottheit (‘sera numinis vindicta’)
erwarten, dass Solon sie auch selbst noch einmal, und sei es nur kurz, zur
Sprache bringt; das ist aber nach dem Ende des ersten Hauptteils bis zum
Abschluss des Gedichts nicht mehr der Fall. Und drittens konnte man sich
fragen, warum Solon, wenn er menschliches Leid und Scheitern auch im zwei-
ten Hauptteil noch auf eine spat wirkende gottliche Vergeltung zuriickfiihren
mochte, dann in diesem Teil so ausfiihrlich die dem Menschen selbst innewoh-
nende Unzuldnglichkeit im Erkennen und Handeln entwickelt; das wire dann
doch kaum nétig gewesen. Eine Interpretation, die die Musenelegie ganz unter
das Vorzeichen der im ersten Hauptteil entwickelten These von der gottlichen
Vergeltung stellen mdchte, erscheint daher — angesichts der so ganz anderen
Gesichtspunkte, die im zweiten Hauptteil behandelt werden - nicht ausrei-
chend.

3 J. Dalfen, Zeus, die Hoffnung und die Kiugheit des Menschen: Deutungen der menschlichen
Existenz in frithgriechischer Dichtung, in: Probata — Probanda. Dialog Schule - Wissenschaft:
Klassische Sprachen und Literaturen Bd. 7 (Miinchen 1974) 22-43, bes. 32-40 (diese Arbeit
wird als einzige aus den 70er Jahren hier noch mitberiicksichtigt, weil sie in dem unten Anm.
4 genannten Forschungsbericht von Maurach nicht erfasst ist); H. Eisenberger, Gedanken zu
Solons ‘Musenelegie’, Philologus 128 (1984) 9-20; J. Christes, Solons Musenelegie, Hermes
114 (1986) 1-19.



8

Solons Musenelegie 93

Zwel weitere von den genannten sechs Arbeiten* haben wahrscheinlich
deshalb in Solons Ausfiihrungen mehrere Faktoren am Werk gesehen; wie aber
diese Faktoren untereinander in Zusammenhang stehen und wie sie die beiden
Hauptteile des Gedichts zu einem argumentativen Ganzen verbinden kénnen,
bleibt in diesen Arbeiten doch noch weitgehend offen. Beide versuchen zum
einen einen Gedanken Solons in beiden Hauptteilen am Werk zu sehen, den
Solon selbst aber immer nur in je einem dieser Teile explizit entwickelt und —
soweit ich sehen kann - in dem jeweils anderen nicht zur Anwendung bringt:
Nach Maurach ist in beiden Teilen «menschliches Wiahnen von géttlicher
Klarsicht geschieden» (S. 24); aber im Gedicht wird die beschrinkte mensch-
liche 86Ea erst von V. 33 an Gegenstand von Solons Betrachtungen. P6tscher
dagegen iibertrdgt ebenso wie die drei bereits besprochenen Arbeiten (oben
S. 92) die im ersten Hauptteil entwickelten Kategorien von Vergeltung und
Strafe auf den zweiten und setzt sich damit den gleichen Einwidnden aus, die
oben S. 92 formuliert wurden. Beide lassen daneben, wie gesagt, eine Mehrzahl!
von Faktoren in Solons Gedicht walten: Maurach schliesst aus der Betrachtung
der beiden Hauptteile, dass Solon auch «zwei Gesetze des Handelns» kenne
(S. 24; nimlich «Unrecht Gut gedeiht nicht» — nach Wilamowitz — und den
«Zufally); er ldsst offen, wie beides zusammengehen soll. Potscher sieht neben
der goéttlichen Vergeltung auch eine gottliche Gnade walten, die selbst Ubelti-
tern zugute kommen kann’ — was fiir Solon entschieden zu christlich gedacht
scheint. In diesen Interpretationsansidtzen wird den unterschiedlichen Teilen
des Gedichts also bis zu einem gewissen Grade Rechnung getragen, gleichzeitig
aber bleibt der innere Zusammenhang dieser Teile problematisch.

Der ergiebigste und gedankenreichste Beitrag neuerer Zeit zur Musenele-
gie diirfte der 1989 erschienene Aufsatz von B. Manuwald sein®. Manuwald
spricht sich dagegen aus, die am Ende des ersten Hauptteils entwickelte ‘sera
numinis vindicta’ «einstriangig und geradlinig» auf den zweiten Hauptteil zu
beziehen (S. 13); er lehnt an einer Stelle auch die Applikation von V. 29-32 auf
V. 67-70 ab (15: «es geht ... nicht um die Bestrafung fiir Missetaten der Vorfah-
ren»). An anderen Stellen wird die bis zum Ende des ersten Hauptteils entwik-

4 G. Maurach, Uber den Stand der Forschung zu Solons ‘Musenelegie’, GGA 235 (1983) 16-33;
W. Potscher, Zwei wichtige Chorpartien aus dem Agamemnon des Aischylos (1331-1342 und
1560-1566) und Solons Musen-Elegie, Grazer Beitrige 14 (1987) 55-86, bes. 73-86.

5 A.O. 80: Man miisse «mit der Mdoglichkeit rechnen, dass dem Titer von der Gottheit (g0¢)
cuvtuyin ayavn, £ékiveig dppoavvng (70) geschenkt wurde ... Es gilt schon das Gesetz, dass
das Unrecht bestraft wird, aber es gibt auch die €éxkAvoig appoocuvng»; 86: «Solon betont das
Wirken der Gottheit, das ... Gerechtigkeit {ibt, aber auch jene Ausnahme kennt, in der dem
Ubeltiter Befreiung aus seiner Verblendung geschenkt wird.» In V. 67-70 werden vielleicht
zwel Extremfille geschildert (um die Spannbreite dessen zu verdeutlichen, was dem Men-
schen in seiner Abhéngigkeit von héheren Méchten widerfahren kann), aber keine ‘Ausnah-
men’.

6 B. Manuwald, Zu Solons Gedankenwelt (frr. 3u. 1 G.-P. =4 u. 13 W), RhM 132 (1989) 1-25,
bes. 9-25.



94 Heinz-Giinther Nesselrath

kelte These von der mitunter erst spiten gottlichen Vergeltung dann aber doch
auf Partien des zweiten Hauptteils anzuwenden versucht, wobei der Einschnitt
nach V. 32 nicht zum Tragen kommt: Die Entstehung der in V. 33-36 von
Solon geschilderten triigerischen Hoffnungen, die den Menschen im Falle
plotzlichen Leids oder Misserfolgs nur umso grosseren Jammer bescheren,
erklart Manuwald dadurch, dass (wie eben in V. 29-32 ausgefiihrt wurde) bose
Menschen oftmals ihrer Strafe entgehen und gute nicht mehr daran denken,
dass sie fiir Taten von Vorfahren zur Rechenschaft gezogen werden konnten;
er nennt dies einen «speziellen Fall der Illusion» (S. 13). Aber Solon schreibt
diese triigerischen Hoffnungen allen Menschen zu (Ovntol ... Ou®dg ayavdc te
Kakog t€), einschliesslich seiner selbst (vgl. die 1. Pers. Plur.); und sollte er
wirklich alle Menschen (wieder einschliesslich seiner selbst) in entweder Ubel-
titer oder Nachkommen von Ubeltitern eingeteilt haben (vgl. unten S. 97)?
Nur so liesse sich die ‘sera numinis vindicta’ von V. 29-32 ohne Rest auf das
Folgende beziehen. Auch V. 69-70 versucht Manuwald doch noch mit dem
Ende des ersten Hauptteils in Verbindung zu bringen: Hier (wo es um einen
unerwarteten Gliicksfall fiir einen falsch handelnden Menschen geht) seil «im
Grunde nur positiv formuliert» (S. 16), was in 29-32 als das ungestrafte Da-
vonkommen des Ubeltiters dargestellt ist. Das geht allenfalls dann auf, wenn
man in 67-70 ‘gut’ bzw. ‘schlecht handeln’ moralisch versteht; aber im Gegen-
satz zum ersten Hauptteil des Gedichts spielt im zweiten der moralische
Aspekt menschlichen Lebens und Handelns keine Rolle (allenfalls in V. 33
ayaog te kokOg te; aber selbst da steht dieser polare Ausdruck wohl vor
allem, um die Menschen in ihrer Gesamtheit zu erfassen)’. Selbst wenn man
aus V. 67-70 auch eine moralische Komponente heraushoren maochte, bleibt
doch ein grosser Unterschied zwischen dem passiven einstweiligen Ruhenlas-
sen der gottlichen Vergeltung in V. 29-32 und dem aktiven Verleihen von
Erfolg und Erkenntnis an den schlecht Handelnden in V. 69f.

Auch bei Manuwald nimmt sich also das Verhiltnis zwischen den beiden
Hauptteilen der Musenelegie an manchen Stellen zu sehr gegldttet aus. Bel
dem folgenden Interpretationsversuch soll demgegentiber versucht werden, die
grundverschiedenen Blickrichtungen der beiden Hauptteile voll zur Geltung
kommen zu lassen und die letzten sechs Verse des Gedichts als Solons Versuch

7 Dass in V. 67 und 69 «&d und xaxdg £pdetv ... auch moralische Implikationen hat», versucht
Manuwald (16°') durch den in V. 68 erscheinenden Begriff der (tn zu begriinden, der auch in
V. 13 und 75 «mit Strafe zu tun hat, ... fiir ein auch ethisch relevantes Fehlhandeln». Aber d1n
als reines Mittel der Bestrafung (im Sinne von ‘schlimme Folgen eines Handelns’) kann selbst
ethisch durchaus neutral sein: In V. 13 erscheint sie als automatische Folge von ddika gpya, in
V. 68 als Folge des o0 mpovoricag, in V. 75 als Folge der Uberschreitung eines fiir den
Menschen nicht erkennbaren téppa (vgl. unten S. 102f. mit Anm. 14); in allen drei Féllen ldsst
sich durch den (nicht notwendigerweise ethisch eingefdrbten) Ausdruck ‘schlimme Folgen
eines Handelns™ addquat wiedergeben, was dem Menschen dann bliiht. Dass es in V. 67-70
nicht um ein ethisch ‘gutes’ oder ‘schlechtes’, sondern um ein kompetentes bzw. inkompeten-
tes Handeln geht, zeigen die Worte oV npovoricac und appocivn.



Solons Musenelegie 95

einer Synthese der in thnen erzielten gedanklichen Ergebnisse aufzufassen; in
mehreren der zitierten Arbeiten werden diese Verse lediglich als Wiederauf-
greifen von Gedanken des Anfangs und als Schlusspunkt einer Kreisbewegung
angesehen®.

Ausgangspunkt des Gedichts 1st Solons an die Musen gerichtete Bitte um
Wohlstand und Ansehen, die ihm freilich schon bald zum Anlass wird, iiber
die Bedingungen menschlichen Gliicks iiberhaupt nachzudenken. Bereits Wi-
lamowitz und nach ihm Lattimore® haben zu zeigen versucht, dass sich an
Solons anfdngliche Bitte eine kontinuierliche Gedankenkette anschliesst und
Solons Nachsinnen iiber das sich ihm eréffnende Problem bis zum Schluss in
Entwicklung ist. Dabei diirfen aber eben die zwei grosseren Einschnitte (nach
V. 32 und nach V. 70) nicht unbeachet bleiben; sie markieren jeweils das Ende
einer Gedankenfolge, die Solon bis zu dem Punkt durchdacht hat, wo er sich
veranlasst sieht, neu einzusetzen (nach V. 32) bzw. zu resiimieren (nach V. 70).

So fiihrt ithn das einleitende Gebet um Wohlstand und Ansehen (V. 1-6)
beim Nachdenken iiber die genauere Beschaffenheit dessen, worum er bittet,
bald tief in Fragen nach menschlicher Schuld und gottlicher Gerechtigkeit
hinein: Der von ihm ersehnte Wohlstand (6ABoc) beruht auf ‘Mitteln’ (ypn-

8 Maurach 26 bemerkt zu V. 71-76: «Der Kreis zu Teil 1 ist geschlossen» (Teil 1 = V. 1-8), wenn
auch immerhin mit «Aspektunterschied». Dalfen 38: «Der zweite Teil des Schlusses nimmt
den ersten Hauptteil und dessen Thema ‘Streben nach Reichtum’ wieder auf» (zweiter Teil
des Schlusses = V. 71-76). Zutreffender Christes 14: mit V. 71-76 «fiihrt Solon seine Gedan-
ken ringférmig, wie es archaische Kompositionsweise liebt, an den Anfang zuriick: Er bedenkt
das Thema des Reichtums noch einmal im Lichte der inzwischen gewonnenen Erkenntnis ...».
Eisenberger 18 interpretiert V. 75f. im Sinne von V. 13-15: «Unheil erwichst aus dem unge-
recht erworbenen Reichtum», wovon in dieser Form am Gedichtende nichts steht. Manuwald
18f. erblickt in V. 76 «nichts anderes als eine Kurzfassung der vv. 25-32»; damit aber wiirden
die im zweiten Hauptteil erzielten gedanklichen Ergebnisse einfach iibersprungen (wenn der
GMAog ein erst in seinen Nachkommen bestrafter Ubeltiter ist, kann man dann von ihm sagen,
dass er selbst GArot’ Exgl, ndmlich die zur Vergeltung gesandte atn? Eine auf spitere Genera-
tionen sich erstreckende géttliche Bestrafung scheint hier nicht mehr in Solons Blick zu sein).
Alle diese Ausserungcn messen dem, was Solon in seinem zweiten Hauptteil ausfiihrt, zuwe-
nig eigenstiandiges Gewicht bei.

9 U. von Wilamowitz-Moellendorff, Solons Elegie eic éavtdv, in: Sappho und Simonides (Berlin
1913) 257-268; R. Lattimore, The First Elegy of Solon, AJPh 68 (1947) 161-179. Beide
versuchen freilich, den Einschnitt zwischen V. 32 und 33 wegzuinterpretieren (Wilamowitz
265; Lattimore 166); aber Wilamowitz kann doch nur «in dem, was die Poesie macht, in der
Stimmung,» den «Fortgang vollkommen» erblicken, und Lattimore mdochte als Verbindung
gerade den Kontrast zwischen 32 und 33 herausstellen. Einiges hingt davon ab, ob man 3¢ in
V. 33 riickbeziiglich oder vorausweisend verstehen muss (was grundsitzlich beides méglich
ist); hier hat Manuwald (13°%) m.E. iiberzeugend gegen alle Friiheren (zuletzt noch Pétscher)
erwiesen, das @8e in diesem Zusammenhang sinnvoll nur vorausweisend verstanden werden
kann. Dann aber klafft in der Tat ein Einschnitt nach V. 32, und das in V. 33 programmatisch
vorangestellte Ovnrol ist dann ein dhnlicher thematischer Neueinsatz wie tAobtov am Beginn
von V. 71 (vgl. unten S. 101), den auch Wilamowitz (267) und Lattimore (169) als solchen
empfanden.



96 Heinz-Giinther Nesselrath

pata), d.h. Reichtum, der aber auf keinen Fall auf unrechte Weise erworben
sein soll, denn das wiirde unweigerlich gottliche Vergeltung nach sich ziehen
(V. 7-8). Dieser noch recht einfache Gedanke erfahrt in den nichsten acht
Versen eine begriindende Erlduterung: Nur Reichtum, der von den Goéttern
gegeben ist, 1st sicherer Reichtum; erstreben die Menschen anderen Reichtum,
d.h. ohne die Gotter, so fiihrt ihre darin zutage tretende Hybris sie zu unge-
rechten Taten und verstrickt sie in &1, Unheilsfolge eines solchen Handelns
(vgl. unten S. 102f. mit Anm. 14); aus kleinen Anfdngen fiihrt diese dn
schliesslich in die Katastrophe und macht die Taten der menschlichen Hybris
zunichte (V. 9-16).

Aber geht die Rechnung wirklich immer so glatt auf? Bis jetzt hat Solon
die Abfolge von Hybris, Frevel und Katastrophe als einen rein innerweltlichen
und mechanisch wie ein Uhrwerk ablaufenden Vorgang beschrieben; wenn er
nun in den folgenden acht Versen die auf den libeltuenden Menschen harrende
Vergeltung aus gottlicher Perspektive zu betrachten versucht, verliert die Ab-
folge von Schuld und Strafe bereits einiges von ihrer bisherigen, scheinbar
verldsslichen Mechanik: Zeus, der richtende Weltgott, der von allem das Ende
sieht, wird sicher nach Unrechttun eingreifen — aber nicht dann, wenn man es
(als ein mit gottlicher Vergeltung rechnender Mensch) erwarten konnte, son-
dern é€anivng (V. 17), unerwartet und mit plétzlicher Wucht, wie der von
Solon in V. 18-24 beschriebene Friihlingssturm, der erst, nachdem er Meer,
Land und Himmel aufgewiihlt und verheert hat, wieder Sonnenschein und
friedliche Ruhe auf die Welt kommen lasst.

Solcherart, stellt Solon in V. 25 ausdriicklich fest, ist auch die Vergeltung
des Zeus — was freilich jemanden, der sich als rechtschaffener Mensch gern
unter dem Schutz der gottlichen Gerechtigkeit seshen mochte, doch einigermas-
sen beunruhigen konnte; denn der Friithlingssturm, so sonnig er die Welt nach
seinem Toben auch zuriickldsst, hat vorher doch auch viel Gutes und Niitz-
liches vernichtet. Heisst das, auf Zeus iibertragen, dass auch seine goéttliche
Vergeltung bei ihrem nie wirklich berechenbaren Eingreifen auch und gerade
gute und unschuldige Menschen treffen kann? Um sich diesem Problem zu
stellen, siecht Solon sich veranlasst, in V. 25-32 seine Vorstellung von der
gottlichen Vergeltung noch einmal zu modifizieren: Wiirde Zeus nach jeder
einzelnen Freveltat vergeltend titig werden, dann handelte er genauso wie ein
jdhzorniger Mensch: man darf sich zwar auf jeden Fall darauf verlassen, dass
ihm kein Ubeltdter auf Dauer verborgen bleibt (V. 27f.), doch behilt er sich
den jeweiligen Zeitpunkt strafenden Eingreifens stets selbst vor. Das kann erst
lange nach der Tat sein, das kann dann sogar nicht mehr den Téter selbst,
sondern dessen unschuldige Nachkommen treffen; aber es geschieht (V. 31).

Solons Gedanken haben sich damit schon recht weit von der einfachen (in
V. 7f. formulierten und in V. 9-16 explizierten) Vorstellung gottlich-gerechter
Vergeltung boser menschlicher Taten entfernt: Dort war allen Ubeltitern
schnell die Strafe sicher; jetzt kann sie sogar noch iiber den Tod des Ubeltiters



Solons Musenelegie 97

hinaus auf sich warten lassen. Dort schien die Abfolge von Unrecht und vergel-
tender Katastrophe ein stets in Gang kommender und dann prizise ablaufen-
der Mechanismus zu sein; jetzt ist das Wann und Wie der Vergeltung vollig
ungewiss geworden. Dort konnten gute Menschen sicher sein, ihren gottgege-
benen und somit gerecht erworbenen Wohlstand nicht zu verlieren; jetzt miis-
sen sie damit rechnen, fiir die Vergehen irgendwelcher Vorfahren zur Verant-
wortung gezogen zu werden. Die Gotter, am Anfang von Solons Uberlegungen
als gerechte Walter des Universums dem Menschen durchaus nah und auch
berechenbar, sind jetzt in der Art und Weise ihres Eingreifens so unvorherseh-
bar wie eine Naturgewalt geworden, und damit hat sich auch die Distanz
zwischen ihnen und den Menschen vergrossert.

Immerhin aber hat Selon, wenn auch modifiziert, am Postulat eines gott-
lichen Eingreifens nach menschlicher Freveltat bis zu V. 32 festhalten kdnnen,
und das bis hier erzielte gedankliche Ergebnis scheint immer noch auf alle
Fille, in denen Menschen ein Verhdngnis trifft, anwendbar zu sein: Bei Bose-
wichtern handelt es sich dann um rasch wirkende gottliche Vergeltung, bei
guten Menschen um einen eben etwas spiter stattfindenden Ausgleich fiir die
Siinden von Vorfahren. Ein anderes Gedicht aus archaischer griechischer Zeit,
das in der Sammlung der dem Theognis zugeschriebenen Elegien zu finden ist
(Theogn. 197-208), hat an diesem Punkt in der Tat innegehalten; da ist es
vielleicht umso bezeichnender, dass Solon mit V. 32 nicht aufhort, sondern
noch weitere 44 Verse folgen ldsst!?. In der Tat kénnen sich bei weiterer Uber-
legung doch Zweifel daran einstellen, dass das zwischen V. 7 und 32 entwik-
kelte System gottlicher Vergeltung alle Fille, in denen Menschen von Ungliick
und Misserfolg getroffen werden, abdecken kann. Gibt es nur Menschen, die
entweder selbst bose sind oder bdse Vorfahren haben? Was ist mit denen, die
selbst gut sind und gute Vorfahren haben und trotzdem ins Ungliick geraten?
In V. 9-12 hat Solon nur zwei Arten des Reichtums unterschieden, gottgegebe-
nen und durch ungerechte Taten erworbenen; im zweiten Hauptteil wird er
eine Reihe von Beispielen fiir menschliches Streben nach Reichtum skizzieren,
in denen weder von Gottesgabe noch von menschlicher Hybris die Rede sein
kann; offensichtlich also ist das im ersten Hauptteil entwickelte, ganz auf
Schuld und Strafe abgestellte System ergdnzungsbediirftig. Was aber Solon
wohl vor allem zu der Art und Weise der Fortsetzung veranlasst hat, die er
seinem Gedicht von V. 33 an gibt, diirfte die Tatsache sein, dass der Mensch
einen ihn treffenden Schicksalsschlag gerade nicht so erlebt, wie es in V. 29-32
dargestellt ist (also die Bestrafung fiir eigenes Vergehen oder fiir Vergehen von

10 Nach friiheren Versuchen, der Musenelegie die Einheit zu bestreiten, hat zuletzt H. Hommel
(Solon, Staatsmann und Dichter, Tiibingen 1964, wieder abgedruckt in G. Pfohl [Hrsg.], Die
griechische Elegie, Darmstadt 1972, 246f.) die Verse 33-76 von dem Vorhergehenden abtren-
nen wollen, doch ist ihm darin zu Recht niemand gefolgt; die Verse 1-32 blieben auf diese
Weise vollig ohne die Abrundung, die sie erst in 71-76 erfahren. Auf der anderen Seite zeigt
Hommels Versuch freilich auch, wie tief der Einschnitt zwischen V. 32 und 33 in der Tat ist.



98 Heinz-Giinther Nesselrath

Vorfahren), sondern vollig anders, namlich als plotzliches, unerklarliches Leid.
Diese grosse Diskrepanz zwischen einem ‘kosmischen Vergeltungssystem’ und
dem, was der Mensch davon am eigenen Leib erlebt und iiberhaupt wahrneh-
men kann, hat Solon wahrscheinlich zu dem abrupten Perspektivenwechsel
veranlasst, den er von V. 33 an vollzieht: ‘In eigener Person’ hatte er zuletzt in
V. 8 gesprochen, von V. 17 an sich dann ganz auf die ‘liberirdische Warte’ des
Weltenlenkers und -richters Zeus begeben und das Zusammenspiel Gott-
Mensch ganz aus dieser Distanz betrachtet; in V. 33 kehrt er mit «wir Sterb-
liche» dezidiert auf die irdisch-menschliche Daseinsebene zuriick und bezieht
sich hier und in V. 36 durch den Gebrauch der 1. Person Plural ausdriicklich in
die Uvntol mit ein, deren Ausgeliefertsein an einen plotzlichen und unerkldr-
lichen Schicksalsschlag in V. 33-36 in teilweise drastischer Form beschrieben
wird; hier ist nicht mehr von Vergehen und Vergeltung, sondern von grausam
enttduschten Illusionen die Rede (die sich die Menschen gleichwohl stindig
machen).

Ungliicklicherweise 1st der Ablauf von Solons Gedanken in V. 33-36 nicht
mehr ganz genau erfassbar, weil an entscheidender Stelle (zu Beginn von V. 34)
eine bis heute nicht liberzeugend geheilte Textkorruptel sitzt. Die Zahl der bis
jetzt gemachten Korrekturvorschlige ist zwar gross'!, sie beruhen aber stets auf
einem problematischen Vorverstandnis des Textzusammenhangs — wobei Ge-
danken aus anderen Teilen des Gedichts durch entsprechende Konjekturen
auch in diese Stelle hineingebracht werden; aber Solon pflegt sich in der Mu-
senelegie nicht zu wiederholen, sondern stindig weiterzudenken. Um eine
dhnliche Gefahr zu vermeiden, soll hier nur versucht werden, aus dem Umfeld
der Stelle ihren ungefdhren Sinn zu erschliessen: Soviel scheint sicher zu sein,
dass in V. 34f. davon die Rede ist, dass jeder Mensch vor einem Schicksals-
schlag (npiv 11 naUelv) eine bestimmte subjektive Meinung oder Erwartung
(66&a) hat, die durch das maveiv dann offenbar Liigen gestraft wird; hier
scheint ein dhnlicher Gegensatz anzunehmen zu sein wie in V. 35f, zwischen
08Upecval und vorher kovealg éAmiol téprecvat; 86&x und éAmic scheinen
hier also parallel gebraucht (wenn auch wohl nicht véllig identisch) zu sein;
subjektives menschliches Meinen fiihrt zu naiv-optimistischem Hoffen, durch
einen Schicksalsschlag aber wird diese d0Ea zerstort, und die heitere €Amic
verwandelt sich in Jammern.

11 Vgl. bereits die kommentierte Ausgabe der Solon-Fragmente von I. M. Linforth (Solon the
Athenian, Berkeley 1919) ad loc. und den kritischen Apparat von Gentili/Prato (1979); auch
nach dieser Ausgabe sind bereits wieder einige Vorschlige gemacht worden: Den von Karin
Alt (Hermes 107, 1979, 398f.) lehnen Eisenburger (14'') und V. di Benedetto (RFIC 110, 1982,
385-391) ab, den von Christes (9) und di Benedetto (a.0. 388) Potscher (83), den von Pétscher
wiederum Manuwald (13°%), der recht gut den wahrscheinlichen Inhalt der korrupten Stelle
umschreibt, dann freilich den (von West in seinen Text aufgenommenen) Vorschlag Biichners
(und Theilers) €0 peiv fjv fiir «erwigenswert» hilt, den bereits Alt (a.0. 398) und auch di
Benedetto wohl zu Recht abgelehnt haben. Der wahrscheinliche Sinn der Stelle wire recht gut
mit Ahrens’ ebUnvelv wiedergegeben; weiter mochte ich nicht gehen.



Solons Musenelegie 99

Durch den teilweise sehr krassen sprachlichen Ausdruck (vgl. V. 36 ydo-
kovtec) werden die kurzsichtigen Hoffnungen des Menschen, der sich, wenn es
thm gut geht, kein Ungliick vorstellen kann, mit deutlich negativen Vorzeichen
versehen; in den folgenden Versen vermehrt Solon die Fille sogar noch, in
denen der Mensch sich solchen prekidren Hoffnungen hingibt, und demon-
striert damit noch stiarker, wie eitel solche Hoffnungen sind: Der Mensch hofft
nicht nur, wenn es ihm gut geht, sondern auch noch in misslicher Lage; der
Kranke stellt sich sein (baldiges) erneutes Gesundsein, der von der Armut
Niedergedriickte sein Reichsein vor (V. 37f. bzw. 41f.). Die dazwischen stehen-
den Verse 39f. stellen eine andersartige, innerhalb der beiden gerade skizzier-
ten Falle nicht recht passende Situation dar und wurden daher schon von einer
Reihe friitherer Philologen als Zusatz einer spiteren Hand angesehen!?.

Insgesamt jedenfalls geben V. 33-42 ein plastisches Bild davon, wie kurz-
sichtig und unweigerlich auch oft falsch der Mensch seine Lage und seine
Moglichkeiten einschédtzt. Eine dhnliche 60&a (nicht unbedingt immer falsch,
aber doch stets gefdhrdet und oftmals unzureichend) bildet auch den Hinter-
grund fiir die mannigfachen Tatigkeiten, in denen Menschen sich versuchen
und die Solon in den folgenden 20 Versen (43-62) Revue passieren ldsst. Der
Ubergang zu diesem ‘Berufekatalog’ vollzieht sich dadurch ohne Bruch, dass
Solon hier direkt an die in V. 41f. beschriebene Situation des Armen ankniip-
fen kann, der darauf rechnet, auf jeden Fall einmal reich zu sein; dieses inten-
sive 0kelv fiihrt zu dem in V. 43 genannten onebde1v, dem stets weiterstreben-
den Handeln des Menschen, das sich in den dann aufgefiihrten sechs (zum Teil
sehr verschiedenen) Berufen manifestiert; bei dem Gang von einem Beruf zum
niachsten gleitet erneut auch die Betrachtungsweise des Dichters weiter und
verschiebt sich von rein irdischen Faktoren, die bei Ausiibung und Erfolg eine
Rolle spielen, auf immer mehr iiberirdische — man erlebt hier sozusagen die
‘Riickkehr der Gotter’ ins Gedicht, die nach V. 32 zunidchst ganz aus Solons
Gesichtskreis verschwunden schienen: Das Gewinnstreben des zur See fahren-
den Kaufmanns bedrohen die rein irdischen Gefahren des Meeres standig mit
der Katastrophe (V. 43-46); der Bauer muss sich das ganze Jahr hindurch
harter Feldarbeit unterziehen (und ist dabei stdndig den Launen der Witterung
ausgesetzt, was Solon nicht eigens hinzufiigt, was aber jedem seiner Zuhorer
klar war; V. 47f.). Beim Handwerker tauchen zum ersten Mal in diesem zwei-

12 Vgl. Maurach 22%; Christes 9-11; etwas unschliissig Manuwald (14°°), wenn auch mit berech-
tigter Kritik an Christes. Innerhalb seiner unmittelbaren Umgebung wirkt das fragliche Disti-
chon sowohl vom Inhalt als auch von seiner sprachlichen Fassung her wie ein Fremdkorper:
Anders als in V. 37f. und 41f. hofft hier nicht jemand in misslicher Lage auf Besserung,
sondern befindet sich subjektiv wohl, obwohl er in Wahrheit keinen Grund dazu hat; das
entspricht eher der in V. 33-36 geschilderten Situation, wo eine triigerisch-optimistische 6&a
durch raveiv entlarvt und zunichte gemacht wird. Sprachlich passt die Einleitung mit ¢Arog
nicht recht zwischen die einander gut entsprechenden Anfinge von ydo11¢ (37) und &l 8¢ 11¢
(41); und es ldsst sich nicht einmal mit letzter Sicherheit sagen, ob in V. 39f. von einem oder
zwei Fillen die Rede ist. Angesichts solcher Bedenken scheint die Athetese sehr erwigenswert.



100 Heinz-Giinther Nesselrath

ten Hauptteil wieder Gotter namentlich auf: Hephaistos und Athene sind die
Patrone der von ithm gelernten Tatigkeit (49f.). Bei dem dann genannten Sin-
ger werden die gottlichen Vorsteher seiner Kunst, die Musen, nunmehr auch
ausdriicklich als seine Lehrmeisterinnen bezeichnet (51f.). Der sich anschlies-
sende Seher 1st — eine weitere Ausdehnung gottlicher Einwirkung - nicht nur
bei der Erlernung, sondern auch bei der Ausiibung seines Berufes immer
wieder auf gottlichen Beistand angewiesen; auch nach seiner Berufung durch
Apollon kann er die Zukunft eines Menschen nur dann erkennen und voraus-
sagen, wenn ithm die Gotter gewogen sind (V. 53-55). Solon verfolgt diesen
Gedanken beim Seher sogar noch ein Stiick weiter, als er es eigentlich miisste,
um bereits hier neben der prekdren Eingeschrianktheit menschlichen Erken-
nens auch auf die fundamentale Eingeschrianktheit des dem Menschen mog-
lichen Handelns vorauszuweisen: Selbst wenn menschliche Weissagung das,
was die Zukunft bringt, richtig erkennt, kann sie es doch in keinem Fall abwen-
den (V. 55f.); und dieser Gedanke, dass die Beeinflussung eines Geschehens
dem Menschen noch weitaus mehr entzogen ist als das Erkennen dieses Ge-
schehens, entfaltet seine volle Stirke in dem als letztem von Solon vorgestell-
ten Beruf des Arztes: Der Arzt muss ja nicht nur erkennen, sondern auch
handeln, nicht nur diagnostizieren, sondern auch zur Therapie schreiten; wie
unsicher beides ist, wird an zwei extremen Beispielen illustriert (V. 59-62):
Wider alle (menschenmdogliche) Diagnose kann sich aus leichten Anzeichen
eine schwere Krankheit entwickeln, und auch eine richtige (d.h. der Diagnose
entsprechende) Therapie kann dann nicht helfen; in einem anderen Fall aber
macht blosses Handauflegen einen Schwerstkranken wieder gesund (d.h. in
einem Fall, wo die Diagnose eine erfolgreiche Therapie von vornherein aus-
schloss). Die besonders deutliche Einsicht in die fundamentale doppelte Be-
schrinktheit des Menschen, im Erkennen und im Handeln, zu der Solon am
Ende seines Berufekataloges durch die Vergegenwirtigung des Arztberufes ge-
langt, deutete sich beim Seherberuf immerhin schon an. In den folgenden acht
Versen (63-70) zieht Solon dann die Summe aus den Betrachtungen des zwei-
ten Hauptteils (vor allem aus dem, was sich bei der Durchmusterung der sechs
Berufe ergab): So wie der Arzt sowohl grossen (unerwarteten) Erfolg als auch
Maisserfolg haben kann, ohne darauf selbst wirklich Einfluss zu haben, ist der
Mensch allgemein den «unentrinnbaren Gaben» der Moira bzw. der Gotter
ausgeliefert, seien sie gut oder schlecht (V. 63f.). Dementsprechend ist der
Beginn eines jeden menschlichen Unternehmens mit unwégbaren Risiken ver-
bunden (V. 65f.); und analog zum Arzt kann jeder Mensch trotz besten Bemii-
hens jammerlich scheitern und umgekehrt trotz grosster Fehler Gliick haben
und den Folgen seiner Beschrianktheit entgehen (V. 67-70). Diese beiden extre-
men Fille sind sichtlich Verallgemeinerungen der beiden entgegengesetzten
Erfahrungen, die der Arzt in V. 59-62 macht; im Erfolgsfall — der cuvtuyia
ayavn und der EkAvoig agpoovvng, die sie bedeutet (V. 70) - ist in jedem Fall
eine hohere Macht (Ugbcg) als der Mensch zustdndig,.



Solons Musenelegie 101

Zu Beginn des Verses 71 kehrt Solon unvermittelt zu dem Thema zurtick,
aus dem sich der erste grosse Hauptteil des Gedichts entwickelt hat: Reichtum,;
damit ist das Ende des zweiten Hauptteils und der zweite grosse Einschnitt in
der Gedankenabfolge der Musenelegie markiert. Friihere Interpreten haben
das, was in V. 71ff. folgt, mehrfach als eine Riickkehr zu den Gedanken des
Anfangsteils empfunden!3; aber diese Riickkehr erfolgt unter erheblichen Mo-
difikationen, die durch die im zweiten Hauptteil entwickelten Gedanken her-
vorgerufen sind: Das programmatisch am Beginn von V. 71 stehende mAiovtov
weist zwar deutlich auf das in gleicher Position befindliche tAobtov in V. 9
zuriick; aber dort hatte Solon einfach zwischen gottgegebenem ‘gutem’ und
von Menschen mit unrechten Mitteln erstrebtem ‘schlechtem’ Reichtum
unterscheiden konnen, jetzt in V. 71 gilt vom Reichtum schlechthin, dass den
Menschen beim Streben nach ihm ovdev téppa nepacuévov gesetzt ist (d.h.
wenn es da auch eine Grenze gibt, so kann der Mensch sie doch nicht erken-
nen), und darin klingen o0 mpovonocag und appocvvn aus V. 67-70 spiirbar
nach. In diesem modifizierten Wiederaufgreifen des Reichtumsgedankens
deutet sich bereits an, wie sich mit den Uberlegungen des zweiten Hauptteils
Solons Betrachtung des allgemeinen menschlichen (aber auch seines eigenen)
Strebens nach Reichtum und der sich daraus ergebenden allgemeineren Fragen
nach menschlichem Gliick und menschlicher Schuld gewandelt hat: Das in V.
9-32 dargelegte System eines gerechten gottlichen Weltregiments war zumin-
dest implizit von der Primisse ausgegangen, dass sich menschliches Handeln
und Streben, wie es vor allem im Wunsch nach Wohlstand und Gliick zum
Ausdruck kommt, stets eindeutig in gutes und schlechtes (d.h. mit den Goéttern
in Einklang stehendes oder ihnen und ihrer Ordnung zuwiderlaufendes) eintei-
len ldsst und dass ebenso eindeutig stets eine gottliche Belohnung oder Bestra-
fung (wenn auch vielleicht erst mit grosser zeitlicher Verzogerung) erfolgt. Der
zweite Hauptteil des Gedichts er6ffnet dann aber eine Perspektive, die zeigt,
dass man mit der Einteilung von menschlichem Handeln und Streben nach
Gut und Bose nicht auskommt; die hier geschilderte ‘conditio humana’ macht
deutlich, dass der Mensch stdndig dabei ist, kurzsichtig-irrationalen (freilich
nicht unmoralischen) Hoffnungen anheimzufallen, und der vorgefiihrte Beru-
fekatalog lenkt den Blick auf die mannigfaltigen menschlichen Tatigkeiten, die
mit Gut und Bose ebenfalls nichts zu tun haben. Handeln, das zu Gliick und
Erfolg fiihren soll, ist hier nicht mehr ein moralisches, sondern vornehmlich
ein Erkenntnisproblem; und die dem Menschen nur héchst mangelhaft mog-
liche Erkenntnis macht ihn in kaum vorstellbarem Mass von hoheren Michten
(die man Schicksal oder Gotter nennen kann) abhdngig. Die Gotter, die im
zweiten Hauptteil zunichst gar keine Rolle zu spielen scheinen, sind an seinem
Ende in sogar noch stdrkerer (aber anderer) Weise prasent als im ersten.

Unter so gednderten Vorzeichen kehrt Solon in den letzten sechs Versen

13 Vgl. oben Anm. 8.



102 Heinz-Giinther Nesselrath

der Musenelegie zu Gedanken des Anfangsteiles zuriick, die durch das Dazwi-
schenliegende nicht unbedingt aufgehoben, aber jedenfalls in entscheidender
Weise erweitert worden sind: In V. 71-73 wird noch einmal das allgemeine
menschliche Streben nach Reichtum behandelt (einschliesslich des in V. 72f.
formulierten Extremfalles absoluter Masslosigkeit), das in beiden Hauptteilen
zur Sprache kommt (V. 9-13. 41-43) und das ja auch fiir Solon ganz person-
lich, da er sich selbst zu ihm bekennt (V. 3. 7f.), zum Ausgangspunkt dieses
Gedichtes wird; was sich bei der Betrachtung des Phdnomens nun aber geén-
dert hat, ist der Gesichtspunkt, unter dem das Streben nach Reichtum zur
Gefahr werden kann: Die einfache Unterscheidung zwischen ‘gutem’ und
‘schlechtem’ Streben, zwischen frommem Vertrauen auf die gerechten Gotter
und sich iiber sie hinwegsetzender menschlicher Hybris hat sich als auf viele
(vielleicht sogar die meisten) Fille nicht anwendbar erwiesen (etwa bei den im
zweiten Hauptteil geschilderten mannigfachen Formen menschlichen Stre-
bens); sie wird iiberlagert von dem Gedanken, dass irgendwo ein tépua exi-
stiert, das leider jeder Mensch aufgrund seiner mangelhaften Erkenntnisfihig-
keit liberschreiten und sich so ins Verderben bringen kann. Auch darin kann
man Hybris erblicken, die sich nun nicht mehr (oder jedenfalls in vielen Fillen
nicht) im bewussten, boswilligen Uberschreiten moralischer Normen, sondern
im Sich-Hinwegsetzen liber das Bewusstsein der eigenen Beschrianktheit, das
jeder Mensch haben miisste, manifestiert; und diese Art von Hybris tritt be-
sonders bei denen «von uns» zutage, die, obwohl sie bereits an der Spitze des
Wohlstandes stehen, vollig masslos immer noch mehr haben wollen (V. 72f.).

Die letzten drei Verse (74-76) greifen mit ihrer Beschreibung dessen, was
nach solcher Verletzung des téppa geschieht, den in V. 11-15 geschilderten
Mechanismus von Hybris, unrechten Taten und &t wieder auf, auch ihn
freilich in modifizierter, der moralischen Konnotationen weitgehend entklei-
deter Form. Die Unterscheidung zwischen ‘gottgegebenem’ und ‘ausschliess-
lich durch (unrechtes) Menschenwerk gewonnenem’ Reichtum ist in V. 74
hinféllig geworden, weil der zweite Hauptteil erwiesen hat, dass alle Gaben
(gute und schlechte) von den Gottern stammen (V. 63f.; vgl. 69f.). Ebenso
hinfillig geworden ist die Einschriankung, dass sich nur ‘schlecht’ erstrebtem
und erworbenem Reichtum dtn beimischen kann, die schliesslich zur Kata-
strophe fiihrt; dtn kann - so V. 75 — auch aus den von Gdéttern den Menschen
verliechenen képdea «aufscheinen» (dvoagaivetal; sie muss dies sogar, weil es
andere képdea nicht gibt), denn die Menschen sind nicht in der Lage, das
vorhandene, aber nicht erkennbare téppa einzuhalten; ihr Streben iiber dieses
tépua hinaus fiihrt zu der am besten allgemein als ‘Schaden, Unheil’ aufzufas-
senden dtn'4, die Solon hier unter einem doppelten Blickwinkel betrachtet, der

14 Die Bedeutung der ¢1n in Solons Gedicht war lange sehr umstritten: Die Schwierigkeit, die
beiden grossen Teile der Musenelegie gedanklich zusammenzubringen, spiegelt sich wider in
W. Jaegers Versuch, einen doppelten dtn-Begriff in Solons Gedanken am Werk zu sehen, in
V. 13 «eine @1 im weiteren Sinne, wo der Mensch durch eigene Schuld ins offene Verderben



Solons Musenelegie 103

in nuce auch die verschiedenen Standpunkte der beiden Hauptteile des Ge-
dichts rekapituliert: Zum einen ist das «Aufscheinen» der d1n die automatische
Folge der Grenziiberschreitung, der sich der Mensch dank seiner mangelnden
Erkenntnisfdhigkeit nur zu leicht schuldig macht (wie unter den im zweiten
Hauptteil vorgefiihrten Berufen vor allem der des Sehers und der des Arztes
und die daraus in V. 67-70 abgeleiteten allgemeinen Fille zeigen); auf der
anderen Seite ldsst sich diese atn auch als strafendes Regulativ einer die Welt
lenkenden (und in V. 76 wieder mit Zeus bezeichneten) gottlichen Macht
verstehen, die wie im ersten Hauptteil als richtend und vergeltend tdtig er-
scheint und jeden (@AAog) immer einmal (GAAote) zur Rechenschaft ziehen
kann, wenn er das tépua iiberschritten hat.

Auf diese Weise hat Solon die im ersten Hauptteil seines Gedichts noch
recht einfach anmutende moralische Schwarz-Weiss-Zeichnung einer kosmi-
schen Ordnung bis zum Ende der Elegie erheblich differenziert und vertieft,
indem er im zweiten Hauptteil als entscheidende Faktoren, um die Vorgidnge
in der Welt zu verstehen, die erniichternde menschliche Beschrinktheit im
Erkennen und Handeln in seine Betrachtungen einbezogen hat. Der zweite
Hauptteil appliziert also nicht lediglich das bis zum Ende des ersten Hauptteils
entwickelte Postulat von der sera numinis vindicta'®, sondern er liefert ent-
scheidende Ergdnzungen, um die Beziehungen zwischen Menschen und hohe-

rennt», und in V. 68 eine «in ihrem Umfang jetzt sehr eingeschrinkte echte dtn im alten
Sinne, die eben jetzt schirfer gefasst wird, als dnpoontov kakovs (Solons Eunomie, in: Scripta
Minora I, Rom 1960, 323 [urspriingl. SB Berlin 1926]; vgl. auch Paideia I 197-200 und 327f.).
Diese Begriffsaufspaltung ist spiater von mehreren Interpreten zuriickgewiesen worden, vgl.
E. Romisch, Studien zur dlteren griechischen Elegie (Frankfurt a.M. 1933) 28 und 31 und
zuletzt noch Christes (oben Anm. 3) 15; besonders scharf von G. Miiller, Der homerische
Ate-Begriff und Solons Musenelegie, in: Navicula Chiloniensis (Studia ... F. Jacoby ... oblata)
(Leiden 1956) 9. Als ich die hier gedruckten Ausfiihrungen in Heidelberg vortrug und dabei
Solons @1 als “Verblendung mit Schadensfolge’ wiedergab, stellte dankenswerterweise F.
Gschnitzer die Frage, ob man an allen drei Stellen, an denen @tn in der Musenelegie er-
scheint, nicht mit der Bedeutung ‘Schaden, Unheil’ véllig auskomme: in V. 13 ist @t eine
Folgeerscheinung von Ufpig und @dika &pypata, in V. 68 von mangelndem npovofjoat, in V.
75f. von unerséttlichem oneideiv; als gemeinsamer Nenner aller drei Stellen bietet sich daher
tatsdchlich etwas wie ‘Umschlag in / Entstehen von Schaden, Ungliick’ an (vgl. auch oben
Anm. 7). ‘Ungliick’ sieht K. Latte (Schuld und Siinde in der griechischen Religion, KI. Schr.,
Miinchen 1968, 4* [urspriingl. ARW 20, 1920/21, 255%]) als die Grundbedeutung des Wortes
@1t an und die komplexere Bedeutung bei Homer als eine Sonderentwicklung; umgekehrt -
und einleuchtender — will G. Miiller (a.0. 1-6) den komplexen Zusammenhang von mensch-
licher Schuld, gottgesandter Verblendung und nachfolgendem Schaden als den urspriing-
lichen Wortinhalt von &tn verstehen, der erst in spéterer Entwicklung (mit dem entscheiden-
den Schritt «irgendwann zwischen Hesiod und Herodot», S. 6) sich zu der einfachen Bedeu-
tung ‘Schaden’ verengt habe. In der Musenelegie mochte Miiller allerdings noch die alte
komplexe atn in vollem Umfang vorliegen sehen (S. 8), obwohl Solon doch bereits auf Homer
und Hesiod zuriickblicken kann, bei denen Miiller selbst die ersten Schritte zur spiteren
Begriffsverengung hin herausstellt.

15 Vgl. die oben S. 92 behandelten Arbeiten, die mit dieser These die gedankliche Einheit der
Musenelegie zu erweisen versuchten.



104 Heinz-Giinther Nesselrath: Solons Musenelegie

ren Miachten, die fiir das Wohlergehen der Menschen bestimmend sind, ganz
erfassen zu konnen. Nach dieser erweiterten Betrachtungsweise macht sich der
Mensch offenbar nicht nur dann schuldig, wenn er moralisch eindeutig
schlechte Handlungen begeht, sondern auch dann, wenn er — ohne an seine
Grenzen zu denken - sich mehr zutraut, als er sich zutrauen diirfte; beim
Streben nach Reichtum tritt dieses Fehlverhalten besonders deutlich hervor.
So gewinnt zu guter Letzt auch der Musenanruf Solons vom Anfang noch eine
tiefere Bedeutung: Die Musen sollen ihm 6ABov ... npdg Yedv pakdpwv und
npOg AVUPOTTWY ... dOEav ... ayadnv erwirken; er braucht dazu ihre Hilfe, denn
wenn er das selber, mit eigenen Mitteln, anstrebte, wiirde er nur allzu leicht das
entscheidende, fiir ithn als Menschen aber nicht wahrnehmbare téppa verlet-
zZen.



	Göttliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen in Solons Musenelegie

