
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 2

Artikel: Göttliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen in Solons
Musenelegie

Autor: Nesselrath, Heinz-Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-38540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-38540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen
in Solons Musenelegie

Von Heinz-Günther Nesselrath, Köln

'Musenelegie' ist die heute gebräuchlichste Bezeichnung für die Folge von
38 elegischen Distichen, die antike Bezeugungen einfach èÀeyefa (so Clemens
Alexandrinus) oder 7repi Sncaioaûvriç (so Stobaeus) betiteln1 und die unter
dem Namen des grossen athenischen Staatsmannes und Gesetzgebers Solon
uberliefert ist. Das intensive philologische Interesse an diesem Gedicht, das
sich bis m neueste Zeit hinein in einer bemerkenswerten Zahl von Abhandlungen

niedergeschlagen hat, ist ein Indiz für die Faszination, die seit langem
\on der Musenelegie ausgeht, zugleich aber auch dafür, welche Probleme ihre
Interpretation noch immer bietet; dies lässt sich recht klar gerade an einer
Reihe von Abhandlungen erkennen, die (mit einer Ausnahme) im vergangenen
Jahrzehnt erschienen sind und jede auf ihre Weise mit den Schwierigkeiten
fertigzuwerden versuchen, die Solons Formulierungen bieten; dass diese
Arbeiten zum Teil sehr rasch aufeinander folgten, deutet schon an, dass die
jeweils früheren Interpreten die jeweils späteren nicht völlig befriedigen konnten2.

Ein kurzer Überblick über diese Arbeiten, wie er im Folgenden gegeben
werden soll, kann die in Solons Gedicht enthaltenen Schwierigkeiten recht gut
^or Augen führen; wenn daran anschliessend eine nochmalige Interpretation
der Musenelegie gewagt wird, dann weniger aus der eitlen Hoffnung, etwas
wirklich ganz Neues sagen zu können, als vor allem deshalb, weil die nie
\eraltende Thematik von Solons Versen dazu einlädt, sich immer wieder neu
mit ihnen auseinanderzusetzen.

Vielleicht die grösste der Schwierigkeiten, die das Gedicht bietet, liegt
darin, wie man sich das Verhältnis seiner beiden Hauptteile (V. 7-32 und
33-70) zueinander erklären soll: Im ersten wird - in einer sich verschiebenden,
aber konsequenten Gedankenabfolge (vgl. unten S. 95ff.) - die These von einer
universal in der Welt herrschenden göttlichen Gerechtigkeit entwickelt, die auf
rechtschaffenes menschliches Verhalten Belohnung und auf Vergehen Strafe
(wenn auch vielleicht erst Generationen später) folgen lässt; im zweiten dage-

1 Clem Alex Strom VI 11.1, Stob III 9, 23 (III p 351H) Der hier zugrunde gelegte Text von
Solons Gedicht ist der von B Gentih/C Prato, Poetarum Elegiacorum Testimoma et
Fragmenta I (Leipzig 1979), dort Solon fr 1 fr 14 West

2 Es ist inzwischen fast unmöglich geworden die Fülle der verschiedenen Meinungen, die die
Beschäftigung mit diesem Gedicht hervorgebracht hat, zu überblicken, aber der m Anm 4

genannte Forschungsbericht macht es möglich, sich auf die oben angedeuteten und in den

folgenden Anmerkungen genannten Arbeiten zu konzentrieren (wenn auch nicht ganz zu
beschranken)



92 Heinz-Gunther Nesselrath

gen wird aus der Tatsache menschlichen Misserfolgs und Leides gefolgert, dass

der in seinem Erkennen und Handeln sehr beschränkte Mensch zur Gänze
unter der Macht eines zwar ebenfalls gottlichen, zugleich aber für ihn völlig
undurchschaubaren Schicksals steht, das ihm nach eigener Willkür Gutes wie
Schlechtes zuteilt Drei von den sechs Arbeiten, die hier betrachtet werden
sollen3, haben die gerade skizzierten Diskrepanzen zwischen den beiden Teilen
dadurch auflösen wollen, dass sie die bis zum Ende des ersten Teils über die

gottliche Vergeltung entwickelten Gedanken auch auf den zweiten Teil konsequent

anzuwenden versuchen: Wenn Solon in V. 35 vom allgemeinen menschlichen

Tcaûetv und m V. 67-70 vom Scheitern des gut handeln Wollenden und
vom Erfolg des schlecht Handelnden spreche, so sei beides eben als Auswirkung

der im ersten Hauptteil entwickelten göttlichen Vergeltung anzusehen,
menschliches Leid und menschliches Scheitern seien sozusagen die Quittung
fur frevlensches Vergehen, das sich diese Menschen entweder selbst oder
jedenfalls ihre Vorfahren hätten zuschulden kommen lassen

Gegen eine solche Interpretation lassen sich mehrere Bedenken erheben
Zum einen ignoriert sie den Einschnitt zwischen dem Ende des ersten und dem
Beginn des zweiten Hauptteils (V 32/33), der, wie noch zu zeigen sein wird
(unten S. 98), ein ziemlich tiefer ist und zu einem umfassenden Perspektivenwechsel

in den Aussagen und der Haltung des Dichters fuhrt Ferner wurde
man bei einer solchen durchgehenden Anwendung des Gedankens von der
unter Umständen erst späten Vergeltung der Gottheit ('sera numinis vindicta')
erwarten, dass Solon sie auch selbst noch einmal, und sei es nur kurz, zur
Sprache bringt, das ist aber nach dem Ende des ersten Hauptteils bis zum
Abschluss des Gedichts nicht mehr der Fall. Und drittens könnte man sich

fragen, warum Solon, wenn er menschliches Leid und Scheitern auch im zweiten

Hauptteil noch auf eine spät wirkende göttliche Vergeltung zurückführen
möchte, dann in diesem Teil so ausführlich die dem Menschen selbst innewohnende

Unzulänglichkeit im Erkennen und Handeln entwickelt, das wäre dann
doch kaum nötig gewesen Eine Interpretation, die die Musenelegie ganz unter
das Vorzeichen der im ersten Hauptteil entwickelten These von der göttlichen
Vergeltung stellen möchte, erscheint daher - angesichts der so ganz anderen
Gesichtspunkte, die im zweiten Hauptteil behandelt werden - nicht ausreichend.

3 J Dalfen, Zeus die Hoffnung und die Klugheit des Menschen Deutungen der menschlichen
Existenz in fruhgriechischer Dichtung m Probata - Probanda Dialog Schule - Wissenschaft
Klassische Sprachen und Literaturen Bd 7 (München 1974) 22-43, bes 32-40 (diese Arbeit
wird als einzige aus den 70er Jahren hier noch mitberucksichtigt weil sie in dem unten Anm
4 genannten Forschungsbericht von Maurach nicht erfasst ist), H Eisenberger, Gedanken zu

Solons Musenelegie Philologus 128 (1984) 9-20 J Christes, Solons Wusenelegie, Hermes
114 (1986) 1-19



Solons Musenelegie 93

Zwei weitere von den genannten sechs Arbeiten4 haben wahrscheinlich
deshalb in Solons Ausführungen mehrere Faktoren am Werk gesehen; wie aber
diese Faktoren untereinander in Zusammenhang stehen und wie sie die beiden
Hauptteile des Gedichts zu einem argumentativen Ganzen verbinden können,
bleibt in diesen Arbeiten doch noch weitgehend offen. Beide versuchen zum
einen einen Gedanken Solons in beiden Hauptteilen am Werk zu sehen, den
Solon selbst aber immer nur in je einem dieser Teile explizit entwickelt und -
soweit ich sehen kann - in dem jeweils anderen nicht zur Anwendung bringt:
Nach Maurach ist in beiden Teilen «menschliches Wähnen von göttlicher
Klarsicht geschieden» (S. 24); aber im Gedicht wird die beschränkte menschliche

5ö^a erst von V. 33 an Gegenstand von Solons Betrachtungen. Pötscher
dagegen überträgt ebenso wie die drei bereits besprochenen Arbeiten (oben
S. 92) die im ersten Hauptteil entwickelten Kategorien von Vergeltung und
Strafe auf den zweiten und setzt sich damit den gleichen Einwänden aus, die
oben S. 92 formuliert wurden. Beide lassen daneben, wie gesagt, eine Mehrzahl
von Faktoren in Solons Gedicht walten: Maurach schliesst aus der Betrachtung
der beiden Hauptteile, dass Solon auch «zwei Gesetze des Handelns» kenne
(S. 24; nämlich «Unrecht Gut gedeiht nicht» - nach Wilamowitz - und den
«Zufall»); er lässt offen, wie beides zusammengehen soll. Pötscher sieht neben
der göttlichen Vergeltung auch eine göttliche Gnade walten, die selbst Übeltätern

zugute kommen kann5 - was für Solon entschieden zu christlich gedacht
scheint. In diesen Interpretationsansätzen wird den unterschiedlichen Teilen
des Gedichts also bis zu einem gewissen Grade Rechnung getragen, gleichzeitig
aber bleibt der innere Zusammenhang dieser Teile problematisch.

Der ergiebigste und gedankenreichste Beitrag neuerer Zeit zur Musenelegie

dürfte der 1989 erschienene Aufsatz von B. Manuwald sein6. Manuwald
spricht sich dagegen aus, die am Ende des ersten Hauptteils entwickelte 'sera
numinis vindicta' «einsträngig und geradlinig» auf den zweiten Hauptteil zu
beziehen (S. 13); er lehnt an einer Stelle auch die Applikation von V. 29-32 auf
V. 67-70 ab 15: «es geht nicht um die Bestrafung für Missetaten der Vorfahren»),

An anderen Stellen wird die bis zum Ende des ersten Hauptteils entwik-

4 G Maurach, Uber den Stand der Forschung zu Solons 'Musenelegie', GGA 235 1983) 16-33,
W Pötscher, Zwei wichtige Chorpartien aus dem Agamemnon des Aischvlos (1331-1342 und
1560-1566) und Solons Musen-Elegie, Grazer Beitrage 14 (1987) 55-86, bes 73-86

5 A O 80 Man musse «mit der Möglichkeit rechnen, dass dem Täter von der Gottheit (Oeôç)
cruvruxiri àyaûij, ëkX.u<tiç cuppocn3vT|ç (70) geschenkt wurde Es gilt schon das Gesetz, dass
das Unrecht bestraft wird, aber es gibt auch die êkVxtiç àippocnjvTiç»; 86 «Solon betont das
Wirken der Gottheit, das Gerechtigkeit übt, aber auch jene Ausnahme kennt, m der dem
Übeltäter Befreiung aus seiner Verblendung geschenkt wird.» In V. 67-70 werden vielleicht
zwei Extremfalle geschildert (um die Spannbreite dessen zu verdeutlichen, was dem
Menschen in seiner Abhängigkeit von höheren Machten widerfahren kann), aber keine 'Ausnahmen'

6 B Manuwald, Zu Solons Gedankenwelt (frr 3 u I G -P 4 u 13 W), RhM 132 (1989) 1-25,
bes 9-25



94 Heinz-Gunther Nesselrath

kelte These von der mitunter erst späten göttlichen Vergeltung dann aber doch
auf Partien des zweiten Hauptteils anzuwenden versucht, wobei der Einschnitt
nach V. 32 nicht zum Tragen kommt: Die Entstehung der in V. 33-36 von
Solon geschilderten trügerischen Hoffnungen, die den Menschen im Falle
plötzlichen Leids oder Misserfolgs nur umso grösseren Jammer bescheren,
erklärt Manuwald dadurch, dass (wie eben in V. 29-32 ausgeführt wurde) böse

Menschen oftmals ihrer Strafe entgehen und gute nicht mehr daran denken,
dass sie für Taten von Vorfahren zur Rechenschaft gezogen werden könnten
er nennt dies einen «speziellen Fall der Illusion» (S. 13). Aber Solon schreibt
diese trügerischen Hoffnungen allen Menschen zu (t)vr)xoi... ôpcoç àyaûôç te
kôkôç xe), einschliesslich semer selbst (vgl. die 1. Pers. Plur.); und sollte er
wirklich alle Menschen (wieder einschliesslich semer selbst) in entweder Übeltäter

oder Nachkommen von Übeltätern eingeteilt haben (vgl. unten S. 97)7

Nur so liesse sich die 'sera numinis vindicta' von V. 29-32 ohne Rest auf das

Folgende beziehen. Auch V. 69-70 versucht Manuwald doch noch mit dem
Ende des ersten Hauptteils in Verbindung zu bringen: Hier (wo es um einen

unerwarteten Glücksfall für einen falsch handelnden Menschen geht) sei «im
Grunde nur positiv formuliert» (S. 16), was in 29-32 als das ungestrafte
Davonkommen des Übeltäters dargestellt ist. Das geht allenfalls dann auf, wenn
man in 67-70 'gut' bzw. 'schlecht handeln' moralisch versteht; aber im Gegensatz

zum ersten Hauptteil des Gedichts spielt im zweiten der moralische
Aspekt menschlichen Lebens und Handelns keine Rolle (allenfalls in V. 33

àyaûôç xe kcikôç xe; aber selbst da steht dieser polare Ausdruck wohl vor
allem, um die Menschen in ihrer Gesamtheit zu erfassen)7. Selbst wenn man
aus V. 67-70 auch eine moralische Komponente heraushören möchte, bleibt
doch ein grosser Unterschied zwischen dem passiven einstweiligen Ruhenlassen

der göttlichen Vergeltung in V. 29-32 und dem aktiven Verleihen von
Erfolg und Erkenntnis an den schlecht Handelnden in V. 69f.

Auch bei Manuwald nimmt sich also das Verhältnis zwischen den beiden
Hauptteilen der Musenelegie an manchen Stellen zu sehr geglättet aus. Bei

dem folgenden Interpretationsversuch soll demgegenüber versucht werden, die

grundverschiedenen Blickrichtungen der beiden Hauptteile voll zur Geltung
kommen zu lassen und die letzten sechs Verse des Gedichts als Solons Versuch

7 Dass in V 67 und 69 «eu und KaKÔjç épôeiv auch moralische Implikationen hat», versucht
Manuwald (1661) durch den in V 68 erscheinenden Begriff der cftr| zu begründen, der auch m
V 13 und 75 «mit Strafe zu tun hat, fur ein auch ethisch relevantes Fehlhandeln» Aberärr|
als reines Mittel der Bestrafung (im Sinne von 'schlimme Folgen eines Handelns') kann selbst

ethisch durchaus neutral sein In V 13 erscheint sie als automatische Folge von äSuca spya. in
V 68 als Folge des où rtpovof]craç. in V 75 als Folge der Überschreitung eines fur den

Menschen nicht erkennbaren téppa (vgl unten S 102f mit tnm 14), m allen drei Fallen lasst

sich durch den (nicht notwendigerweise ethisch eingefarbten) Ausdruck 'schlimme Folgen
eines Handelns' adaquat wiedergeben was dem Menschen dann blüht Dass es in V 67-70
nicht um ein ethisch 'gutes' oder 'schlechtes' sondern um ein kompetentes bzw inkompetentes

Handeln geht, zeigen die Worte ou itpovor|craç und cuppoouvri



Solons Musenelegie 95

einer Synthese der in ihnen erzielten gedanklichen Ergebnisse aufzufassen; in
mehreren der zitierten Arbeiten werden diese Verse lediglich als Wiederaufgreifen

von Gedanken des Anfangs und als Schlusspunkt einer Kreisbewegung
angesehen8.

Ausgangspunkt des Gedichts ist Solons an die Musen gerichtete Bitte um
Wohlstand und Ansehen, die ihm freilich schon bald zum Anlass wird, über
die Bedingungen menschlichen Glücks überhaupt nachzudenken. Bereits Wi-
lamowitz und nach ihm Lattimore9 haben zu zeigen versucht, dass sich an
Solons anfängliche Bitte eine kontinuierliche Gedankenkette anschliesst und
Solons Nachsinnen über das sich ihm eröffnende Problem bis zum Schluss in
Entwicklung ist. Dabei dürfen aber eben die zwei grösseren Einschnitte (nach
V. 32 und nach V. 70) nicht unbeachet bleiben; sie markieren jeweils das Ende
einer Gedankenfolge, die Solon bis zu dem Punkt durchdacht hat, wo er sich
veranlasst sieht, neu einzusetzen (nach V. 32) bzw. zu resümieren (nach V. 70).

So führt ihn das einleitende Gebet um Wohlstand und Ansehen (V. 1-6)
beim Nachdenken über die genauere Beschaffenheit dessen, worum er bittet,
bald tief in Fragen nach menschlicher Schuld und göttlicher Gerechtigkeit
hinein: Der von ihm ersehnte Wohlstand (öÄßcx;) beruht auf 'Mitteln' (xpf)-

8 Maurach 26 bemerkt zu V. 71-76'«Der Kreis zu Teil 1 ist geschlossen» (Teil 1=V 1-8), wenn
auch immerhin mit «Aspektunterschied» Dalfen 38 «Der zweite Teil des Schlusses nimmt
den ersten Hauptteil und dessen Thema 'Streben nach Reichtum' wieder auf» (zweiter Teil
des Schlusses V 71-76) Zutreffender Christes 14' mit V 71-76 «führt Solon seine Gedanken

ringförmig, wie es archaische Kompositionsweise liebt, an den Anfang zurück' Er bedenkt
das Thema des Reichtums noch einmal im Lichte der inzwischen gewonnenen Erkenntnis .».

Eisenberger 18 interpretiert V 75f. im Sinne von V. 13-15: «Unheil erwachst aus dem ungerecht

erworbenen Reichtum», wovon in dieser Form am Gedichtende nichts steht. Manuwald
18f erblickt m V 76 «nichts anderes als eine Kurzfassung der w 25-32», damit aber wurden
die im zweiten Hauptteil erzielten gedanklichen Ergebnisse einfach übersprungen (wenn der
ÛW.OÇ ein erst m seinen Nachkommen bestrafter Übeltäter ist, kann man dann von ihm sagen,
dass er selbst äXKox' s^ei, nämlich die zur Vergeltung gesandte ätrp Eine auf spatere Generationen

sich erstreckende gottliche Bestrafung scheint hier nicht mehr in Solons Blick zu sein)
Alle diese Äusserungen messen dem, was Solon in seinem zweiten Hauptteil ausführt, zuwenig

eigenständiges Gewicht bei.
9 U. von Wilamowitz-Moellendorff, Solons Elegie slç éaurôv, in: Sappho und Simonides (Berlin

1913) 257-268, R Lattimore, The First Elegy of Solon, AJPh 68 (1947) 161-179 Beide
versuchen freilich, den Einschnitt zwischen V 32 und 33 wegzuinterpretieren (Wilamowitz
265, Lattimore 166), aber Wilamowitz kann doch nur «in dem, was die Poesie macht, in der
Stimmung,» den «Fortgang vollkommen» erblicken, und Lattimore mochte als Verbindung
gerade den Kontrast zwischen 32 und 33 herausstellen Einiges hangt davon ab, ob man <b8e in
V 33 rückbezüglich oder vorausweisend verstehen muss (was grundsätzlich beides möglich
ist), hier hat Manuwald (1353) m E uberzeugend gegen alle Früheren (zuletzt noch Pötscher)
erwiesen, das <o5s in diesem Zusammenhang sinnvoll nur vorausweisend verstanden werden
kann Dann aber klafft in der Tat ein Einschnitt nach V. 32, und das in V 33 programmatisch
vorangestellte t)vr|toi ist dann ein ahnlicher thematischer Neueinsatz wie tAoutou am Beginn
von V 71 (vgl unten S 101), den auch Wilamowitz (267) und Lattimore (169) als solchen

empfanden



96 Hemz-Gunther Nesselrath

para), d h. Reichtum, der aber auf keinen Fall auf unrechte Weise erworben
sein soll, denn das würde unweigerlich göttliche Vergeltung nach sich ziehen
(V. 7-8). Dieser noch recht einfache Gedanke erfährt in den nächsten acht
Versen eine begründende Erläuterung: Nur Reichtum, der von den Göttern
gegeben ist, ist sicherer Reichtum; erstreben die Menschen anderen Reichtum
d.h. ohne die Götter, so führt ihre dann zutage tretende Hybns sie zu
ungerechten Taten und verstrickt sie m dir], Unheilsfolge eines solchen Handelns
(vgl. unten S. 102f. mit Anm. 14); aus kleinen Anfängen führt diese ckr|
schliesslich in die Katastrophe und macht die Taten der menschlichen Hybris
zunichte (V. 9-16).

Aber geht die Rechnung wirklich immer so glatt auf? Bis jetzt hat Solon
die Abfolge von Hybris, Frevel und Katastrophe als einen rein innerweltlichen
und mechanisch wie ein Uhrwerk ablaufenden Vorgang beschrieben; wenn er

nun m den folgenden acht Versen die auf den übeltuenden Menschen harrende
Vergeltung aus göttlicher Perspektive zu betrachten versucht, verliert die
Abfolge von Schuld und Strafe bereits einiges von ihrer bisherigen, scheinbar
verlässlichen Mechanik: Zeus, der richtende Weltgott, der von allem das Ende

sieht, wird sicher nach Unrechttun eingreifen - aber nicht dann, wenn man es

(als ein mit göttlicher Vergeltung rechnender Mensch) erwarten könnte,
sondern è^ajrivriç (V. 17), unerwartet und mit plötzlicher Wucht, wie der von
Solon m V. 18-24 beschriebene Frühlmgssturm, der erst, nachdem er Meer.
Land und Himmel aufgewühlt und verheert hat, wieder Sonnenschein und
friedliche Ruhe auf die Welt kommen lässt.

Solcherart, stellt Solon m V. 25 ausdrücklich fest, ist auch die Vergeltung
des Zeus - was freilich jemanden, der sich als rechtschaffener Mensch gern
unter dem Schutz der göttlichen Gerechtigkeit sehen möchte, doch emigermas-
sen beunruhigen könnte; denn der Frühlmgssturm, so sonnig er die Welt nach

seinem Toben auch zurücklässt, hat vorher doch auch viel Gutes und
Nützliches vernichtet. Heisst das, auf Zeus übertragen, dass auch seine göttliche
Vergeltung bei ihrem nie wirklich berechenbaren Eingreifen auch und gerade

gute und unschuldige Menschen treffen kann? Um sich diesem Problem zu

stellen, sieht Solon sich veranlasst, m V. 25-32 seine Vorstellung von der

göttlichen Vergeltung noch einmal zu modifizieren: Würde Zeus nach jeder
einzelnen Freveltat vergeltend tätig werden, dann handelte er genauso wie ein

jähzorniger Mensch: man darf sich zwar auf jeden Fall darauf verlassen, dass

ihm kein Übeltäter auf Dauer verborgen bleibt (V. 27f.), doch behält er sich
den jeweiligen Zeitpunkt strafenden Eingreifens stets selbst vor. Das kann erst

lange nach der Tat sein, das kann dann sogar nicht mehr den Täter selbst,
sondern dessen unschuldige Nachkommen treffen; aber es geschieht (V. 31).

Solons Gedanken haben sich damit schon recht weit von der einfachen (in
V. 7f. formulierten und in V. 9-16 explizierten) Vorstellung göttlich-gerechter
Vergeltung böser menschlicher Taten entfernt: Dort war allen Übeltätern
schnell die Strafe sicher; jetzt kann sie sogar noch über den Tod des Übeltäters



Solons Musenelegie 97

hinaus auf sich warten lassen. Dort schien die Abfolge von Unrecht und vergeltender

Katastrophe ein stets in Gang kommender und dann präzise ablaufender

Mechanismus zu sein; jetzt ist das Wann und Wie der Vergeltung völlig
ungewiss geworden. Dort konnten gute Menschen sicher sein, ihren gottgegebenen

und somit gerecht erworbenen Wohlstand nicht zu verlieren; jetzt müssen

sie damit rechnen, für die Vergehen irgendwelcher Vorfahren zur
Verantwortung gezogen zu werden. Die Götter, am Anfang von Solons Überlegungen
als gerechte Walter des Universums dem Menschen durchaus nah und auch
berechenbar, sind jetzt in der Art und Weise ihres Eingreifens so unvorhersehbar

wie eine Naturgewalt geworden, und damit hat sich auch die Distanz
zwischen ihnen und den Menschen vergrössert.

Immerhin aber hat Solon, wenn auch modifiziert, am Postulat eines
göttlichen Eingreifens nach menschlicher Freveltat bis zu V. 32 festhalten können,
und das bis hier erzielte gedankliche Ergebnis scheint immer noch auf alle
Fälle, in denen Menschen ein Verhängnis trifft, anwendbar zu sein: Bei
Bösewichtern handelt es sich dann um rasch wirkende göttliche Vergeltung, bei
guten Menschen um einen eben etwas später stattfindenden Ausgleich für die
Sünden von Vorfahren. Ein anderes Gedicht aus archaischer griechischer Zeit,
das in der Sammlung der dem Theognis zugeschriebenen Elegien zu finden ist
(Theogn. 197-208), hat an diesem Punkt in der Tat innegehalten; da ist es

welleicht umso bezeichnender, dass Solon mit V. 32 nicht aufhört, sondern
noch weitere 44 Verse folgen lässt10. In der Tat können sich bei weiterer
Überlegung doch Zweifel daran einstellen, dass das zwischen V. 7 und 32 entwik-
kelte System göttlicher Vergeltung alle Fälle, in denen Menschen von Unglück
und Misserfolg getroffen werden, abdecken kann. Gibt es nur Menschen, die
entweder selbst böse sind oder böse Vorfahren haben? Was ist mit denen, die
selbst gut sind und gute Vorfahren haben und trotzdem ins Unglück geraten?
In V. 9-12 hat Solon nur zwei Arten des Reichtums unterschieden, gottgegebenen

und durch ungerechte Taten erworbenen; im zweiten Hauptteil wird er
eine Reihe von Beispielen für menschliches Streben nach Reichtum skizzieren,
m denen weder von Gottesgabe noch von menschlicher Hybris die Rede sein

kann; offensichtlich also ist das im ersten Hauptteil entwickelte, ganz auf
Schuld und Strafe abgestellte System ergänzungsbedürftig. Was aber Solon
wohl vor allem zu der Art und Weise der Fortsetzung veranlasst hat, die er
seinem Gedicht von V. 33 an gibt, dürfte die Tatsache sein, dass der Mensch
einen ihn treffenden Schicksalsschlag gerade nicht so erlebt, wie es in V. 29-32
dargestellt ist (also die Bestrafung für eigenes Vergehen oder für Vergehen von

10 Nach früheren Versuchen, der Musenelegie die Einheit zu bestreiten, hat zuletzt H Hommel
(Solon, Staatsmann und Dichtet, Tubingen 1964, wieder abgedruckt in G Pfohl [Hrsg ], Die
griechische Elegie, Darmstadt 1972, 246f die Verse 33-76 von dem Vorhergehenden abtrennen

wollen, doch ist ihm dann zu Recht niemand gefolgt, die Verse 1-32 blieben auf diese

Weise völlig ohne die Abrundung, die sie erst m 71-76 erfahren Auf der anderen Seite zeigt
Hommels Versuch freilich auch, wie tief der Einschnitt zwischen V 32 und 33 in der Tat ist



98 Heinz-Gunther Nesselrath

Vorfahren), sondern völlig anders, nämlich als plötzliches, unerklärliches Leid.
Diese grosse Diskrepanz zwischen einem 'kosmischen Vergeltungssystem' und
dem, was der Mensch davon am eigenen Leib erlebt und überhaupt wahrnehmen

kann, hat Solon wahrscheinlich zu dem abrupten Perspektivenwechsel
veranlasst, den er von V. 33 an vollzieht: 'In eigener Person' hatte er zuletzt in
V. 8 gesprochen, von V. 17 an sich dann ganz auf die 'überirdische Warte' des

Weltenlenkers und -richters Zeus begeben und das Zusammenspiel Gott-
Mensch ganz aus dieser Distanz betrachtet; in V. 33 kehrt er mit «wir Sterbliche»

dezidiert auf die irdisch-menschliche Daseinsebene zurück und bezieht
sich hier und in V. 36 durch den Gebrauch der 1. Person Plural ausdrücklich in
die t>vr|TOi mit ein, deren Ausgeliefertsein an einen plötzlichen und unerklärlichen

Schicksalsschlag in V. 33-36 in teilweise drastischer Form beschrieben
wird; hier ist nicht mehr von Vergehen und Vergeltung, sondern von grausam
enttäuschten Illusionen die Rede (die sich die Menschen gleichwohl ständig
machen).

Unglücklicherweise ist der Ablauf von Solons Gedanken in V. 33-36 nicht
mehr ganz genau erfassbar, weil an entscheidender Stelle (zu Beginn von V. 34)

eine bis heute nicht überzeugend geheilte Textkorruptel sitzt. Die Zahl der bis

jetzt gemachten Korrekturvorschläge ist zwar gross", sie beruhen aber stets auf
einem problematischen Vorverständnis des Textzusammenhangs - wobei
Gedanken aus anderen Teilen des Gedichts durch entsprechende Konjekturen
auch m diese Stelle hineingebracht werden; aber Solon pflegt sich in der
Musenelegie nicht zu wiederholen, sondern ständig weiterzudenken. Um eine
ähnliche Gefahr zu vermeiden, soll hier nur versucht werden, aus dem Umfeld
der Stelle ihren ungefähren Sinn zu erschliessen: Soviel scheint sicher zu sein,
dass m V. 34f. davon die Rede ist, dass jeder Mensch vor einem Schicksalsschlag

(rcpiv ri ticuMv) eine bestimmte subjektive Meinung oder Erwartung
(ôôÇa) hat, die durch das 7iai)eïv dann offenbar Lügen gestraft wird; hier
scheint ein ähnlicher Gegensatz anzunehmen zu sein wie in V. 35f. zwischen
Ô86pecn)ai und vorher Koûipaiç eZmai réprceottav; ôôi;a und èZjuç scheinen
hier also parallel gebraucht (wenn auch wohl nicht völlig identisch) zu sein;
subjektives menschliches Meinen führt zu naiv-optimistischem Hoffen, durch
einen Schicksalsschlag aber wird diese ôoÇa zerstört, und die heitere èLniç
verwandelt sich in Jammern.

11 Vgl bereits die kommentierte Ausgabe der Solon-Fragmente von I M Linforth (Solon the

Athenian, Berkeley 1919) ad loc und den kritischen Apparat von Gentili/Prato (1979), auch

nach dieser Ausgabe sind bereits wieder einige Vorschlage gemacht worden Den von Kann
Alt (Hermes 107, 1979. 398f lehnen Eisenburger(14") und V di Benedetto (RFIC 110, 1982,

385-391 ab, den von Christes (9) und di Benedetto (a O 388) Pötscher (83), den von Potscher

wiederum Manuwald (1352), der recht gut den wahrscheinlichen Inhalt der korrupten Stelle

umschreibt, dann freilich den (von West in seinen Text aufgenommenen) Vorschlag Buchners

(und Theilers) eù petv tjv fur «erwägenswert» halt, den bereits Alt (a O 398) und auch di
Benedetto wohl zu Recht abgelehnt haben Der wahrscheinliche Sinn der Stelle ware recht gut

mit Ahrens' eut)r]veîv wiedergegeben, weiter mochte ich nicht gehen



Solons Musenelegie 99

Durch den teilweise sehr krassen sprachlichen Ausdruck (vgl. V. 36 %âo-

kovteç) werden die kurzsichtigen Hoffnungen des Menschen, der sich, wenn es

ihm gut geht, kein Unglück vorstellen kann, mit deutlich negativen Vorzeichen
versehen; in den folgenden Versen vermehrt Solon die Fälle sogar noch, m
denen der Mensch sich solchen prekären Hoffnungen hingibt, und demonstriert

damit noch stärker, wie eitel solche Hoffnungen sind: Der Mensch hofft
nicht nur, wenn es ihm gut geht, sondern auch noch in misshcher Lage; der
Kranke stellt sich sein (baldiges) erneutes Gesundsein, der von der Armut
Niedergedrückte sein Reichsein vor (V. 37f. bzw. 41 f.). Die dazwischen stehenden

Verse 39f. stellen eine andersartige, innerhalb der beiden gerade skizzierten

Fälle nicht recht passende Situation dar und wurden daher schon von einer
Reihe früherer Philologen als Zusatz einer späteren Hand angesehen12.

Insgesamt jedenfalls geben V. 33-42 ein plastisches Bild davon, wie
kurzsichtig und unweigerlich auch oft falsch der Mensch seine Lage und seine
Möglichkeiten einschätzt. Eine ähnliche ôô^a (nicht unbedingt immer falsch,
aber doch stets gefährdet und oftmals unzureichend) bildet auch den Hintergrund

für die mannigfachen Tätigkeiten, in denen Menschen sich versuchen
und die Solon m den folgenden 20 Versen (43-62) Revue passieren lässt. Der
Übergang zu diesem 'Berufekatalog' vollzieht sich dadurch ohne Bruch, dass
Solon hier direkt an die m V. 4If. beschriebene Situation des Armen anknüpfen

kann, der darauf rechnet, auf jeden Fall einmal reich zu sein; dieses intensive

SokeÏv führt zu dem in V. 43 genannten cnrEÜSsiv, dem stets weiterstrebenden

Handeln des Menschen, das sich in den dann aufgeführten sechs (zum Teil
sehr verschiedenen) Berufen manifestiert; bei dem Gang von einem Beruf zum
nächsten gleitet erneut auch die Betrachtungsweise des Dichters weiter und
verschiebt sich von rein irdischen Faktoren, die bei Ausübung und Erfolg eine
Rolle spielen, auf immer mehr überirdische - man erlebt hier sozusagen die
'Rückkehr der Götter' ins Gedicht, die nach V. 32 zunächst ganz aus Solons
Gesichtskreis verschwunden schienen: Das Gewinnstreben des zur See fahrenden

Kaufmanns bedrohen die rein irdischen Gefahren des Meeres ständig mit
der Katastrophe (V. 43-46); der Bauer muss sich das ganze Jahr hindurch
harter Feldarbeit unterziehen (und ist dabei ständig den Launen der Witterung
ausgesetzt, was Solon nicht eigens hinzufügt, was aber jedem seiner Zuhörer
klar war; V. 47f.). Beim Handwerker tauchen zum ersten Mal in diesem zwei-

12 Vgl Maurach 2225. Christes 9-11, etwas unschlüssig Manuwald (1456), wenn auch mit berech¬

tigter Kritik an Christes Innerhalb seiner unmittelbaren Umgebung wirkt das fragliche Distichon

sowohl vom Inhalt als auch von seiner sprachlichen Fassung her wie ein Fremdkörper
Anders als in V 37f und 41 f hofft hier nicht jemand in misslicher Lage auf Besserung,
sondern befindet sich subjektiv wohl, obwohl er in Wahrheit keinen Grund dazu hat, das

entspricht eher der in V 33-36 geschilderten Situation wo eine trügerisch-optimistische ôoi;a
durch itaûsïv entlarvt und zunichte gemacht wird Sprachlich passt die Einleitung mit àXkoç
nicht recht zwischen die einander gut entsprechenden Anfange von xëicmç (37) und Et Se tiç
(41) und es lasst sich nicht einmal mit letzter Sicherheit sagen, ob m V 39f von einem oder
rtt ei Fallen die Rede ist Angesichts solcher Bedenken scheint die Athetese sehr erwägenswert



100 Heinz-Gunther Nesselrath

ten Hauptteil wieder Götter namentlich auf: Hephaistos und Athene sind die
Patrone der von ihm gelernten Tätigkeit (49f Bei dem dann genannten Sanger

werden die göttlichen Vorsteher seiner Kunst, die Musen, nunmehr auch
ausdrücklich als seine Lehrmeisterinnen bezeichnet (5 lf.)- Der sich anschliessende

Seher ist - eine weitere Ausdehnung göttlicher Einwirkung - nicht nur
bei der Erlernung, sondern auch bei der Ausübung seines Berufes immer
wieder auf göttlichen Beistand angewiesen; auch nach seiner Berufung durch
Apollon kann er die Zukunft eines Menschen nur dann erkennen und voraussagen,

wenn ihm die Götter gewogen sind (V. 53-55). Solon verfolgt diesen
Gedanken beim Seher sogar noch ein Stuck weiter, als er es eigentlich müsste,
um bereits hier neben der prekären Eingeschränktheit menschlichen Erkennens

auch auf die fundamentale Eingeschränktheit des dem Menschen
möglichen Handelns vorauszuweisen: Selbst wenn menschliche Weissagung das,

was die Zukunft bringt, richtig erkennt, kann sie es doch in keinem Fall abwenden

(V. 55f und dieser Gedanke, dass die Beeinflussung eines Geschehens
dem Menschen noch weitaus mehr entzogen ist als das Erkennen dieses
Geschehens, entfaltet seine volle Starke in dem als letztem von Solon vorgestellten

Beruf des Arztes: Der Arzt muss ja nicht nur erkennen, sondern auch
handeln, nicht nur diagnostizieren, sondern auch zur Therapie schreiten; wie
unsicher beides ist, wird an zwei extremen Beispielen illustriert (V. 59-62)
Wider alle (menschenmögliche) Diagnose kann sich aus leichten Anzeichen
eine schwere Krankheit entwickeln, und auch eine richtige (d.h. der Diagnose
entsprechende) Therapie kann dann nicht helfen, in einem anderen Fall aber
macht blosses Handauflegen einen Schwerstkranken wieder gesund (d.h. in
einem Fall, wo die Diagnose eine erfolgreiche Therapie von vornherein aus-
schloss). Die besonders deutliche Einsicht in die fundamentale doppelte
Beschränktheit des Menschen, im Erkennen und im Handeln, zu der Solon am
Ende seines Berufekataloges durch die Vergegenwärtigung des Arztberufes
gelangt, deutete sich beim Seherberuf immerhin schon an. In den folgenden acht
Versen (63-70) zieht Solon dann die Summe aus den Betrachtungen des zweiten

Hauptteils (vor allem aus dem, was sich bei der Durchmusterung der sechs

Berufe ergab): So wie der Arzt sowohl grossen (unerwarteten) Erfolg als auch

Misserfolg haben kann, ohne darauf selbst wirklich Einfluss zu haben, ist der
Mensch allgemein den «unentrinnbaren Gaben» der Moira bzw. der Götter
ausgeliefert, seien sie gut oder schlecht (V 63f). Dementsprechend ist der
Beginn eines jeden menschlichen Unternehmens mit unwägbaren Risiken
verbunden (V. 65f.); und analog zum Arzt kann jeder Mensch trotz besten Bemühens

jämmerlich scheitern und umgekehrt trotz grösster Fehler Glück haben
und den Folgen seiner Beschränktheit entgehen (V. 67-70). Diese beiden extremen

Fälle sind sichtlich Verallgemeinerungen der beiden entgegengesetzten
Erfahrungen, die der Arzt in V. 59-62 macht; im Erfolgsfall - der aDv-ru/ta
àyaûf) und der ëkàuoiç à<ppoabvr|ç, die sie bedeutet (V. 70) - ist in jedem Fall
eine höhere Macht (i)sôç) als der Mensch zuständig.



Solons Musenelegie 101

Zu Beginn des Verses 71 kehrt Solon unvermittelt zu dem Thema zurück,
aus dem sich der erste grosse Hauptteil des Gedichts entwickelt hat: Reichtum;
damit ist das Ende des zweiten Hauptteils und der zweite grosse Einschnitt in
der Gedankenabfolge der Musenelegie markiert. Frühere Interpreten haben
das, was in V. 7Iff. folgt, mehrfach als eine Rückkehr zu den Gedanken des

Anfangsteils empfunden13, aber diese Rückkehr erfolgt unter erheblichen
Modifikationen, die durch die im zweiten Hauptteil entwickelten Gedanken
hervorgerufen sind: Das programmatisch am Beginn von V. 71 stehende nXomov
weist zwar deutlich auf das in gleicher Position befindliche rcZotkov in V. 9

zurück; aber dort hatte Solon einfach zwischen gottgegebenem 'gutem' und
von Menschen mit unrechten Mitteln erstrebtem 'schlechtem' Reichtum
unterscheiden können, jetzt in V. 71 gilt vom Reichtum schlechthin, dass den
Menschen beim Streben nach ihm oùSèv xéppa necpaapévov gesetzt ist (d.h.
wenn es da auch eine Grenze gibt, so kann der Mensch sie doch nicht erkennen),

und darin klingen où 7ipovof)oaç und àcppooùvri aus V. 67-70 spürbar
nach. In diesem modifizierten Wiederaufgreifen des Reichtumsgedankens
deutet sich bereits an, wie sich mit den Überlegungen des zweiten Hauptteils
Solons Betrachtung des allgemeinen menschlichen (aber auch seines eigenen)
Strebens nach Reichtum und der sich daraus ergebenden allgemeineren Fragen
nach menschlichem Glück und menschlicher Schuld gewandelt hat: Das in V.
9-32 dargelegte System eines gerechten göttlichen Weltregiments war zumindest

implizit von der Prämisse ausgegangen, dass sich menschliches Handeln
und Streben, wie es vor allem im Wunsch nach Wohlstand und Glück zum
Ausdruck kommt, stets eindeutig in gutes und schlechtes (d h. mit den Göttern
in Einklang stehendes oder ihnen und ihrer Ordnung zuwiderlaufendes) einteilen

lässt und dass ebenso eindeutig stets eine göttliche Belohnung oder Bestrafung

(wenn auch vielleicht erst mit grosser zeitlicher Verzögerung) erfolgt. Der
zweite Hauptteil des Gedichts eröffnet dann aber eine Perspektive, die zeigt,
dass man mit der Einteilung von menschlichem Handeln und Streben nach
Gut und Böse nicht auskommt, die hier geschilderte 'conditio humana' macht
deutlich, dass der Mensch ständig dabei ist, kurzsichtig-irrationalen (freilich
nicht unmoralischen) Hoffnungen anheimzufallen, und der vorgeführte
Berufekatalog lenkt den Blick auf die mannigfaltigen menschlichen Tätigkeiten, die
mit Gut und Böse ebenfalls nichts zu tun haben. Handeln, das zu Glück und
Erfolg führen soll, ist hier nicht mehr ein moralisches, sondern vornehmlich
ein Erkenntnisproblem; und die dem Menschen nur höchst mangelhaft mögliche

Erkenntnis macht ihn in kaum vorstellbarem Mass von höheren Mächten
(die man Schicksal oder Götter nennen kann) abhangig. Die Gotter, die im
zweiten Hauptteil zunächst gar keine Rolle zu spielen scheinen, sind an seinem
Ende in sogar noch stärkerer (aber anderer) Weise präsent als im ersten.

Unter so geänderten Vorzeichen kehrt Solon in den letzten sechs Versen

13 Vgl oben Anm 8



102 Heinz-Gunther Nesselrath

der Musenelegie zu Gedanken des Anfangsteiles zurück, die durch das
Dazwischenliegende nicht unbedingt aufgehoben, aber jedenfalls in entscheidender
Weise erweitert worden sind: In V. 71-73 wird noch einmal das allgemeine
menschliche Streben nach Reichtum behandelt (einschliesslich des in V 72f
formulierten Extremfalles absoluter Masslosigkeit), das in beiden Hauptteilen
zur Sprache kommt (V. 9-13 41-43) und das ja auch für Solon ganz persönlich,

da er sich selbst zu ihm bekennt (V. 3. 7f.), zum Ausgangspunkt dieses
Gedichtes wird, was sich bei der Betrachtung des Phänomens nun aber geändert

hat, ist der Gesichtspunkt, unter dem das Streben nach Reichtum zur
Gefahr werden kann: Die einfache Unterscheidung zwischen 'gutem' und
'schlechtem' Streben, zwischen frommem Vertrauen auf die gerechten Götter
und sich über sie hinwegsetzender menschlicher Hybns hat sich als auf viele
(vielleicht sogar die meisten) Falle nicht anwendbar erwiesen (etwa bei den im
zweiten Hauptteil geschilderten mannigfachen Formen menschlichen
Strebens); sie wird überlagert von dem Gedanken, dass irgendwo ein xéppa
existiert, das leider jeder Mensch aufgrund seiner mangelhaften Erkenntnisfähigkeit

überschreiten und sich so ins Verderben bringen kann. Auch darin kann
man Hybris erblicken, die sich nun nicht mehr (oder jedenfalls in vielen Fällen
nicht) im bewussten, böswilligen Überschreiten moralischer Normen, sondern
im Sich-Hinwegsetzen über das Bewusstsein der eigenen Beschränktheit, das

jeder Mensch haben müsste, manifestiert, und diese Art von Hybris tritt
besonders bei denen «von uns» zutage, die, obwohl sie bereits an der Spitze des

Wohlstandes stehen, völlig masslos immer noch mehr haben wollen (V. 72f.)
Die letzten drei Verse (74-76) greifen mit ihrer Beschreibung dessen, was

nach solcher Verletzung des xéppa geschieht, den in V 11-15 geschilderten
Mechanismus von H\bns, unrechten Taten und <xxr| wieder auf, auch ihn
freilich in modifizierter, der moralischen Konnotationen weitgehend entkleideter

Form. Die Unterscheidung zwischen 'gottgegebenem' und 'ausschliesslich

durch (unrechtes) Menschenwerk gewonnenem' Reichtum ist in V. 74

hinfällig geworden, weil der zweite Hauptteil erwiesen hat, dass alle Gaben
(gute und schlechte) von den Gottern stammen (V. 63f., vgl. 69f.). Ebenso
hinfällig geworden ist die Einschränkung, dass sich nur 'schlecht' erstrebtem
und erworbenem Reichtum axr| beimischen kann, die schliesslich zur
Katastrophe führt, äxr| kann - so V. 75 - auch aus den von Göttern den Menschen
verliehenen tcepSea «aufscheinen» (dvcupcüvexcu; sie muss dies sogar, weil es

andere Kepöea nicht gibt), denn die Menschen sind nicht in der Lage, das

vorhandene, aber nicht erkennbare xéppa einzuhalten, ihr Streben über dieses

xéppa hinaus führt zu der am besten allgemein als 'Schaden, Unheil' aufzufassenden

&xr|14, die Solon hier unter einem doppelten Blickwinkel betrachtet, der

14 Die Bedeutung der ehr] in Solons Gedicht war lange sehr umstritten Die Schwierigkeit, die
beiden grossen Teile der Musenelegie gedanklich zusammenzubringen, spiegelt sich wider in
W Jaegers Versuch, einen doppelten atri-Begriff in Solons Gedanken am Werk zu sehen in
V 13 «eine axr\ im weiteren Sinne wo der Mensch durch eigene Schuld ins offene Verderben



Solons Musenelegie 103

in nuce auch die verschiedenen Standpunkte der beiden Hauptteile des
Gedichts rekapituliert: Zum einen ist das «Aufscheinen» der äxr| die automatische
Folge der Grenzüberschreitung, der sich der Mensch dank seiner mangelnden
Erkenntnisfähigkeit nur zu leicht schuldig macht (wie unter den im zweiten
Hauptteil vorgeführten Berufen vor allem der des Sehers und der des Arztes
und die daraus in V. 67-70 abgeleiteten allgemeinen Fälle zeigen); auf der
anderen Seite lässt sich diese äxr| auch als strafendes Regulativ einer die Welt
lenkenden (und in V. 76 wieder mit Zeus bezeichneten) göttlichen Macht
verstehen, die wie im ersten Hauptteil als richtend und vergeltend tätig
erscheint und jeden (äXkoq) immer einmal (cxAAoxe) zur Rechenschaft ziehen
kann, wenn er das xéppa überschritten hat.

Auf diese Weise hat Solon die im ersten Hauptteil seines Gedichts noch
recht einfach anmutende moralische Schwarz-Weiss-Zeichnung einer kosmischen

Ordnung bis zum Ende der Elegie erheblich differenziert und vertieft,
indem er im zweiten Hauptteil als entscheidende Faktoren, um die Vorgänge
in der Welt zu verstehen, die ernüchternde menschliche Beschränktheit im
Erkennen und Handeln in seine Betrachtungen einbezogen hat. Der zweite
Hauptteil appliziert also nicht lediglich das bis zum Ende des ersten Hauptteils
entwickelte Postulat von der sera numinis vindicta15, sondern er liefert
entscheidende Ergänzungen, um die Beziehungen zwischen Menschen und höhe¬

rennt», und in V. 68 eine «in ihrem Umfang jetzt sehr eingeschränkte echte äxr| im alten
Sinne, die eben jetzt schärfer gefasst wird, als arcpôoitxov kokov» (Solons Eunomie, im Scripta
Minora I, Rom 1960, 323 [urspriingl SB Berlin 1926], vgl. auch Paideia I 197-200 und 327f.)
Diese Begnffsaufspaltung ist spater von mehreren Interpreten zurückgewiesen worden, vgl
E. Römisch, Studien zur alteren griechischen Elegie (Frankfurt a.M. 1933) 28 und 31 und
zuletzt noch Christes (oben Anm 3) 15, besonders scharf von G. Muller, Der homerische

Ate-Begriff und Solons Musenelegie, in: Navicula Chiloniensis (Studia F. Jacoby oblata)
(Leiden 1956) 9 Als ich die hier gedruckten Ausführungen m Heidelberg vortrug und dabei
Solons äxij als 'Verblendung mit Schadensfolge' wiedergab, stellte dankenswerterweise F

Gschmtzer die Frage, ob man an allen drei Stellen, an denen ätij in der Musenelegie
erscheint. nicht mit der Bedeutung 'Schaden, Unheil' völlig auskomme: in V 13 ist äxij eine
Folgeerscheinung von üßpiq und äSitca êpypaxa, in V 68 von mangelndem itpovofjoai, in V
75f von unersättlichem otieùôëiv; als gemeinsamer Nenner aller drei Stellen bietet sich daher
tatsächlich etwas wie 'Umschlag in / Entstehen von Schaden, Unglück' an (vgl. auch oben

Anm. 7). 'Unglück' sieht K. Latte (Schuld und Sunde in der griechischen Religion, Kl. Sehr.,
München 196 8 44 [ursprungl. ARW 20, 1920/21. 2554]) als die Grundbedeutung des Wortes
äxij an und die komplexere Bedeutung bei Homer als eine Sonderentwicklung, umgekehrt -
und einleuchtender - will G. Müller (a.O. 1-6) den komplexen Zusammenhang von menschlicher

Schuld, gottgesandter Verblendung und nachfolgendem Schaden als den ursprünglichen

Wortinhalt von äxr| verstehen, der erst in späterer Entwicklung (mit dem entscheidenden

Schritt «irgendwann zwischen Hesiod und Herodot», S 6) sich zu der einfachen Bedeutung

'Schaden' verengt habe. In der Musenelegie möchte Müller allerdings noch die alte
komplexe äxtj in vollem Umfang vorliegen sehen (S. 8). obwohl Solon doch bereits auf Homer
und Hesiod zurückblicken kann, bei denen Muller selbst die ersten Schritte zur spateren
Begriffsverengung hin herausstellt.

15 Vgl. die oben S. 92 behandelten Arbeiten, die mit dieser These die gedankliche Einheit der
Musenelegie zu erweisen versuchten



104 Heinz-Giinther Nesselrath: Solons Musenelegie

ren Mächten, die für das Wohlergehen der Menschen bestimmend sind, ganz
erfassen zu können. Nach dieser erweiterten Betrachtungsweise macht sich der
Mensch offenbar nicht nur dann schuldig, wenn er moralisch eindeutig
schlechte Handlungen begeht, sondern auch dann, wenn er - ohne an seine

Grenzen zu denken - sich mehr zutraut, als er sich zutrauen dürfte; beim
Streben nach Reichtum tritt dieses Fehlverhalten besonders deutlich hervor.
So gewinnt zu guter Letzt auch der Musenanruf Solons vom Anfang noch eine
tiefere Bedeutung: Die Musen sollen ihm öLßov trpôç üecov paKÜpcov und
7ipôç àvûpcoTUOV SôÇav àyaf>r)v erwirken; er braucht dazu ihre Hilfe, denn

wenn er das selber, mit eigenen Mitteln, anstrebte, würde er nur allzu leicht das

entscheidende, für ihn als Menschen aber nicht wahrnehmbare xeppa verletzen.


	Göttliche Gerechtigkeit und das Schicksal des Menschen in Solons Musenelegie

